
33 

 

BAB III 

PENAFSIRAN MUFASSIR KLASIK DAN KONTEMPORER TENTANG 

QANA’AH 

A. Q.S. Ibrahim/14:43 

دَتُهُمْ هَوَاۤءٌۗ  مُ  ٕـِ فْ
َ
يْهِمْ طَرْفُهُمْۚ وَا

َ
ا يَرْتَدُّ اِل

َ
   ٤٣هْطِعِيْنَ مُقْنِعِيْ رُءُوْسِهِمْ ل

Artinya: 

(Pada hari itu) mereka datang tergesa-gesa (memenuhi panggilan) dengan 

mengangkat kepalanya, sedangkan mata mereka tidak berkedip dan hati 

mereka kosong.1 

 

Ayat ini menggambarkan keadaan manusia pada hari kiamat, dalam situasi 

sangat panik, takut, dan penuh penyesalan. Ayat ini memang tidak secara eksplisit 

menggunakan lafaz qana’ah, tetapi makna implisitnya berkaitan erat dengan sikap 

manusia di dunia yang tidak memiliki sifat qana’ah, yakni sikap merasa cukup, 

puas, dan ridha terhadap pemberian Allah. 

Dalam Tafsīr Jāmi ‘al-Bayān, al-Ṭabari menjelaskan bahwa frasa muqni‘ī 

ru’ūsihim (dengan kepala mendongak) menunjukkan tanda kehinaan dan kepanikan 

luar biasa. Ia menyebut bahwa mereka datang tergesa-gesa karena takut terhadap 

apa yang mereka hadapi, dan posisi kepala yang terangkat itu bukan karena 

kesombongan, melainkan karena ketakutan dan keputusasaan. Pandangan yang 

tidak berkedip serta hati yang kosong menggambarkan kekosongan spiritual, 

sebagai hasil dari kehidupan duniawi yang tidak dilandasi iman dan ketakwaan. 

Dalam tafsir ini, al-Ṭabari mengisyaratkan bahwa hati yang kosong tersebut adalah 

hati yang tidak memiliki kesiapan menghadapi hari kiamat karena telah dihabiskan 

 
 1 Al-Qur’an dan Terjemahnya, 188. 



34 

 

 

 

oleh ambisi dunia, salah satunya karena tidak memiliki sifat qana’ah sehingga 

selalu rakus dan tidak pernah puas.2 

Wahbah al-Zuhaili dalam Tafsīr al-Munīr juga menafsirkan ayat ini dengan 

nuansa serupa, bahwa ayat ini adalah peringatan bagi manusia yang hatinya hampa 

dari zikir dan ketundukan kepada Allah. Ia menyatakan bahwa pandangan kosong 

dan hati hampa merupakan konsekuensi dari hidup yang terlalu larut dalam urusan 

dunia, tanpa keseimbangan ruhani. Al-Zuhaili menekankan bahwa orang-orang 

seperti ini hidupnya jauh dari qana’ah, karena lebih mengutamakan keinginan-

keinginan duniawi tanpa pernah merasa cukup, bahkan terus memburu kesenangan 

meski mengabaikan nilai-nilai akidah dan ibadah. Akibatnya, ketika hari kiamat 

datang, mereka tidak memiliki apa pun dalam hati selain ketakutan dan 

kehampaan.3 

Menurut Quraish Shihab, frasa “dengan kepala mendongak” 

menggambarkan ketakutan dan kehinaan yang luar biasa.al4 Kepala mereka 

mendongak bukan karena kebanggaan, melainkan karena rasa takut dan harapan 

akan keselamatan yang nyaris sirna. Pandangan yang tidak berkedip melambangkan 

kebingungan dan kepanikan ekstrem, sementara hati yang kosong menunjukkan 

kehampaan batin, karena tidak memiliki bekal iman dan amal saleh yang cukup di 

dunia.5 

 
2Abu Ja’far Muhammad Ibn Jarir Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan ‘an Ta’Wil Al_Qur’an., Juz 

13 (Kairo: Dar Hajar, 2001), 354. 
3Wahbah Al-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fii Al-Aqidan Wa Al-Syari’ah Wa Al- Manhaj, Jil. 7 

(Damaskus: Dar al-fikr, 2009), 547. 
4Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, Vol. 7, 75. 
5Shihab, 75. 



35 

 

 

 

Quraish Shihab menghubungkan makna “hati yang kosong” (  اء ه و  مْ   (أ فْئ د ت ه 

dengan kekosongan ruhani yang selama hidupnya tidak dipenuhi oleh petunjuk 

Allah.6 Ini adalah akibat dari gaya hidup yang materialistik dan jauh dari sikap 

qana’ah. Mereka lebih mencintai dunia daripada akhirat, seperti dijelaskan dalam 

ayat sebelumnya (Q.S. Ibrāhīm: 3), yang menyatakan bahwa mereka lebih 

menyukai kehidupan dunia daripada akhirat dan menghalangi dari jalan Allah. Hal 

ini memperkuat bahwa hilangnya qana’ah rasa cukup, puas, dan tunduk kepada 

Allah adalah akar dari kehampaan dan kecemasan tersebut.7 

Dari penjelasan al-Ṭabari, Wahbah al-Zuhaili, dan Quraish Shihab, ayat ini 

menunjukkan bahwa orang yang hidupnya jauh dari qana’ah akan mengalami 

kehampaan dan ketakutan besar di hari kiamat. Hatinya kosong karena selama di 

dunia hanya sibuk mengejar dunia dan melupakan akhirat. Qana’ah yaitu sikap 

merasa cukup dan menerima dengan Ikhlas bisa menjaga hati tetap tenang dan tidak 

gelisah oleh urusan dunia. Di zaman sekarang yang penuh persaingan dan keinginan 

besar terhadap harta dan kesenangan, ayat ini menjadi pengingat penting agar 

manusia kembali hidup sederhana dan dekat dengan Allah. 

B. Q.S. An-Nahl/16:97 

جْرَ مَ 
َ
هُمْ ا نَجْزِيَنَّ

َ
بَةًۚ وَل هٗ حَيٰوةً طَيِِ نُحْيِيَنَّ

َ
نْثٰى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَل

ُ
وْ ا

َ
رٍ ا

َ
نْ ذكَ  صَالِحًا مِِ

َ
هُمْ نْ عَمِل

وْنَ  
ُ
انُوْا يَعْمَل

َ
حْسَنِ مَا ك

َ
  ٩٧بِا

Artinya: 

Siapa yang mengerjakan kebajikan, baik laki-laki maupun perempuan, 

sedangkan dia seorang mukmin, sungguh, Kami pasti akan berikan 

kepadanya kehidupan yang baik) dan akan Kami beri balasan dengan 

pahala yang lebih baik daripada apa yang selalu mereka kerjakan. 

 
6Shihab, 75. 
7 Shihab, 76. 



36 

 

 

 

 

Ayat ini meskipun tidak secara eksplisit menyebutkan istilah qana’ah, 

namun frasa ḥayātan ṭayyibah (kehidupan yang baik) oleh sebagian mufassir 

dimaknai sebagai kehidupan yang diliputi sifat qana’ah. Ayat ini menjadi landasan 

penting untuk menggambarkan bahwa sifat qana’ah merupakan bagian dari hidup 

yang baik dan penuh keberkahan. 

Dalam Tafsīr Jāmi ‘al-Bayān, al-Ṭabari menjelaskan bahwa makna ḥayātan 

ṭayyibah adalah kehidupan yang diberi rasa cukup (qana’ah) oleh Allah SWT. 

Qana‘ah di sini menjadi indikator utama dari ketenangan dan kebahagiaan hidup. 

Seseorang yang qana’ah tidak hanya menerima rezeki yang diberikan Allah, tetapi 

juga merasa puas dan bersyukur atasnya, tanpa hasrat untuk menginginkan yang 

dimiliki orang lain. Menurut al-Ṭabari, kehidupan seperti inilah yang disebut 

ṭayyibah, karena hati dipenuhi dengan ketenteraman, jauh dari rasa rakus dan keluh 

kesah terhadap dunia.8 

Adapun Wahbah al-Zuhaili dalam Tafsīr al-Munīr menafsirkan ḥayātan 

ṭayyibah sebagai kehidupan yang baik di dunia yang penuh ketenangan, 

kenyamanan, dan jauh dari kecemasan serta kegelisahan. Menurutnya, kehidupan 

seperti ini tidak hanya menyangkut aspek fisik dan materi, tetapi juga menyentuh 

dimensi psikologis dan spiritual. Ketenteraman batin, keikhlasan, dan keridhaan 

terhadap ketentuan Allah adalah elemen utama kehidupan baik yang dimaksud 

dalam ayat ini. Al-Zuhaili secara khusus mengaitkan makna ini dengan sifat 

 
8Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan ‘an Ta’Wil Al_Qur’an., 350–54. 



37 

 

 

 

qana’ah sebagai salah satu kunci agar seseorang dapat hidup tenang, tidak mudah 

kecewa terhadap keadaan, dan selalu bersyukur dalam segala situasi.9 

Menurut Quraish Shihab, ayat ini menekankan bahwa Allah memberi 

ganjaran kepada hamba-Nya bukan berdasarkan jenis kelamin, tetapi berdasarkan 

keimanan dan amal perbuatannya yang baik.10 Makna “amal saleh” dalam ayat ini 

tidak hanya sebatas ibadah ritual, tapi juga mencakup segala perbuatan yang 

bermanfaat, tidak merusak, dan mendatangkan kebaikan untuk diri sendiri maupun 

orang lain. Bahkan, menjaga lingkungan, menegakkan kebenaran, dan menjauhi 

kerusakan juga termasuk dalam cakupan amal saleh. Yang penting, amal itu 

dilakukan dengan ikhlas dan disertai iman, karena tanpa iman, amal yang baik pun 

tidak bernilai di sisi Allah, seperti debu yang beterbangan dan tidak memiliki bobot 

apa pun.11 

Kemudian, kata ḥayātan ṭayyibah atau kehidupan yang baik dalam ayat ini 

dijelaskan oleh Quraish Shihab bukan berarti kehidupan yang mewah atau tanpa 

ujian, tapi kehidupan yang diliputi rasa lega, ridha, dan syukur. Kehidupan yang 

baik adalah ketika seseorang merasa cukup atas pemberian Allah, tidak diliputi 

kecemasan berlebihan, dan mampu menerima cobaan hidup dengan sabar dan 

ikhlas.12 Inilah yang disebut dengan qana’ah merasa cukup dengan yang ada dan 

tidak terganggu oleh apa yang dimiliki orang lain. 

 
9Al-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fii Al-Aqidan Wa Al-Syari’ah Wa Al- Manhaj, 547–48. 
10M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keselarasan Al-Qur’an, 11 ed. 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), Vol. 7, 342. 
11Shihab, 343. 
12Shihab, 344. 



38 

 

 

 

Lebih jauh, beliau juga menyebut bahwa kehidupan yang baik itu bisa juga 

mencakup kehidupan di akhirat seperti di surga kelak, di alam barzakh, atau bahkan 

dalam bentuk rezeki yang halal dan rasa puas terhadap apa yang dimiliki di dunia 

ini. Maka, siapa pun yang mampu menjaga keimanannya sambil terus beramal 

saleh, akan mendapatkan semua itu, baik di dunia maupun di akhirat.13 

Dari penafsiran al-Ṭabari, Wahbah al-Zuhaili, dan Quraish Shihab, dapat 

disimpulkan bahwa konsep qana’ah merupakan makna sentral yang tersembunyi di 

balik redaksi ḥayātan ṭayyibah dalam ayat tersebut. Al-Ṭabari menafsirkan 

kehidupan yang baik sebagai hidup yang dipenuhi rasa cukup, bebas dari kerakusan 

dan keluh kesah. Wahbah al-Zuhaili menekankan dimensi psikologis dan spiritual 

dari ḥayātan ṭayyibah, yakni ketenangan batin, keikhlasan, dan keridhaan terhadap 

takdir. Sementara Quraish Shihab menegaskan bahwa kehidupan yang baik bukan 

berarti mewah atau tanpa ujian, melainkan kehidupan yang diliputi rasa lega, ridha, 

dan syukur atas pemberian Allah.SWT.14 

C. Q.S. Al-Hajj/22:36 

 ۚ يْهَا صَوَاۤفَّ
َ
ِ عَل رُوا اسْمَ اللّٰه

ُ
مْ فِيْهَا خَيْرٌٌۖ فَاذكْ

ُ
ك

َ
ِ ل نْ شَعَاۤىِٕرِ اللّٰه مْ مِِ

ُ
ك

َ
نٰهَا ل

ْ
بُدْنَ جَعَل

ْ
 فَاِذَا  وَال

مْ 
ُ
ك

َّ
عَل

َ
ل مْ 

ُ
ك

َ
ل رْنٰهَا  سَخَّ ذٰلِكَ 

َ
ك  ۗ مُعْتَرَّ

ْ
وَال قَانِعَ 

ْ
ال طْعِمُوا 

َ
وَا مِنْهَا  وْا 

ُ
فَكُل جُنُوْبهَُا  وَجَبَتْ 

رُوْنَ تَ 
ُ
   ٣٦شْك

Artinya: 

Unta-unta itu Kami jadikan untukmu sebagai bagian dari syiar agama 

Allah. Bagimu terdapat kebaikan padanya. Maka, sebutlah nama Allah 

(ketika kamu akan menyembelihnya, sedangkan unta itu) dalam keadaan 

berdiri504) (dan kaki-kaki telah terikat). Lalu, apabila telah rebah (mati), 

makanlah sebagiannya dan berilah makan orang yang merasa cukup 

 
13Shihab, 344. 
14Kafi Khubir Rohman, “Konsep Qana’ah dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif Tafsir Al-

Tabari dan Wahbah Al-Zuhaili” (UIN Sunan Ampel, 2023), 67–69. 



39 

 

 

 

dengan apa yang ada padanya (tidak meminta-minta) dan orang yang 

meminta-minta. Demikianlah Kami telah menundukkannya (unta-unta itu) 

untukmu agar kamu bersyukur. 

 

Surah al-Hajj ayat 36 mengandung nilai penting terkait konsep qana’ah, 

yang secara eksplisit terdapat dalam lafaz al-qāni‘ (  الْق ان ع). Dalam ayat tersebut, 

Allah memerintahkan agar hewan kurban disembelih atas nama-Nya dan dagingnya 

dibagikan, termasuk kepada “orang yang merasa cukup” al-qāni‘ dan “orang yang 

meminta” al-mu‘tarr. Penafsiran terhadap istilah al-qāni‘ ini menjadi titik 

pembahasan dalam tafsir al-Ṭabari dan Wahbah al-Zuhaili. 

Menurut al-Ṭabari, lafaz al-qāni‘ merujuk kepada orang yang meminta 

dengan cara yang baik dan sopan. Ia menyandarkan penafsiran ini kepada pendapat 

al-Hasan yang menyatakan bahwa al-qāni‘ adalah seseorang yang menunjukkan 

kebutuhan dan berharap diberi, meskipun tidak bersikap memaksa. Dengan 

demikian, menurut al-Ṭabari, al-qāni‘ adalah pihak yang secara aktif 

menyampaikan kebutuhannya namun tetap dalam batas kesopanan dan 

penghormatan diri. Oleh karena itu, ia tetap menjadi bagian dari mereka yang layak 

menerima bagian dari daging kurban sebagai bentuk solidaritas sosial dan ibadah 

kepada Allah SWT.15 

Berbeda halnya dengan Wahbah al-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir, yang 

menafsirkan al-qāni‘ sebagai orang yang memiliki sifat qana’ah, yakni merasa 

cukup dengan apa yang ada dan tidak meminta-minta. Bagi al-Zuhaili, orang seperti 

ini tetap perlu diberi daging kurban meskipun ia tidak menunjukkan kebutuhan 

secara terang-terangan, sebagai bentuk penghargaan terhadap kepribadiannya yang 

 
15Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan ‘an Ta’Wil Al_Qur’an., 566. 



40 

 

 

 

menjaga harga diri dan tidak bergantung pada orang lain. Sikap ini sejalan dengan 

ajaran Islam yang memuliakan orang-orang yang bersikap qana’ah, yaitu puas 

dengan pemberian Allah, tidak berambisi terhadap milik orang lain, serta tidak 

menjadikan kemiskinan sebagai alasan untuk merendahkan diri.16 

Dalam Tafsir Al-Mishbah, M. Quraish Shihab mengungkapkan pemaknaan 

mendalam terhadap konsep qana’ah melalui penafsiran Surah al-Hajj ayat 36. Pada 

ayat tersebut, Allah memerintahkan agar daging kurban dibagikan kepada dua 

golongan: mereka yang meminta dan mereka yang tidak meminta, namun tetap 

menerima dengan kerelaan hati. Dalam hal ini, Quraish Shihab menjelaskan bahwa 

istilah al-qāni‘ yang digunakan dalam ayat merujuk pada seseorang yang tidak 

meminta secara langsung, tetapi memiliki sifat rela dan cukup dengan apa yang 

dimilikinya. Beberapa ulama, seperti Imam Syafi‘i, memaknai al-qāni‘ sebagai 

orang yang meminta dalam keadaan merendah, sementara ulama lainnya 

memahami bahwa ia adalah sosok yang penuh kepuasan batin tidak meminta karena 

ia merasa cukup.17 

Penafsiran terhadap lafaz al-qāni‘ dalam Surah al-Hajj ayat 36 

menunjukkan keberagaman makna yang seluruhnya berakar pada semangat 

penghormatan terhadap manusia yang menjaga harga dirinya di tengah kebutuhan. 

Al-Ṭabari melihat al-qāni‘ sebagai sosok yang tetap menunjukkan kebutuhan 

secara santun, sementara Wahbah al-Zuhaili menekankan makna qana’ah sebagai 

kepuasan batin dan ketidaktergantungan kepada orang lain. M. Quraish Shihab 

 
16Al-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fii Al-Aqidan Wa Al-Syari’ah Wa Al- Manhaj, 235–36. 
17Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keselarasan Al-Qur’an, 58–59. 



41 

 

 

 

memadukan kedua pandangan ini dengan menekankan bahwa qana’ah bukanlah 

sekadar sikap pasif, melainkan ekspresi kerelaan dan rasa cukup yang tumbuh dari 

keyakinan spiritual. Keseluruhan tafsir ini menegaskan bahwa Islam tidak hanya 

mengatur distribusi materi, tetapi juga mengajarkan penghargaan terhadap 

kepribadian dan integritas individu. Dengan demikian, nilai qana’ah mengajarkan 

umat untuk menghormati mereka yang tidak meminta, serta mendorong sikap saling 

peduli tanpa menunggu pengakuan dari pihak yang membutuhkan. Dalam konteks 

kehidupan modern yang cenderung hedonistik dan konsumtif, sikap qana’ah seperti 

dijelaskan oleh al-Zuhaili menjadi solusi moral agar manusia tetap bersyukur, tidak 

rakus, dan tidak mudah terperangkap oleh nafsu duniawi.18 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
18Rohman, “Konsep Qana’ah dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif Tafsir Al-Tabari dan 

Wahbah Al-Zuhaili,” 70. 


