BAB III
PENAFSIRAN MUFASSIR KLASIK DAN KONTEMPORER TENTANG
QANA’AH

A. Q.S. Ibrahim/14:43

g— /
@ ‘)‘;)-6"’-3} V‘@’J‘L(“'J 85Y; et (g abd
Artinya:

(Pada hari itu) mereka datang tergesa-gesa (memenuhi panggilan) dengan

mengangkat kepalanya, sedangkan mata mereka tidak berkedip dan hati

mereka kosong.'

Ayat ini menggambarkan keadaan manusia pada hari kiamat, dalam situasi
sangat panik, takut, dan penuh penyesalan. Ayat ini memang tidak secara eksplisit
menggunakan lafaz gana’ah, tetapi makna implisitnya berkaitan erat dengan sikap
manusia di dunia yang tidak memiliki sifat gana’ah, yakni sikap merasa cukup,
puas, dan ridha terhadap pemberian Allah.

Dalam Tafsir Jami ‘al-Bayan, al-Tabari menjelaskan bahwa frasa mugni 7
ru "tisihim (dengan kepala mendongak) menunjukkan tanda kehinaan dan kepanikan
luar biasa. Ia menyebut bahwa mereka datang tergesa-gesa karena takut terhadap
apa yang mereka hadapi, dan posisi kepala yang terangkat itu bukan karena
kesombongan, melainkan karena ketakutan dan keputusasaan. Pandangan yang
tidak berkedip serta hati yang kosong menggambarkan kekosongan spiritual,
sebagai hasil dari kehidupan duniawi yang tidak dilandasi iman dan ketakwaan.

Dalam tafsir ini, al-Tabari mengisyaratkan bahwa hati yang kosong tersebut adalah

hati yang tidak memiliki kesiapan menghadapi hari kiamat karena telah dihabiskan

' Al-Qur’an dan Terjemahnya, 188.
33



34

oleh ambisi dunia, salah satunya karena tidak memiliki sifat gana’ah sehingga
selalu rakus dan tidak pernah puas.?

Wahbah al-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir juga menafsirkan ayat ini dengan
nuansa serupa, bahwa ayat ini adalah peringatan bagi manusia yang hatinya hampa
dari zikir dan ketundukan kepada Allah. [a menyatakan bahwa pandangan kosong
dan hati hampa merupakan konsekuensi dari hidup yang terlalu larut dalam urusan
dunia, tanpa keseimbangan ruhani. Al-Zuhaili menekankan bahwa orang-orang
seperti ini hidupnya jauh dari gana’ah, karena lebih mengutamakan keinginan-
keinginan duniawi tanpa pernah merasa cukup, bahkan terus memburu kesenangan
meski mengabaikan nilai-nilai akidah dan ibadah. Akibatnya, ketika hari kiamat
datang, mereka tidak memiliki apa pun dalam hati selain ketakutan dan
kehampaan.?

Menurut Quraish  Shihab, frasa “dengan kepala ~mendongak”
menggambarkan ketakutan dan kehinaan yang luar biasa.al* Kepala mercka
mendongak bukan karena kebanggaan, melainkan karena rasa takut dan harapan
akan keselamatan yang nyaris sirna. Pandangan yang tidak berkedip melambangkan
kebingungan dan kepanikan ekstrem, sementara hati yang kosong menunjukkan
kehampaan batin, karena tidak memiliki bekal iman dan amal saleh yang cukup di

dunia.’

2Abu Ja’far Muhammad Ibn Jarir Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan ‘an Ta Wil Al Qur’an., Juz
13 (Kairo: Dar Hajar, 2001), 354.

3Wahbah Al-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fii Al-Aqidan Wa Al-Syari’ah Wa Al- Manhaj, Jil. 7
(Damaskus: Dar al-fikr, 2009), 547.

4Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, Vol. 7, 75.

SShihab, 75.



35

Quraish Shihab menghubungkan makna “hati yang kosong™ (#)34 aéjM\)
dengan kekosongan ruhani yang selama hidupnya tidak dipenuhi oleh petunjuk
Allah.® Ini adalah akibat dari gaya hidup yang materialistik dan jauh dari sikap
qana’ah. Mereka lebih mencintai dunia daripada akhirat, seperti dijelaskan dalam
ayat sebelumnya (Q.S. Ibrahim: 3), yang menyatakan bahwa mereka lebih
menyukai kehidupan dunia daripada akhirat dan menghalangi dari jalan Allah. Hal
ini memperkuat bahwa hilangnya gana’ah rasa cukup, puas, dan tunduk kepada
Allah adalah akar dari kehampaan dan kecemasan tersebut.’

Dari penjelasan al-Tabari, Wahbah al-Zuhaili, dan Quraish Shihab, ayat ini
menunjukkan bahwa orang yang hidupnya jauh dari gana’ah akan mengalami
kehampaan dan ketakutan besar di hari kiamat. Hatinya kosong karena selama di
dunia hanya sibuk mengejar dunia dan melupakan akhirat. Qana’ah yaitu sikap
merasa cukup dan menerima dengan Ikhlas bisa menjaga hati tetap tenang dan tidak
gelisah oleh urusan dunia. Di zaman sekarang yang penuh persaingan dan keinginan
besar terhadap harta dan kesenangan, ayat ini menjadi pengingat penting agar
manusia kembali hidup sederhana dan dekat dengan Allah.

B. Q.S. An-Nahl/16:97

—
]

s L s A% A 4 T e z - .
sl ey T 8 Wnsdls Bl oag S50 SE R S s

cgggix dj"‘;”z \j’:g\ﬂg_:&\a;
Artinya:

Siapa yang mengerjakan kebajikan, baik laki-laki maupun perempuan,
sedangkan dia seorang mukmin, sungguh, Kami pasti akan berikan
kepadanya kehidupan yang baik) dan akan Kami beri balasan dengan
pahala yang lebih baik daripada apa yang selalu mereka kerjakan.

6Shihab, 75.
7 Shihab, 76.



36

Ayat ini meskipun tidak secara eksplisit menyebutkan istilah gana’ah,
namun frasa hayatan tayyibah (kehidupan yang baik) oleh sebagian mufassir
dimaknai sebagai kehidupan yang diliputi sifat gana’ah. Ayat ini menjadi landasan
penting untuk menggambarkan bahwa sifat gana 'ah merupakan bagian dari hidup
yang baik dan penuh keberkahan.

Dalam Tafsir Jami ‘al-Bayan, al-Tabari menjelaskan bahwa makna hayatan
tayyibah adalah kehidupan yang diberi rasa cukup (qana’ah) oleh Allah SWT.
Qana ‘ah di sini menjadi indikator utama dari ketenangan dan kebahagiaan hidup.
Seseorang yang gana 'ah tidak hanya menerima rezeki yang diberikan Allah, tetapi
juga merasa puas dan bersyukur atasnya, tanpa hasrat untuk menginginkan yang
dimiliki orang lain. Menurut al-Tabari, kehidupan seperti inilah yang disebut
tayyibah, karena hati dipenuhi dengan ketenteraman, jauh dari rasa rakus dan keluh
kesah terhadap dunia.?

Adapun Wahbah al-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir menafsirkan hayatan
tayyibah sebagai kehidupan yang baik di dunia yang penuh ketenangan,
kenyamanan, dan jauh dari kecemasan serta kegelisahan. Menurutnya, kehidupan
seperti ini tidak hanya menyangkut aspek fisik dan materi, tetapi juga menyentuh
dimensi psikologis dan spiritual. Ketenteraman batin, keikhlasan, dan keridhaan
terhadap ketentuan Allah adalah elemen utama kehidupan baik yang dimaksud

dalam ayat ini. Al-Zuhaili secara khusus mengaitkan makna ini dengan sifat

8Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan ‘an Ta Wil Al_Qur’an., 350-54.



37

gana’ah sebagai salah satu kunci agar seseorang dapat hidup tenang, tidak mudah
kecewa terhadap keadaan, dan selalu bersyukur dalam segala situasi.’

Menurut Quraish Shihab, ayat ini menekankan bahwa Allah memberi
ganjaran kepada hamba-Nya bukan berdasarkan jenis kelamin, tetapi berdasarkan
keimanan dan amal perbuatannya yang baik.'® Makna “amal saleh” dalam ayat ini
tidak hanya sebatas ibadah ritual, tapi juga mencakup segala perbuatan yang
bermanfaat, tidak merusak, dan mendatangkan kebaikan untuk diri sendiri maupun
orang lain. Bahkan, menjaga lingkungan, menegakkan kebenaran, dan menjauhi
kerusakan juga termasuk dalam cakupan amal saleh. Yang penting, amal itu
dilakukan dengan ikhlas dan disertai iman, karena tanpa iman, amal yang baik pun
tidak bernilai di sisi Allah, seperti debu yang beterbangan dan tidak memiliki bobot
apa pun.!!

Kemudian, kata hayatan tayyibah atau kehidupan yang baik dalam ayat ini
dijelaskan oleh Quraish Shihab bukan berarti kehidupan yang mewah atau tanpa
ujian, tapi kehidupan yang diliputi rasa lega, ridha, dan syukur. Kehidupan yang
baik adalah ketika seseorang merasa cukup atas pemberian Allah, tidak diliputi
kecemasan berlebihan, dan mampu menerima cobaan hidup dengan sabar dan
ikhlas.!? Inilah yang disebut dengan gana’ah merasa cukup dengan yang ada dan

tidak terganggu oleh apa yang dimiliki orang lain.

9Al-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fii Al-Aqidan Wa Al-Syari’ah Wa Al- Manhaj, 547-48.

19M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keselarasan Al-Qur’an, 11 ed.
(Jakarta: Lentera Hati, 2005), Vol. 7, 342.

1Shihab, 343.

12Shihab, 344.



38

Lebih jauh, beliau juga menyebut bahwa kehidupan yang baik itu bisa juga
mencakup kehidupan di akhirat seperti di surga kelak, di alam barzakh, atau bahkan
dalam bentuk rezeki yang halal dan rasa puas terhadap apa yang dimiliki di dunia
ini. Maka, siapa pun yang mampu menjaga keimanannya sambil terus beramal
saleh, akan mendapatkan semua itu, baik di dunia maupun di akhirat.'?

Dari penafsiran al-Tabari, Wahbah al-Zuhaili, dan Quraish Shihab, dapat
disimpulkan bahwa konsep gana 'ah merupakan makna sentral yang tersembunyi di
balik redaksi hayatan tayyibah dalam ayat tersebut. Al-Tabari menafsirkan
kehidupan yang baik sebagai hidup yang dipenuhi rasa cukup, bebas dari kerakusan
dan keluh kesah. Wahbah al-Zuhaili menekankan dimensi psikologis dan spiritual
dari hayatan tayyibah, yakni ketenangan batin, keikhlasan, dan keridhaan terhadap
takdir. Sementara Quraish Shihab menegaskan bahwa kehidupan yang baik bukan
berarti mewah atau tanpa ujian, melainkan kehidupan yang diliputi rasa lega, ridha,
dan syukur atas pemberian Allah.SWT.!*

C. Q.S. Al-Hajj/22:36
56 S5 el all 220 1, 536 22 s S 3 S s s
S S gpin LS Tl el 12ably G 1565 g dasg

>z
Artinya:

Unta-unta itu Kami jadikan untukmu sebagai bagian dari syiar agama
Allah. Bagimu terdapat kebaikan padanya. Maka, sebutlah nama Allah
(ketika kamu akan menyembelihnya, sedangkan unta itu) dalam keadaan
berdiri504) (dan kaki-kaki telah terikat). Lalu, apabila telah rebah (mati),
makanlah sebagiannya dan berilah makan orang yang merasa cukup

13Shihab, 344.
“Kafi Khubir Rohman, “Konsep Qana’ah dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif Tafsir Al-
Tabari dan Wahbah Al-Zuhaili” (UIN Sunan Ampel, 2023), 67-69.



39

dengan apa yang ada padanya (tidak meminta-minta) dan orang yang
meminta-minta. Demikianlah Kami telah menundukkannya (unta-unta itu)
untukmu agar kamu bersyukur.

Surah al-Hajj ayat 36 mengandung nilai penting terkait konsep gana’ah,
yang secara eksplisit terdapat dalam lafaz al-gani* (&-}Gi\). Dalam ayat tersebut,

Allah memerintahkan agar hewan kurban disembelih atas nama-Nya dan dagingnya
dibagikan, termasuk kepada “orang yang merasa cukup” al-qani‘ dan “orang yang
meminta” al-mu ‘tarr. Penafsiran terhadap istilah al-gani‘ ini menjadi titik
pembahasan dalam tafsir al-Tabari dan Wahbah al-Zuhaili.

Menurut al-Tabari, lafaz al-gani® merujuk kepada orang yang meminta
dengan cara yang baik dan sopan. la menyandarkan penafsiran ini kepada pendapat
al-Hasan yang menyatakan bahwa al/-gani‘ adalah seseorang yang menunjukkan
kebutuhan dan berharap diberi, meskipun tidak bersikap memaksa. Dengan
demikian, menurut al-Tabari, al-qani‘ adalah pihak yang secara aktif
menyampaikan kebutuhannya namun tetap dalam batas kesopanan dan
penghormatan diri. Oleh karena itu, 1a tetap menjadi bagian dari mereka yang layak
menerima bagian dari daging kurban sebagai bentuk solidaritas sosial dan ibadah
kepada Allah SWT."’

Berbeda halnya dengan Wahbah al-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir, yang
menafsirkan al-gani‘ sebagai orang yang memiliki sifat gana’ah, yakni merasa
cukup dengan apa yang ada dan tidak meminta-minta. Bagi al-Zuhaili, orang seperti
ini tetap perlu diberi daging kurban meskipun ia tidak menunjukkan kebutuhan

secara terang-terangan, sebagai bentuk penghargaan terhadap kepribadiannya yang

5Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan ‘an Ta Wil Al_Qur’an., 566.



40

menjaga harga diri dan tidak bergantung pada orang lain. Sikap ini sejalan dengan
ajaran Islam yang memuliakan orang-orang yang bersikap gana’ah, yaitu puas
dengan pemberian Allah, tidak berambisi terhadap milik orang lain, serta tidak
menjadikan kemiskinan sebagai alasan untuk merendahkan diri.'®

Dalam Tafsir Al-Mishbah, M. Quraish Shihab mengungkapkan pemaknaan
mendalam terhadap konsep gana ’ah melalui penafsiran Surah al-Hajj ayat 36. Pada
ayat tersebut, Allah memerintahkan agar daging kurban dibagikan kepada dua
golongan: mereka yang meminta dan mereka yang tidak meminta, namun tetap
menerima dengan kerelaan hati. Dalam hal ini, Quraish Shihab menjelaskan bahwa
istilah al-qani‘ yang digunakan dalam ayat merujuk pada seseorang yang tidak
meminta secara langsung, tetapi memiliki sifat rela dan cukup dengan apa yang
dimilikinya. Beberapa ulama, seperti Imam Syafi‘i, memaknai al-qani‘ sebagai
orang yang meminta dalam keadaan merendah, sementara ulama lainnya
memahami bahwa ia adalah sosok yang penuh kepuasan batin tidak meminta karena
ia merasa cukup.!”

Penafsiran terhadap lafaz al-gani® dalam Surah al-Haj; ayat 36
menunjukkan keberagaman makna yang seluruhnya berakar pada semangat
penghormatan terhadap manusia yang menjaga harga dirinya di tengah kebutuhan.
Al-Tabari melihat al-gani‘ sebagai sosok yang tetap menunjukkan kebutuhan
secara santun, sementara Wahbah al-Zuhaili menekankan makna gana’ah sebagai

kepuasan batin dan ketidaktergantungan kepada orang lain. M. Quraish Shihab

16Al-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fii Al-Agidan Wa Al-Syari’ah Wa Al- Manhaj, 235-36.
17Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keselarasan Al-Qur’an, 58-59.



41

memadukan kedua pandangan ini dengan menekankan bahwa gana’ah bukanlah
sekadar sikap pasif, melainkan ekspresi kerelaan dan rasa cukup yang tumbuh dari
keyakinan spiritual. Keseluruhan tafsir ini menegaskan bahwa Islam tidak hanya
mengatur distribusi materi, tetapi juga mengajarkan penghargaan terhadap
kepribadian dan integritas individu. Dengan demikian, nilai gana’'ah mengajarkan
umat untuk menghormati mereka yang tidak meminta, serta mendorong sikap saling
peduli tanpa menunggu pengakuan dari pihak yang membutuhkan. Dalam konteks
kehidupan modern yang cenderung hedonistik dan konsumtif, sikap gana ‘ah seperti
dijelaskan oleh al-Zuhaili menjadi solusi moral agar manusia tetap bersyukur, tidak

rakus, dan tidak mudah terperangkap oleh nafsu duniawi.'®

8 Rohman, “Konsep Qana’ah dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif Tafsir Al-Tabari dan
Wahbah Al-Zuhaili,” 70.



