BAB IV
ANALISIS KONSEP MAKNA HIDUP DALAM BUKU The Subtle Art of Not

Giving A Fuck KARYA MARK MANSON DALAM PERSPEKTIF
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

A. Orientasi dan Kerangka Analisis

Bab ini memposisikan buku The Subtle Art of Not Giving A Fuck sebagai
teks gagasan yang merangkum Kkonstruksi cara pandang penulis mengenai
kehidupan, persoalan, penderitaan, nilai-nilai personal, serta pilihan manusia.
Dalam desain penelitian ini, bagian Analisis diarahkan untuk membedah struktur
pemikiran Mark Manson dengan memanfaatkan teori psikologi sebagai alat bantu
konseptual, kemudian melakukan penilaian sekaligus kritik menggunakan
perspektif Pendidikan Agama Islam sebagai landasan normatif.

Secara operasional, analisis berjalan melalui tiga dimensi makna hidup yang
telah ditetapkan, yaitu: (1) makna hidup sebagai pemilihan penderitaan yang tepat,
(2) makna hidup sebagai penerimaan diri dan realitas kehidupan, dan (3) makna
hidup sebagai penentuan prioritas nilai. Ketiga dimensi tersebut berfungsi sebagai
lensa untuk menilai cara Manson menyusun argumen, sekaligus menjadi kategori
tematik yang memudahkan pemetaan hasil temuan.

Dari sisi metode, penelitian ini menggunakan pendekatan analisis
pedagogik dan psikologi dengan orientasi deskriptif-komparatif. Tahap awal
berfokus pada penguraian tema serta struktur pesan yang muncul dalam buku, lalu

temuan tersebut dikaitkan dengan teori psikologi untuk memperjelas makna

52



53

konseptualnya. Setelah itu, penelitian melanjutkan dengan membandingkan dan
mengevaluasi temuan tersebut melalui perspektif Pendidikan Agama Islam.

B. Analisis Makna Hidup
1. Makna Hidup sebagai Pemilihan Penderitaan yang Tepat

Manson menolak asumsi bahwa hidup ideal berarti bebas masalah. la
memandang hidup sebagai rangkaian persoalan yang terus berganti, sehingga
menyelesaikan satu masalah tidak menghapus problem selamanya, melainkan
memunculkan tantangan lain. Karena itu, fokus hidup tidak seharusnya mengejar
“tanpa penderitaan”, tetapi memilih penderitaan mana yang layak diperjuangkan.
Dalam kerangka ini, makna hidup muncul sebagai logika pilihan: manusia tidak
memilih antara menderita atau tidak, melainkan memilih penderitaan sebagai
“harga” dari sesuatu yang dianggap bernilai.

Gagasan ini dipertegas ketika Manson menegaskan bahwa penderitaan
tertentu tidak bisa dihindari dan hidup selalu memuat kegagalan, kehilangan,
penyesalan, bahkan kematian:

“..bahwa beberapa penderitaan mustahil dihindari, bahwa apapun yang anda

lakukan, hidup ini akan berisi kegagalan, krugian, penyesalan, dan bahkan
kematian.”®?

Selanjutnya, ia menekankan inti pesannya bukan menghindari kesulitan,
melainkan menemukan kesulitan yang sanggup dihadapi dan dalam batas tertentu

dinikmati sebagai proses:

“Intinya adalah bukan menghindari kesulitan. Intinya adalah menemukan hal
sulit yang bisa anda hadapi dan nikmati.” >

51 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h. 24
52 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h.19



54

Karena itu, kebahagiaan ia tempatkan pada kemampuan memecahkan

masalah, bukan pada strategi menghindarinya:

“Kebahagiaan berasal dari memecahkan masalah, bukan dari berusaha
menghindari masalah.” %3

Pandangan tersebut dapat dipahami melalui perspektif psikologi eksistensial
sebagaimana dijelaskan dalam kajian teori, yang memandang penderitaan sebagai
kondisi eksistensial yang tidak dapat dihindari. Viktor E. Frankl menegaskan bahwa
manusia tetap memiliki kebebasan untuk menentukan sikap terhadap penderitaan
yang dialaminya. Dalam kerangka ini, makna hidup muncul bukan dari hilangnya
penderitaan, tetapi dari cara individu memberi makna terhadap pengalaman
tersebut. Pemilihan penderitaan yang disadari menunjukkan adanya tanggung

jawab personal dalam membentuk arah dan makna hidup.>

Selanjutnya, berdasarkan teori makna hidup Michael F. Steger, proses
pemilihan penderitaan yang tepat dapat dipahami sebagai bentuk search for
meaning, yaitu upaya individu untuk menemukan makna dalam pengalaman hidup
yang menantang. Ketika penderitaan tersebut dihadapi dengan kesadaran nilai dan
tujuan hidup yang jelas, proses pencarian makna tersebut berpotensi berkembang
menjadi presence of meaning, yaitu kondisi ketika individu merasakan hidupnya

bermakna secara psikologis.>

53 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h. 36

54 Fitriana dan Hadjam, “Meraih Hidup Bermakna.”

55 Pratma dan Puspitosari, “Efektivitas Pelatihan Online Skrining Depresi Pada Lansia
Dalam Meningkatkan Pengetahuan Dan Kepercayaan Diri Tenagan Kesehatan.”



55

Dalam perspektif Pendidikan Agama Islam sebagaimana dipaparkan dalam
kajian teori, makna hidup tidak hanya bersumber dari konstruksi subjektif individu,
tetapi berakar pada tujuan penciptaan manusia sebagai hamba Allah. Kehidupan,
termasuk penderitaan dan kesulitan, dipahami sebagai bagian dari ujian hidup yang
memiliki nilai pendidikan dan spiritual. Penderitaan menjadi bermakna ketika
dihadapi dengan sikap sabar, ikhlas, dan orientasi ibadah, bukan sekadar sebagai
konsekuensi pilihan personal.>® Dalam konteks ini, siswa diajak untuk menyadari
bahwa proses pembelajaran, meskipun terkadang penuh dengan kesulitan, memiliki
tujuan akhir yang lebih mulia, yaitu mencapai keridhaan Allah dan kehidupan yang

baik di dunia dan akhirat.

Dengan Demikian, konsep makna hidup sebagai pemilihan penderitaan
yang tepat dalam karya Mark Manson dapat dipahami sebagai cara untuk
menemukan tujuan hidup yang lebih dalam melalui pemilihan tantangan yang layak
dihadapi. Peneliti melihat bahwa Manson mengajukan gagasan bahwa penderitaan
yang tidak terkendali sering kali menyebabkan ketidakbahagiaan, namun memilih
penderitaan yang sesuai dengan nilai-nilai hidup yang dipegang dapat menciptakan
kehidupan yang lebih bermakna. Dalam konteks pendidikan, pemilihan penderitaan
yang tepat mengajarkan kepada siswa bahwa kesulitan yang dihadapi dalam proses
belajar atau dalam kehidupan sehari-hari bukanlah penghalang, melainkan sarana
untuk tumbuh dan berkembang. Oleh karena itu, pendidikan tidak hanya
mengajarkan pengetahuan kognitif, tetapi juga membekali peserta didik dengan

keterampilan hidup, seperti ketabahan, keberanian, dan kebijaksanaan dalam

% Anwar dan Dhuhuri, “Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Al-Qur’an.”



56

menghadapi setiap ujian hidup. Dalam hal ini, peneliti meyakini bahwa konsep ini
bisa menjadi landasan yang kuat untuk membentuk karakter peserta didik agar siap

menghadapi tantangan hidup dengan sikap positif dan penuh makna.

2. Makna Hidup sebagai Penerimaan Diri dan Realitas Kehidupan
Makna hidup pada dimensi penerimaan diri dan realitas kehidupan dalam
penelitian ini tampak ketika Mark Manson menolak gagasan kontrol total atas
hidup. la menempatkan manusia pada posisi realistis: peristiwa tidak selalu bisa
dikendalikan, tetapi manusia tetap bertanggung jawab atas cara menafsirkan dan
meresponsnya:
“kita tidak bisa selalu mengambil kendali terhadap apa yang terjadi pada

kita. Namun kita selalu bias mengendalikan cara kita menafsirkan segala hal
yang menimpa kita, dan cara kita merespon.” >’

Karena itu, “penerimaan” tidak berarti pasrah tanpa daya, melainkan
mengakui batas kontrol dan memusatkan energi pada respons yang masih bisa

ditata.

Gagasan ini menguat melalui paradoks yang Manson tekankan, bahwa
penolakan dan pelarian dari rasa sakit justru memperpanjang penderitaan itu
sendiri:

“Upaya menghindari penderitaan adalah bentuk penderitaan. ..”%®
Dari sini, penerimaan realitas dipahami sebagai strategi menghentikan

siklus penyangkalan yang menguras energi. Manson juga memperluas penerimaan

ke arah penerimaan diri, termasuk pengakuan atas keterbatasan manusia biasa:

57 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h. 111
58 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h. 13



57

“Kita semua, sebagian besar, adalah orang-orang yang biasa saja.” >
Dalam perspektif psikologi humanistik dan eksistensial, penerimaan diri
(self-acceptance) dipandang sebagai komponen penting dalam kesehatan
psikologis. Carl Rogers menjelaskan bahwa individu yang sehat secara psikologis
adalah mereka yang mampu menerima dirinya secara utuh, termasuk aspek positif
dan negatif, tanpa penyangkalan atau distorsi. Penerimaan diri memungkinkan
individu menghadapi realitas hidup dengan lebih jujur dan terbuka, sehingga energi
psikologis tidak habis untuk mempertahankan citra diri yang semu. Dalam kerangka

ini, penerimaan diri bukan berarti pasrah tanpa usaha, melainkan titik awal bagi

pertumbuhan yang autentik.

Gagasan Manson tentang menerima keterbatasan diri memiliki kesesuaian
dengan pandangan psikologi tersebut. Ketika Manson menekankan bahwa manusia
tidak istimewa dan tidak selalu bisa menjadi luar biasa, ia sebenarnya mengajak
pembaca untuk berdamai dengan realitas eksistensial sebagai makhluk yang
terbatas. Dalam psikologi eksistensial, kesadaran akan keterbatasan merupakan
syarat penting bagi pembentukan makna hidup, karena manusia hanya dapat
memilih secara bertanggung jawab ketika ia mengenali batas kemampuannya
sendiri. Penolakan terhadap keterbatasan justru membuat individu terjebak dalam

kecemasan dan rasa tidak pernah cukup.®

59 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h. 68

% Hanantaqgiya dan Pradana, “PENERAPAN TEORI HUMANISTIK DENGAN
MENGGUNAKAN TEKNIK SELF-ACCEPTANCE UNTUK MENGATASI INSECURITY
PADA REMAJA MELALUI REFLEKSI DIRI.”



58

Namun, penerimaan diri dalam kerangka psikologi dan dalam pemikiran
Manson masih bergerak pada ranah subjektif dan individual. Penerimaan dilakukan
terutama demi keseimbangan psikologis dan keberfungsian personal. Pada titik ini,
Pendidikan Agama Islam memberikan perluasan makna dengan menempatkan
penerimaan diri dan realitas hidup dalam kerangka teologis tentang penciptaan,
gadha dan gadar, serta tanggung jawab manusia sebagai hamba Allah. Islam
mengajarkan bahwa manusia diciptakan dengan Kketerbatasan, sebagaimana
ditegaskan dalam QS An-Nisa [4]:28 bahwa manusia diciptakan dalam keadaan
lemah. Kesadaran akan kelemahan ini bukan untuk merendahkan manusia, tetapi

untuk menumbuhkan sikap tawadhu’ dan ketergantungan kepada Allah.%!

Dalam perspektif Pendidikan Agama Islam, penerimaan diri berkaitan erat
dengan iman kepada gadha dan gadar. Menerima realitas hidup berarti mengakui
bahwa segala kondisi yang dialami manusia berada dalam ketentuan Allah, tanpa
meniadakan ikhtiar dan tanggung jawab. Sikap ini melahirkan nilai sabar dan ridha,
yang bukan berarti menyerah pada keadaan, melainkan menerima ketentuan Allah
dengan lapang dada setelah melakukan usaha terbaik. Dalam konteks ini,
pendidikan agama berfungsi untuk menanamkan sikap positif dalam menghadapi
kenyataan hidup, sehingga siswa dapat belajar untuk bersyukur atas nikmat yang
ada dan sabar dalam menghadapi kesulitan. Melalui pembelajaran tentang tawakal

dan syukur, siswa dapat dipersiapkan untuk menerima segala aspek kehidupan

61 Patrin dkk., “Ketentuan Qadha dan Qadar dalam Perspektif Al-Quran Surah Al-Ra’d
Ayat 8 dan 1.”



59

mereka dengan lapang dada, yang pada gilirannya mendukung pengembangan

karakter yang lebih matang dan kokoh.

Jika dibandingkan, konsep penerimaan diri menurut Manson dan psikologi
modern memiliki titik temu dengan ajaran Islam dalam hal penolakan terhadap ilusi
kesempurnaan dan pengakuan terhadap keterbatasan manusia. Namun,
perbedaannya terletak pada orientasi makna. Penerimaan diri dalam Islam tidak
berhenti pada keseimbangan psikologis, tetapi diarahkan pada proses tazkiyatun
nafs dan penguatan hubungan dengan Allah. Realitas hidup diterima bukan semata-
mata agar individu merasa lebih nyaman, tetapi agar ia mampu menjalani perannya

sebagai hamba dan khalifah secara lebih jujur dan bertanggung jawab.

Dengan demikian, konsep penerimaan diri dan realitas kehidupan dalam
karya Mark Manson menawarkan gagasan penting mengenai bagaimana individu
seharusnya berhadapan dengan kenyataan hidup tanpa rasa penolakan atau keluhan
yang berlarut-larut. Manson berpendapat bahwa kebahagiaan sejati muncul ketika
seseorang dapat menerima dirinya apa adanya dan menerima keadaan hidup yang
tidak selalu sesuai dengan harapan. Peneliti melihat bahwa penerimaan diri tidak
berarti pasif atau menyerah, tetapi merupakan kesadaran bahwa hidup memiliki
keterbatasan dan tantangannya sendiri. Dalam pendidikan, penerimaan diri ini dapat
menjadi fondasi yang kuat untuk membentuk siswa yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga kuat dalam menghadapi berbagai realitas kehidupan. Dengan
mengajarkan penerimaan terhadap diri dan realitas kehidupan, pendidikan agama

Islam memberikan arah yang jelas untuk hidup yang lebih tenang dan penuh makna,



60

serta mendorong siswa untuk berusaha maksimal meskipun menghadapi

keterbatasan atau kesulitan.

3. Makna Hidup sebagai Penentuan Prioritas Nilai
Makna hidup sebagai penentuan prioritas nilai tampak saat Mark Manson
menggeser fokus dari “masalah dan penderitaan” ke akar yang lebih menentukan,
yaitu nilai yang dipakai seseorang untuk menilai hidupnya. la menekankan bahwa
manusia sering terpuruk bukan semata karena peristiwa, tetapi karena standar nilai
yang keliru. Karena itu, hidup yang baik bukan hidup tanpa rasa sakit, melainkan
hidup yang memilih rasa sakit yang benar demi nilai yang benar. la menegaskan:
“Jika anda ingin mengubah cara anda memandang permasalahan anda, anda

harus mengubah nilai yang anda pegang dan/atau bagaimana anda
mengukur kegagalan/kesuksesan.” %2

Dari gagasan ini, makna hidup berarti kemampuan memilah apa yang layak
diprioritaskan dan apa yang perlu ditinggalkan. Nilai yang salah membuat
penderitaan tidak menghasilkan kedewasaan, tetapi melahirkan frustrasi dan rasa
gagal berulang. Karena itu, Manson meminta pembaca mengevaluasi ulang ukuran
sukses dan gagal, sebab perubahan cara memandang masalah menuntut perubahan
nilai yang dijadikan patokan. la juga menempatkan nilai sebagai kompas praktis
yang mengarahkan emosi dan keputusan, bukan sekadar ide abstrak. Dalam urutan

sebab-akibat yang ia bangun, nilai memimpin dan kenikmatan mengikuti:

“Pastikan anda mencengkram beberapa nilai dan ukuran baik terlebih
dahulu, maka secara alami kenikmatan dan kesuksesan akan muncul sebagai
hasilnya.” ®3

62 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h. 93
63 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. hal.101



61

Dalam perspektif psikologi nilai (value psychology), nilai berfungsi sebagai
kompas yang mengarahkan perilaku, pengambilan keputusan, dan tujuan hidup
individu. Schwartz menjelaskan bahwa nilai merupakan keyakinan yang relatif
stabil tentang apa yang dianggap penting dalam hidup, yang kemudian
memengaruhi sikap dan tindakan seseorang. Ketika individu tidak memiliki
hierarki nilai yang jelas, ia cenderung mudah terombang-ambing oleh tuntutan
lingkungan dan mengalami konflik internal. Sebaliknya, kejelasan prioritas nilai
membantu individu membuat pilihan hidup yang konsisten dan bertanggung jawab,
meskipun harus menghadapi konsekuensi yang tidak selalu menyenangkan.

Gagasan Manson tentang pentingnya memilah nilai yang layak
diperjuangkan sejalan dengan pandangan psikologi tersebut. la mengkritik nilai-
nilai yang bersifat eksternal dan tidak berada dalam kendali individu, karena nilai
semacam itu cenderung melahirkan kekecewaan dan rasa gagal yang
berkepanjangan. Dalam kerangka psikologi, nilai yang sehat adalah nilai yang
memungkinkan individu merasa berdaya (sense of agency) dan memiliki arah hidup
yang jelas. Dengan demikian, penentuan prioritas nilai menjadi fondasi penting
bagi terbentuknya makna hidup dan ketahanan psikologis. %

Namun, sebagaimana pada pembahasan sebelumnya, pendekatan Manson
terhadap nilai masih bersifat subjektif dan pragmatis. Nilai dipilih berdasarkan
dampaknya terhadap kesejahteraan individu, tanpa rujukan pada sumber nilai yang
transenden. Pada titik ini, Pendidikan Agama Islam memberikan kerangka normatif

yang lebih komprehensif dengan menempatkan nilai hidup dalam hubungan

64 Adisubroto, “NILAL”



62

manusia dengan Allah, sesama manusia, dan alam. Dalam Islam, nilai tertinggi
dalam kehidupan adalah tauhid, yang menjadi dasar bagi seluruh orientasi perilaku
dan tujuan hidup manusia.

Islam mengajarkan bahwa prioritas nilai tidak sepenuhnya diserahkan pada
preferensi individu, tetapi diarahkan oleh wahyu dan teladan Nabi Muhammad
Saw. Nilai-nilai seperti keimanan, kejujuran, amanah, tanggung jawab, dan
keadilan menjadi landasan dalam menentukan pilihan hidup. QS Al-An’am [6]:162
menegaskan bahwa seluruh aspek kehidupan seorang muslim, termasuk hidup dan
matinya, diarahkan semata-mata untuk Allah. Ayat ini menunjukkan bahwa dalam
Islam, penentuan prioritas nilai tidak hanya bertujuan menciptakan kehidupan yang
nyaman, tetapi kehidupan yang bernilai ibadah.®®

Dalam perspektif Pendidikan Agama Islam (PAI), penentuan prioritas nilai
dapat diimplementasikan dalam pendidikan melalui penguatan pemahaman
terhadap pentingnya menempatkan nilai-nilai agama sebagai prioritas utama dalam
kehidupan. PAI mengajarkan bahwa setiap individu harus bijak dalam memilih nilai
yang menjadi pegangan hidupnya, terlebih dalam dunia yang penuh dengan
berbagai pengaruh eksternal yang bisa mengalihkan tujuan hidup. Pendidikan
agama dapat menanamkan pemahaman kepada siswa bahwa hidup yang bermakna
berawal dari penentuan prioritas nilai yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam,
seperti keimanan, kejujuran, keadilan, dan kasih sayang. Guru dapat membimbing

siswa untuk mengidentifikasi nilai-nilai yang penting dalam kehidupan mereka dan

65 Khairin Nazmi dkk., “Keutuhan Harmoni Rumah Tangga Perspektif Hadis: Menghindari
Stigma Sosial di Aplikasi Tiktok Sebagai Standar Kebahagiaan Keluarga,” Al Qalam: Jurnal limiah
Keagamaan dan Kemasyarakatan 19, no. 1 (2025): 358, https://doi.org/10.35931/ag.v19i1.4358.



63

memastikan bahwa nilai-nilai tersebut selaras dengan ajaran Islam. Dengan cara ini,
pendidikan tidak hanya membekali siswa dengan pengetahuan, tetapi juga
membantu mereka untuk menentukan prioritas hidup yang akan mengarahkan
mereka menuju tujuan yang lebih tinggi, yaitu keridhaan Allah. Penerapan
penentuan prioritas nilai dalam pendidikan agama dapat membantu siswa untuk
lebih bijaksana dalam menghadapi pilihan hidup dan menghindari keputusan yang
bisa merugikan diri mereka sendiri.

Jika dibandingkan, konsep prioritas nilai menurut Manson memiliki titik
temu dengan ajaran Islam dalam hal penolakan terhadap nilai-nilai semu yang
bersumber dari tekanan sosial dan pencitraan diri. Keduanya sama-sama
menekankan pentingnya kesadaran dalam memilih apa yang dianggap penting
dalam hidup. Namun, perbedaannya terletak pada orientasi akhir dari nilai tersebut.
Manson menekankan nilai yang memberi ketahanan psikologis dan rasa bermakna
secara personal, sedangkan Pendidikan Agama Islam mengarahkan nilai pada
pembentukan insan yang beriman, berakhlak, dan bertanggung jawab di hadapan
Allah.

Dengan demikian, penentuan prioritas nilai dalam buku The Subtle Art of
Not Giving A Fuck karya Mark Manson menekankan pentingnya mengelola pilihan
hidup dengan selektif terhadap hal-hal yang benar-benar memberi dampak positif.
Manson berpendapat bahwa hidup yang bermakna berasal dari kemampuan
seseorang untuk memilih dengan bijak apa yang layak diberi perhatian, dan apa
yang seharusnya diabaikan. Peneliti melihat bahwa penentuan prioritas nilai yang

tepat dalam konteks pendidikan agama Islam dapat membantu siswa untuk



64

memfokuskan energi mereka pada hal-hal yang lebih penting dan lebih bernilai,
seperti ibadah, amal saleh, dan pengembangan diri sesuai dengan ajaran agama.
Dalam pendidikan, penentuan prioritas nilai ini membantu siswa mengembangkan
kemampuan untuk menyaring prioritas hidup mereka dalam menghadapi tantangan
dan godaan dunia modern yang sering kali membingungkan. Penelitian ini
menunjukkan bahwa, dengan mengintegrasikan penentuan prioritas nilai yang
diajarkan dalam Pendidikan Agama Islam, siswa dapat lebih fokus pada tujuan
hidup yang sesuai dengan kerangka agama, serta menghindari kebingungan atau

kebingungannya yang dihadapi oleh banyak individu dalam kehidupan sehari-hari.



