
52 
 

 

BAB IV 

 

ANALISIS KONSEP MAKNA HIDUP DALAM BUKU The Subtle Art of Not 

Giving A Fuck KARYA MARK MANSON DALAM PERSPEKTIF 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

A. Orientasi dan Kerangka Analisis 

Bab ini memposisikan buku The Subtle Art of Not Giving A Fuck sebagai 

teks gagasan yang merangkum konstruksi cara pandang penulis mengenai 

kehidupan, persoalan, penderitaan, nilai-nilai personal, serta pilihan manusia. 

Dalam desain penelitian ini, bagian Analisis diarahkan untuk membedah struktur 

pemikiran Mark Manson dengan memanfaatkan teori psikologi sebagai alat bantu 

konseptual, kemudian melakukan penilaian sekaligus kritik menggunakan 

perspektif Pendidikan Agama Islam sebagai landasan normatif. 

Secara operasional, analisis berjalan melalui tiga dimensi makna hidup yang 

telah ditetapkan, yaitu: (1) makna hidup sebagai pemilihan penderitaan yang tepat, 

(2) makna hidup sebagai penerimaan diri dan realitas kehidupan, dan (3) makna 

hidup sebagai penentuan prioritas nilai. Ketiga dimensi tersebut berfungsi sebagai 

lensa untuk menilai cara Manson menyusun argumen, sekaligus menjadi kategori 

tematik yang memudahkan pemetaan hasil temuan. 

Dari sisi metode, penelitian ini menggunakan pendekatan analisis 

pedagogik dan psikologi dengan orientasi deskriptif-komparatif. Tahap awal 

berfokus pada penguraian tema serta struktur pesan yang muncul dalam buku, lalu 

temuan tersebut dikaitkan dengan teori psikologi untuk memperjelas makna 



53 
 

 
 

konseptualnya. Setelah itu, penelitian melanjutkan dengan membandingkan dan 

mengevaluasi temuan tersebut melalui perspektif Pendidikan Agama Islam. 

B. Analisis Makna Hidup 

1. Makna Hidup sebagai Pemilihan Penderitaan yang Tepat 

Manson menolak asumsi bahwa hidup ideal berarti bebas masalah. Ia 

memandang hidup sebagai rangkaian persoalan yang terus berganti, sehingga 

menyelesaikan satu masalah tidak menghapus problem selamanya, melainkan 

memunculkan tantangan lain. Karena itu, fokus hidup tidak seharusnya mengejar 

“tanpa penderitaan”, tetapi memilih penderitaan mana yang layak diperjuangkan. 

Dalam kerangka ini, makna hidup muncul sebagai logika pilihan: manusia tidak 

memilih antara menderita atau tidak, melainkan memilih penderitaan sebagai 

“harga” dari sesuatu yang dianggap bernilai. 

Gagasan ini dipertegas ketika Manson menegaskan bahwa penderitaan 

tertentu tidak bisa dihindari dan hidup selalu memuat kegagalan, kehilangan, 

penyesalan, bahkan kematian: 

“..bahwa beberapa penderitaan mustahil dihindari, bahwa apapun yang anda 

lakukan, hidup ini akan berisi kegagalan, krugian, penyesalan, dan bahkan 

kematian.”51 

Selanjutnya, ia menekankan inti pesannya bukan menghindari kesulitan, 

melainkan menemukan kesulitan yang sanggup dihadapi dan dalam batas tertentu 

dinikmati sebagai proses: 

“Intinya adalah bukan menghindari kesulitan. Intinya adalah menemukan hal 

sulit yang bisa anda hadapi dan nikmati.” 52 

                                                           
51 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h. 24 
52 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h.19 



54 
 

 
 

Karena itu, kebahagiaan ia tempatkan pada kemampuan memecahkan 

masalah, bukan pada strategi menghindarinya: 

“Kebahagiaan berasal dari memecahkan masalah, bukan dari berusaha 

menghindari masalah.” 53 

Pandangan tersebut dapat dipahami melalui perspektif psikologi eksistensial 

sebagaimana dijelaskan dalam kajian teori, yang memandang penderitaan sebagai 

kondisi eksistensial yang tidak dapat dihindari. Viktor E. Frankl menegaskan bahwa 

manusia tetap memiliki kebebasan untuk menentukan sikap terhadap penderitaan 

yang dialaminya. Dalam kerangka ini, makna hidup muncul bukan dari hilangnya 

penderitaan, tetapi dari cara individu memberi makna terhadap pengalaman 

tersebut. Pemilihan penderitaan yang disadari menunjukkan adanya tanggung 

jawab personal dalam membentuk arah dan makna hidup.54 

Selanjutnya, berdasarkan teori makna hidup Michael F. Steger, proses 

pemilihan penderitaan yang tepat dapat dipahami sebagai bentuk search for 

meaning, yaitu upaya individu untuk menemukan makna dalam pengalaman hidup 

yang menantang. Ketika penderitaan tersebut dihadapi dengan kesadaran nilai dan 

tujuan hidup yang jelas, proses pencarian makna tersebut berpotensi berkembang 

menjadi presence of meaning, yaitu kondisi ketika individu merasakan hidupnya 

bermakna secara psikologis.55 

                                                           
53 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h. 36 
54 Fitriana dan Hadjam, “Meraih Hidup Bermakna.” 
55 Pratma dan Puspitosari, “Efektivitas Pelatihan Online Skrining Depresi Pada Lansia 

Dalam Meningkatkan Pengetahuan Dan Kepercayaan Diri Tenagan Kesehatan.” 



55 
 

 
 

Dalam perspektif Pendidikan Agama Islam sebagaimana dipaparkan dalam 

kajian teori, makna hidup tidak hanya bersumber dari konstruksi subjektif individu, 

tetapi berakar pada tujuan penciptaan manusia sebagai hamba Allah. Kehidupan, 

termasuk penderitaan dan kesulitan, dipahami sebagai bagian dari ujian hidup yang 

memiliki nilai pendidikan dan spiritual. Penderitaan menjadi bermakna ketika 

dihadapi dengan sikap sabar, ikhlas, dan orientasi ibadah, bukan sekadar sebagai 

konsekuensi pilihan personal.56 Dalam konteks ini, siswa diajak untuk menyadari 

bahwa proses pembelajaran, meskipun terkadang penuh dengan kesulitan, memiliki 

tujuan akhir yang lebih mulia, yaitu mencapai keridhaan Allah dan kehidupan yang 

baik di dunia dan akhirat. 

Dengan Demikian, konsep makna hidup sebagai pemilihan penderitaan 

yang tepat dalam karya Mark Manson dapat dipahami sebagai cara untuk 

menemukan tujuan hidup yang lebih dalam melalui pemilihan tantangan yang layak 

dihadapi. Peneliti melihat bahwa Manson mengajukan gagasan bahwa penderitaan 

yang tidak terkendali sering kali menyebabkan ketidakbahagiaan, namun memilih 

penderitaan yang sesuai dengan nilai-nilai hidup yang dipegang dapat menciptakan 

kehidupan yang lebih bermakna. Dalam konteks pendidikan, pemilihan penderitaan 

yang tepat mengajarkan kepada siswa bahwa kesulitan yang dihadapi dalam proses 

belajar atau dalam kehidupan sehari-hari bukanlah penghalang, melainkan sarana 

untuk tumbuh dan berkembang. Oleh karena itu, pendidikan tidak hanya 

mengajarkan pengetahuan kognitif, tetapi juga membekali peserta didik dengan 

keterampilan hidup, seperti ketabahan, keberanian, dan kebijaksanaan dalam 

                                                           
56 Anwar dan Dhuhuri, “Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Al-Qur’an.” 



56 
 

 
 

menghadapi setiap ujian hidup. Dalam hal ini, peneliti meyakini bahwa konsep ini 

bisa menjadi landasan yang kuat untuk membentuk karakter peserta didik agar siap 

menghadapi tantangan hidup dengan sikap positif dan penuh makna. 

2. Makna Hidup sebagai Penerimaan Diri dan Realitas Kehidupan 

Makna hidup pada dimensi penerimaan diri dan realitas kehidupan dalam 

penelitian ini tampak ketika Mark Manson menolak gagasan kontrol total atas 

hidup. Ia menempatkan manusia pada posisi realistis: peristiwa tidak selalu bisa 

dikendalikan, tetapi manusia tetap bertanggung jawab atas cara menafsirkan dan 

meresponsnya: 

“kita tidak bisa selalu mengambil kendali terhadap apa yang terjadi pada 

kita. Namun kita selalu bias mengendalikan cara kita menafsirkan segala hal 

yang menimpa kita, dan cara kita merespon.” 57 

Karena itu, “penerimaan” tidak berarti pasrah tanpa daya, melainkan 

mengakui batas kontrol dan memusatkan energi pada respons yang masih bisa 

ditata. 

Gagasan ini menguat melalui paradoks yang Manson tekankan, bahwa 

penolakan dan pelarian dari rasa sakit justru memperpanjang penderitaan itu 

sendiri: 

“Upaya menghindari penderitaan adalah bentuk penderitaan…”58 

Dari sini, penerimaan realitas dipahami sebagai strategi menghentikan 

siklus penyangkalan yang menguras energi. Manson juga memperluas penerimaan 

ke arah penerimaan diri, termasuk pengakuan atas keterbatasan manusia biasa: 

                                                           
57 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h. 111 
58 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h. 13 



57 
 

 
 

“Kita semua, sebagian besar, adalah orang-orang yang biasa saja.” 59 

Dalam perspektif psikologi humanistik dan eksistensial, penerimaan diri 

(self-acceptance) dipandang sebagai komponen penting dalam kesehatan 

psikologis. Carl Rogers menjelaskan bahwa individu yang sehat secara psikologis 

adalah mereka yang mampu menerima dirinya secara utuh, termasuk aspek positif 

dan negatif, tanpa penyangkalan atau distorsi. Penerimaan diri memungkinkan 

individu menghadapi realitas hidup dengan lebih jujur dan terbuka, sehingga energi 

psikologis tidak habis untuk mempertahankan citra diri yang semu. Dalam kerangka 

ini, penerimaan diri bukan berarti pasrah tanpa usaha, melainkan titik awal bagi 

pertumbuhan yang autentik. 

Gagasan Manson tentang menerima keterbatasan diri memiliki kesesuaian 

dengan pandangan psikologi tersebut. Ketika Manson menekankan bahwa manusia 

tidak istimewa dan tidak selalu bisa menjadi luar biasa, ia sebenarnya mengajak 

pembaca untuk berdamai dengan realitas eksistensial sebagai makhluk yang 

terbatas. Dalam psikologi eksistensial, kesadaran akan keterbatasan merupakan 

syarat penting bagi pembentukan makna hidup, karena manusia hanya dapat 

memilih secara bertanggung jawab ketika ia mengenali batas kemampuannya 

sendiri. Penolakan terhadap keterbatasan justru membuat individu terjebak dalam 

kecemasan dan rasa tidak pernah cukup.60 

                                                           
59 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h. 68 
60 Hanantaqiya dan Pradana, “PENERAPAN TEORI HUMANISTIK DENGAN 

MENGGUNAKAN TEKNIK SELF-ACCEPTANCE UNTUK MENGATASI INSECURITY 

PADA REMAJA MELALUI REFLEKSI DIRI.” 



58 
 

 
 

Namun, penerimaan diri dalam kerangka psikologi dan dalam pemikiran 

Manson masih bergerak pada ranah subjektif dan individual. Penerimaan dilakukan 

terutama demi keseimbangan psikologis dan keberfungsian personal. Pada titik ini, 

Pendidikan Agama Islam memberikan perluasan makna dengan menempatkan 

penerimaan diri dan realitas hidup dalam kerangka teologis tentang penciptaan, 

qadha dan qadar, serta tanggung jawab manusia sebagai hamba Allah. Islam 

mengajarkan bahwa manusia diciptakan dengan keterbatasan, sebagaimana 

ditegaskan dalam QS An-Nisa [4]:28 bahwa manusia diciptakan dalam keadaan 

lemah. Kesadaran akan kelemahan ini bukan untuk merendahkan manusia, tetapi 

untuk menumbuhkan sikap tawadhu’ dan ketergantungan kepada Allah.61 

Dalam perspektif Pendidikan Agama Islam, penerimaan diri berkaitan erat 

dengan iman kepada qadha dan qadar. Menerima realitas hidup berarti mengakui 

bahwa segala kondisi yang dialami manusia berada dalam ketentuan Allah, tanpa 

meniadakan ikhtiar dan tanggung jawab. Sikap ini melahirkan nilai sabar dan ridha, 

yang bukan berarti menyerah pada keadaan, melainkan menerima ketentuan Allah 

dengan lapang dada setelah melakukan usaha terbaik. Dalam konteks ini, 

pendidikan agama berfungsi untuk menanamkan sikap positif dalam menghadapi 

kenyataan hidup, sehingga siswa dapat belajar untuk bersyukur atas nikmat yang 

ada dan sabar dalam menghadapi kesulitan. Melalui pembelajaran tentang tawakal 

dan syukur, siswa dapat dipersiapkan untuk menerima segala aspek kehidupan 

                                                           
61 Patrin dkk., “Ketentuan Qadha dan Qadar dalam Perspektif Al-Quran Surah Al-Ra’d 

Ayat 8 dan 1.” 



59 
 

 
 

mereka dengan lapang dada, yang pada gilirannya mendukung pengembangan 

karakter yang lebih matang dan kokoh. 

Jika dibandingkan, konsep penerimaan diri menurut Manson dan psikologi 

modern memiliki titik temu dengan ajaran Islam dalam hal penolakan terhadap ilusi 

kesempurnaan dan pengakuan terhadap keterbatasan manusia. Namun, 

perbedaannya terletak pada orientasi makna. Penerimaan diri dalam Islam tidak 

berhenti pada keseimbangan psikologis, tetapi diarahkan pada proses tazkiyatun 

nafs dan penguatan hubungan dengan Allah. Realitas hidup diterima bukan semata-

mata agar individu merasa lebih nyaman, tetapi agar ia mampu menjalani perannya 

sebagai hamba dan khalifah secara lebih jujur dan bertanggung jawab. 

Dengan demikian, konsep penerimaan diri dan realitas kehidupan dalam 

karya Mark Manson menawarkan gagasan penting mengenai bagaimana individu 

seharusnya berhadapan dengan kenyataan hidup tanpa rasa penolakan atau keluhan 

yang berlarut-larut. Manson berpendapat bahwa kebahagiaan sejati muncul ketika 

seseorang dapat menerima dirinya apa adanya dan menerima keadaan hidup yang 

tidak selalu sesuai dengan harapan. Peneliti melihat bahwa penerimaan diri tidak 

berarti pasif atau menyerah, tetapi merupakan kesadaran bahwa hidup memiliki 

keterbatasan dan tantangannya sendiri. Dalam pendidikan, penerimaan diri ini dapat 

menjadi fondasi yang kuat untuk membentuk siswa yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga kuat dalam menghadapi berbagai realitas kehidupan. Dengan 

mengajarkan penerimaan terhadap diri dan realitas kehidupan, pendidikan agama 

Islam memberikan arah yang jelas untuk hidup yang lebih tenang dan penuh makna, 



60 
 

 
 

serta mendorong siswa untuk berusaha maksimal meskipun menghadapi 

keterbatasan atau kesulitan. 

3. Makna Hidup sebagai Penentuan Prioritas Nilai 

Makna hidup sebagai penentuan prioritas nilai tampak saat Mark Manson 

menggeser fokus dari “masalah dan penderitaan” ke akar yang lebih menentukan, 

yaitu nilai yang dipakai seseorang untuk menilai hidupnya. Ia menekankan bahwa 

manusia sering terpuruk bukan semata karena peristiwa, tetapi karena standar nilai 

yang keliru. Karena itu, hidup yang baik bukan hidup tanpa rasa sakit, melainkan 

hidup yang memilih rasa sakit yang benar demi nilai yang benar. Ia menegaskan: 

“Jika anda ingin mengubah cara anda memandang permasalahan anda, anda 

harus mengubah nilai yang anda pegang dan/atau bagaimana anda 

mengukur kegagalan/kesuksesan.” 62 

Dari gagasan ini, makna hidup berarti kemampuan memilah apa yang layak 

diprioritaskan dan apa yang perlu ditinggalkan. Nilai yang salah membuat 

penderitaan tidak menghasilkan kedewasaan, tetapi melahirkan frustrasi dan rasa 

gagal berulang. Karena itu, Manson meminta pembaca mengevaluasi ulang ukuran 

sukses dan gagal, sebab perubahan cara memandang masalah menuntut perubahan 

nilai yang dijadikan patokan. Ia juga menempatkan nilai sebagai kompas praktis 

yang mengarahkan emosi dan keputusan, bukan sekadar ide abstrak. Dalam urutan 

sebab-akibat yang ia bangun, nilai memimpin dan kenikmatan mengikuti: 

“Pastikan anda mencengkram beberapa nilai dan ukuran baik terlebih 

dahulu, maka secara alami kenikmatan dan kesuksesan akan muncul sebagai 

hasilnya.” 63 

                                                           
62 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. h. 93 
63 Manson, Sebuah Seni Untuk Bersikap Bodo Amat. hal.101 



61 
 

 
 

Dalam perspektif psikologi nilai (value psychology), nilai berfungsi sebagai 

kompas yang mengarahkan perilaku, pengambilan keputusan, dan tujuan hidup 

individu. Schwartz menjelaskan bahwa nilai merupakan keyakinan yang relatif 

stabil tentang apa yang dianggap penting dalam hidup, yang kemudian 

memengaruhi sikap dan tindakan seseorang. Ketika individu tidak memiliki 

hierarki nilai yang jelas, ia cenderung mudah terombang-ambing oleh tuntutan 

lingkungan dan mengalami konflik internal. Sebaliknya, kejelasan prioritas nilai 

membantu individu membuat pilihan hidup yang konsisten dan bertanggung jawab, 

meskipun harus menghadapi konsekuensi yang tidak selalu menyenangkan. 

Gagasan Manson tentang pentingnya memilah nilai yang layak 

diperjuangkan sejalan dengan pandangan psikologi tersebut. Ia mengkritik nilai-

nilai yang bersifat eksternal dan tidak berada dalam kendali individu, karena nilai 

semacam itu cenderung melahirkan kekecewaan dan rasa gagal yang 

berkepanjangan. Dalam kerangka psikologi, nilai yang sehat adalah nilai yang 

memungkinkan individu merasa berdaya (sense of agency) dan memiliki arah hidup 

yang jelas. Dengan demikian, penentuan prioritas nilai menjadi fondasi penting 

bagi terbentuknya makna hidup dan ketahanan psikologis. 64 

Namun, sebagaimana pada pembahasan sebelumnya, pendekatan Manson 

terhadap nilai masih bersifat subjektif dan pragmatis. Nilai dipilih berdasarkan 

dampaknya terhadap kesejahteraan individu, tanpa rujukan pada sumber nilai yang 

transenden. Pada titik ini, Pendidikan Agama Islam memberikan kerangka normatif 

yang lebih komprehensif dengan menempatkan nilai hidup dalam hubungan 

                                                           
64 Adisubroto, “NILAI.” 



62 
 

 
 

manusia dengan Allah, sesama manusia, dan alam. Dalam Islam, nilai tertinggi 

dalam kehidupan adalah tauhid, yang menjadi dasar bagi seluruh orientasi perilaku 

dan tujuan hidup manusia. 

Islam mengajarkan bahwa prioritas nilai tidak sepenuhnya diserahkan pada 

preferensi individu, tetapi diarahkan oleh wahyu dan teladan Nabi Muhammad 

Saw. Nilai-nilai seperti keimanan, kejujuran, amanah, tanggung jawab, dan 

keadilan menjadi landasan dalam menentukan pilihan hidup. QS Al-An’am [6]:162 

menegaskan bahwa seluruh aspek kehidupan seorang muslim, termasuk hidup dan 

matinya, diarahkan semata-mata untuk Allah. Ayat ini menunjukkan bahwa dalam 

Islam, penentuan prioritas nilai tidak hanya bertujuan menciptakan kehidupan yang 

nyaman, tetapi kehidupan yang bernilai ibadah.65 

Dalam perspektif Pendidikan Agama Islam (PAI), penentuan prioritas nilai 

dapat diimplementasikan dalam pendidikan melalui penguatan pemahaman 

terhadap pentingnya menempatkan nilai-nilai agama sebagai prioritas utama dalam 

kehidupan. PAI mengajarkan bahwa setiap individu harus bijak dalam memilih nilai 

yang menjadi pegangan hidupnya, terlebih dalam dunia yang penuh dengan 

berbagai pengaruh eksternal yang bisa mengalihkan tujuan hidup. Pendidikan 

agama dapat menanamkan pemahaman kepada siswa bahwa hidup yang bermakna 

berawal dari penentuan prioritas nilai yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam, 

seperti keimanan, kejujuran, keadilan, dan kasih sayang. Guru dapat membimbing 

siswa untuk mengidentifikasi nilai-nilai yang penting dalam kehidupan mereka dan 

                                                           
65 Khairin Nazmi dkk., “Keutuhan Harmoni Rumah Tangga Perspektif Hadis: Menghindari 

Stigma Sosial di Aplikasi Tiktok Sebagai Standar Kebahagiaan Keluarga,” Al Qalam: Jurnal Ilmiah 

Keagamaan dan Kemasyarakatan 19, no. 1 (2025): 358, https://doi.org/10.35931/aq.v19i1.4358. 



63 
 

 
 

memastikan bahwa nilai-nilai tersebut selaras dengan ajaran Islam. Dengan cara ini, 

pendidikan tidak hanya membekali siswa dengan pengetahuan, tetapi juga 

membantu mereka untuk menentukan prioritas hidup yang akan mengarahkan 

mereka menuju tujuan yang lebih tinggi, yaitu keridhaan Allah. Penerapan 

penentuan prioritas nilai dalam pendidikan agama dapat membantu siswa untuk 

lebih bijaksana dalam menghadapi pilihan hidup dan menghindari keputusan yang 

bisa merugikan diri mereka sendiri. 

Jika dibandingkan, konsep prioritas nilai menurut Manson memiliki titik 

temu dengan ajaran Islam dalam hal penolakan terhadap nilai-nilai semu yang 

bersumber dari tekanan sosial dan pencitraan diri. Keduanya sama-sama 

menekankan pentingnya kesadaran dalam memilih apa yang dianggap penting 

dalam hidup. Namun, perbedaannya terletak pada orientasi akhir dari nilai tersebut. 

Manson menekankan nilai yang memberi ketahanan psikologis dan rasa bermakna 

secara personal, sedangkan Pendidikan Agama Islam mengarahkan nilai pada 

pembentukan insan yang beriman, berakhlak, dan bertanggung jawab di hadapan 

Allah. 

Dengan demikian, penentuan prioritas nilai dalam buku The Subtle Art of 

Not Giving A Fuck karya Mark Manson menekankan pentingnya mengelola pilihan 

hidup dengan selektif terhadap hal-hal yang benar-benar memberi dampak positif. 

Manson berpendapat bahwa hidup yang bermakna berasal dari kemampuan 

seseorang untuk memilih dengan bijak apa yang layak diberi perhatian, dan apa 

yang seharusnya diabaikan. Peneliti melihat bahwa penentuan prioritas nilai yang 

tepat dalam konteks pendidikan agama Islam dapat membantu siswa untuk 



64 
 

 
 

memfokuskan energi mereka pada hal-hal yang lebih penting dan lebih bernilai, 

seperti ibadah, amal saleh, dan pengembangan diri sesuai dengan ajaran agama. 

Dalam pendidikan, penentuan prioritas nilai ini membantu siswa mengembangkan 

kemampuan untuk menyaring prioritas hidup mereka dalam menghadapi tantangan 

dan godaan dunia modern yang sering kali membingungkan. Penelitian ini 

menunjukkan bahwa, dengan mengintegrasikan penentuan prioritas nilai yang 

diajarkan dalam Pendidikan Agama Islam, siswa dapat lebih fokus pada tujuan 

hidup yang sesuai dengan kerangka agama, serta menghindari kebingungan atau 

kebingungannya yang dihadapi oleh banyak individu dalam kehidupan sehari-hari.   


