BAB III

DESKRIPSI KITAB DAN BIOGRAFI PENULIS THE STUDY

QURAN

A. Deskripsi Kitab The Study Quran
1. Sejarah Penulisan

The Study Quran merupakan karya tafsir yang diidentifikasi sebagai karya
tafsir yang tradisionalis disebabkan rujukan dan kutipan serta jenis penjelasan yang
disuguhkan di dalamnya. The Study Quran merupakan karya kolaboratif yang
dibentuk oleh Seyyed Hossein Nasr yang berkedudukan sebagai pemimpin redaksi.
Sejarah penyusunan karya tafsir ini dimulai Sembilan tahun sebelium terbitnya
buku ini pada tahun 2015, ketika penerbit HarperSanFrancisco (sekarang
HarperOne) berbincang dengan Nasr dan menawarkan kepadanya posisi sebagai
pemimpin redaksi (chief editor) untuk sebuah karya baru yang akan terbit dengan
judul The Study Quran dan menjadi penyanding untuk The HarperCollins Study
Bible, yang telah terdahulu terbit. Nasr secara gamblang menyatakan bahwa projek
ini tidak akan mengambil atau menukil kajian Barat atau orientalisme yang telah
mengkaji islam secara mendalam akan tetapi mereka tidak mengakui bahwa al-
Qur'an merupakan Firman Tuhan dan wahyu yang otentik. Sebaliknya karya ini
akan didasari penjelasan islam pada tradisi Islam klasik untuk memberikan akses
pembaca terhadap pelbagai cara dimana al-Qur'an telah dipahami dan dijelaskan

oleh umat islam selama lebih dari empat belas abad.*

Selain itu dengan adanya penyeleksian berdasarkan kriteria Nasr dalam
memilih rekan dalam projek tafsir yang akan diolah secara kolaboratif. Nasr

memandu agar karya tafsir yang dihasilkan bersifat universal dan pada saat yang

Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary.

37



38

sama tradisional. Oleh karenanya, tafsir The Study Quran mengesampingkan
pendapat dari interpretasi modernis atau fundamentalis yang muncul di peradaban
dunia Islam selama dua abad terakhir. Nasr mengungkapkan bahwa meskipun karya
ini menggunakan bahasa kontemporer dan didasarkan pada tingkat keilmuan yang
tinggi, ia tidak akan di tentukan atau dipandu oleh pernyataan yang diajukan dalam
studi oleh para cendekiawan Barat yang non-Muslim dan orientalis yang telah
menelaah Al-Qur’an secara berlebihan yang dikategorikan hanya sebagai dokumen
historis, linguistic, atau sosiologis atau bahkan teks bermakna religious, tetapi tidak
menerimanya sebagai Firman Allah swt dan wahyu yang otentik. Sebaliknya karya
ini didasarkan pada tradisi Islam klasik guna memberikan pembaca akses ke
beragam cara, di mana Al-Qur’an telah dipahami dan dijelaskan oleh umat Islam

selama lebih dari empat belas abad lamanya.

Nasr menetapkan syarat dalam penunjukkan editor dan kolaborator lainnya
dengan kebebasan penuh. Untuk tujuan ini, Nasr memilih tiga editor yang
kesemuannya berwarga negara Amerika dan bergelar doctor dalam sutdi Islam dari
universitas-universitas terkemuka di Amerika Serikat, dan semuanya memiliki
pengalaman langsung dengan dunia Islam, Kemahiran dalam ilmu-ilmu Islam
tradisional, dan penguasaan bahasa Arab klasik. Untuk menjaga keberagaman, Nasr
memilih dua pria dan satu wanita, dua di antaranya adalah Joseph Lumbard dan
Maria Dakake, mereka adalah Muslim Amerika dengan latar belakang Kristiani,
dan satu di antaranya adalah Caner Dagli, yang lahir di Amerika Serikat dalam
keluarga Muslim asal Sirkassian. Pada tahap selanjutnya, ketika proyek telah selesai
diterjemahkan dan esai-esai di edit, Nasr menambahkan seorang editor asisten,
yakni Mohammed Rustom yang lahir sebagai Muslim dalam keluarga Kanada asal
Asia Selatan dan memiliki gelar doctoral dalam studi Islam dari Universitas Kanada

terkemuka.?

Karena ini merupakan upaya kolaboratif, projek ini memerlukan
pemeliharaan kesatuan karya, Nasr mengungkapkan bahwa kolega yang ia pilih

berasal dari rekan yang pernah belajar bersamanya dengan cara yang berbeda-beda

Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary, x1-xli.



39

di masa lalu yang disatukan oleh visi intelektual, perspektif spiritual dan sikap
akademik di antara Nasr dan rekannya yang memungkinkan terciptanya karya yang
terpadu. Masing-masing rekan telah berkonsultasi satu sama lain di setiap tahap,
dan dalam kasus ketidaksepakatan (disagreement) di antara para editor, Nasr

menjadi hakim dan penengah terakhir.

Karena karya ini bersifat kolaboratif, Nasr telah membagikan tanggung
jawab kepada masing-masing rekannya. Nasr menyebutkan bahwa setiap editor
bertanggung jawab atas terjemahan, penelitian, dan penyusunan komentar untuk
bagian-bagian tertentu dari Al-Qur’an. Ketika draft pertama dari suatu bagian
terjemahan atau komentar selesai, setiap editor akan berkonsultasi dengan yang
lain, yang akan memberikan komentar dan saran. Kemudian naskah tersebut
diserahkan kepada Nasr dan Nasr akan melakukan penambahan dan revisi akhir.
Dalam pembagiannya Nasr membagi tanggung jawab kepada dua kategori, yakni
penanggung jawab atas penerjemahan dan penganggung jawab atas penafsiran yang
telah di bagi berdasarkan surah. Berikut kontribusi utama untuk terjemahan dalam

The Study Quran;

a) Caner K. Dagli: Q.S. Al-Baqgarah/2 — Q.S. Ali ‘Imran/3, Q.S. Al-Anfal/8 —
Q.S. At-Taubah/9, Q.S. Al-Anbiya/22 — Q.S Al-Qasas/28.

b) Maria Massi Dakake: Q.S. An-Nisa'/4 — Q.S. Al-A’raf/7, Q.S.Yunus/10 —
Q.S. Yusuf/12, Q.S. Ibrahim/14 — Q.S. Al-Anbiya/21.

c) Josep E. B. Lumbard: Q.S. Al-Fatihah/1, Q.S. Ar-Ra’ad/13, Q.S. Al-
Ankabut/29 — Q.S. An-Nas/114.

Adapun penulisan utama dari penafsiran, yang juga melibatkan kolaborasi
dalam pengolahannya yang signifikan di antara semua editor. Berikut pembagian

tanggung jawab penafsiran berdasarkan surah;

a) Caner K. Dagli: Q.S. Al-Baqarah/2 — Q.S. Ali Imran/3, Q.S. Al-Anfal/8 —
Q.S. At-Taubah/9, Q.S. Al-Anbiya/21 — Q.S. Al-Qasas/28.

b) Maria Massi Dakake: Q.S. An-Nisa'/4 — Q.S. Al-A’raf/7, Q.S. An-Nahl/16
—Q.S. Maryam/19.



40

¢) Joseph E. B. Lumbard: Q.S. Al-Fatihah/1, Q.S. Al-Ankabut/29 — Q.S. An-
Nas/114.
d) Mohammad Rustom: Q.S. Yunus/10 — Q.S. Al-Hijt/15, Q.S. Taha/20.

2. Arah Penulisan

Sebelum memasuki fokus tinjauan terhadap penafsiran dalam The Study
Quran, terlebih dahulu akan diulas sedikit penjelasan terhadap pengalih bahasaan
ke dalam Bahasa Inggris. Dalam The Study Quran telah dijelaskan secara rinci
mengenai translasi kebahasaan sebagai bentuk karya tafsir dengan gaya kebahasaan

yang kontemporer.

Penerjemahan terhadap Al-Qur'an ke dalam bahasa Barat telah terjadi
sekitar 1 abad yang lalu, dimana penerjemahan dimulai dari bahasa Arab ke bahasa
latin oleh Peter the Venerable pada abad ke 7M. Dalam translasinya, The Study
Quran telah berkonsultasi kepada para pakar linguistik sebagai “yang terbaik™ atau
yang paling masyhur (the best-known) seperti Yusuf Ali, Muhammad Marmaduke
Pickthall, Muhammad Asad, A.J. Arberry, ‘Ali Quli Qara’i, dan Muhammad Abdel
Haleem, namun interpretasi (rendition) The Study Quran terhadap kata di dasari
pada teks Arab itu sendiri dan bukan pada translitasi karya-karya sebelumnya.
Fokus utama translitasi The Study Quran adalah untuk sebaik mungkin
mengakurasikan dan konsisten terhadap bahasa Inggris dan dengan
mempertimbangkan secara penuh perbedaan “lapangan makna” yang dimiliki oleh
banyak kata, baik bahasa Arab maupun bahasa Inggris, “lapangan” yang seringkali
sebagiannya tumpang tindih, dan tidak sepenuhnya setara.® The Study Quran
mengungkapkan;

“Since we had the oppurtunity to explain in the commentary unfamiliar idioms or
truns of phrase in the Quranic text as well as to expand upon the broader ranges of
meaning that are alluded to in its verses, we could provide more literal translations

in many instances. moreover, literal translation of certain Quranic verses or
phrases is often necessary to make sense of the traditional commentaries on the

3Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary, xlii.



41

verses, many of which offer substantial spiritual interpretation based upon
philological or grammatical analyses of the verses. a literal style of translation is
also especially important when trying to represent adequately the complex
intertextuality that is a hallmar of the Quranic style.”

Berkenaan dengan penafsiran yang ditampilkan oleh The Study Quran, The
Study Quran menyebutkan bahwa komentar tafsirnya bersandar pada karya-karya
tafsir yang telah diseleksi dengan standar yang paling otoritatif dan dibaca luas serta
diterima dalam penafsiran tradisional sepanjang masa. Penafsiran atau komentar
The Study Quran bertujuan untuk membawa pembaca melampaui makna literal teks
yang diperlukan, menjelaskan ayat-ayat yang sulit, mengungkapkan makna
tersembunyi ayat-ayat ketika diperlukan, dan memberikan penjelasan yang masuk
akal tentang keragaman pandagan dan interpretasi dalam hal hukum, teologi,
spiritualitas, dan sejarah suci yang diajukan oleh berbagai otoritas Islam tradisional.
Atas dasari ini The Study Quran mengharapkan bahwa penjelaasannya dapat
membantu pembaca untuk berinteraksi pada berbagai tingkat dengan Al-Qur an dan
menghilangkan pandangan keliru yang ada di kalangan non-Muslim, bahwa karena
Muslim menganggap Al-Qur'an sebagai firman Allah swt, mereka tidak
memikirkannya atau berinteraksi secara intelektual dengannya, padahal Al-Qur’an

sendiri mengajak pembacanya untuk merenungnkan dan memikirkan ajarannya.*

Nasr menyebutkan bahwa meskipun penafsirannya didasari pada penafsiran
tradisional lainnya, namun karya ini (The Study Quran) bukanlah sekedar
kumpulang dari potonga-potongan kutipan yang diambil dari buku tersebut,
melainkan sebuah karya baru. Nasr meyatakan bahwa mufassir tradisional
umumnya adalah para cendekiawan yang memiliki pengetahuan yang luas dan
Degnan pemahaman yang mendalam tidak hanya tentang Al-Qur an, tetapi juga
tentang berbagai disiplin ilmu agama dan intelektual Islam. Apa yang ingin dibawa
dan dipertahankan oleh karya ini adalah suasana intelektual Islam yang dinamis dan
diskusi tentang perbedaan pendapat dan pandagan mengenai berbagai isu teologis,

etis atau hukum, akan tetapi dengan gaya yang sopan dan santun serta rasa hormat

“Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary, xlii.



42

yang khas dalam tradisi intelektual Islam secara keseluruhan. Karya ini sekaligus
bertujuan menggugurkan kesan kepada umat Muslim yang beranggapan bahwa
Muslim memiliki pemahaman yang kaku dan tidak diskriminatif (kritis) terhadap
teks Al-Qur’an.’

B. Biografi Penulis The Study Quran

Projek The Study Quran merupakan projek yang bersifat kolaboratif.
Masing-masing anggota memiliki kedudukannya dalam projek The Study Quran

ini. berikut biografi penulisan dan jabatannya dalam 7he Study Quran,
1. Seyyed Hossein Nasr

Seyyed Hossein Nasr menjadi anggota dalam projek kitab tafsir The Study
Quran, yang dilakukan secara kolaboratif. Nasr — dalam hal ini — berkedudukan
sebagai editor-in-chief adalah seorang professor Universitas Studi Islam di
Universitas George Washington, ia merupakan seorang penulis internasional dalam
ranah kajian filsafat Islam, mistikisme, seni dan juga sains sebagai perbandingan
agama-agama dengan ekologi. Nasr Lahir di Teheran, Iran pada tanggal 7 April
1933 dengan sosial keluarga yang relegius yang menganut paham beraliran syiah
dan ayahnya seorang ahli pengobatan terkenal serta dipandang sebagai seorang sufi
dikalangan para penganut syiah.® Ayahnya bernama Seyyed Valiullah Nasr, seorang
professor  sekaligus administrator Pendidikan yang mempertahankan
tradisi/kebudayaan iran dan tidak mudah terpengaruh oleh budaya luar.

Keluarganya merupakan golongan sayyid atau sadat’.®

Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary, xliii-xlv.

®Lifia Lifia, Siti Masriyah, dan Helmi Syaifuddin, “SAYYED HOSSEIN NASR’S IDEAS
IN THE DEVELOPMENT OF PRODUCTIVE ZAKAT IN INDONESIA: AN ANALYSIS,”
International Journal of Economics and Management Research 1, no. 3 (Desember 22, 2022): 144—
55, https://doi.org/10.55606/ijemr.v1i3.51.

’Sayyid merupakan bentuk kata singular, sedangkan saddt merupakan bentuk pluralnya
kata ini disandarkan kepada seseorang yang menurut nasab keturunan sebagai keturunan langsung
dari Nabi Muhammad saw. Kata sayyid disandarkan kepada keturunan yang laki-laki sedangkan
untuk keturunana Perempuan adalah Sayyidah atau syarifah.

8Ali, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 21-22.



43

Nasr terlahir dari lingkungan keluarga intelektual atau pemikir, terbukti dari
rekam jejak ayahnya yang sempat menjabat menjadi rektor di Teachers College dan
menjadi dekan di beberapa fakultas di Teherean University, Iran, serta sebagai salah
seorang pendiri resmi dari sistem Pendidikan modern yang kini diterapkan di Iran.

Ayahnya juga mendapatkan gelar Nasr al-Atibbd’ karena keahliannya dalam bidang

obat-obatan. Selain daripada ayahnya, kakeknya yang bernama Mullah Majed
Hosein merupakan seorang mujtahid terkenal di Najaf, Irak pada masanya.
Kemudian dari garis keturunan ibunya, seorang bernama Begum yang merupakan
penghafal syair Persia klasik dan menciptakan syair, puisi serta cerita rakyat dari
dirinya. Ia diketahui memiliki garis keturunan penting bagi Sejarah kaum Barmaki.
Ibunya sendiri merupakan seorang intelektual serta aktivis yang bergerak dalam
ranah penegakkan hak asasi Perempuan dan merupakan alumnus pertama

pembelajaran tinggi perempuan pada waktu itu.’

Nasr kecil sendiri tidak jauh berbeda dari kebanyakan anak pada umumnya,
ia menempuh pembelajaran di sekolah Persia (sekarang Iran) yang standar.®
Disamping itu Nasr juga mendapatkan Pendidikan informal dari keluarganya. Pada
usia 12 tahun'!, tepatnya pada tahun 1946 — setelah World War II usai pada tahun
1945'? — ia Kembali melanjutkan pendidikannya di Amerika Serikat dengan rasa
antusias diiringi kesedihan mengenai kondisi ayahnya.*® Di awal pendidikannya di
Amerika, Nasr menimba ilmu di Peddie School di Hightstown, New Jersey, U.S.A
sebagai kelanjutan studinya di Iran. Pada tahun 1950, Nasr melanjutkan Pendidikan

modern di perguruan tinggi teknologi yang bergensi dan terbaik di dunia hingga

SAli, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 21-22.

0L ifia Lifia, Siti Masriyah, dan Helmi Syaifuddin, “SAYYED HOSSEIN NASR’S IDEAS
IN THE DEVELOPMENT OF PRODUCTIVE ZAKAT IN INDONESIA,” 16.

"Disebutkan juga pada refrensi lain bahwa kala itu Nasr berumur 13 tahun. Lihat Ali,
Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 24.

12Seyyed Hossein Nasr, BAB I SEYYED HOSSEIN NASR DAN KARYANYA, n.d., 35,
http://digilib.uinsa.ac.id/702/5/Bab%202.pdf.

13Sebelum keberangkatannya ke Amerika, ayahnya mengalami kecelakaan dan
mengakibatkan luka yang fatal yang tidak dapat ditebak kesembuhannya, Nasr kala itu cukup yakin
bahwa ayahnya sudah tidak memiliki kesempatan untuk sembuh dari luka tersebut. Beberapa bulan
Nasr di Amerika, kabar duka menghampirinya, rupanya pamitannya sebelum pergi ke Amerika
merupakan perjumpaan terakhir diantara mereka. Lihat: Ali, Problema Manusia Modern: Solusi
Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 24.



44

masa kini di M.I.T (Massachusetts Institute of Technology), Cambridge, U.S.A yang
bergerak pada bidang teknologi dan sains modern, Nasr mengambil jurusan Fisika,
Matematika dan Kimia. Tahun 1951 ia mengambil jurusan Filsafat dan Sejarah
Sains di M.L.T serta bergabung ke dalam kelompok studi khusus.** Disana juga Nasr
mendalami berbagai bidang ilmu pengetahuan, termasuk metafisika yang bersifat
tradisional. Ia juga mendalami filsafat perennial (Perenny of Philosophy) dan

berbagai teologi.*

Pada tahun 1954 ia menyelesaikan studinya dan mendapatkan gelar B.Sc
(Bachelor of Science), kemudian ia melanjutkan studinya ke Harvard University
dan mengambil jurusan ilmu Geologi dan Fisika hingga mendapat gelar MA'® nya
dan dipekerjakan sebagai ahli geologi dan fisika di Harvard University. Nasr
melanjutkan studinya pada tahun 1956 untuk meraih gelar Ph.D nya di Harvard
University dengan jurusan Sejarah Sains khususnya sains islam. Dalam bidang ini
ia diajar oleh pakar sains Islam, George Sarton. Namun, Sarton meninggal sebelum
Nasr menulis disertasinya. Kemudian dalam bidang Sejarah ilmu pengetahuan, ia
diasuh oleh H.A.R Gibb, dan dalam bidang filsafat dan teologi ia berada dibawah

naungan Harry Wolfson."

Tahun 1958 — ketika Nasr berusia 25 tahun — Nasr melanjutkan studinya
dengan jurusan Sejarah Dunia Timur dan Barat, dan menyelesaikan doktoralnya
dengan disertasi berjudul “Conceptions of Nature in Islamic Thought” yang
kemudian diterbitkan oleh Harvard University dengan judul “Introduction to
Islamic Cosmological Doctrine”.*® Pada saat yang bersamaan juga Nasr menulis

karyanya yang akan dipublikasikan dengan judul Science and Civizilitation in

14Kelompok ini dipimpin oleh Theodore Roszak yang membahas mengenai landasan
pemikiran dan peradaban barat secara kompeherensif. Kelompok ini tercata sebagai penggerak
gerakan counter culture terhadap peradaban barat.

*Nasr, BAB 1l SEYYED HOSSEIN NASR DAN KARYANYA, 35.

6Mendapatkan gelar masternya dalam bidang geology dan geopsikis di tahun 1956

Y Ali, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 26.

8Encung Encung, “Tradisi Dan Modernitas Perspektif Seyyed Hossein Nasr,” Teosofi:
Jurnal Tasawuf  Dan Pemikiran Islam 2, no. 1 (2012): 204, 1,
https://doi.org/10.15642/teosofi.2012.2.1.201-217.



45

Islam® Disamping dari itu semua, Nasr juga mempelajari beberapa agama dunia
seperti Kristen, Hindu, Budha, Majusi dan Zoroaster, sebagai timbangan terhadap
ajaran yang berorientasi pada spiritual dan mistik. Nasr juga memperkuat khazanah
keislamannya dalam lingkup tradisionalisme beraliran syi’ah seperti ilmu kalam,
tasawuf juga filsafat kepada sejumlah ulama besar Iran di Qum, seperti Abu Hasan
Qazwini, Murtada Mutahhri termasuk al-‘Adlamah Muhammad Husain al-

Tabataba’l (pengarang tafsir mizan) selama 20 tahun lamanya.?°

Selama perjalanannya di Harvard University Nasr menyempatkan dirinya
untuk melakukan four ke beberapa negara bagian Eropa dengan tujuan untuk
memperluas cakrawala intelektualnya seperti Inggris, Itali, Maroko, Prancis, Swiss,
dan Spanyol. Dalam perjalanannya ini Nasr selain memperluas cakrawala
pengetahuannya ia juga membuka gerbang komunikasi antar dirinya dengan
beberapa intelektual terkemuka, misalnya saja Fritjhof Schoun dan Titus Burchadrt
yang merupakan seorang penulis tradisional dan perintis filsafat perennial
terkemuka. Ketika berada di Maroko, Nasr menyempatkan diri menimba ilmu
spiritual dengan seorang guru sufi besar Maroko, yakni Syaikh Ahmad al-Alawi
(1869-1934). Dari sinilah perkembangan konstruksi pemikiran Nasr mengenai
metafisika perlahan tersusun, yang memiliki dimensional tersendiri dalam proses

intelektualisasiannya.?*

Di tahun yang sama (1958) Nasr kembali ke Iran dan menjadi dosen
pengajar di Tehran University, ia menjabat sebagai professor dalam bidang Sejarah
Sains dan Filsafat. Selain dari pada pengajar Nasr juga menjadi dekan fakultas
sastra dan wakil konselor di universitas tersebut selama kurang lebih 4 tahun (1968-
1972).22 Dengan waktu yang berdekatan Nasr menikahi seorang Wanita muda dari
keluarga terhormat. Pada tahun 1961-1962 ia Kembali ke Amerika sebagai tamu
undangan di seminar “Centre for the Study of World Relegions in Harvard”. Dan

19Lifia Lifia, Siti Masriyah, dan Helmi Syaifuddin, “SAYYED HOSSEIN NASR’S IDEAS
IN THE DEVELOPMENT OF PRODUCTIVE ZAKAT IN INDONESIA.”

DAli, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 22.

2Ali, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 27.

22Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis in Modern Man (Broadwick
Street, London: Unwin Paperbacks, 1990).



46

pada tahun 1964-1965 ia menduduki pimpinan Aga Khan Chair of Islamic Studies

di Lebanon yang baru di bentuk di American University of Beirut.?®

Pada tahun 1973/1974 Nasr mendirikan sebuah perguruan tinggi, sebuah
pusat studi dan penyebaran filsafat yang disebut dengan Iranian Imperial Academy
of Philosophy. Sebagai salah satu pendiri akademi filsafat Iran ini,?* Nasr bersama
timnya melakukan Gerakan revolusi Iran yang berupaya memberikan Gambaran
dan jawaban terhadap perkembangan teknologi dan sains yang dihembuskan barat
terhadap dunia Timur.”® Ia diangkat menjadi direktur di Lembaga ilmiah ini pada
tahun 1975-1979. Selain itu bersama beberapa tokoh Nasr juga mendirikan
Husainiyah Irsyad. Sebuah Lembaga yang memberikan pembelajaran ideologi
islam dari perspektif syi’ah untuk generasi muda di Iran. Sayangnya pada tahun
1973 Nasr dan Mutahhari keluar dari Lembaga Husainiyah Irsyad setelah terjadinya
permasalahan yang banyak (complecated) dan penetrasi stereotipe dari Ali Syari’ati
atas kritikan kerasnya terhadap ulama tradisionalis.?® Tahun 1979 Nasr memutuskan
untuk Hijrah ke Amerika setelah terjadinya polemik internal yang memuncak
ditambah gerakan revolusi politik yang dibawa oleh Ali Sya’rati terhadap islam Iran

dan Syi’ah yang membahayakan Nasr dan keluarganya.?’

Di Amerika, Nasr sangat dihormati sebagai seorang professor yang pakar dalam
bidang ilmu keislaman di University of Utah. Dari tahun 1979 hingga 1984 Nasr
telah menjadi professor dalam bidang kajian islam di Temple University,
Philadelphia, USA. Sejak tahun 1984 juga Nasr menjadi professor universitas
dalam ranah kajian islam di George Washington University, Washington, D.C.?
Nasr dapat dibilang adalah intelektual yang aktif dalam mempublikasikan karya
tulis berikut beberapa karyanya yang telah dikumpulkan;

BAli, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 29.

24Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis in Modern Man.

Nasr, BAB Il SEYYED HOSSEIN NASR DAN KARYANYA, 37.

Ali, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 30.

2TAli, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 31.

8«Seyyed Hossein  Nasr,” The Gifford Lectures, August 18, 2014,
https://giffordarchives.org/lecturers/seyyed-hossein-nasr. Diakses pada 26/06/2025



47

An Introduction to Islamic Cosmological Doctrin: Conseption of Nature and
Methodes Used for study by lkhwan ash-Shafa, al-Biruni and Ibn Sina
(1964)

Three Muslim Sages: Ibn Sina, Suhrawardi, and Ibn Arabi (1961-1962)
science and Civilization in Islam (1968)

Ideal and Realities of Islam (1964-1965)

Man and Nature: The Spiritual Crisis in Modern Man (1968)

Islam and The Plight of Modern Man (1975)

Sufi Essays (1972)

Knowledge and The Sacred (1981)

Islamic Life and Thought (1981)

Traditional Islam in the Modern World (1987)

Islam, Art and Spirituality (1987)

The Need for Sacred Science (1993)

m) A Young Muslim's Guide to the Modern World (1993)

n)
0)
p)
Q)

The Hearth of Islam: Enduring Values for Humanity (2002)

Islam: Relegion, History and Civilization (2003)

Relegion and The Order of Nature (1996)

Islam in the Modern World: Challanged by the West, Threatened by
Fundamentalism, Keeping Faith with Tradition (2010)

The Encounter of Man and Nature (1968)

Islam, Science, Muslims and Technology (2007)

The Islamic Intellectual Tradition in Persia (1996)

The Pilgrimage of Life and the Wisdom of Rumi (2007)

The Study Quran: A New Translation and Commentary (2015)

W) Return to the Ethernal Abode: Sufi Dialogue (2025)

2.

Caner K. Dali

Dalam hal ini, Caner K. Dagli memenuhi peran sebagai general editor. la

merupakan seorang professor madya dari studi keagamaan di kampus Holy Cross,



48

sebagai seorang yang pakar dalam sufisme atau tasawuf, filsafat Islam, dialog antar
dialog dan studi Quran. Canner K. Dagli menjadi penanggung jawab terhadap
penerjemahan pada surah 2-3, 8-9, 22-28 dan penanggung jawab terhadap
penafsiran pada surah 2-3, 8-9, 21-28.2° Caner lahir di Amerika dan memiliki gatis
keturunan Sirkassia®* dan pernah melakukan penelitian lapangan di Turki. Caner
adalah seorang special advisor dalam hal urusan antar keagamaan di pengadilan
Royal Hashemite Yordania pada tahun 2006-2007. Caner sebelumnya adalah
seorang pengajar di Roanoke College, Virginia, Amerika Serikat. Namun sekarang,
1a merupakan seorang associate professor studi agama di College of the Holy Cross,
Massachussets, Amerika Serikat. Pendidikan kesarjanaannya di mulai pada Cornell
University tahun 1996 dengan jurusan near eastern studies serta mendapatkan gelar
B.A. Caner melanjutkan studinya di George Washington University tahun 2001
dengan konsentrasi di bidangn agama dan mendapatkan gelar M.A. Caner
kemudian melanjutkan jenjang studinya ketingkat yang lebih tinggi, ia mengambil
studi doctoral di Princeton University pada tahun 2006 dengan konsentrasi yang

sama pada seet menempuh jenjang B.A dan berhasil memperoleh gelar Ph.D-nya.**

Caner merupakan intelektual Muslim Barat yang aktif menulis dan
mempublikasikan karyanya tentang Islam, filsafat hingga mistisisme dalam Islam.
Berikut beberapa karyanya yang sudah dipublikasikan, baik berupa buku,karya

tulis, maupun keterlibatannya dengan yang lainnya;

a) The Future of Islamic Thought: The Culture of Ultimate Question

b) Ibn al-‘Arabi and the Islamic Intellectual Tradition: From Mysticism, to
Philosophy (2015)

¢) Oxford Encyclopedia of Phylosophy, Science, and Technology in Islam
(2014)

d) The Ringtones of Wisdom (2004)

e) Metaphor, Symbol, and Parable in the Qur an (2020)

Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary.

30Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary.

31Riza, “Corak Tafsir Esoterik dalam The Study Quran: A New Translation and
Commentary (2015) Karya Seyyed Hossein Nasr et.al,” 76.



49

f) Muslims Are Not a Race (2020)

g) Language is not Mechanical (and Neither are You) (2018)

h) Wisdom in Pieces (2017)

1) Congquest and Conversion, War and Peach in the Quran (2015)

1) A Muslim Respon to Christian Prayer (2013)

k) Islamic Law, Shari’ah Based Finance, and Economics (2011)

) Spirituality and Other Religions: Meditation upon Some Deeper Dimension
of “A Common Word Between Us and You” (2010)

m) The Time of Science and the Sufi Science of Time (2007)

n) On Beginning a New System of Islamic Philosophy (2004)

0) Mulla Sadra s Epistimology and the Philosophy of Physics (2000)

p) On the Possibility of an Occidental Islamic Philosophy (2003)

3. Maria Massi Dakake

Dalam projek The Study Quran ini, Maria berkedudukan sebagai general
editor. la merupakan seorang professor madya dari studi keagamaan di George
Washington University, pakar dalam shi’isme, sufisme, filsafat Islam dan teologi,
Al-Qur'an, dialog antar agama, dan isu yang berkaitan dengan genderisasi seperti
kewanitaan dan feminisme pada masa Islam klasik.** Jenjang pendidikan
kesarjanaan Maria dimulai pada Cornell University, New York, Amerika Serikat
(1990) dengan mengambil jurusan pemerintahan dan memperoleh gelar B.A. Maria
kemudian melanjutkan jenjang pendidikannya di Princeton University, New Jersey,
Amerika Serikat dan memperoleh gelar M.A (1998) serta Ph.D-nya (2000) pada
bidang yang sama, yaitu near eastern studies atau studi timur dekat kuno. Berikut

karya maupun keterlibatan Maria Massi Dakake yang telah dipublikasikan;??

a) Guest and the Inmost Heart: Conception of the Divine Beloved among Early
Sufi Women (2007)

32Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary.
$Riza, “Corak Tafsir Esoterik dalam The Study Quran: A New Translation and
Commentary (2015) Karya Seyyed Hossein Nasr et.al,” 78—80.



50

b) The Charismatic Community: Shi’ite ldentity in Early Islam (2007)

c) Loyalty, Love, and Faith: Defining the Boundaries of the Early Shi’ite
Community (2000)

d) Sacred Land in Quran and Hadith and Its Symbolic and Eschatological
Significance (2011)

e) Hierarchies of Knowing in Mulla Sadra Commentary on the Usul al-Kafi
(2011)

f) Writing and Resistance: The Transmission of Knowledgein Early Shi’ism
(2013)

g) A Good Word is a Good Tree: A Muslim Response to the Interfaith
Challenges of Vatican (2013)

h) Teaching Islam in the Public University: Facilitating and Embracing
Critical Conversation (2013)

1)  Qur’anic Terminology, Translation, and the Islamic Conception of Religion
(2019)

1) Ta'wil in the Qur’an and the Islamic Exegitical Tradition: the Past and the
Future of the Qur’an (2019)

1. Joseph E. B. Lumbard

Joseph E. B. Lumbard dalam projek ini menempati posisi sebagai general
Editor, sama halnya dengan Caner dan Maria. Joseph merupakan seorang asisten
professor di Department of Arabic and Translation Studies di American University
of Sharjah dan editor madya untuk Integrated Encyclopedia of the Quran. Joseph
adalah seorang pakar dalam kajian studi Quran, sufisme, filsafat Islam, teologi
komparatif, dan eko-teologi Islam.** Kesarjanaan Joseph dimulai pada George
Washington University, Washington D.C., Amerika Serikat pada jurusan literatur
Inggris dan studi agama serta meraih gelar B.A. Joseph kemudian melanjutkan
jenjang pendidikannya ketingkat yang lebih tinggi pada tahun 1995 dan berhasil
mendapatkan gelar M.A-nya pada bidang kajian studi agama. Jenjang

34Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary.



51

pendidikannya kemudian i1a lanjutkan di Yale University, New Haven, Amerika
Serikat dan memperoleh gelar M.Phil (2000) dan Ph.D (2003) di bidang studi

Islam.?®

Joseph juga pernah menjadi mantan advisor urusan antar agama Raja
Abdallah II Yordania, asisten professor dalam Islam klasik di Brandeis University,
Massachusetts, Amerika Serikat, dan ketua program kajian Timur Tengah dan
Islam. Lumbard adalah founder dari the Islamic Research Institue (IRI) yang
merupakan forum bagi cendikiawan Islam untuk mengkontekstualisasikan isu-isu
terkait Islam dan mengimplementasikan doktrin Islam tradisional pada urgensi era
modern. Joseph adalah seorang intelektual yang aktif dalam menulis dan
menghasilkan banyak diskusi keilmiahan dalam berbagai tema dan keilmuan.

Berikut beberapa karyanya maupun keterlibatannya dalam penulisan ilmiah;

a) The Function of Dhikrullah in Sufi Psychology (1999)

b) Qur anic Inclusivism in an Age of Globalisation (2005)

c) From Hubb to ‘Ishq: The Development of Love in Early Sufism (2007)

d) The Decline of Knowledge and The Rise of Ideology in the Modern Islamic
World (2009)

e) Submission, Faith, and Beuty: The Religion of Islam (2009)

) Islam, Fundamentalism, and Betrayal of Tradition (2™ edition, 2010)

g) Logos and Revelation: Ibn ‘Arabi, Meister Eckhart, and Mystical
Hermeneutics by Robert J. Dobie (2013)

h) Covenant and Covenants in the Quran (2015)

1)  The Qur anic View of Sacred History and Other Religion (2015)

1) Love for the Prophet Muhammad: A Key to Countering Islamism and
Islamophobia (2015)

k) Love and Rememberance: The Life and Teachings of Ahmad al-Ghazali
(2016)

1) Response to Karen Bauer's Review of The Study Quran (2018)

%Riza, “Corak Tafsir Esoterik dalam The Study Quran: A New Translation and
Commentary (2015) Karya Seyyed Hossein Nasr et.al,” 81.



52

m) Abu Hamid al-Ghazali and the Art of Knowing (2019)
n) Love and Beuty in Sufism (2020)

2. Mohammed Rustom

Dalam projek ini (The Study Quran), Rustom telah ditunjuk sebagai
assistant editor. la adalah professor madya dari kajian keislaman di Carleton
University, Canada. Rustom adalah seorang pakar di bidang sufisme, filsafat Islam
dan teologi, dan eksegeisis Al-Qur'an.*® Perjalanan kesarjanaan Rustom dimulai
dari University of Toronto, Kanada dan meraih gelar B.A-nya dalam bidang Islamic
studies and philosophy. Rustom melanjutkan jenjang pendidikannya dan meraih
gelar Ph.D di bidang filsafat Islam dan studi Al-Qur’an di jurusan near and middle
eastern civilization dari universitas yang sama pada tahun 2009. Rustom juga

adalah seorang professor pemikir Islam di Carleton University, Kanada.

Dalam jejak karir intelektualnya, Rustom mendapatkan salah satu
penghargaan Tarjuman (2016) dari the Ibn ‘Arabi Society Latina. la juga mendapat
penghargaan dari Annemarie Schimmel (2018), penghargaan dunia Iran kategori
the book of the year kepadanya, dan penghargaan perpustakaan dari program bahasa
Arab dan penelitian kemanusiaan Institut Abu Dhabi NYU (2017-2020). Adapun
karya-karya maupun keterlibatan Rustom dalam karya ilmiah yang telah

dipublikasikan, diantaranya adalah,;

a) The Triumph of Mercy Philosophy and Scripture in Mulla Sadra (2012)

b) The Condemnation of Pride and Self-Admiration (2017)

c) Is Ibn ‘Arabis Ontology Pantheistic? (2006)

d) Ibn ‘Arabi’s Letter to Fakhr al-Din al-Razi: A Study and Translation (2014)
e) The Metaphysics of the Heart in the Sufi Doctorine of Rumi (2008)

f) Approaches to Proximity and Distance in Early Sufism (2007)

g) Philosophical Sufism (2016)

h) The Nature and Significance of Mulla Sadra’s Qur’anic Writing (2010)

36Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary.



)

k)
1)

53

Qur’anic Exegesis in Later Islamic Philosophy: Mulla Sadra’s Tafsir Surat
al-Fatiha (2009)

Dawud al-Qaysari: Notes on His Life Influence, and Reflections on the
Muhammadan Reality (2005)

Forms of Gnosis in Sulami’s Sufi Exegesis of the Fatiha (2005)

Rajab ‘Ali Tabrizi’s “Refutation” of Sadrian Metaphysics (2007)

m) Approaching Mulla Sadra as Scriptural Exegete: A Survey of Scholarship

n)
0)
p)
Q)

on His Quranic Work (2010)

‘Ayn al-Qudat between Divine Jealousy and Political Intrigue (2018)
‘Ayn al Qudat on Chivalry (2020)

Equilibrium and Realization: William Chittick on Self and Cosmos (2008)
Sayyid Haydar Amuli’s Seal of Absolute Walaya: A Shi’l Response to 1bn
‘Arabi (2020)

Devil's Advocate: ‘Ayn al-Qudats Defence of Iblis in Context (2020)
Storytelling as Philosopical Pedagody: The Case of Suhrawardi (2020)
Islam in English (2019)

On Listening: Hearing God s Voice in the Face of Suffering (2020)

The Cosmology of the Muhammadan Reality (2013)

What is Tafsir al-Qur an bi al-Qur'an? (2018)

‘Agida (Creed): Curiculum Realities and Ideals (2021)



