
37 
 

BAB III 

DESKRIPSI KITAB DAN BIOGRAFI PENULIS THE STUDY 

QURAN 

 

A. Deskripsi Kitab The Study Quran 

1. Sejarah Penulisan 

The Study Quran merupakan karya tafsir yang diidentifikasi sebagai karya 

tafsir yang tradisionalis disebabkan rujukan dan kutipan serta jenis penjelasan yang 

disuguhkan di dalamnya. The Study Quran merupakan karya kolaboratif yang 

dibentuk oleh Seyyed Hossein Nasr yang berkedudukan sebagai pemimpin redaksi. 

Sejarah penyusunan karya tafsir ini dimulai Sembilan tahun sebelium terbitnya 

buku ini pada tahun 2015, ketika penerbit HarperSanFrancisco (sekarang 

HarperOne) berbincang dengan Nasr dan menawarkan kepadanya posisi sebagai 

pemimpin redaksi (chief editor) untuk sebuah karya baru yang akan terbit dengan 

judul The Study Quran dan menjadi penyanding untuk The HarperCollins Study 

Bible, yang telah terdahulu terbit. Nasr secara gamblang menyatakan bahwa projek 

ini tidak akan mengambil atau menukil kajian Barat atau orientalisme yang telah 

mengkaji islam secara mendalam akan tetapi mereka tidak mengakui bahwa al-

Qur`an merupakan Firman Tuhan dan wahyu yang otentik. Sebaliknya karya ini 

akan didasari penjelasan islam pada tradisi Islam klasik untuk memberikan akses 

pembaca terhadap pelbagai cara dimana al-Qur`an telah dipahami dan dijelaskan 

oleh umat islam selama lebih dari empat belas abad.1 

Selain itu dengan adanya penyeleksian berdasarkan kriteria Nasr dalam 

memilih rekan dalam projek tafsir yang akan diolah secara kolaboratif. Nasr 

memandu agar karya tafsir yang dihasilkan bersifat universal dan pada saat yang 

 
1Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary. 



38 
 

 
 

sama tradisional. Oleh karenanya, tafsir The Study Quran mengesampingkan 

pendapat dari interpretasi modernis atau fundamentalis yang muncul di peradaban 

dunia Islam selama dua abad terakhir. Nasr mengungkapkan bahwa meskipun karya 

ini menggunakan bahasa kontemporer dan didasarkan pada tingkat keilmuan yang 

tinggi, ia tidak akan di tentukan atau dipandu oleh pernyataan yang diajukan dalam 

studi oleh para cendekiawan Barat yang non-Muslim dan orientalis yang telah 

menelaah Al-Qur`an secara berlebihan yang dikategorikan hanya sebagai dokumen 

historis, linguistic, atau sosiologis atau bahkan teks bermakna religious, tetapi tidak 

menerimanya sebagai Firman Allah swt dan wahyu yang otentik. Sebaliknya karya 

ini didasarkan pada tradisi Islam klasik guna memberikan pembaca akses ke 

beragam cara, di mana Al-Qur`an telah dipahami dan dijelaskan oleh umat Islam 

selama lebih dari empat belas abad lamanya. 

Nasr menetapkan syarat dalam penunjukkan editor dan kolaborator lainnya 

dengan kebebasan penuh. Untuk tujuan ini, Nasr memilih tiga editor yang 

kesemuannya berwarga negara Amerika dan bergelar doctor dalam sutdi Islam dari 

universitas-universitas terkemuka di Amerika Serikat, dan semuanya memiliki 

pengalaman langsung dengan dunia Islam, Kemahiran dalam ilmu-ilmu Islam 

tradisional, dan penguasaan bahasa Arab klasik. Untuk menjaga keberagaman, Nasr 

memilih dua pria dan satu wanita, dua di antaranya adalah Joseph Lumbard dan 

Maria Dakake, mereka adalah Muslim Amerika dengan latar belakang Kristiani, 

dan satu di antaranya adalah Caner Dagli, yang lahir di Amerika Serikat dalam 

keluarga Muslim asal Sirkassian. Pada tahap selanjutnya, ketika proyek telah selesai 

diterjemahkan dan esai-esai di edit, Nasr menambahkan seorang editor asisten, 

yakni Mohammed Rustom yang lahir sebagai Muslim dalam keluarga Kanada asal 

Asia Selatan dan memiliki gelar doctoral dalam studi Islam dari Universitas Kanada 

terkemuka.2 

Karena ini merupakan upaya kolaboratif, projek ini memerlukan 

pemeliharaan kesatuan karya, Nasr mengungkapkan bahwa kolega yang ia pilih 

berasal dari rekan yang pernah belajar bersamanya dengan cara yang berbeda-beda 

 
2Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary, xl-xli. 



39 
 

 
 

di masa lalu yang disatukan oleh visi intelektual, perspektif spiritual dan sikap 

akademik di antara Nasr dan rekannya yang memungkinkan terciptanya karya yang 

terpadu. Masing-masing rekan telah berkonsultasi satu sama lain di setiap tahap, 

dan dalam kasus ketidaksepakatan (disagreement) di antara para editor, Nasr 

menjadi hakim dan penengah terakhir. 

 Karena karya ini bersifat kolaboratif, Nasr telah membagikan tanggung 

jawab kepada masing-masing rekannya. Nasr menyebutkan bahwa setiap editor 

bertanggung jawab atas terjemahan, penelitian, dan penyusunan komentar untuk 

bagian-bagian tertentu dari Al-Qur`an. Ketika draft pertama dari suatu bagian 

terjemahan atau komentar selesai, setiap editor akan berkonsultasi dengan yang 

lain, yang akan memberikan komentar dan saran. Kemudian naskah tersebut 

diserahkan kepada Nasr dan Nasr akan melakukan penambahan dan revisi akhir. 

Dalam pembagiannya Nasr membagi tanggung jawab kepada dua kategori, yakni 

penanggung jawab atas penerjemahan dan penganggung jawab atas penafsiran yang 

telah di bagi berdasarkan surah. Berikut kontribusi utama untuk terjemahan dalam 

The Study Quran; 

a) Caner K. Dagli: Q.S. Al-Baqarah/2 – Q.S. Ali ‘Imran/3, Q.S. Al-Anfal/8 – 

Q.S. At-Taubah/9, Q.S. Al-Anbiya/22 – Q.S Al-Qasas/28. 

b) Maria Massi Dakake: Q.S. An-Nisa`/4 – Q.S. Al-A’raf/7, Q.S.Yunus/10 – 

Q.S. Yusuf/12, Q.S. Ibrahim/14 – Q.S. Al-Anbiya/21. 

c) Josep E. B. Lumbard: Q.S. Al-Fatihah/1, Q.S. Ar-Ra’ad/13, Q.S. Al-

Ankabut/29 – Q.S. An-Nas/114. 

 Adapun penulisan utama dari penafsiran, yang juga melibatkan kolaborasi 

dalam pengolahannya yang signifikan di antara semua editor. Berikut pembagian 

tanggung jawab penafsiran berdasarkan surah; 

a) Caner K. Dagli: Q.S. Al-Baqarah/2 – Q.S. Ali Imran/3, Q.S. Al-Anfal/8 – 

Q.S. At-Taubah/9, Q.S. Al-Anbiya/21 – Q.S. Al-Qasas/28. 

b) Maria Massi Dakake: Q.S. An-Nisa`/4 – Q.S. Al-A’raf/7, Q.S. An-Nahl/16 

– Q.S. Maryam/19. 



40 
 

 
 

c) Joseph E. B. Lumbard: Q.S. Al-Fatihah/1, Q.S. Al-Ankabut/29 – Q.S. An-

Nas/114. 

d) Mohammad Rustom: Q.S. Yunus/10 – Q.S. Al-Hijr/15, Q.S. Taha/20. 

 

2. Arah Penulisan 

Sebelum memasuki fokus tinjauan terhadap penafsiran dalam The Study 

Quran, terlebih dahulu akan diulas sedikit penjelasan terhadap pengalih bahasaan 

ke dalam Bahasa Inggris. Dalam The Study Quran telah dijelaskan secara rinci 

mengenai translasi kebahasaan sebagai bentuk karya tafsir dengan gaya kebahasaan 

yang kontemporer.  

Penerjemahan terhadap Al-Qur`an ke dalam bahasa Barat telah terjadi 

sekitar 1 abad yang lalu, dimana penerjemahan dimulai dari bahasa Arab ke bahasa 

latin oleh Peter the Venerable pada abad ke 7M. Dalam translasinya, The Study 

Quran telah berkonsultasi kepada para pakar linguistik sebagai “yang terbaik” atau 

yang paling masyhur (the best-known) seperti Yusuf Ali, Muhammad Marmaduke 

Pickthall, Muhammad Asad, A.J. Arberry, ‘Ali Quli Qara’i, dan Muhammad Abdel 

Haleem, namun interpretasi (rendition) The Study Quran terhadap kata di dasari 

pada teks Arab itu sendiri dan bukan pada translitasi karya-karya sebelumnya. 

Fokus utama translitasi The Study Quran adalah untuk sebaik mungkin 

mengakurasikan dan konsisten terhadap bahasa Inggris dan dengan 

mempertimbangkan secara penuh perbedaan “lapangan makna” yang dimiliki oleh 

banyak kata, baik bahasa Arab maupun bahasa Inggris, “lapangan” yang seringkali 

sebagiannya tumpang tindih, dan tidak sepenuhnya setara.3 The Study Quran 

mengungkapkan; 

“Since we had the oppurtunity to explain in the commentary unfamiliar idioms or 

truns of phrase in the Quranic text as well as to expand upon the broader ranges of 

meaning that are alluded to in its verses, we could provide more literal translations 

in many instances. moreover, literal translation of certain Quranic verses or 

phrases is often necessary to make sense of the traditional commentaries on the 

 
3Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary, xlii. 



41 
 

 
 

verses, many of which offer substantial spiritual interpretation based upon 

philological or grammatical analyses of the verses. a literal style of translation is 

also especially important when trying to represent adequately the complex 

intertextuality that is a hallmar of the Quranic style.” 

 

Berkenaan dengan penafsiran yang ditampilkan oleh The Study Quran, The 

Study Quran menyebutkan bahwa komentar tafsirnya bersandar pada karya-karya 

tafsir yang telah diseleksi dengan standar yang paling otoritatif dan dibaca luas serta 

diterima dalam penafsiran tradisional sepanjang masa. Penafsiran atau komentar 

The Study Quran bertujuan untuk membawa pembaca melampaui makna literal teks 

yang diperlukan, menjelaskan ayat-ayat yang sulit, mengungkapkan makna 

tersembunyi ayat-ayat ketika diperlukan, dan memberikan penjelasan yang masuk 

akal tentang keragaman pandagan dan interpretasi dalam hal hukum, teologi, 

spiritualitas, dan sejarah suci yang diajukan oleh berbagai otoritas Islam tradisional. 

Atas dasari ini The Study Quran mengharapkan bahwa penjelaasannya dapat 

membantu pembaca untuk berinteraksi pada berbagai tingkat dengan Al-Qur`an dan 

menghilangkan pandangan keliru yang ada di kalangan non-Muslim, bahwa karena 

Muslim menganggap Al-Qur`an sebagai firman Allah swt, mereka tidak 

memikirkannya atau berinteraksi secara intelektual dengannya, padahal Al-Qur`an 

sendiri mengajak pembacanya untuk merenungnkan dan memikirkan ajarannya.4 

 Nasr menyebutkan bahwa meskipun penafsirannya didasari pada penafsiran 

tradisional lainnya, namun karya ini (The Study Quran) bukanlah sekedar 

kumpulang dari potonga-potongan kutipan yang diambil dari buku tersebut, 

melainkan sebuah karya baru. Nasr meyatakan bahwa mufassir tradisional 

umumnya adalah para cendekiawan yang memiliki pengetahuan yang luas dan 

Degnan pemahaman yang mendalam tidak hanya tentang Al-Qur`an, tetapi juga 

tentang berbagai disiplin ilmu agama dan intelektual Islam. Apa yang ingin dibawa 

dan dipertahankan oleh karya ini adalah suasana intelektual Islam yang dinamis dan 

diskusi tentang perbedaan pendapat dan pandagan mengenai berbagai isu teologis, 

etis atau hukum, akan tetapi dengan gaya yang sopan dan santun serta rasa hormat 

 
4Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary, xlii. 



42 
 

 
 

yang khas dalam tradisi intelektual Islam secara keseluruhan. Karya ini sekaligus 

bertujuan menggugurkan kesan kepada umat Muslim yang beranggapan bahwa 

Muslim memiliki pemahaman yang kaku dan tidak diskriminatif (kritis) terhadap 

teks Al-Qur`an.5 

 

B. Biografi Penulis The Study Quran 

 Projek The Study Quran merupakan projek yang bersifat kolaboratif. 

Masing-masing anggota memiliki kedudukannya dalam projek The Study Quran 

ini. berikut biografi penulisan dan jabatannya dalam The Study Quran; 

1. Seyyed Hossein Nasr 

Seyyed Hossein Nasr menjadi anggota dalam projek kitab tafsir The Study 

Quran, yang dilakukan secara kolaboratif. Nasr – dalam hal ini – berkedudukan 

sebagai editor-in-chief adalah seorang professor Universitas Studi Islam di 

Universitas George Washington, ia merupakan seorang penulis internasional dalam 

ranah kajian filsafat Islam, mistikisme, seni dan juga sains sebagai perbandingan 

agama-agama dengan ekologi. Nasr Lahir di Teheran, Iran pada tanggal 7 April 

1933 dengan sosial keluarga yang relegius yang menganut paham beraliran syiah 

dan ayahnya seorang ahli pengobatan terkenal serta dipandang sebagai seorang sufi 

dikalangan para penganut syiah.6 Ayahnya bernama Seyyed Valiullah Nasr, seorang 

professor sekaligus administrator Pendidikan yang mempertahankan 

tradisi/kebudayaan iran dan tidak mudah terpengaruh oleh budaya luar. 

Keluarganya merupakan golongan sayyid atau sadât7.8 

 
5Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary, xliii-xlv. 
6Lifia Lifia, Siti Masriyah, dan Helmi Syaifuddin, “SAYYED HOSSEIN NASR’S IDEAS 

IN THE DEVELOPMENT OF PRODUCTIVE ZAKAT IN INDONESIA: AN ANALYSIS,” 

International Journal of Economics and Management Research 1, no. 3 (Desember 22, 2022): 144–

55, https://doi.org/10.55606/ijemr.v1i3.51. 
7Sayyid merupakan bentuk kata singular, sedangkan sadât merupakan bentuk pluralnya 

kata ini disandarkan kepada seseorang yang menurut nasab keturunan sebagai keturunan langsung 

dari Nabi Muhammad saw. Kata sayyid disandarkan kepada keturunan yang laki-laki sedangkan 

untuk keturunana Perempuan adalah Sayyidah atau syarifah. 
8Ali, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 21–22. 



43 
 

 
 

Nasr terlahir dari lingkungan keluarga intelektual atau pemikir, terbukti dari 

rekam jejak ayahnya yang sempat menjabat menjadi rektor di Teachers College dan 

menjadi dekan di beberapa fakultas di Teherean University, Iran, serta sebagai salah 

seorang pendiri resmi dari sistem Pendidikan modern yang kini diterapkan di Iran. 

Ayahnya juga mendapatkan gelar Nasr al-Atibbâ’ karena keahliannya dalam bidang 

obat-obatan. Selain daripada ayahnya, kakeknya yang bernama Mullah Majed 

Hosein merupakan seorang mujtahid terkenal di Najaf, Irak pada masanya. 

Kemudian dari garis keturunan ibunya, seorang bernama Begum yang merupakan 

penghafal syair Persia klasik dan menciptakan syair, puisi serta cerita rakyat dari 

dirinya. Ia diketahui memiliki garis keturunan penting bagi Sejarah kaum Barmaki. 

Ibunya sendiri merupakan seorang intelektual serta aktivis yang bergerak dalam 

ranah penegakkan hak asasi Perempuan dan merupakan alumnus pertama 

pembelajaran tinggi perempuan pada waktu itu.9 

Nasr kecil sendiri tidak jauh berbeda dari kebanyakan anak pada umumnya, 

ia menempuh pembelajaran di sekolah Persia (sekarang Iran) yang standar.10 

Disamping itu Nasr juga mendapatkan Pendidikan informal dari keluarganya. Pada 

usia 12 tahun11, tepatnya pada tahun 1946 – setelah World War II usai pada tahun 

194512 – ia Kembali melanjutkan pendidikannya di Amerika Serikat dengan rasa 

antusias diiringi kesedihan mengenai kondisi ayahnya.13 Di awal pendidikannya di 

Amerika, Nasr menimba ilmu di Peddie School di Hightstown, New Jersey, U.S.A 

sebagai kelanjutan studinya di Iran. Pada tahun 1950, Nasr melanjutkan Pendidikan 

modern di perguruan tinggi teknologi yang bergensi dan terbaik di dunia hingga 

 
9Ali, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 21–22. 
10Lifia Lifia, Siti Masriyah, dan Helmi Syaifuddin, “SAYYED HOSSEIN NASR’S IDEAS 

IN THE DEVELOPMENT OF PRODUCTIVE ZAKAT IN INDONESIA,” 16. 
11Disebutkan juga pada refrensi lain bahwa kala itu Nasr berumur 13 tahun. Lihat Ali, 

Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 24. 
12Seyyed Hossein Nasr, BAB II SEYYED HOSSEIN NASR DAN KARYANYA, n.d., 35, 

http://digilib.uinsa.ac.id/702/5/Bab%202.pdf. 
13Sebelum keberangkatannya ke Amerika, ayahnya mengalami kecelakaan dan 

mengakibatkan luka yang fatal yang tidak dapat ditebak kesembuhannya, Nasr kala itu cukup yakin 

bahwa ayahnya sudah tidak memiliki kesempatan untuk sembuh dari luka tersebut. Beberapa bulan 

Nasr di Amerika, kabar duka menghampirinya, rupanya pamitannya sebelum pergi ke Amerika 

merupakan perjumpaan terakhir diantara mereka. Lihat: Ali, Problema Manusia Modern: Solusi 

Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 24. 



44 
 

 
 

masa kini di M.I.T (Massachusetts Institute of Technology), Cambridge, U.S.A yang 

bergerak pada bidang teknologi dan sains modern, Nasr mengambil jurusan Fisika, 

Matematika dan Kimia. Tahun 1951 ia mengambil jurusan Filsafat dan Sejarah 

Sains di M.I.T serta bergabung ke dalam kelompok studi khusus.14 Disana juga Nasr 

mendalami berbagai bidang ilmu pengetahuan, termasuk metafisika yang bersifat 

tradisional. Ia juga mendalami filsafat perennial (Perenny of Philosophy) dan 

berbagai teologi.15 

Pada tahun 1954 ia menyelesaikan studinya dan mendapatkan gelar B.Sc 

(Bachelor of Science), kemudian ia melanjutkan studinya ke Harvard University 

dan mengambil jurusan ilmu Geologi dan Fisika hingga mendapat gelar MA16 nya 

dan dipekerjakan sebagai ahli geologi dan fisika di Harvard University. Nasr 

melanjutkan studinya pada tahun 1956 untuk meraih gelar Ph.D nya di Harvard 

University dengan jurusan Sejarah Sains khususnya sains islam. Dalam bidang ini 

ia diajar oleh pakar sains Islam, George Sarton. Namun, Sarton meninggal sebelum 

Nasr menulis disertasinya. Kemudian dalam bidang Sejarah ilmu pengetahuan, ia 

diasuh oleh H.A.R Gibb, dan dalam bidang filsafat dan teologi ia berada dibawah 

naungan Harry Wolfson.17 

Tahun 1958 – ketika Nasr berusia 25 tahun – Nasr melanjutkan studinya 

dengan jurusan Sejarah Dunia Timur dan Barat, dan menyelesaikan doktoralnya 

dengan disertasi berjudul “Conceptions of Nature in Islamic Thought” yang 

kemudian diterbitkan oleh Harvard University dengan judul “Introduction to 

Islamic Cosmological Doctrine”.18 Pada saat yang bersamaan juga Nasr menulis 

karyanya yang akan dipublikasikan dengan judul Science and Civizilitation in 

 
14Kelompok ini dipimpin oleh Theodore Roszak yang membahas mengenai landasan 

pemikiran dan peradaban barat secara kompeherensif. Kelompok ini tercata sebagai penggerak 

gerakan counter culture terhadap peradaban barat. 
15Nasr, BAB II SEYYED HOSSEIN NASR DAN KARYANYA, 35. 
16Mendapatkan gelar masternya dalam bidang geology dan geopsikis di tahun 1956 
17Ali, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 26. 
18Encung Encung, “Tradisi Dan Modernitas Perspektif Seyyed Hossein Nasr,” Teosofi: 

Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 2, no. 1 (2012): 204, 1, 

https://doi.org/10.15642/teosofi.2012.2.1.201-217. 



45 
 

 
 

Islam19 Disamping dari itu semua, Nasr juga mempelajari beberapa agama dunia 

seperti Kristen, Hindu, Budha, Majusi dan Zoroaster, sebagai timbangan terhadap 

ajaran yang berorientasi pada spiritual dan mistik. Nasr juga memperkuat khazanah 

keislamannya dalam lingkup tradisionalisme beraliran syi’ah seperti ilmu kalam, 

tasawuf juga filsafat kepada sejumlah ulama besar Iran di Qum, seperti Abu Hasan 

Qazwini, Murtada Mutahhri termasuk al-‘Alamah Muhammad Husain al-

Tabataba’I (pengarang tafsir mizan) selama 20 tahun lamanya.20 

Selama perjalanannya di Harvard University Nasr menyempatkan dirinya 

untuk melakukan tour ke beberapa negara bagian Eropa dengan tujuan untuk 

memperluas cakrawala intelektualnya seperti Inggris, Itali, Maroko, Prancis, Swiss, 

dan Spanyol. Dalam perjalanannya ini Nasr selain memperluas cakrawala 

pengetahuannya ia juga membuka gerbang komunikasi antar dirinya dengan 

beberapa intelektual terkemuka, misalnya saja Fritjhof Schoun dan Titus Burchadrt 

yang merupakan seorang penulis tradisional dan perintis filsafat perennial 

terkemuka. Ketika berada di Maroko, Nasr menyempatkan diri menimba ilmu 

spiritual dengan seorang guru sufi besar Maroko, yakni Syaikh Ahmad al-Alawi 

(1869-1934). Dari sinilah perkembangan konstruksi pemikiran Nasr mengenai 

metafisika perlahan tersusun, yang memiliki dimensional tersendiri dalam proses 

intelektualisasiannya.21 

Di tahun yang sama (1958) Nasr kembali ke Iran dan menjadi dosen 

pengajar di Tehran University, ia menjabat sebagai professor dalam bidang Sejarah 

Sains dan Filsafat. Selain dari pada pengajar Nasr juga menjadi dekan fakultas 

sastra dan wakil konselor di universitas tersebut selama kurang lebih 4 tahun (1968-

1972).22 Dengan waktu yang berdekatan Nasr menikahi seorang Wanita muda dari 

keluarga terhormat. Pada tahun 1961-1962 ia Kembali ke Amerika sebagai tamu 

undangan di seminar “Centre for the Study of World Relegions in Harvard”. Dan 

 
19Lifia Lifia, Siti Masriyah, dan Helmi Syaifuddin, “SAYYED HOSSEIN NASR’S IDEAS 

IN THE DEVELOPMENT OF PRODUCTIVE ZAKAT IN INDONESIA.” 
20Ali, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 22. 
21Ali, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 27. 
22Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis in Modern Man (Broadwick 

Street, London: Unwin Paperbacks, 1990). 



46 
 

 
 

pada tahun 1964-1965 ia menduduki pimpinan Aga Khan Chair of Islamic Studies 

di Lebanon yang baru di bentuk di American University of Beirut.23 

Pada tahun 1973/1974 Nasr mendirikan sebuah perguruan tinggi, sebuah 

pusat studi dan penyebaran filsafat yang disebut dengan Iranian Imperial Academy 

of Philosophy. Sebagai salah satu pendiri akademi filsafat Iran ini,24 Nasr bersama 

timnya melakukan Gerakan revolusi Iran yang berupaya memberikan Gambaran 

dan jawaban terhadap perkembangan teknologi dan sains yang dihembuskan barat 

terhadap dunia Timur.25 Ia diangkat menjadi direktur di Lembaga ilmiah ini pada 

tahun 1975-1979. Selain itu bersama beberapa tokoh Nasr juga mendirikan 

Husainiyah Irsyad. Sebuah Lembaga yang memberikan pembelajaran ideologi 

islam dari perspektif syi’ah untuk generasi muda di Iran. Sayangnya pada tahun 

1973 Nasr dan Mutahhari keluar dari Lembaga Husainiyah Irsyad setelah terjadinya 

permasalahan yang banyak (complecated) dan penetrasi stereotipe dari Ali Syari’ati 

atas kritikan kerasnya terhadap ulama tradisionalis.26 Tahun 1979 Nasr memutuskan 

untuk Hijrah ke Amerika setelah terjadinya polemik internal yang memuncak 

ditambah gerakan revolusi politik yang dibawa oleh Ali Sya’rati terhadap islam Iran 

dan Syi’ah yang membahayakan Nasr dan keluarganya.27 

Di Amerika, Nasr sangat dihormati sebagai seorang professor yang pakar dalam 

bidang ilmu keislaman di University of Utah. Dari tahun 1979 hingga 1984 Nasr 

telah menjadi professor dalam bidang kajian islam di Temple University, 

Philadelphia, USA. Sejak tahun 1984 juga Nasr menjadi professor universitas 

dalam ranah kajian islam di George Washington University, Washington, D.C.28 

Nasr dapat dibilang adalah intelektual yang aktif dalam mempublikasikan karya 

tulis berikut beberapa karyanya yang telah dikumpulkan; 

 
23Ali, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 29. 
24Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis in Modern Man. 
25Nasr, BAB II SEYYED HOSSEIN NASR DAN KARYANYA, 37. 
26Ali, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 30. 
27Ali, Problema Manusia Modern: Solusi Tasawuf Menurut Seyyed Hossein Nasr, 31. 
28“Seyyed Hossein Nasr,” The Gifford Lectures, August 18, 2014, 

https://giffordarchives.org/lecturers/seyyed-hossein-nasr. Diakses pada 26/06/2025 



47 
 

 
 

a) An Introduction to Islamic Cosmological Doctrin: Conseption of Nature and 

Methodes Used for study by Ikhwan ash-Shafa, al-Biruni and Ibn Sina 

(1964) 

b) Three Muslim Sages: Ibn Sina, Suhrawardi, and Ibn Arabi (1961-1962) 

c) science and Civilization in Islam (1968) 

d) Ideal and Realities of Islam (1964-1965) 

e) Man and Nature: The Spiritual Crisis in Modern Man (1968) 

f) Islam and The Plight of Modern Man (1975) 

g) Sufi Essays (1972) 

h) Knowledge and The Sacred (1981) 

i) Islamic Life and Thought (1981) 

j) Traditional Islam in the Modern World (1987) 

k) Islam, Art and Spirituality (1987) 

l) The Need for Sacred Science (1993) 

m) A Young Muslim’s Guide to the Modern World (1993) 

n) The Hearth of Islam: Enduring Values for Humanity (2002) 

o) Islam: Relegion, History and Civilization (2003) 

p) Relegion and The Order of Nature (1996) 

q) Islam in the Modern World: Challanged by the West, Threatened by 

Fundamentalism, Keeping Faith with Tradition (2010) 

r) The Encounter of Man and Nature (1968) 

s) Islam, Science, Muslims and Technology (2007) 

t) The Islamic Intellectual Tradition in Persia (1996) 

u) The Pilgrimage of Life and the Wisdom of Rumi (2007) 

v) The Study Quran: A New Translation and Commentary (2015) 

w) Return to the Ethernal Abode: Sufi Dialogue (2025) 

 

2. Caner K. Dali 

Dalam hal ini, Caner K. Dagli memenuhi peran sebagai general editor. Ia 

merupakan seorang professor madya dari studi keagamaan di kampus Holy Cross, 



48 
 

 
 

sebagai seorang yang pakar dalam sufisme atau tasawuf, filsafat Islam, dialog antar 

dialog dan studi Quran. Canner K. Dagli menjadi penanggung jawab terhadap 

penerjemahan pada surah 2-3, 8-9, 22-28 dan penanggung jawab terhadap 

penafsiran pada surah 2-3, 8-9, 21-28.29 Caner lahir di Amerika dan memiliki gatis 

keturunan Sirkassia30 dan pernah melakukan penelitian lapangan di Turki. Caner 

adalah seorang special advisor dalam hal urusan antar keagamaan di pengadilan 

Royal Hashemite Yordania pada tahun 2006-2007. Caner sebelumnya adalah 

seorang pengajar di Roanoke College, Virginia, Amerika Serikat. Namun sekarang, 

ia merupakan seorang associate professor studi agama di College of the Holy Cross, 

Massachussets, Amerika Serikat. Pendidikan kesarjanaannya di mulai pada Cornell 

University tahun 1996 dengan jurusan near eastern studies serta mendapatkan gelar 

B.A. Caner melanjutkan studinya di George Washington University tahun 2001 

dengan konsentrasi di bidangn agama dan mendapatkan gelar M.A. Caner 

kemudian melanjutkan jenjang studinya ketingkat yang lebih tinggi, ia mengambil 

studi doctoral di Princeton University pada tahun 2006 dengan konsentrasi yang 

sama pada seet menempuh jenjang B.A dan berhasil memperoleh gelar Ph.D-nya.31 

 Caner merupakan intelektual Muslim Barat yang aktif menulis dan 

mempublikasikan karyanya tentang Islam, filsafat hingga mistisisme dalam Islam. 

Berikut beberapa karyanya yang sudah dipublikasikan, baik berupa buku,karya 

tulis, maupun keterlibatannya dengan yang lainnya; 

a) The Future of Islamic Thought: The Culture of Ultimate Question 

b) Ibn al-‘Arabi and the Islamic Intellectual Tradition: From Mysticism, to 

Philosophy (2015) 

c) Oxford Encyclopedia of Phylosophy, Science, and Technology in Islam 

(2014) 

d) The Ringtones of Wisdom (2004) 

e) Metaphor, Symbol, and Parable in the Qur`an (2020) 

 
29Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary. 
30Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary. 
31Riza, “Corak Tafsir Esoterik dalam The Study Quran: A New Translation and 

Commentary (2015) Karya Seyyed Hossein Nasr et.al,” 76. 



49 
 

 
 

f) Muslims Are Not a Race (2020) 

g) Language is not Mechanical (and Neither are You) (2018) 

h) Wisdom in Pieces (2017) 

i) Conquest and Conversion, War and Peach in the Quran (2015) 

j) A Muslim Respon to Christian Prayer (2013) 

k) Islamic Law, Shari’ah Based Finance, and Economics (2011) 

l) Spirituality and Other Religions: Meditation upon Some Deeper Dimension 

of “A Common Word Between Us and You” (2010) 

m) The Time of Science and the Sufi Science of Time (2007) 

n) On Beginning a New System of Islamic Philosophy (2004) 

o) Mulla Sadra’s Epistimology and the Philosophy of Physics (2000) 

p) On the Possibility of an Occidental Islamic Philosophy (2003) 

 

3. Maria Massi Dakake 

 Dalam projek The Study Quran ini, Maria berkedudukan sebagai general 

editor. Ia merupakan seorang professor madya dari studi keagamaan di George 

Washington University, pakar dalam shi’isme, sufisme, filsafat Islam dan teologi, 

Al-Qur`an, dialog antar agama, dan isu yang berkaitan dengan genderisasi seperti 

kewanitaan dan feminisme pada masa Islam klasik.32 Jenjang pendidikan 

kesarjanaan Maria dimulai pada Cornell University, New York, Amerika Serikat 

(1990) dengan mengambil jurusan pemerintahan dan memperoleh gelar B.A. Maria 

kemudian melanjutkan jenjang pendidikannya di Princeton University, New Jersey, 

Amerika Serikat dan memperoleh gelar M.A (1998) serta Ph.D-nya (2000) pada 

bidang yang sama, yaitu near eastern studies atau studi timur dekat kuno. Berikut 

karya maupun keterlibatan Maria Massi Dakake yang telah dipublikasikan;33 

a) Guest and the Inmost Heart: Conception of the Divine Beloved among Early 

Sufi Women (2007) 

 
32Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary. 
33Riza, “Corak Tafsir Esoterik dalam The Study Quran: A New Translation and 

Commentary (2015) Karya Seyyed Hossein Nasr et.al,” 78–80. 



50 
 

 
 

b) The Charismatic Community: Shi’ite Identity in Early Islam (2007) 

c) Loyalty, Love, and Faith: Defining the Boundaries of the Early Shi’ite 

Community (2000) 

d) Sacred Land in Quran and Hadith and Its Symbolic and Eschatological 

Significance (2011) 

e) Hierarchies of Knowing in Mulla Sadra Commentary on the Usul al-Kafi 

(2011) 

f) Writing and Resistance: The Transmission of Knowledgein Early Shi’ism 

(2013) 

g) A Good Word is a Good Tree: A Muslim Response to the Interfaith 

Challenges of Vatican (2013) 

h) Teaching Islam in the Public University: Facilitating and Embracing 

Critical Conversation (2013) 

i) Qur’anic Terminology, Translation, and the Islamic Conception of Religion 

(2019) 

j) Ta`wil in the Qur’an and the Islamic Exegitical Tradition: the Past and the 

Future of the Qur’an (2019) 

 

1. Joseph E. B. Lumbard 

Joseph E. B. Lumbard dalam projek ini menempati posisi sebagai general 

Editor, sama halnya dengan Caner dan Maria. Joseph merupakan seorang asisten 

professor di Department of Arabic and Translation Studies di American University 

of Sharjah dan editor madya untuk Integrated Encyclopedia of the Quran. Joseph 

adalah seorang pakar dalam kajian studi Quran, sufisme, filsafat Islam, teologi 

komparatif, dan eko-teologi Islam.34 Kesarjanaan Joseph dimulai pada George 

Washington University, Washington D.C., Amerika Serikat pada jurusan literatur 

Inggris dan studi agama serta meraih gelar B.A. Joseph kemudian melanjutkan 

jenjang pendidikannya ketingkat yang lebih tinggi pada tahun 1995 dan berhasil 

mendapatkan gelar M.A-nya pada bidang kajian studi agama. Jenjang 

 
34Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary. 



51 
 

 
 

pendidikannya kemudian ia lanjutkan di Yale University, New Haven, Amerika 

Serikat dan memperoleh gelar M.Phil (2000) dan Ph.D (2003) di bidang studi 

Islam.35  

 Joseph juga pernah menjadi mantan advisor urusan antar agama Raja 

Abdallah II Yordania, asisten professor dalam Islam klasik di Brandeis University, 

Massachusetts, Amerika Serikat, dan ketua program kajian Timur Tengah dan 

Islam. Lumbard adalah founder dari the Islamic Research Institue (IRI) yang 

merupakan forum bagi cendikiawan Islam untuk mengkontekstualisasikan isu-isu 

terkait Islam dan mengimplementasikan doktrin Islam tradisional pada urgensi era 

modern. Joseph adalah seorang intelektual yang aktif dalam menulis dan 

menghasilkan banyak diskusi keilmiahan dalam berbagai tema dan keilmuan. 

Berikut beberapa karyanya maupun keterlibatannya dalam penulisan ilmiah; 

a) The Function of Dhikrullah in Sufi Psychology (1999) 

b) Qur`anic Inclusivism in an Age of Globalisation (2005) 

c) From Hubb to ‘Ishq: The Development of Love in Early Sufism (2007) 

d) The Decline of Knowledge and The Rise of Ideology in the Modern Islamic 

World (2009) 

e) Submission, Faith, and Beuty:  The Religion of Islam (2009) 

f) Islam, Fundamentalism, and Betrayal of Tradition (2nd edition, 2010) 

g) Logos and Revelation: Ibn ‘Arabi, Meister Eckhart, and Mystical 

Hermeneutics by Robert J. Dobie (2013) 

h) Covenant and Covenants in the Quran (2015) 

i) The Qur`anic View of Sacred History and Other Religion (2015) 

j) Love for the Prophet Muhammad: A Key to Countering Islamism and 

Islamophobia (2015) 

k) Love and Rememberance: The Life and Teachings of Ahmad al-Ghazali 

(2016) 

l) Response to Karen Bauer’s Review of The Study Quran (2018) 

 
35Riza, “Corak Tafsir Esoterik dalam The Study Quran: A New Translation and 

Commentary (2015) Karya Seyyed Hossein Nasr et.al,” 81. 



52 
 

 
 

m) Abu Hamid al-Ghazali and the Art of Knowing (2019) 

n) Love and Beuty in Sufism (2020) 

 

2. Mohammed Rustom 

Dalam projek ini (The Study Quran), Rustom telah ditunjuk sebagai 

assistant editor. Ia adalah professor madya dari kajian keislaman di Carleton 

University, Canada. Rustom adalah seorang pakar di bidang sufisme, filsafat Islam 

dan teologi, dan eksegeisis Al-Qur`an.36 Perjalanan kesarjanaan Rustom dimulai 

dari University of Toronto, Kanada dan meraih gelar B.A-nya dalam bidang Islamic 

studies and philosophy. Rustom melanjutkan jenjang pendidikannya dan meraih 

gelar Ph.D di bidang filsafat Islam dan studi Al-Qur`an di jurusan near and middle 

eastern civilization dari universitas yang sama pada tahun 2009. Rustom juga 

adalah seorang professor pemikir Islam di Carleton University, Kanada. 

 Dalam jejak karir intelektualnya, Rustom mendapatkan salah satu 

penghargaan Tarjuman (2016) dari the Ibn ‘Arabi Society Latina. Ia juga mendapat 

penghargaan dari Annemarie Schimmel (2018), penghargaan dunia Iran kategori 

the book of the year kepadanya, dan penghargaan perpustakaan dari program bahasa 

Arab dan penelitian kemanusiaan Institut Abu Dhabi NYU (2017-2020). Adapun 

karya-karya maupun keterlibatan Rustom dalam karya ilmiah yang telah 

dipublikasikan, diantaranya adalah; 

a) The Triumph of Mercy Philosophy and Scripture in Mulla Sadra (2012) 

b) The Condemnation of Pride and Self-Admiration (2017) 

c) Is Ibn ‘Arabi’s Ontology Pantheistic? (2006) 

d) Ibn ‘Arabi’s Letter to Fakhr al-Din al-Razi: A Study and Translation (2014) 

e) The Metaphysics of the Heart in the Sufi Doctorine of Rumi (2008) 

f) Approaches to Proximity and Distance in Early Sufism (2007) 

g) Philosophical Sufism (2016) 

h) The Nature and Significance of Mulla Sadra’s Qur’anic Writing (2010) 

 
36Nasr et al., The Study Quran: A New Translation and Commentary. 



53 
 

 
 

i) Qur’anic Exegesis in Later Islamic Philosophy: Mulla Sadra’s Tafsir Surat 

al-Fatiha (2009) 

j) Dawud al-Qaysari: Notes on His Life Influence, and Reflections on the 

Muhammadan Reality (2005) 

k) Forms of Gnosis in Sulami’s Sufi Exegesis of the Fatiha (2005) 

l) Rajab ‘Ali Tabrizi’s “Refutation” of Sadrian Metaphysics (2007) 

m) Approaching Mulla Sadra as Scriptural Exegete: A Survey of Scholarship 

on His Quranic Work (2010) 

n) ‘Ayn al-Qudat between Divine Jealousy and Political Intrigue (2018) 

o) ‘Ayn al Qudat on Chivalry (2020) 

p) Equilibrium and Realization: William Chittick on Self and Cosmos (2008) 

q) Sayyid Haydar Amuli’s Seal of Absolute Walaya: A Shi’I Response to Ibn 

‘Arabi (2020) 

r) Devil’s Advocate: ‘Ayn al-Qudat’s Defence of Iblis in Context (2020) 

s) Storytelling as Philosopical Pedagody: The Case of Suhrawardi (2020) 

t) Islam in English (2019) 

u) On Listening: Hearing God’s Voice in the Face of Suffering (2020) 

v) The Cosmology of the Muhammadan Reality (2013) 

w) What is Tafsir al-Qur`an bi al-Qur`an? (2018) 

x) ‘Aqida (Creed): Curiculum Realities and Ideals (2021) 

 


