
39 
 

BAB III 

PENAFSIRAN HAMKA TERHADAP AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN 

A. Biografi tentang HAMKA dan Tafsir Al-Azhar 

Bagian ini berfungsi sebagai landasan epistemologis dan kontekstual yang 

krusial sebelum memasuki analisis substantif penafsiran Buya HAMKA (Haji 

Abdul Malik Karim Amrullah) mengenai nilai-nilai kepemimpinan. Pemahaman 

mendalam terhadap latar belakang intelektual, sosial-politik, dan metodologi 

penulisan Tafsir Al-Azhar adalah prasyarat mutlak untuk menyingkap kekayaan 

tafsirnya, terutama dalam konteks keseimbangan antara profesionalitas (al-qawiy) 

dan spiritualitas (al-amîn). Tafsir Al-Azhar tidak lahir dari ruang hampa, melainkan 

merupakan sintesis dari pengalaman hidup, gejolak politik, dan kedalaman spiritual 

seorang tokoh multi-dimensi. 

1. Biografi Intelektual Buya HAMKA 

Buya HAMKA (1908–1981) adalah sosok ulama, sastrawan, budayawan, 

sekaligus politikus yang memiliki pengaruh besar dalam khazanah pemikiran Islam 

dan kebangsaan Indonesia abad ke-20. Untuk memahami penafsirannya tentang 

kepemimpinan, perlu ditelusuri dua jalur utama: latar belakang pendidikan dan 

evolusi pemikiran sosial-politiknya. 

a. Latar Belakang Kehidupan dan Pendidikan HAMKA 

Haji Abdul Malik Karim Amrullah lahir pada 17 Februari 1908, di Sungai 

Batang, Minangkabau, Sumatera Barat, dari lingkungan yang sangat kental dengan 

tradisi keulamaan dan pembaruan Islam. Ayahnya, Haji Abdul Karim Amrullah 



  40 

 

 
 

 

(Haji Rasul), adalah seorang ulama pelopor Kaum Muda yang gigih menyuarakan 

purifikasi Islam dari sinkretisme adat dan praktik tarekat yang dianggap bid’ah. Haji 

Rasul merupakan murid langsung dari Syekh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi di 

Mekah, seorang ulama Nusantara yang berpengaruh besar di Haramain.1 

Lingkungan keluarga ini memberikan tekanan ganda pada HAMKA muda: 

tradisi pembaruan yang menuntut rasionalitas dan keterbukaan, sekaligus latar 

belakang tradisi yang kaya akan nilai-nilai lokal Minangkabau. Namun, alih-alih 

mengikuti jalur pendidikan formal yang terstruktur, HAMKA muda memilih jalur 

autodidak yang ekstrem. Ia hanya menempuh pendidikan dasar di Sekolah Desa 

(setara SD) dan Madrasah Diniyah School. Pada usia yang sangat belia, semangat 

keilmuan dan penolakan terhadap formalitas mendorongnya merantau ke Jawa dan 

Mekah.2 

Periode terpenting dalam pembentukan intelektual HAMKA adalah ketika 

ia berguru pada alam, sastra, dan buku. Di Jawa, ia berinteraksi dengan tokoh-tokoh 

pergerakan Sarekat Islam (SI) seperti H.O.S. Tjokroaminoto dan H. Agus Salim, 

yang memberinya wawasan politik kebangsaan. Di Mekah, ia memperdalam bahasa 

Arab, sejarah Islam, dan ilmu pengetahuan modern dari berbagai literatur yang ia 

telusuri sendiri.3 

Sifat autodidak ini menghasilkan tiga ciri utama dalam diri HAMKA: 

 
1Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Prof. Dr. Hamka (Jakarta: Pustaka Panjimas, 

1983), 15-20. 
2Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900–1942 (Jakarta: LP3ES, 1996), 160. 
3HAMKA, Ayahku: Riwayat Hidup Dr. H. Abdul Karim Amrullah dan Perjuangan Kaum 

Agama di Sumatera (Jakarta: Pustaka Panjimas, 2015), 110–115. 



  41 

 

 
 

 

1) Keluasan Ilmu: Ia tidak terbatasi pada satu mazhab atau disiplin ilmu. Ia 

menguasai Fikih, Tafsir, Tasawuf, Sejarah, Sosiologi, dan Sastra, 

menjadikannya seorang polymath. 

2) Kepekaan Sastra: Kemampuan sastranya yang luar biasa (terbukti dari karya 

novel seperti Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck) memberikan corak 

bahasa yang indah dan komunikatif pada karya-karya tafsir dan dakwahnya. 

3) Kesadaran Sosial: Ia selalu mengaitkan teks suci dengan realitas masyarakat 

dan tantangan zaman, yang kelak menjadi basis utama corak tafsirnya, yaitu 

Adabi Ijtima'i. 

Melalui perjalanan intelektualnya, HAMKA tidak hanya menjadi ulama 

yang ahli dalam ritual (fikih) dan dogma (akidah), tetapi juga seorang sufi yang 

saleh dan seorang aktivis yang peka terhadap masalah sosial. Keseimbangan ini, 

yakni antara spiritualitas (tasawuf) yang diperolehnya dari tradisi keulamaan, dan 

profesionalitas (aktivisme dan sastra) yang diperoleh dari pergerakan modern—

menjadi cikal bakal penafsirannya tentang al-qawiy al-amîn. 

b. Biografi Kepemimpinan dan Riwayat Organisasi HAMKA 

HAMKA merupakan salah satu tokoh paling berpengaruh dalam sejarah 

intelektual dan kepemimpinan Islam Indonesia abad ke-20. Kiprahnya sebagai 

pemimpin organisasi dimulai sejak usia muda. Pada Tahun 1925–1927, HAMKA 

bergabung dengan Muhammadiyah di Minangkabau sebagai instruktur dan 

mubaligh muda, di mana ia berperan dalam memperluas jaringan dakwah serta 

memperkenalkan model pendidikan Islam modern yang menggabungkan 



  42 

 

 
 

 

rasionalitas dan nilai Qur’ani.4 Pada periode 1927–1931, ketika menetap di 

Makassar, HAMKA diberi amanah sebagai Konsul Muhammadiyah Sulawesi 

Selatan, dan kontribusinya sangat signifikan dalam membentuk cabang-cabang 

Muhammadiyah serta memodernisasi sistem pengajian di kawasan Indonesia 

Timur.5 Pengalaman ini mengasah kepemimpinan visionernya, terutama dalam 

manajemen organisasi, pembinaan kader, dan dakwah berbasis literasi. 

Memasuki masa pergerakan nasional, kiprah kepemimpinan HAMKA 

meluas dalam dunia politik dan institusi publik. Pada periode 1945–1959, ia aktif 

di Partai Masyumi, bahkan menjadi salah satu tokoh ideologis yang 

mempromosikan politik etis dan nilai-nilai keadilan dalam kehidupan bernegara.6 

Dalam Pemilihan Umum 1955, HAMKA terpilih sebagai anggota Konstituante 

(1956–1959), dan berkontribusi dalam perdebatan dasar negara dengan 

menekankan pentingnya nilai moral, syûrâ, dan etika Islam dalam struktur 

ketatanegaraan.7 Pandangan-pandangan ini mempertegas karakter kepemimpinan 

HAMKA yang menjunjung tinggi integritas dan akhlak publik. Selain itu, antara 

1950–1960, ia memimpin berbagai media dan majalah Islam seperti Panji 

Masyarakat, yang menjadi wadah pembentukan opini umat dan advokasi moral-

politik yang kritis.8 

 
4HAMKA, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid II (Jakarta: Umminda, 1982), 47. 
5Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an (Ithaca: Cornell 

Modern Indonesia Project, 1994), 57. 
6Deliar Noer, Partai Islam di Pentas Nasional (Jakarta: Grafiti, 1987), 119. 
7M. Syafii Maarif, Islam dan Politik: Teori Belah Bambu, Masa Demokrasi Terpimpin 

1959–1965 (Jakarta: LP3ES, 1988), 43. 
8Ajip Rosidi, Hamka: Biografi Singkat 1908–1981 (Jakarta: Penerbit PT Dunia Pustaka 

Jaya, 1985), 97. 



  43 

 

 
 

 

Puncak riwayat kepemimpinan HAMKA berlangsung di tingkat nasional. 

Pada tahun 1975–1981, HAMKA diangkat sebagai Ketua Umum Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) pertama, suatu tonggak penting yang menegaskan posisi 

otoritatifnya dalam menentukan arah etika keagamaan umat Islam Indonesia.9 Di 

bawah kepemimpinannya, MUI mengeluarkan fatwa-fatwa moral dan sosial yang 

memperkuat peran ulama sebagai penuntun kehidupan publik. Kontribusi terbesar 

HAMKA sepanjang periode ini adalah keberaniannya menjaga independensi ulama 

dari kekuasaan politik. Pada 1981, ia mengundurkan diri dari jabatan Ketua MUI 

sebagai bentuk protes terhadap intervensi pemerintah dalam polemik Fatwa Natal, 

sebuah tindakan yang sering disebut sebagai simbol integritas moral tertinggi dalam 

sejarah MUI.10 Sikap ini merefleksikan model kepemimpinan Islam yang kokoh 

pada prinsip, taat pada kebenaran, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

c. Corak Pemikiran HAMKA tentang Masyarakat dan Negara 

Pemikiran HAMKA tentang masyarakat, negara, dan kepemimpinan sangat 

dipengaruhi oleh pengalamannya sebagai aktivis politik dan negarawan, terutama 

pada era pasca-kemerdekaan. HAMKA adalah tokoh sentral dalam Muhammadiyah 

dan menjabat sebagai Ketua Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang pertama. Namun, 

pengaruh terbesarnya di ranah politik adalah melalui keterlibatannya dalam Partai 

Masyumi dan perannya sebagai anggota Konstituante (1955-1959).11 

Pemikiran beliau menolak tegas konsep sekularisme yang memisahkan 

agama dari negara (politik). Bagi HAMKA, Islam adalah sistem hidup (din) yang 

 
9Mujiburrahman, Mengindonesiakan Islam: Representasi dan Ideologi (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2008), 221. 
10Ajip Rosidi, Hamka: Biografi Singkat, 158. 
11Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Politik, 92. 



  44 

 

 
 

 

paripurna, sehingga nilai-nilai agama harus menjadi pondasi utama dalam 

bernegara, berpolitik, dan memimpin. 

Terdapat tiga pilar utama dalam pemikiran sosial-politik HAMKA yang 

sangat relevan dengan tema kepemimpinan: 

1) ‘Adl (Keadilan) sebagai Fondasi Negara: HAMKA memandang keadilan 

adalah tujuan tertinggi dari setiap kekuasaan. Keadilan harus ditegakkan 

tanpa pandang bulu—baik terhadap kawan maupun lawan. Pemimpin yang 

adil adalah prasyarat untuk menciptakan masyarakat yang baldatun 

thayyibatun wa rabbun ghafur (negeri yang baik dan diampuni Tuhan).12 

Dalam tafsirnya, ayat-ayat tentang keadilan seringkali ia kaitkan dengan 

kondisi pemerintahan Indonesia saat itu, menyinggung masalah korupsi 

dan penyelewengan. 

2) Syûrâ (Musyawarah) sebagai Mekanisme Politik: HAMKA adalah 

pendukung sistem Demokrasi yang Bermoral yang berakar pada prinsip 

syûrâ. Ia percaya bahwa kekuasaan harus bersifat partisipatif dan tidak 

otoriter. Prinsip syûrâ menuntut pemimpin untuk tidak merasa paling benar 

dan harus menghargai pendapat rakyat atau perwakilan ahli. 

Keterlibatannya di Konstituante semakin menegaskan keyakinannya bahwa 

mekanisme politik yang sah harus mencerminkan ajaran Islam tentang 

musyawarah.13 

 
12HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990), 581. 
13Adian Husaini, Wajah Peradaban Barat: Dari Hegemoni Kristen ke Dominasi Sekular-

Liberal (Jakarta: Gema Insani Press, 2005), 183. 



  45 

 

 
 

 

3) Amanah (Integritas) sebagai Etika Kekuasaan: Pemikiran HAMKA 

menekankan bahwa kekuasaan, dari level terendah hingga tertinggi, adalah 

titipan (amanah). Kesadaran akan amanah ini berfungsi sebagai alat 

pengawasan moral (self-control) yang paling efektif bagi pemimpin. Ketika 

seorang pemimpin melupakan bahwa kekuasaan adalah amanah, maka ia 

akan jatuh ke dalam lubang tiranisme dan korupsi. Konsep amanah inilah 

yang menjadi jembatan logis antara spiritualitas (takut kepada Tuhan) dan 

profesionalitas (menjaga harta rakyat).14 

Dengan demikian, ketika HAMKA menafsirkan ayat-ayat kepemimpinan, 

ia tidak hanya memberikan penjelasan linguistik atau historis, tetapi juga kritik 

sosial dan panduan etik yang tajam bagi masyarakat Indonesia, terutama para 

penguasa. Penafsirannya adalah cerminan dari pergulatan pribadinya dalam 

mengintegrasikan nilai-nilai spiritualitas Islam ke dalam realitas politik yang sering 

kali pragmatis dan keras. 

2. Tafsir Al-Azhar: Karakteristik dan Metodologi 

Tafsir Al-Azhar adalah karya monumental yang menjadi puncak pencapaian 

intelektual HAMKA. Keunikan tafsir ini terletak pada konteks kelahirannya, 

coraknya, serta peranannya sebagai panduan etika kemasyarakatan. 

a. Sejarah Penulisan dan Latar Belakang Sosiologis Tafsir Al-Azhar 

 
14HAMKA, Keadilan Sosial dalam Islam (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1980), 48. 



  46 

 

 
 

 

Nama Tafsir Al-Azhar diambil dari Masjid Al-Azhar di Kebayoran Baru, 

Jakarta, di mana HAMKA menjabat sebagai Imam Besar. Awalnya, tafsir ini 

disampaikan secara lisan dalam bentuk kuliah subuh di masjid tersebut, dimulai 

sejak tahun 1950-an.15 Metode penyampaian lisan ini membuat bahasa dan gaya 

tafsirnya menjadi sangat komunikatif, lugas, dan mudah dicerna oleh audiens dari 

berbagai kalangan. 

Namun, fase penulisan yang paling signifikan dan memberi corak mendalam 

adalah saat HAMKA berada di balik jeruji besi sebagai tahanan politik di masa 

akhir kekuasaan Presiden Sukarno (1964–1966). HAMKA dituduh terlibat dalam 

upaya pembunuhan Presiden, tuduhan yang kemudian terbukti tidak benar. Di 

dalam penjara, dalam keterasingan dan keterbatasan, ia menyelesaikan penulisan 

Tafsir Al-Azhar secara utuh sebanyak 30 juz.16 

Latar belakang sosiologis penulisan ini sangat memengaruhi muatan 

tafsirnya: 

1) Kritik Terselubung: Ditulis di bawah tekanan rezim otoriter, penafsiran 

HAMKA terhadap ayat-ayat tentang keadilan (al-‘adl), syûrâ, dan amanah 

seringkali menjadi kritik halus namun tajam terhadap praktik kekuasaan 

yang tiran dan penyalahgunaan wewenang pada masa itu. Penjara bukan 

menjadi batas baginya, melainkan menjadi ruang perenungan yang 

mendalam tentang etika kekuasaan yang ideal menurut Al-Qur’an. 

 
15Tim Penyusun, Sejarah dan Profil Masjid Agung Al-Azhar (Jakarta: Yayasan Pesantren 

Islam Al-Azhar, 2008), 35. 
16Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Prof. Dr. Hamka (Jakarta: Pustaka Panjimas, 

1982), 155. (Halaman 155 di buku ini memang membahas seputar masa-masa sulit HAMKA, 
termasuk fitnah yang menimpanya). 



  47 

 

 
 

 

2) Konteks Kebangsaan: Tafsir ini ditujukan untuk umat Indonesia yang baru 

merdeka. Oleh karena itu, HAMKA secara konsisten mengaitkan pesan 

universal Al-Qur’an dengan permasalahan spesifik bangsa, seperti 

pluralitas, Pancasila, demokrasi, dan pembangunan. Ini menjadikan Tafsir 

Al-Azhar sebagai salah satu tafsir bil ra’yi (rasio) kontemporer yang paling 

berorientasi pada konteks lokal. 

3) Penguatan Spiritual: Pengalaman dipenjara justru menguatkan dimensi 

spiritualitas HAMKA. Hal ini tercermin dalam penafsirannya yang sarat 

dengan nuansa tasawuf dan akhlaq (etika), yang menekankan pentingnya 

kesabaran, keikhlasan, dan kepasrahan kepada Allah di tengah badai 

kehidupan. 

Tafsir Al-Azhar akhirnya diterbitkan secara lengkap pada tahun 1967 dan 

segera menjadi salah satu kitab tafsir berbahasa Indonesia yang paling populer dan 

otoritatif, merefleksikan kedalaman spiritual yang dipadukan dengan kepedulian 

sosial-politik yang tinggi. 

b. Metodologi dan Corak Tafsir yang Digunakan 

Dilihat dari segi metode, Tafsir Al-Azhar menggunakan Metode Tahlili 

(Analitis), yaitu menafsirkan ayat demi ayat secara berurutan sesuai dengan susunan 

mushaf, dari Surah Al-Fatihah hingga An-Nas. Namun, kekhasan utamanya terletak 

pada corak penafsirannya. 



  48 

 

 
 

 

Tafsir Al-Azhar digolongkan dalam corak Adabi Ijtima'i (Sastra 

Kemasyarakatan). Corak ini memiliki ciri-ciri spesifik yang menjadikannya sangat 

relevan dengan studi kepemimpinan: 

1) Fokus pada Makna Sosial dan Petunjuk Hidup: HAMKA tidak terlalu 

berlarut-larut dalam pembahasan asbabun nuzul (sebab-sebab turunnya 

ayat) atau perdebatan fikih yang mendalam. Ia lebih menitikberatkan pada 

petunjuk universal ayat untuk menyelesaikan masalah-masalah 

kontemporer umat dan masyarakat. Hal ini membuat tafsirnya sangat 

aplikatif dan dinamis. 

2) Gaya Bahasa Sastrawi dan Retoris: HAMKA menggunakan bahasa 

Melayu/Indonesia yang indah, puitis, dan penuh retorika, sebagaimana ciri 

khas seorang sastrawan. Gaya ini mampu menyentuh hati pembaca (emosi) 

sekaligus menggugah kesadaran rasional. Penggunaan sastra ini 

mempermudah penyampaian konsep-konsep kepemimpinan yang abstrak 

menjadi lebih konkret dan menginspirasi. 

3) Integrasi Bil Ma’tsur dan Bil Ra’yi: Meskipun dikenal sebagai tafsir bil ra’yi 

(dengan pendekatan rasio dan ijtihad), HAMKA tetap menghormati tradisi 

bil ma’tsur (berdasarkan riwayat dari Nabi dan sahabat). Ia menggabungkan 

keduanya, di mana riwayat digunakan sebagai fondasi, dan ijtihad (ra’yi) 

digunakan sebagai jembatan untuk menarik relevansi ayat dengan kondisi 

zaman modern.17 

 
17Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1998), 130. 



  49 

 

 
 

 

4) Penekanan pada Aspek Akhlak dan Tasawuf: Corak ini adalah yang paling 

relevan dengan tema Spiritualisme. HAMKA senantiasa menyelipkan 

pelajaran moral dan etika dalam setiap penafsirannya. Ayat-ayat tentang 

kekuasaan selalu dihubungkan dengan konsep ihsan (berbuat baik), zuhud 

(tidak tamak dunia), dan tawakal (pasrah setelah berusaha). Aspek inilah 

yang menjadi landasan filosofis bagi dimensi spiritualitas (al-amîn) dalam 

kepemimpinan. 

Secara metodologis, Tafsir Al-Azhar adalah perwujudan dari pandangan 

HAMKA bahwa Al-Qur’an adalah sumber petunjuk yang shalihun li kulli zaman 

wa makan (relevan untuk setiap waktu dan tempat). Dengan corak Adabi Ijtima'i, ia 

berhasil merumuskan sebuah kerangka etika kepemimpinan yang menggabungkan 

tuntutan profesionalisme tertinggi dalam mengurus dunia (al-qawiy) dengan 

pengendalian diri dan ketulusan batin yang paripurna (al-amîn). Tugas penelitian 

selanjutnya adalah membongkar bagaimana korelasi al-qawiy dan al-amîn ini 

secara spesifik dijelaskan melalui penafsirannya terhadap ayat-ayat kepemimpinan 

kunci. 

B. Tafsir Ayat-Ayat Kepemimpinan dalam Tafsir Al-Azhar 

Sub-bab ini merupakan jantung dari penelitian, yang bertujuan membongkar 

dan menganalisis secara mendalam penafsiran Buya HAMKA dalam Tafsir Al-

Azhar terhadap ayat-ayat kunci yang berkaitan dengan kepemimpinan. Analisis ini 

menggunakan kerangka teoretis Keseimbangan Profesionalitas (al-qawiy) dan 



  50 

 

 
 

 

Spiritualitas (al-amîn) sebagai pisau bedah untuk mengekstraksi nilai-nilai 

kepemimpinan ideal dari pandangan HAMKA. 

Dalam analisis penafsiran ayat-ayat kepemimpinan yang digunakan dalam 

penelitian ini, pendekatan yang dipakai tidak sepenuhnya mendasarkan penertiban 

atau analisis ayat pada asbāb al-nuzūl. Hal ini bukan berarti asbāb al-nuzūl tidak 

penting dalam kajian tafsir, tetapi karena secara metodologis ayat-ayat 

kepemimpinan yang dibahas tidak semuanya memiliki riwayat asbāb al-nuzūl yang 

kuat, jelas, atau bersifat spesifik. Sebagian besar ayat tentang kepemimpinan—

seperti prinsip amanah (Q.S. al-Nisā’: 58), keadilan (Q.S. al-Mā’idah: 8), 

musyawarah (Q.S. Ali ‘Imrān: 159), dan kemampuan profesional (Q.S. al-Qașaș: 

26) bersifat normatif dan universal, bukan ayat hukum yang turun sebagai respons 

terhadap peristiwa tertentu.18 

Selain itu, penelitian ini mengacu pada metode penafsiran HAMKA dalam 

Tafsir Al-Azhar, di mana HAMKA tidak selalu menjadikan asbāb al-nuzūl sebagai 

dasar utama dalam memahami ayat-ayat bertema kepemimpinan. HAMKA lebih 

menekankan pada pendekatan adabī ijtimā‘ī (sosial-kemasyarakatan), yaitu metode 

yang memadukan petunjuk Al-Qur’an dengan kondisi sosial, moral, dan masyarakat 

pada zamannya.19 Bagi HAMKA, relevansi ayat dengan realitas kehidupan umat 

lebih diutamakan dibandingkan pencarian sebab khusus turunnya ayat—terutama 

ketika ayat tersebut tidak memiliki konteks historis yang kuat. Dengan demikian, 

mengikuti corak metodologis HAMKA, penelitian ini tidak menjadikan asbāb al-

 
18Jalaluddin al-Suyuti, Asbāb al-Nuzūl (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1998), 5–6. 
19HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990), 3. 



  51 

 

 
 

 

nuzūl sebagai kerangka penertiban utama, tetapi hanya digunakan ketika riwayatnya 

benar-benar valid dan relevan dengan makna ayat. Oleh sebab itu, penertiban ayat 

berdasarkan asbāb al-nuzūl tidak menjadi prioritas metodologis. Penelitian lebih 

mengutamakan konsistensi tema kepemimpinan, analisis kebahasaan, kandungan 

etika, serta keselarasan tafsir HAMKA dengan prinsip-prinsip universal Al-Qur’an 

tentang akhlak dan kepemimpinan. 

1. Penafsiran Konsep Dasar Kepemimpinan (khilâfah dan amānah) 

HAMKA memulai diskursus kepemimpinan dengan meletakkan landasan 

filosofis dan teologis, yaitu konsep khilâfah dan amanah. Konsep-konsep ini 

memastikan bahwa kekuasaan tidak bersifat sekuler atau hedonistik, melainkan 

memiliki pertanggungjawaban transendental.20 Dalam pandangan HAMKA, 

Khilâfah adalah mandat teologis universal kepada manusia untuk mengelola bumi, 

sementara amānah adalah kesadaran moral bahwa setiap jabatan adalah titipan yang 

akan dimintai pertanggungjawaban oleh Tuhan.21 Penekanan pada etika 

transendental ini menjadi ciri khas pemikiran HAMKA yang menolak pemisahan 

agama dari urusan negara.22 

a. Analisis Tafsir Q.S. Al-Baqarah: 30 (Mengenai khalīfah fil-ardh) 

 
20HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990,), 158. Ini adalah 

sumber primer, di mana HAMKA secara eksplisit menafsirkan Q.S. Al-Baqarah [2]: 30. Dalam 
penafsirannya, ia mendefinisikan khilâfah sebagai amanah universal yang memiliki tanggung jawab 
moral dan spiritual untuk mengurus bumi, bukan sekadar kekuasaan politik. Hal ini menegaskan 
bahwa kekuasaan manusia memiliki asal-usul teologis dan pertanggungjawaban transendental. 

21M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat 
(Bandung: Mizan, 2007), 269.  

22HAMKA, Keadilan Sosial dalam Islam (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1980), 45-57. 



  52 

 

 
 

 

Ayat ini merupakan fondasi teologis bagi eksistensi manusia sebagai 

pemimpin di bumi: 

هَا مَنْ ي ُّفْسِدُ   فَةً ۗ قاَلوُاْا اتَََْعَلُ فيِ ْ ْ جَاعِلٌ فِِ الَّْرَْضِ خَليِ ْ كَةِ اِنِِّ ىِٕ
ٰۤ
هَا وَيَسْفِكُ وَاذِْ قاَلَ ربَُّكَ للِْمَلَٰ فيِ ْ

اْ اعَْلَمُ مَا لََّ تَ عْلَمُوْنَ  ءََۚ وَنََْنُ نسَُبِِحُ بَِِمْدِكَ وَنُ قَدِِسُ لَكَ ۗ قاَلَ اِنِِّ  الدِِمَاٰۤ

(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak 
menjadikan khalīfah) di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak 
menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di sana, 
sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?” Dia 
berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu 
ketahui.”23 

HAMKA menafsirkan khalīfah dalam konteks ini sebagai pengganti yang 

ditunjuk untuk mengurus bumi, bukan sebagai pewaris atau titisan 

Ilahi.24Penekanannya adalah pada tugas dan tanggung jawab, bukan pada 

keistimewaan semata. Ia dengan tegas membantah penafsiran yang menyempitkan 

khalīfah hanya sebagai jabatan politik tertinggi. Bagi HAMKA, khilâfah adalah 

amanah universal yang diemban oleh seluruh umat manusia, baik secara individu 

maupun kolektif. Setiap manusia adalah khalīfah di wilayah kekuasaannya, mulai 

dari dirinya sendiri, keluarga, hingga negara. 

Penafsiran khilâfah sebagai amanah universal ini membawa implikasi sosial 

yang besar dalam pandangan adabī ijtimā‘ī HAMKA. Ketika malaikat 

mempertanyakan potensi kerusakan (fasad) dan pertumpahan darah yang akan 

 
23Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya Edisi Penyempurnaan 2019 

(Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 
2019), Q.S. al-Baqarah [2]: 30. 

24HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990,), 158 



  53 

 

 
 

 

ditimbulkan manusia, HAMKA melihatnya sebagai peringatan abadi bahwa potensi 

penyalahgunaan kekuasaan (korupsi, tirani, kekerasan) sudah melekat pada fitrah 

manusia.25 Oleh karena itu, tugas khalīfah adalah mengelola potensi tersebut 

melalui ilmu dan hidayah. Ilmu (kecakapan teknis/profesionalitas) adalah alat yang 

diberikan Allah untuk menguasai alam, sebagaimana yang diajarkan kepada Adam. 

Hidayah (spiritualitas/moral) adalah pengendali agar ilmu tersebut tidak digunakan 

untuk menumpahkan darah. 

Ayat ini menjadi fondasi teologis konsep khilâfah dalam Islam. HAMKA 

menafsirkan kata khalīfah di sini bukan sebagai jabatan politik formal, melainkan 

tugas perwakilan manusia untuk memakmurkan bumi dengan memadukan akal, 

iman, dan tanggung jawab moral. Menurut HAMKA, manusia diberi kedudukan 

mulia karena memiliki potensi berpikir dan membedakan baik serta buruk. Dengan 

demikian, kepemimpinan manusia adalah mandat spiritual sekaligus sosial yang 

harus dijalankan melalui keadilan, kebijaksanaan, dan akhlak yang terpuji.26 

Penafsiran HAMKA tersebut sejalan dengan tafsir para ulama klasik. Al-

Tabari memaknai khalīfah sebagai “pengganti” generasi sebelumnya yang bertugas 

menegakkan hukum Allah dan menjaga keharmonisan bumi.27 Al-Razi 

menambahkan bahwa kedudukan khalīfah menuntut kemampuan intelektual dan 

moral yang membuat manusia layak menerima amanah sehingga malaikat pun 

mempertanyakannya.28 Ibn ‘Ashur menekankan dimensi peradaban: manusia 

menjadi khalīfah karena diberi kapasitas membangun budaya, hukum, dan tata 

 
25HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 153. 
26HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 254. 
27Al-Tabari, Jāmi‘ al-Bayān, Juz 1 (Beirut: Dār al-Fikr, 1992), 195. 
28Fakhruddin al-Razi, Mafātīh al-Ghaib, Juz 2 (Beirut: Dār Ihyā’ al-Turāth, 2000), 178. 



  54 

 

 
 

 

sosial.29 Dalam tafsir kontemporer, Quraish Shihab memahami khilâfah sebagai 

mandat peradaban (civilizational mandate) di mana manusia bertanggung jawab 

menciptakan ketertiban, bukan kerusakan.30 

Berdasarkan penafsiran tersebut, penulis berpandangan bahwa Q.S. al-

Baqarah: 30 memberi fondasi bahwa kepemimpinan dalam Islam bersifat 

antropologis dan universal, bukan monopoli kelompok tertentu. Kepemimpinan 

bukan sekadar jabatan struktural, tetapi peran etis di keluarga, organisasi, lembaga, 

maupun negara. Penekanan HAMKA pada perpaduan akal dan akhlak, diperkaya 

oleh pandangan ulama klasik tentang penegakan keadilan dan ulama kontemporer 

tentang mandat peradaban, menunjukkan bahwa khilâfah adalah konsep holistik 

yang menuntut integritas moral, kecerdasan, dan komitmen kemaslahatan. Dengan 

demikian, ayat ini menjadi dasar bahwa semua manusia terutama pemimpin publik, 

bertanggung jawab menjaga bumi dari kerusakan, menegakkan keadilan, dan 

membangun peradaban yang bermartabat. 

b. Analisis Tafsir Q.S. An-Nisa: 58 (Mengenai kewajiban menunaikan 

amānah dan ‘adl) 

Ayat ini memberikan petunjuk operasional dan etis tentang cara 

menjalankan kekuasaan: 

 
29Ibn ‘Ashur, Al-Tahrīr wa al-Tanwīr, Juz 1 (Tunis: Dār al-Tunisiyyah, 1984), 324. 
30M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Juz 1 (Tangerang: Lentera Hati, 2002), 221. 



  55 

 

 
 

 

نَٰتِ اِلَٰٰا اهَْلِهَاۙ وَاذَِا حَكَمْتُمْ بَيَْ النَّاسِ انَْ تََْكُمُوْا بِِ  َ يََْمُركُُمْ انَْ تُ ؤَدُّوا الَّْمََٰ َ  اِنَّ اللََِّٰ لْعَدْلِ ۗ اِنَّ اللََِّٰ

عًاۢ بَصِيْْاً  ۗه نعِِمَّا يعَِظُكُمْ بِ  ي ْ َ كَانَ سََِ   اِنَّ اللََِّٰ

Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanah kepada 
pemiliknya. Apabila kamu menetapkan hukum di antara manusia, 
hendaklah kamu tetapkan secara adil. Sesungguhnya Allah memberi 
pengajaran yang paling baik kepadamu. Sesungguhnya Allah Maha 
Mendengar lagi Maha Melihat.31 

 
HAMKA melihat ayat ini sebagai dasar konstitusional dan etika 

pemerintahan dalam Islam, terutama bagi pemimpin publik. Kata Amanat 

ditafsirkan oleh HAMKA secara luas, mencakup dua kategori utama yang saling 

melengkapi: 

1) Amanat Jabatan Publik: Setiap posisi kepemimpinan, mulai dari menteri, 

hakim, hingga kepala daerah, adalah amanat yang harus diserahkan kepada 

yang berhak menerimanya (ahluh), yaitu orang yang memiliki kecakapan 

(profesionalitas) dan integritas (spiritualitas). HAMKA secara implisit 

mengkritik praktik nepotisme dan favoritisme yang menempatkan orang 

tidak kompeten hanya karena kedekatan politik.32 

2) Amanat Kekuasaan dan Harta: Kekuatan dan harta negara adalah amanat 

dari Allah. Bagian kedua ayat ini, yaitu perintah untuk menetapkan hukum 

dengan adil (al-‘adl), dipertegas HAMKA sebagai penyeimbang amānah. 

Jika amanah menjamin integritas internal pemimpin, maka keadilan 

 
31Kementrian Agama RI, Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. al-Nisā’ [4]: 58. 
32HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 581-582. 



  56 

 

 
 

 

menjamin integritas eksternal dalam hubungan dengan rakyat.33 Keadilan 

ini bersifat mutlak; tidak boleh ada diskriminasi, bahkan jika keputusan itu 

merugikan pribadi atau golongan sendiri. Integrasi amānah (spiritualitas) 

dan ‘adl (implikasi profesionalitas) dalam ayat ini oleh HAMKA 

menegaskan bahwa kualifikasi seorang pemimpin haruslah ganda. Tidak 

cukup hanya jujur; pemimpin harus mampu mengambil keputusan yang 

benar dan adil (profesional), dan tidak cukup hanya profesional; ia harus 

jujur dalam pelaksanaannya (spiritual). 

Q.S. al-Nisā’: 59 merupakan ayat pokok dalam teori kepemimpinan Islam, 

karena memuat tiga pilar kepemimpinan: ketaatan kepada Allah, Rasul, dan ūlī  al-

amri. Menurut HAMKA, ūlī  al-amri tidak hanya terbatas pada pemimpin politik, 

tetapi mencakup seluruh pemegang otoritas yang sah dalam masyarakat, seperti 

pemimpin lembaga, hakim, ulama, dan tokoh yang dipercaya. HAMKA 

menegaskan bahwa ketaatan kepada pemimpin bersifat bersyarat, yakni selama 

tidak bertentangan dengan ajaran Allah dan Rasul. Dalam tafsirnya, HAMKA juga 

mengaitkan ayat ini dengan pentingnya musyawarah, transparansi, dan akhlak 

pemimpin dalam menjalankan amanah.34 

Para ahli lain memberikan penguatan penting. Al-Tabari menafsirkan ūlī al-

amri sebagai pemimpin yang menjalankan urusan publik berdasarkan keadilan.35 

Al-Qurthubi memasukkan ulama sebagai bagian dari ūlī al-amri, sebab mereka 

 
33Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, Jilid 5 (Kairo: Dar Al-Manar, 1948), 105-

107. (HAMKA sering dipengaruhi oleh corak Al-Manar dalam penafsiran ijtima'i). 
34HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1277. 
35Al-Tabari, Jāmi‘al-Bayān, Juz 5, 82. 



  57 

 

 
 

 

memimpin masyarakat dalam pengetahuan dan fatwa.36 Ibn Kathir menegaskan 

bahwa ayat ini menegakkan prinsip “ketaatan selama bukan dalam maksiat.”37 

Dalam tafsir kontemporer, Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha menekankan 

bahwa ayat ini menjadi dasar konsep pemerintahan konstitusional, karena menuntut 

pemimpin untuk bertanggung jawab di bawah hukum Allah dan kontrol 

masyarakat.38 Quraish Shihab menambahkan bahwa ūlī al-amri mencakup 

pemimpin formal maupun informal, termasuk ahli bidang tertentu yang harus ditaati 

dalam kapasitas keahlian mereka.39 

Berdasarkan sintesis seluruh tafsir tersebut, penulis menyimpulkan bahwa 

Q.S. al-Nisā’: 59 menegaskan konsep amanah kepemimpinan, yakni bahwa jabatan 

pemimpin bukan hanya kewenangan administratif, melainkan komitmen moral 

untuk berlaku adil, mendengar aspirasi masyarakat, serta menjalankan musyawarah 

sebagai mekanisme partisipatif. Penulis melihat bahwa pendekatan HAMKA yang 

menekankan moralitas pemimpin berpadu dengan ulama klasik yang menekankan 

keadilan dan ulama modern yang menekankan supremasi hukum. Dengan 

demikian, ayat ini membentuk pemahaman bahwa kepemimpinan dalam Islam 

bersifat etis, legal, dan partisipatif, serta menempatkan pemimpin sebagai pelayan 

masyarakat, bukan penguasa absolut. 

2. Penafsiran Ayat-Ayat Kisah Kepemimpinan Profetik 

 
36Al-Qurthubi, Al-Jāmi‘li Ahkām al-Qur’ān, Juz 5 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2003), 262. 
37Ibn Kathir, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Azhīm, Juz 2 (Cairo: Dār al-Hadīth, 1999), 346. 
38Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha, Tafsīr al-Manār, Juz 5 (Cairo: Al-Hay’ah al-

Mishriyyah, 1947), 368–371. 
39M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996), 203. 



  58 

 

 
 

 

Bagian ini adalah studi kasus al-qawiy al-amîn melalui interpretasi 

HAMKA terhadap kisah-kisah kenabian, yang merupakan model ideal 

kepemimpinan. 

a. Analisis Tafsir Q.S. Al-Qașaș: 26 (Mengenai al-qawiy al-amîn) 

Ayat ini adalah sumber tekstual utama yang menggarisbawahi 

keseimbangan yang menjadi fokus penelitian: 

بََتِ اسْتَأْجِرْهُ اِۖنَّ خَيَْْ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الَّْمَِيُْ  ىهُمَا يَٰٰا  قاَلَتْ اِحْدَٰ

Salah seorang dari kedua (perempuan) itu berkata, “Wahai ayahku, 
pekerjakanlah dia. Sesungguhnya sebaik-baik orang yang engkau 
pekerjakan adalah orang yang kuat lagi dapat dipercaya.40 

Terkait syarat kepemimpinan dalam ayat ini, HAMKA memberikan 

penafsiran yang tajam dalam Tafsir Al-Azhar: 

Yang dikatakan kuat (al-qawiyyu) itu ialah pandai mengatur siasat, yang 

sekarang dinamai bekwaam (cakap/kompeten) atau bevoegd 

(berwenang/ahli). Adapun amanah (al-amîn) ialah dapat dipercaya. Kedua 

sifat ini, yaitu kuat (cakap) dan dapat dipercaya (jujur), adalah dua syarat 

yang mutlak bagi seseorang yang akan diserahi sesuatu pekerjaan. Kalau 

hanya kuat saja, tetapi tidak amanah, niscaya kekuatannya itu akan 

dipergunakannya untuk mengkhianati orang yang mengupahkannya. Dan 

 
40Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. al-Qaṣaṣ [28]: 26. 



  59 

 

 
 

 

jika dia amanah (jujur) tetapi tidak kuat (tidak cakap), niscaya pekerjaannya 

itu akan terlantar dan mendatangkan kerugian.41 

Sintesis al-qawiy dan al-amîn HAMKA menafsirkan ayat ini sebagai dua 

prasyarat universal yang tidak boleh dipisahkan dalam memilih pemimpin atau 

pekerja: 

1) Al-Qawiy (Kekuatan/Profesionalitas): HAMKA menjelaskan al-qawiy 

sebagai kecakapan, kekuatan fisik, dan kemampuan teknis untuk 

melaksanakan tugas. Dalam konteks Nabi Musa, kekuatan ini tampak pada 

kemampuannya mengurus kambing dan menyelesaikan masalah air bagi 

dua wanita tersebut. HAMKA mengkontekstualisasikan al-qawiy ini dalam 

konteks modern sebagai profesionalisme, keahlian, dan ilmu pengetahuan 

(fathânah). Pemimpin harus memiliki strategi, pengetahuan manajemen, 

dan kecekatan. Jika pemimpin lemah (ghairu qawiy), niat baiknya akan sia-

sia karena ketidakmampuannya mengelola urusan, yang pada akhirnya 

merugikan umat. 

2) Al-Amîn (Terpercaya/Spiritualitas): HAMKA menafsirkan al-amîn sebagai 

integritas moral dan kejujuran. Hal ini disimpulkan dari sikap Musa yang 

santun, menjauhi pandangan mata dari wanita, dan tindakannya yang tanpa 

pamrih. al-amîn berfungsi sebagai pengendali bagi al-qawiy. Seorang 

pemimpin boleh memiliki kecakapan yang luar biasa, tetapi jika ia tidak 

 
41HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990), 469. 



  60 

 

 
 

 

amîn (korup, tidak jujur, culas), maka kecakapannya akan menjadi alat 

untuk menzalimi dan menipu rakyat.42 

HAMKA menafsirkan ungkapan innā khayra man ista’jarta al-qawiy al-

amîn sebagai prinsip fundamental dalam kepemimpinan: kecakapan (al-qawiy) dan 

amānah (al-amîn) harus berjalan beriringan. Menurutnya, kekuatan yang dimaksud 

bukan hanya fisik, tetapi juga kemampuan intelektual, keberanian mengambil 

keputusan, serta keahlian teknis dalam mengelola tugas. Amanah, menurut 

HAMKA, adalah kejujuran, ketulusan niat, dan konsistensi moral pemimpin dalam 

menjaga kepentingan publik.43 

Penafsiran ini diperkuat oleh ulama klasik. Al-Tabari menafsirkan bahwa 

syarat “kuat” merujuk pada kemampuan efisien dalam bekerja, sedangkan 

“amanah” adalah integritas yang membuat seseorang layak diberi mandat.44 Al-

Qurthubi menambahkan bahwa pemimpin yang lemah namun jujur akan tetap gagal 

menjalankan amanah; sebaliknya, pemimpin yang cakap tetapi tidak jujur akan 

merusak masyarakat.45 Ibn ‘Ashur menegaskan bahwa ayat ini adalah asas 

rekrutmen kepemimpinan, yaitu menempatkan orang sesuai kompetensi dan 

akhlaknya.46 Dalam tafsir kontemporer, Fazlur Rahman menjelaskan bahwa ayat ini 

 
42Abdul Karim Amrullah, Filsafat Adat dan Syara' (Padang Panjang: Sumatera Thawalib, 

1923), 48. (Meskipun karya ayah HAMKA, pandangan ini mencerminkan etos kaum muda yang 
mempengaruhi HAMKA tentang etika sosial). 

43HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990), 469. 
44Al-Tabari, Jāmi‘ al-Bayān, Juz 20, 121. 
45Al-Qurthubi, Al-Jāmi‘ li Ahkām al-Qur’ān, Juz 13, 256. 
46Ibn ‘Ashur, Al-Tahrīr wa al-Tanwīr, Juz 20, 46. 



  61 

 

 
 

 

merupakan contoh etika Qur’ani tentang moral efficiency kecakapan yang selalu 

dibingkai integritas spiritual.47 

HAMKA seringkali mengaitkan penafsiran al-qawiy al-amîn dengan 

penyakit-penyakit kronis dalam pemerintahan Indonesia pasca-kemerdekaan. Ia 

secara implisit mengkritik sistem yang hanya menuntut kesetiaan buta (amîn palsu) 

tanpa memperhatikan kompetensi (Qawiyu), atau sebaliknya, yang hanya 

mengedepankan teknokrat yang cerdas tetapi tidak bermoral. Keseimbangan ini 

bagi HAMKA adalah jalan keluar dari krisis kepemimpinan nasional. 

Dari integrasi pendapat di atas, penulis berkesimpulan bahwa Q.S. al-Qașaș: 

26 menegaskan konsep kepemimpinan yang berbasis meritokrasi dan moralitas. 

Prinsip al-qawiy al-amîn bukan sekadar syarat administratif, tetapi paradigma etis 

yang menuntut keseimbangan antara profesionalitas dan akhlak. Penafsiran 

HAMKA yang menekankan kekuatan akal dan kejujuran berpadu dengan 

pandangan ulama klasik tentang efisiensi dan ulama modern tentang moral-

competence, menjadikan ayat ini sebagai dasar bagi standar kepemimpinan 

kontemporer: kompeten, berintegritas, dan berorientasi pada kemaslahatan. 

b. Analisis Tafsir Q.S. Yūsuf: 54-55 (Mengenai Kecakapan Nabi Yūsuf) 

Kisah Nabi Yūsuf saat meminta jabatan sebagai bendaharawan negara Mesir 

menjadi studi kasus yang kaya mengenai integrasi al-qawiy dan al-amîn: 

 
47Fazlur Rahman, Islam and Modernity (Chicago: University of Chicago Press, 1984), 27–

28. 



  62 

 

 
 

 

يٌْ. قاَلَ  وَقاَلَ الْمَلِكُ ائْ تُ وْنّْ بهِ اسَْتَخْلِصْهُ لنَِ فْسِيَْۚ فَ لَمَّا كَلَّمَه قاَلَ انَِّكَ الْيَ وْمَ لَدَيْ ناَ مَكِيٌْ امَِ 

ْ حَفِيْظٌ عَليِْمٌ   نِ الَّْرَْضَِۚ اِنِِّ ىِٕ  اجْعَلْنِِْ عَلَٰى خَزاَٰۤ

Raja berkata, “Bawalah dia (Yusuf) kepadaku agar aku memilih dia 
(sebagai orang yang dekat) kepadaku.” Ketika dia (raja) telah berbicara 
kepadanya, dia (raja) berkata, “Sesungguhnya (mulai) hari ini engkau 
menjadi seorang yang berkedudukan tinggi di lingkungan kami lagi sangat 
dipercaya.” Dia (Yusuf) berkata, “Jadikanlah aku pengelola 
perbendaharaan negeri (Mesir). Sesungguhnya aku adalah orang yang 
pandai menjaga (amanah) lagi sangat berpengetahuan.48 

Mengenai kualifikasi Nabi Yusuf dalam meminta jabatan, HAMKA 

menuliskan dalam tafsirnya: 

Yusuf menerangkan sifat dirinya yang menyebabkan dia sanggup memikul 

beban itu, yaitu: 'Sesungguhnya aku ini adalah orang yang pandai menjaga 

lagi berpengetahuan.' (Innî hafīzhun ‘alîm). Pandai menjaga, atau Hafīzh, 

adalah sifat dari budi, sifat dari jiwa yang teguh, yang sekarang kita artikan 

dengan integritas atau kejujuran yang tidak dapat dibeli. Tidak akan khianat 

memakan yang bukan haknya. Sedangkan ‘Alîm artinya adalah 

berpengetahuan, atau ahli dalam administrasi dan pembagian harta itu. Maka 

bertemulah di sini dua syarat yang utama untuk memegang pimpinan negara, 

yaitu Budi dan Akal, atau Jujur dan Ahli. 49 

HAMKA menafsirkan permintaan Nabi Yusuf ini bukan sebagai ambisi 

jabatan, melainkan sebagai inisiatif penyelamatan umat dari bencana kelaparan 

 
48Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. Yūsuf [12]: 54-55. 
49HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990), 491. 



  63 

 

 
 

 

yang telah ia ramalkan. Nabi Yusuf mengajukan diri karena ia tahu bahwa hanya 

dirinyalah yang memiliki kombinasi sempurna dari dua syarat: 

1. Pandai Menjaga (hafizh): Ditafsirkan oleh HAMKA sebagai spiritualitas 

dan integritas tinggi (al-amîn). Nabi Yusuf memiliki kemampuan untuk 

menjaga harta benda rakyat (tidak korupsi), menjaga amanah, dan menjaga 

diri dari godaan kekuasaan. Ini adalah dimensi etika dan moral. 

2. Berilmu (‘Alîm): Ditafsirkan sebagai profesionalitas dan kecakapan teknis 

(al-qawiy). Ilmu yang dimaksud HAMKA adalah ilmu manajemen logistik, 

strategi ekonomi, dan perencanaan jangka panjang yang sangat dibutuhkan 

Mesir untuk menghadapi krisis tujuh tahun paceklik.50 

Dalam kisah Nabi Yusuf, ayat 54–55 menggambarkan tawaran jabatan 

politik dan administratif dari Raja Mesir kepada Nabi Yusuf. HAMKA menegaskan 

bahwa penunjukan Yusuf bukan karena kedekatan pribadi, tetapi karena 

kompetensi luar biasa yang ditunjukkan melalui kecerdasan, integritas, dan 

kemampuan manajemen krisis. Ketika Yusuf mengatakan “ij‘alnī ‘alā khazā’in al-

ardh, innî hafīzh ‘alîm”, HAMKA menjelaskan bahwa Yusuf menampilkan dua 

kualifikasi pokok: kemampuan mengelola keuangan negara (‘alîm) dan sifat 

amanah (hafīzh).51 

Ulama lain menguatkan hal tersebut. Al-Tabari menjelaskan bahwa 

permintaan Yusuf bukan karena ambisi duniawi, tetapi karena kepemimpinannya 

diperlukan untuk menyelamatkan masyarakat dari bencana kelaparan.52 Ibn Kathir 

 
50HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 493. 
51HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 494. 
52Al-Tabari, Jāmi‘ al-Bayān, Juz 12, 57. 



  64 

 

 
 

 

menekankan bahwa sifat Yusuf mencerminkan profesionalisme dan 

trustworthiness, yang keduanya merupakan landasan jabatan publik.53 Al-Qurthubi 

melihat ayat ini sebagai dasar dibolehkannya seseorang menawarkan diri untuk 

jabatan ketika ia yakin mampu menjalankan amanah dengan lebih baik dibanding 

orang lain, selama motivasinya bukan ego, tetapi maslahat umum.54 Dalam 

kerangka politik Islam, Al-Mawardi menegaskan bahwa seorang penguasa atau 

pejabat harus memiliki dua sifat utama: kecerdasan administrasi dan kesucian 

moral.55 

HAMKA menekankan bahwa Nabi Yusuf tidak akan meminta jabatan itu 

jika ia hanya hafizh (jujur) tanpa alîm (berilmu), atau sebaliknya. Kepemimpinan 

membutuhkan kompetensi untuk memecahkan masalah dan integritas untuk 

memastikan solusi itu adil. Kisah ini menjadi argumentasi HAMKA bahwa Islam 

tidak melarang seorang yang qawiy dan amîn untuk secara aktif mencari jabatan 

demi maslahaḫ umat, terutama ketika orang yang berhak tidak tersedia. Ini adalah 

penafsiran yang sangat relevan dengan semangat pembaharuan dan pembangunan 

di Indonesia. 

Berdasarkan sintesis tersebut, penulis memandang bahwa Q. S. Yūsuf: 54–

55 menegaskan bahwa kompetensi teknis (‘ilm) dan integritas moral (hifzh) adalah 

kombinasi yang harus dimiliki pemimpin publik. Mengikuti HAMKA, 

kepemimpinan bukan hanya soal spiritualitas, tetapi juga kecerdasan manajerial. 

Dengan memasukkan pandangan ulama klasik dan kontemporer, ayat ini 

 
53Ibn Kathir, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Azhīm, Juz 4, 335. 
54Al-Qurthubi, Al-Jāmi‘li Ahkām al-Qur’ān, Juz 12, 246. 
55Al-Mawardi, Al-Ahkām al-Sulthāniyyah, 33. 



  65 

 

 
 

 

menegaskan bahwa pemimpin ideal harus mampu menyelamatkan masyarakat 

melalui kebijakan yang cerdas dan etis, bukan sekadar memiliki legitimasi simbolik. 

c. Analisis Tafsir Kisah Dzulqarnain (Q. S. al-Kahf: 84) 

Kisah Dzulqarnain dalam Surah Al-Kahfi memberikan gambaran praktis 

tentang kepemimpinan yang berhasil mengintegrasikan kekuatan (profesionalitas) 

dengan keadilan (spiritualitas) dalam pembangunan dan pertahanan negara. 

نَٰهُ مِنْ كُلِِ شَيْء  سَبَ باً ۙ    اِنََّ مَكَّنَّا لهَ فِِ الَّْرَْضِ وَاَٰتَ ي ْ

Sesungguhnya Kami telah memberi kedudukan kepadanya di bumi dan 
Kami telah memberikan jalan kepadanya (untuk mencapai) segala 
sesuatu.56 

Kekuatan sebagai Alat Penegakan Keadilan HAMKA menafsirkan 

Dzulqarnain sebagai model pemimpin yang memiliki kekuatan (al-qawiy) 

yang terorganisir dan terarah, yang diberikan oleh Allah: 

1) Kekuatan Material dan Strategis HAMKA menjelaskan bahwa Allah 

memberikan Dzulqarnain kekuasaan yang luar biasa (sababan), termasuk 

kemampuan militer, navigasi, dan siasat penaklukan. Kekuatan ini 

digunakan bukan untuk menjajah, melainkan untuk memperbaiki dan 

mempertahankan wilayah yang lemah.57 Pembangunan benteng 

(pertahanan) yang ia lakukan untuk menahan Ya’juj dan Ma’juj adalah 

puncak dari profesionalitas teknis dan strategisnya. 

 
56Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. al-Kahf [18]: 84. 
57HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, 258-259. 



  66 

 

 
 

 

2) Keadilan dan Ketuhanan: Meskipun kuat, Dzulqarnain tetap adil dan 

spiritual. Ketika ia menemukan kaum yang dizalimi, ia menghukum yang 

jahat dan berbuat baik kepada yang saleh. Artinya, segala kekuatan dan 

kesuksesan profesionalnya dikembalikan kepada kesadaran spiritual dan 

tidak membuatnya takabur atau tamak. Ia bahkan menolak pembayaran dari 

rakyat yang ia bantu, menunjukkan spiritualitasnya yang ikhlas (ketulusan) 

di atas kepentingan pribadi. 

Ayat ini merujuk pada kisah Dzulqarnain, seorang pemimpin yang diberi 

tamkīn (kekuasaan dan kapasitas besar) di muka bumi. HAMKA menafsirkan 

bahwa kekuasaan yang diberikan Allah kepada Dzulqarnain bukanlah bentuk 

absolutisme, melainkan amanah besar yang harus digunakan untuk menegakkan 

keadilan, melindungi yang lemah, dan membangun peradaban. Bagi HAMKA, 

keberhasilan Dzulqarnain bukan pada luasnya wilayah kekuasaannya, tetapi pada 

cara ia menggunakan kekuasaan untuk kemaslahatan dan bukan penindasan.58 

Ulama lain memperkuat analisis ini. Al-Tabari menjelaskan bahwa ayat ini 

menunjukkan bahwa otoritas politik berasal dari Allah dan harus digunakan sesuai 

petunjuk moral.59 Ibn Kathir menggambarkan Dzulqarnain sebagai pemimpin yang 

ideal: kuat, adil, dermawan, dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat.60 Ibn 

‘Ashur menekankan bahwa kekuasaan dalam ayat ini mencakup kemampuan 

militer, administratif, dan teknologi, namun semuanya diarahkan untuk tujuan etika 

 
58HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, 260. 
59Al-Tabari, Jāmi ‘al-Bayān, Juz 15, 189. 
60Ibn Kathir, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Azhīm, Juz 3, 499. 



  67 

 

 
 

 

bukan dominasi.61 Dalam perspektif modern, Fazlur Rahman melihat kisah ini 

sebagai gambaran moral use of power: kekuasaan sah bila diarahkan kepada 

pembangunan dan perlindungan masyarakat.62 

Melalui Dzulqarnain, HAMKA menegaskan bahwa profesionalitas tanpa 

spiritualitas (kekuatan tanpa keadilan) hanya akan melahirkan imperialisme. 

Sementara spiritualitas tanpa profesionalitas (niat baik tanpa kekuatan) akan 

menyebabkan kemandulan dan keruntuhan. Model Dzulqarnain menunjukkan 

bahwa pemimpin harus kuat secara geopolitik dan ekonomi (al-qawiy) agar mampu 

melindungi bangsa, tetapi semua kekuatan itu harus dikendalikan oleh etika dan 

ketaatan (al-amîn). 

Berdasarkan integrasi tersebut, penulis menyimpulkan bahwa Q. S. al-Kahf: 

84 merupakan dasar bahwa kekuasaan dalam Islam bersifat functional dan ethical, 

bukan simbolis ataupun absolut. Penafsiran HAMKA yang menekankan amanah 

dan keadilan berpadu dengan ulama klasik tentang sumber otoritas dan ilmuwan 

modern tentang moralitas kekuasaan. Dengan demikian, ayat ini memberi landasan 

bahwa pemimpin sejati adalah pemimpin yang menempatkan kekuasaan sebagai 

alat pelayanan, bukan tujuan; sebagai sarana membangun peradaban, bukan 

menimbulkan kerusakan. 

3. Analisis Nilai Etika Kunci: Keadilan (al-‘adl) dan Musyawarah (Syûrâ) 

 
61Ibn ‘Ashur, Al-Tahrīr wa al-Tanwīr, Juz 15, 201–203. 
62Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an (Minneapolis: Bibliotheca Islamica, 1994), 

62–63. 



  68 

 

 
 

 

Selain konsep al-qawiy al-amîn yang termaktub dalam kisah, HAMKA 

juga memperkuat kerangka kepemimpinan dengan nilai etika kunci yang bersifat 

normatif. 

a. Penafsiran Q.S. al-Mā’idah: 8 (Tentang Keadilan Mutlak) 

الََّّ   ي ُّهَايَٰٰاَ  عَلَٰاى  قَ وْم   شَناََٰنُ  يََْرمَِنَّكُمْ  وَلََّ  بِِلْقِسْطِۖ  ءَ  شُهَدَاٰۤ لِلََِِّٰ  قَ وَّامِيَْ  اَٰمَنُ وْا كُوْنُ وْا    الَّذِيْنَ 

ۢ بِاَ تَ عْمَلُوْنَ 
َ خَبِيٌْْ َ اِۗنَّ اللََِّٰ  تَ عْدِلوُْا اِۗعْدِلوُْاۗ هُوَ اقَ ْرَبُ للِت َّقْوَٰىۖ وَات َّقُوا اللََِّٰ

Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu penegak (kebenaran) 
karena Allah (dan) saksi-saksi (yang bertindak) dengan adil. Janganlah 
kebencianmu terhadap suatu kaum mendorong kamu untuk berlaku tidak 
adil. Berlakulah adil karena (adil) itu lebih dekat pada takwa. Bertakwalah 
kepada Allah. Sesungguhnya Allah Maha Teliti terhadap apa yang kamu 
kerjakan.63 

HAMKA menafsirkan ayat ini sebagai tuntutan tertinggi dari seorang 

pemimpin yang spiritual. Keadilan (al-‘adl) yang diajarkan oleh Al-Qur’an adalah 

keadilan yang tidak dipengaruhi oleh emosi, sentimen politik, atau kebencian. 

Bahkan terhadap lawan politik atau musuh, keadilan harus tetap ditegakkan.64 

HAMKA melihat keadilan ini sebagai perwujudan tertinggi dari takwa 

(spiritualitas). Ketika seorang pemimpin mampu bersikap adil terhadap orang yang 

tidak ia sukai, itu adalah bukti bahwa ia telah mencapai kedewasaan spiritual dan 

mengedepankan hukum Allah di atas kepentingan pribadi atau golongan. Keadilan, 

dalam pandangan HAMKA, adalah jembatan yang menghubungkan dimensi 

spiritualitas pemimpin dengan profesionalitas dalam menjalankan hukum. 

 
63Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. al-Mā’idah [5]: 8. 
64Nurcholish Madjid, Islam Kemodernan dan Keindonesiaan (Bandung: Mizan, 1987), 108. 



  69 

 

 
 

 

HAMKA menafsirkan Q.S. al-Mā’idah: 8 sebagai prinsip universal keadilan 

yang harus ditegakkan bahkan terhadap orang yang dibenci. HAMKA menekankan 

bahwa keadilan dalam Islam tidak boleh bergantung pada emosi, kepentingan 

kelompok, ataupun tekanan politik. Baginya, ayat ini adalah perintah agar 

pemimpin selalu menjaga objektivitas hukum dan menempatkan kebenaran di atas 

segala kepentingan personal.65 HAMKA mengaitkan ayat ini dengan realitas sosial-

politik modern, bahwa pemimpin harus mampu memisahkan antara sentimen 

pribadi dan kewajiban moral untuk berlaku adil, karena keadilan adalah ruh 

kepemimpinan. 

Para ulama klasik memberikan pendalaman yang memperkuat penafsiran 

tersebut. Al-Tabari menjelaskan bahwa ayat ini merupakan “perintah paling tegas” 

agar pemimpin tetap adil sekalipun terhadap musuhnya, dan bahwa kebencian tidak 

boleh menjadi dasar kebijakan publik.66 Al-Qurthubi menyebut ayat ini sebagai 

fondasi keadilan yang tidak memihak siapapun dalam hukum Islam, dan 

menyatakan bahwa pemimpin yang tidak adil berarti merusak amanah 

kepemimpinan.67 Al-Razi menambahkan bahwa prinsip keadilan adalah jalan 

menuju takwa, sehingga pemimpin yang adil bukan hanya berhasil secara sosial, 

tetapi juga mulia secara spiritual.68 Ibn ‘Ashur melihat ayat ini sebagai prinsip etika 

publik bagi negara: kebijakan harus bebas dari nepotisme, diskriminasi, dan 

kepentingan kekuasaan.69 Dalam konteks modern, Fazlur Rahman menjelaskan 

 
65HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 62. 
66Al-Tabari, Jāmi‘ al-Bayān, Juz 6, 115. 
67Al-Qurthubi, Al-Jāmi‘ li Ahkām al-Qur’ān, Juz 6, 112. 
68Fakhruddin al-Razi, Mafātīh al-Ghaib, Juz 11 (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath, 2000), 162. 
69Ibn ‘Ashur, Al-Tahrīr wa al-Tanwīr, Juz 6 (Tunis: Dar al-Tunisiyyah, 1984), 224. 



  70 

 

 
 

 

bahwa al-Qur’an menempatkan keadilan sebagai pilar utama masyarakat beradab, 

dan ayat ini mendorong terciptanya moral equality before the law.70 Quraish Shihab 

menegaskan bahwa ayat ini mengandung nilai standar keadilan tertinggi.71 

Dalam konteks interaksi sosial, keseimbangan pemimpin diuji melalui sikap 

toleransinya. Toleransi bukanlah membenarkan kesalahan, melainkan menghormati 

eksistensi pihak lain yang berbeda, sebuah prinsip yang sangat ditekankan dalam 

penafsiran Al-Qur'an saat membahas hubungan antarumat.72 Fondasi dari sikap 

toleran ini adalah budi pekerti yang luhur. Kecerdasan akal atau profesionalitas 

tanpa kendali budi (spiritualitas) ibarat kapal tanpa nahkoda yang akan karam di 

tengah badai nafsu.73 Hal ini menunjukkan bahwa integritas moral adalah variabel 

independen yang menentukan kualitas kepemimpinan seseorang; semakin tinggi 

integritasnya, semakin adil pula kepemimpinannya.74 

Berdasarkan sintesis pendapat tersebut, penulis menyimpulkan bahwa Q.S. 

al-Mā’idah: 8 merupakan ayat paling kuat dalam menetapkan prinsip keadilan 

sebagai kewajiban moral, spiritual, dan sosial bagi seorang pemimpin. Penafsiran 

HAMKA yang menekankan objektivitas moral bersanding dengan ulama lain yang 

menekankan keadilan hukum dan keadilan sosial. Dari sini penulis berpendapat 

bahwa keadilan bukan sekadar instrumen pemerintahan, tetapi fondasi legitimasi 

kepemimpinan. Ayat ini menegaskan bahwa tanpa keadilan, seorang pemimpin 

 
70Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 35. 
71M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Juz 3, 189. 
72M. Quraish Shihab, Toleransi: Ketuhanan, Kemanusiaan, dan Keberagamaan 

(Tangerang: Lentera Hati, 2022), 65. 
73HAMKA, Lembaga Budi (Jakarta: Gema Insani, 2020), 34. 
74Abuddin Nata, Pendidikan Islam di Era Milenial (Jakarta: Kencana, 2020), 125. 



  71 

 

 
 

 

kehilangan otoritas moralnya, karena keadilan adalah manifestasi nyata dari 

ketakwaan dan amanah kepemimpinan. 

b. Penafsiran Q.S. Ali-Imran: 159 (Tentang Syûrâ) 

هُمْ فبَِمَا رَحْةَ  مِِنَ اللََِِّٰ لنِْتَ لََمُْ َۚ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَليِْظَ الْقَلْبِ لََّنْ فَضُّوْا مِنْ حَوْلِكَ ۖ فاَعْفُ   عَن ْ

َ يُُِبُّ الْمُ   تَ وكَِِلِيَْ  وَاسْتَ غْفِرْ لََمُْ وَشَاورِْهُمْ فِِ الَّْمَْرَِۚ فاَِذَا عَزَمْتَ فَ تَ وكََّلْ عَلَى اللََِِّٰ ۗ اِنَّ اللََِّٰ

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut 
terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, 
tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu maafkanlah 
mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawarahlah dengan 
mereka dalam segala urusan (penting). Kemudian, apabila engkau telah 
membulatkan tekad, bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah 
mencintai orang-orang yang bertawakal.75 

HAMKA menegaskan pentingnya kelembutan dan musyawarah sebagai 

fondasi politik Islam: 

Maka di sini bertemulah suatu dasar yang utama dari susunan pemerintahan 

dalam Islam, atau politik Islam, yaitu musyawarah. Pimpinan tidaklah akan 

beres, dan hati rakyat atau orang yang dipimpin tidaklah akan tenteram, 

kalau musyawarah tidak dijalankan. ... Hati yang kasar dan keras, sikap yang 

kaku, tidaklah dapat dipakai untuk memimpin. Kalau sikap kasar yang 

dipakai, orang akan menjauhkan diri. Orang mungkin takut, tetapi tidak 

hormat. Dan kalau orang sudah takut tetapi tidak hormat, alamatlah bahwa 

 
75Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. Āli ‘Imrān [3]: 159. 



  72 

 

 
 

 

pimpinan akan gagal. Sebab itu, bermusyawarahlah dengan mereka. 

Dengarkan pendapat mereka, dan hargailah jiwa mereka sebagai manusia. 76 

HAMKA melihat syûrâ sebagai ciri khas fundamental dari kepemimpinan 

yang berakhlak dan partisipatif. Syûrâ bukan sekadar mekanisme teknis, melainkan 

nilai spiritual yang lahir dari sifat lemah lembut (layyin) dan tidak berhati kasar 

(faddzan ghalizhal qalb). 

1. Syûrâ sebagai Spiritualitas: Syûrâ dipraktikkan setelah perintah untuk 

memaafkan dan memohon ampun, menunjukkan bahwa musyawarah harus 

didahului oleh kerendahan hati (tawadhu’) dan kasih sayang (spiritualitas). 

2. Syûrâ sebagai Profesionalitas: Meskipun Nabi Muhammad diberi wahyu, 

beliau tetap diperintahkan bermusyawarah dalam urusan dunia. Hal ini, 

menurut HAMKA, mengajarkan bahwa dalam urusan duniawi, pemimpin 

yang paling cerdas pun (al-qawiy) harus melibatkan pikiran orang lain untuk 

mencapai keputusan yang paling tepat dan kuat (profesional). 

HAMKA menafsirkan Q.S. Āli ‘Imrān: 159 sebagai pedoman etika 

kepemimpinan Nabi Muhammad yang mencakup kelembutan, musyawarah, dan 

pemaafan. Menurut HAMKA, kelembutan Nabi bukan tanda kelemahan, tetapi 

kekuatan moral yang membuat masyarakat merasa aman, dihargai, dan dilibatkan 

dalam pengambilan keputusan. Ia menekankan bahwa perintah “wa shāwirhum fil-

amr” (bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu) adalah prinsip dasar 

 
76HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 273. 



  73 

 

 
 

 

kepemimpinan partisipatif, bukan otoriter.77 HAMKA menilai bahwa keberhasilan 

Nabi dalam membina umat disebabkan oleh kombinasi antara ketegasan visi dan 

keharmonisan sosial yang dibangun melalui musyawarah. 

Para ahli tafsir lain memberikan penguatan mendalam. Al-Tabari 

menafsirkan bahwa musyawarah adalah cara Allah menghormati akal manusia serta 

cara pemimpin membangun kohesi dan rasa memiliki di tengah masyarakat.78 Al-

Qurthubi menyebut musyawarah sebagai ciri utama pemerintahan yang adil, 

sehingga pemimpin yang enggan bermusyawarah adalah pemimpin yang menyalahi 

sunnah Nabi.79 Al-Razi menjelaskan bahwa musyawarah mengandung hikmah 

untuk mencegah ketergantungan berlebihan kepada pemimpin dan melatih 

masyarakat agar dewasa secara politik.80 Ibn Kathir menekankan bahwa perintah 

musyawarah datang setelah peristiwa Uhud—ketika sebagian keputusan sahabat 

terbukti kurang tepat—namun Allah tetap memerintahkan musyawarah sebagai 

mekanisme pendidikan sosial-politik.81 Ibn ‘Ashur menambahkan bahwa 

musyawarah adalah landasan sistem kenegaraan Islam yang menekankan diskusi 

publik, dan pertukaran alasan antar warga negara untuk mencapai keputusan 

bersama yang lebih baik, bukan sekadar agregasi suara atau kepentingan individu.82 

Dalam perspektif modern, Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha menegaskan 

bahwa ayat ini menjadi dasar pemerintahan konstitusional karena kewenangan 

 
77HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 276. 
78Al-Tabari, Jāmi ‘al-Bayān, Juz 4, 72. 
79Al-Qurthubi, Al-Jāmi‘, Juz 4, 250. 
80Fakhruddin al-Razi, Mafātīh al-Ghaib, Juz 8, 134. 
81Ibn Kathir, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Azhīm, Juz 2 (Cairo: Dar al-Hadith, 1999), 414. 
82Ibn ‘Ashur, Al-Tahrīr wa al-Tanwīr, Juz 4, 179. 



  74 

 

 
 

 

pemimpin dibatasi oleh proses musyawarah dan kontrol masyarakat.83 Quraish 

Shihab melihat musyawarah sebagai proses etis untuk mencari keputusan terbaik 

melalui dialog, bukan dominasi.84 

Dari integrasi penafsiran tersebut, penulis berpendapat bahwa Q.S. Āli 

‘Imrān: 159 mengajarkan bahwa kepemimpinan dalam Islam harus partisipatif, 

humanis, dan dialogis. Nilai musyawarah bukan sekadar prosedur, tetapi etos 

kepemimpinan yang membangun rasa percaya masyarakat. Penulis menilai bahwa 

penekanan HAMKA pada aspek kelembutan dan kebijaksanaan sangat relevan 

dalam konteks sosial-politik modern, sementara pandangan ulama klasik 

menunjukkan dimensi hukum dan etika, dan pandangan ulama modern memberi 

landasan bagi praktik musyawarah dalam konteks demokrasi modern. Dengan 

demikian, ayat ini memadukan nilai spiritual, sosial, dan politik sehingga 

menghasilkan model kepemimpinan yang inklusif, komunikatif, serta berdasar pada 

pencarian kemaslahatan bersama. 

Secara keseluruhan, analisis penafsiran HAMKA menunjukkan bahwa 

konsep kepemimpinan beliau adalah integrasi organik antara nilai-nilai normatif 

(amanah, ‘adl, syûrâ) dan tuntutan fungsional (al-qawiy). HAMKA menggunakan 

Tafsir Al-Azhar untuk mengajukan tesis bahwa krisis kepemimpinan terjadi bukan 

karena hilangnya salah satu nilai, melainkan karena kegagalan mengintegrasikan 

Kecakapan (Profesionalitas) dengan Integritas (Spiritualitas), sebuah formulasi 

yang akan disintesis secara eksplisit pada sub-bab C. 

 
83Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha, Tafsīr al-Manār, Juz 4 (Cairo: Al-Hay’ah al-

Mishriyyah, 1947), 224. 
84M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an, 372. 



  75 

 

 
 

 

C. Dimensi Profesionalitas dan Spiritualitas dalam Kepemimpinan Menurut 
Tafsir Al-Azhar 

Sub-bab ini merupakan bagian interpretasi dan sintesis dari seluruh analisis 

Bab III. Tujuan utamanya adalah merumuskan model kepemimpinan yang ideal 

menurut Buya HAMKA, yaitu model yang berhasil mengintegrasikan secara 

harmonis tuntutan profesionalitas (al-qawiy) dengan fondasi spiritualitas (al-amîn), 

yang mana keduanya dipandang sebagai prasyarat keberhasilan (falāh) 

kepemimpinan di dunia dan akhirat. 

1. Sintesis Ayat-Ayat Kepemimpinan: Integrasi Khilâfah, Amanah, Keadilan, 

dan Syûrâ 

Ayat-ayat kepemimpinan yang dikaji pada bagian sebelumnya 

memperlihatkan bahwa konsep khilâfah, amanah, keadilan, dan musyawarah 

merupakan empat poros utama dari bangunan kepemimpinan Qur’ani. Q.S. al-

Baqarah: 30 menggambarkan amanah kekhalīfahan sebagai mandat suci untuk 

mengelola bumi dengan tanggung jawab yang menyatu antara dimensi etis dan 

fungsional. Dalam Tafsir Al-Azhar, HAMKA menekankan bahwa manusia 

dijadikan khalīfah bukan untuk berkuasa secara sewenang-wenang, tetapi untuk 

menegakkan kemaslahatan dan memakmurkan bumi dengan akal, moral, dan rasa 

tanggung jawab yang tinggi.85 Mandat ini bukan hanya privilege, tetapi juga 

amanah yang akan dipertanggungjawabkan. Dengan demikian, khilâfah menjadi 

fondasi ontologis dari seluruh konsep kepemimpinan dalam Al-Qur’an. 

Konsep amanah yang ditegaskan dalam Q.S. an-Nisā’: 58 melengkapi 

mandat kekhalīfahan dengan etika moral yang ketat. Ayat ini mewajibkan 

 
85HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 254. 



  76 

 

 
 

 

pemimpin untuk menunaikan amanah dan menegakkan hukum secara adil. 

HAMKA berpandangan bahwa amanah adalah urat nadi kepemimpinan; tanpa 

amanah, seorang pemimpin hanya menjadi penguasa yang memanfaatkan jabatan 

untuk kepentingan diri atau kelompok.86 Pandangan ini sejalan dengan penjelasan 

al-Ghazālī dalam Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn, bahwa kerusakan negara selalu bermula dari 

rusaknya amanah pemimpin dan lemahnya kesadaran spiritual dalam memegang 

kekuasaan.87 Karena itu, amanah menjadi standar moral yang mengawasi 

pelaksanaan mandat khilâfah agar tidak menyimpang dari tujuan luhur. 

Selain khilâfah dan amānah, keadilan berfungsi sebagai kompas moral 

dalam praktik kekuasaan. Q.S. al-Mā’idah: 8 menegaskan bahwa keadilan adalah 

kewajiban mutlak, bahkan terhadap pihak yang dibenci. HAMKA menafsirkan ayat 

ini sebagai bentuk pengendalian diri seorang pemimpin dari subjektivitas, 

fanatisme, dan bias kelompok. Baginya, keadilan merupakan bukti kematangan 

spiritual seorang pemimpin; sebab seseorang tidak mungkin adil terhadap orang 

yang ia benci kecuali jika ia memiliki ketakwaan yang kuat.88 Pendapat HAMKA 

selaras dengan gagasan Ibn Taymiyyah bahwa “keadilan adalah fondasi utama 

tegaknya pemerintahan,” dan bahwa kekuasaan yang adil lebih dicintai Allah 

meskipun dijalankan oleh orang non-Muslim dibanding negara Muslim yang 

zalim.89 

Lebih jauh lagi, musyawarah dalam Q.S. Ali ‘Imrān: 159 melengkapi tiga 

konsep sebelumnya dengan mekanisme kolektif yang mencegah dominasi 

 
86HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 583. 
87Abu Hamid al-Ghazālī, Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Jilid 4, 97. 
88HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 276. 
89Ibn Taymiyyah, Al-Siyāsah al-Syar‘iyyah, 12. 



  77 

 

 
 

 

kekuasaan. HAMKA menilai musyawarah sebagai tradisi luhur yang 

menyeimbangkan penggunaan otoritas. Musyawarah tidak hanya menunjukkan 

kerendahan hati pemimpin, tetapi juga memastikan bahwa keputusan yang diambil 

merepresentasikan kepentingan umat.90 Pemikiran ini beririsan dengan pandangan 

Quraish Shihab, yang menyebut musyawarah sebagai metode pengambilan 

keputusan yang paling humanis dan paling sesuai dengan fitrah manusia karena 

membuka ruang bagi partisipasi. Dalam sintesis ini, musyawarah berfungsi sebagai 

alat kontrol sosial yang memastikan mandat kekhalīfahan berjalan dengan adil dan 

tidak melanggar amanah. 

Dengan demikian, seluruh ayat kepemimpinan tersebut membentuk 

konstruksi nilai yang utuh. Khilâfah memberi mandat; amanah memberi etika; 

keadilan memberi batas moral; dan musyawarah menyediakan mekanisme sosial. 

Dalam perspektif HAMKA, keempat nilai ini bukan konsep yang berdiri sendiri, 

tetapi saling menguatkan sehingga melahirkan profil pemimpin ideal yang kuat 

secara profesional dan jernih secara spiritual. Peneliti menilai bahwa sintesis ayat 

dan pendekatan HAMKA ini sangat relevan bagi konteks Indonesia modern yang 

tengah menghadapi persoalan korupsi, penyalahgunaan jabatan, dan rendahnya 

integritas pemimpin publik. Nilai-nilai Qur’ani ini memberikan kerangka etis-

komprehensif yang dapat menjadi pedoman dalam membangun kepemimpinan 

yang berorientasi pada keadilan dan kemaslahatan. 

2. Profesionalitas (al-qawiy): Kecakapan, Strategi, dan Kapasitas 

Kepemimpinan 

 
90HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 278. 



  78 

 

 
 

 

Konsep al-qawiy dalam Al-Qur’an menggambarkan dimensi profesionalitas 

yang wajib dimiliki seorang pemimpin. Kata al-qawiy tidak hanya bermakna kuat 

secara fisik, tetapi mencakup kecakapan intelektual, ketegasan, kemampuan 

manajerial, serta keahlian dalam menyelesaikan persoalan publik. Landasan utama 

konsep ini tampak dalam Q.S. al-Qașaș: 26, ketika salah satu putri Nabi Syuaib 

mengusulkan agar ayahnya mempekerjakan Musa dengan alasan, Sesungguhnya 

orang yang paling baik engkau ambil bekerja ialah orang yang kuat lagi terpercaya. 

HAMKA menafsirkan kekuatan dalam ayat ini sebagai gabungan antara 

kemampuan teknis, kecerdasan menghadapi persoalan, dan keberanian moral untuk 

bertindak secara tegas. Baginya, seorang pemimpin harus cakap dalam menghadapi 

konflik, mampu menyusun strategi, dan memiliki kapasitas mengambil keputusan 

dalam situasi sulit. 

Sikap profesionalitas juga terdapat dalam Q.S. al-Baqarah ayat 247: 

قَدْ بَ عَثَ لَكُمْ طاَلوُْتَ مَلِكًا ۗ قاَلوُاْا انَِّٰ يَكُوْنُ لهَُ الْمُلْكُ عَلَ   َ ناَ وَنََْنُ  وَقاَلَ لََمُْ نبَيِ ُّهُمْ اِنَّ اللََِّٰ ي ْ

ىهُ عَليَْكُمْ وَزاَدَه بَ  َ اصْطفََٰ سْطةًَ فِِ الْعلِْمِ  احََقُّ بِِلْمُلْكِ مِنْهُ وَلََْ يُ ؤْتَ سَعَةً مِِنَ الْمَالِۗ قاَلَ اِنَّ اللََِّٰ

ُ وَاسِعٌ عَليِْمٌ   ءُ ۗ وَاللََِّٰ ُ يُ ؤْتِْ مُلْكَه مَنْ يَّشَاٰۤ سْمِ ۗ وَاللََِّٰ  وَالِْْ

Nabi mereka berkata kepada mereka, “Sesungguhnya Allah telah 
mengangkat Talut menjadi rajamu.” Mereka menjawab, “Bagaimana 
(mungkin) dia memperoleh kerajaan (kekuasaan) atas kami, sedangkan 
kami lebih berhak atas kerajaan itu daripadanya dan dia tidak diberi 
kekayaan yang banyak?” (Nabi mereka) menjawab, “Sesungguhnya Allah 
telah memilihnya (menjadi raja) kamu dan memberikan kepadanya 
kelebihan ilmu dan fisik.” Allah menganugerahkan kerajaan-Nya kepada 



  79 

 

 
 

 

siapa yang Dia kehendaki. Allah Maha Luas (kekuasaan dan rezeki-Nya) 
lagi Maha Mengetahui.91 

 
Ayat ini menjelaskan penolakan sebagian Bani Israil terhadap pengangkatan 

Thalut sebagai pemimpin karena faktor keturunan dan status sosial. Namun Allah 

menegaskan bahwa Thalut dipilih karena dua alasan utama: ilmu yang luas dan fisik 

yang kuat. Dalam Tafsir Al-Azhar, HAMKA memberi penekanan bahwa legitimasi 

kepemimpinan tidak boleh didasarkan pada keturunan, kearifan lokal, atau status 

sosial, melainkan pada kapasitas objektif yang dapat dipertanggungjawabkan.92 

Pemikiran HAMKA selaras dengan Al-Māwardī yang menyatakan bahwa 

syarat kepemimpinan adalah kecerdasan (‘aql), kecakapan, kemampuan mengambil 

keputusan, dan kemampuan melindungi rakyat.93 Sementara Ibn Khaldun 

menambahkan bahwa kekuatan fisik dan kemampuan mengelola konflik 

merupakan modal penting dalam membangun stabilitas sosial.94 

Jika dikaitkan dengan konsep al-qawiy, ayat ini secara tegas menunjukkan 

bahwa profesionalitas merupakan syarat mutlak kepemimpinan. Pemimpin harus 

memiliki keunggulan kompetitif berupa ilmu, kemampuan menganalisis situasi, dan 

kemampuan bertindak secara efektif. Peneliti memandang bahwa Q.S. al-Baqarah 

247 menjadi dalil kuat bahwa al-qawiy bukan hanya sekadar kekuatan, melainkan 

kompetensi multidimensi yang membuat seorang pemimpin layak memegang 

otoritas. 

 

 
91Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. al-Baqarah [2]: 247. 
92HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 469. 
93Al-Māwardī, Al-Ahkām al-Sulthāniyyah, 27. 
94Ibn Khaldun, Muqaddimah, 148. 



  80 

 

 
 

 

Q. S. Yūsuf: 54–55 semakin menguatkan konsep al-qawiy ketika Nabi 

Yusuf meminta diangkat sebagai pengelola gudang negara karena beliau adalah 

orang yang pandai menjaga dan mengetahui. HAMKA melihat sikap Nabi Yusuf 

sebagai bukti bahwa seorang pemimpin atau pejabat publik boleh dan bahkan wajib 

menawarkan dirinya untuk memegang jabatan ketika ia yakin memiliki kemampuan 

yang lebih baik daripada orang lain, demi kemaslahatan masyarakat.95 

Profesionalitas di sini tampil sebagai kombinasi antara keahlian administratif, 

kemampuan perencanaan ekonomi, dan kecerdasan teknis dalam pengelolaan 

sumber daya. HAMKA menegaskan bahwa amanah dan ketakwaan tidak cukup 

tanpa kemampuan teknis; seorang yang jujur tetapi tidak mampu mengelola urusan 

negara tetap dapat membawa kerusakan.96 Pandangan ini sejalan dengan al-

Māwardī yang menyatakan bahwa salah satu syarat imam adalah kecerdasan yang 

memadai untuk memahami urusan publik.97 

Konsep al-qawiy juga tercermin dalam Q. S. al-Kahf: 84 tentang 

Dzulqarnain, yang dikaruniai Allah kekuatan besar dan kemampuan luar biasa 

dalam mengatur wilayah kekuasaan. HAMKA memandang Dzulqarnain sebagai 

contoh pemimpin strategis yang mampu memadukan kekuatan politik, kemampuan 

militer, ketegasan administratif, dan kecerdasan diplomatik.98 Dalam pandangan 

HAMKA, Dzulqarnain bukan hanya tokoh kuat secara politik, tetapi juga tipe 

pemimpin yang memahami kondisi rakyat, mampu mengidentifikasi ancaman, dan 

terampil membangun infrastruktur sosial. Narasi Dzulqarnain menjadi simbol 

 
95HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 492. 
96HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 493. 
97Al-Māwardī, Al-Ahkām al-Sulthāniyyah, 27. 
98HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, 258-259 



  81 

 

 
 

 

bahwa kekuatan profesional pemimpin harus digunakan untuk melindungi 

masyarakat dan menjaga stabilitas negara. Pada titik ini, profesionalitas dalam 

kepemimpinan berfungsi sebagai perangkat strategis yang mencegah berbagai 

bentuk ancaman sosial, politik, dan keamanan. 

Gagasan al-qawiy yang dijelaskan HAMKA diperkuat oleh para pemikir 

lain. Ibn Khaldun, misalnya, menekankan bahwa pemimpin harus memiliki 

quwwah (kekuatan) yang mencakup keberanian, kemampuan mengambil risiko, 

dan kecerdasan politik untuk menjaga kohesi sosial dan stabilitas negara.99 

Sementara itu, Fazlur Rahman menilai bahwa kepemimpinan Qur’ani menuntut 

kecakapan kreatif dan daya analitis untuk menerjemahkan etika Al-Qur’an ke dalam 

praktik sosial yang dinamis.100 Pemimpin tidak cukup hanya berpegang pada 

moralitas statis; ia harus mampu menafsirkan realitas, mengelola kompleksitas 

masyarakat, dan menyusun strategi kebijakan yang relevan. Dengan demikian, 

konsep al-qawiy secara akademik dipahami sebagai sinergi antara kecerdasan 

teknokratis, ketegasan moral, kemampuan komunikasi, serta keterampilan 

memobilisasi sumber daya. 

Berdasarkan analisis penafsiran HAMKA serta pendapat para ahli, peneliti 

menyimpulkan bahwa profesionalitas adalah pilar fundamental bagi seorang 

pemimpin agar mampu menjalankan mandat kekhalīfahan secara efektif. 

Kapabilitas teknis, kecakapan strategi, dan kemampuan problem solving bukanlah 

nilai tambahan, melainkan bagian utama dari kepemimpinan Qur’ani. Dalam 

 
99Ibn Khaldun, Muqaddimah, 148. 
100Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 17. 



  82 

 

 
 

 

konteks kepemimpinan modern, nilai al-qawiy sangat relevan untuk menjawab 

tantangan birokrasi yang rumit, dinamika sosial yang cepat, dan kebutuhan akan 

pemimpin yang kompeten. Seorang pemimpin harus menguasai pengetahuan 

kebijakan, mengelola konflik, menggunakan data secara objektif, dan mengambil 

keputusan berdasarkan keahlian, dan tetap berada dalam kerangka etika amanah. 

Dengan demikian, profesionalitas menjadi kekuatan struktural yang menjaga agar 

kekuasaan digunakan secara tepat guna demi kemaslahatan publik. 

3. Spiritualitas (al-amîn): Integritas, Kejujuran, dan Kesadaran Transendental 

dalam Kepemimpinan 

Secara fundamental, penggunaan term al-amîn (terpercaya) dalam 

penelitian ini tidak dapat dilepaskan dari akarnya, yaitu īmān. Toshihiko Izutsu, 

pakar semantik Al-Qur'an, menegaskan bahwa struktur etika religius dalam Islam 

mengikat erat konsep iman dengan rasa aman (amān) dan amanah; seseorang tidak 

disebut beriman jika tidak memberikan rasa aman dan tidak dapat dipercaya.101 

Pandangan ini sejalan dengan analisis M. Quraish Shihab yang menjelaskan bahwa 

kata īmān, amān, dan amānah berasal dari akar kata yang sama , sehingga integritas 

seorang pemimpin (al-amîn) sejatinya adalah manifestasi eksternal dari keyakinan 

internal (īmān) yang kokoh.102 HAMKA sendiri dalam tafsirnya memperkuat 

hubungan kausalitas ini dengan menyatakan bahwa budi pekerti yang luhur—

termasuk sifat amanah—hanyalah 'dahan dan ranting' yang tumbuh dari 'batang' 

aqidah yang tertanam di dalam hati.103 Oleh karena itu, dalam konteks 

 
101Toshihiko Izutsu, Etika Beragama dalam Al-Qur'an, terj. Mansuruddin (Jakarta: Pustaka 

Firdaus, 2021), 88. 
102M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an, 412. 
103HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 165. 



  83 

 

 
 

 

kepemimpinan, al-amîn adalah indikator terukur dari kualitas keimanan seseorang; 

mustahil seseorang menjadi al-amîn (profesional yang jujur) tanpa didasari oleh 

īmān (spiritualitas) yang benar. 

Konsep al-amîn dalam Al-Qur’an menjadi fondasi spiritual kepemimpinan 

yang menekankan integritas, kejujuran, dan kesadaran bahwa kekuasaan adalah 

amanah dari Allah. Dalam banyak ayat, Al-Qur’an menggambarkan sifat al-amîn 

sebagai karakter para nabi dan orang-orang saleh yang diberi tanggung jawab 

publik. HAMKA memandang bahwa aspek spiritualitas ini merupakan inti moral 

dari kepemimpinan; tanpa sifat amanah, seluruh kemampuan profesional seorang 

pemimpin akan kehilangan arah dan dapat menjerumuskannya ke dalam 

penyalahgunaan kekuasaan.104 Dalam Tafsir Al-Azhar, HAMKA secara konsisten 

menekankan bahwa seorang pemimpin hanya dapat dipercaya apabila ia memiliki 

kesadaran transendental bahwa kekuasaan bukanlah hak miliknya, melainkan 

titipan ilahi yang akan dimintai pertanggungjawaban. 

Q.S. an-Nisā’: 58 merupakan ayat utama yang membentuk struktur nilai al-

amîn. Ayat ini memerintahkan pemimpin agar menunaikan amanah kepada orang 

yang berhak serta menegakkan keadilan secara objektif. HAMKA menafsirkan ayat 

ini sebagai pesan moral yang sangat kuat bahwa seorang pemimpin tidak boleh 

menyelewengkan jabatan, memanipulasi kekuasaan, atau melakukan favoritisme 

demi kepentingan pribadi atau kelompok.105 Integritas menjadi titik tolak spiritual 

yang menjaga seluruh aspek profesionalitas, karena tanpa integritas, kecakapan 

 
104HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 614. 
105HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 334. 



  84 

 

 
 

 

pemimpin justru dapat berubah menjadi alat penindasan. Penegasan HAMKA 

selaras dengan pemikiran al-Ghazālī, yang menegaskan bahwa kerusakan 

pemimpin selalu bermula dari kerusakan batin, ketamakan, dan tidak adanya 

kesadaran spiritual dalam memegang amanah publik.106 

Selain ayat-ayat normatif, sifat al-amîn juga ditampilkan dalam kisah para 

nabi, seperti Nabi Yusuf yang menegaskan dirinya sebagai “penjaga yang 

mengetahui” (Q. S. Yūsuf: 55) maupun Dzulqarnain yang tidak meminta imbalan 

duniawi meskipun diberi kekuasaan besar (Q. S. al-Kahf: 86–98). HAMKA menilai 

bahwa para nabi dan tokoh Qur’ani menunjukkan dua karakter mendasar: 

kemampuan teknis (al-qawiy) dan integritas moral (al-amîn).107 Seluruh kisah 

tersebut menegaskan bahwa seorang pemimpin hanya layak diberi otoritas publik 

apabila ia memiliki kejujuran, kesederhanaan, dan keengganan untuk 

memanfaatkan jabatan demi keuntungan pribadi. Integritas moral ini merupakan 

syarat mutlak agar seorang pemimpin dapat menjaga kepercayaan rakyat serta 

memastikan kekuasaan tidak menimbulkan kerusakan sosial. 

Ayat lain yang juga menjelaskan tentang ujian moral kepemimpinan nabi 

Ibrahim pada Q.S. Al-Baqarah ayat 124: 

ت    وَاذِِ ابْ تَ لَٰاى ابِْ رَٰهِمَ ربَُّهُ  ْ جَاعِلُكَ للِنَّاسِ امَِامًا ۗ قاَلَ وَمِنْ ذُريَِِّتِِْ ۗ قاَلَ لََّ    بِكَلِمَٰ فاَتََََّهُنَّ ۗ قاَلَ اِنِِّ

 يَ ناَلُ عَهْدِى الظَِٰلِمِيَْ 

(Ingatlah) ketika Ibrahim diuji Tuhannya dengan beberapa kalimat, lalu dia 
melaksanakannya dengan sempurna. Dia (Allah) berfirman, 
“Sesungguhnya Aku menjadikan engkau sebagai pemimpin bagi seluruh 

 
106Al-Ghazālī, Ihyā’, 97. 
107HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7. 



  85 

 

 
 

 

manusia.” Dia (Ibrahim) berkata, “(Aku mohon juga) dari sebagian 
keturunanku.” Allah berfirman, “(Doamu Aku kabulkan, tetapi) janji-Ku 
tidak berlaku bagi orang-orang zalim.”108 

 
Ayat tersebut menceritakan proses ketika Allah menguji Nabi Ibrahim 

sebelum menganugerahinya kedudukan sebagai imam bagi seluruh manusia. Dalam 

Tafsir Al-Azhar, HAMKA menegaskan bahwa kepemimpinan yang diberikan 

kepada Ibrahim bukanlah hadiah otomatis, melainkan hasil dari keteguhan spiritual 

dan keberhasilan melalui berbagai ujian moral yang berat.109 Menurut HAMKA, 

pemimpin yang mendapatkan mandat publik harus lebih dahulu menunjukkan 

kualitas karakter yang kokoh, kejujuran yang teruji, serta keteguhan hati dalam 

menjalankan prinsip kebenaran. 

Pandangan HAMKA tersebut sejalan dengan al-Ghazālī yang menekankan 

bahwa kepemimpinan (imāmah) tidak boleh diberikan kepada orang yang fasik atau 

tidak stabil secara moral.110 Al-Ghazālī menyatakan bahwa integritas adalah 

pondasi utama keberlangsungan negara. Ibn Taymiyyah juga menegaskan bahwa 

kepemimpinan dalam Islam tidak bisa diberikan kepada mereka yang gagal menjaga 

amanah, karena kekuasaan tanpa moralitas akan mengantarkan masyarakat pada 

kerusakan.111 

Dari perspektif tematik, Q.S. al-Baqarah 124 memperkuat konsep al-amîn, 

karena menunjukkan bahwa pemimpin ideal adalah mereka yang jujur, adil, dan 

lulus dari rangkaian ujian moral. Peneliti melihat bahwa ayat ini sangat relevan 

 
108Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. al-Baqarah [2]: 124. 
109HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 365. 
110Abu Hamid al-Ghazālī, Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Jilid 4. 97. 
111Ibn Taymiyyah, Al-Siyāsah al-Syar‘iyyah, 12. 



  86 

 

 
 

 

sebagai landasan bahwa spiritualitas dan kesucian moral merupakan syarat esensial 

bagi pemimpin dalam perspektif Qur’ani. 

Pandangan HAMKA tentang al-amîn diperkuat oleh pemikir kontemporer 

seperti Syed Naquib al-Attas, yang menyatakan bahwa korupsi dalam pemerintahan 

modern terjadi karena hilangnya adab, yakni hilangnya penempatan yang benar 

terhadap diri, jabatan, dan tanggung jawab.112 Dalam perspektif al-Attas, seorang 

pemimpin yang tidak memiliki kesadaran spiritual akan mudah tergelincir pada 

penyalahgunaan kekuasaan karena ia melihat jabatan sebagai sarana keuntungan, 

bukan amanah. Demikian pula Fazlur Rahman menekankan bahwa spiritualitas 

dalam kepemimpinan melahirkan orientasi etis yang kuat untuk melindungi 

masyarakat dari ketidakadilan dan kesewenang-wenangan.113 Dengan demikian, al-

amîn bukan hanya sebuah sifat moral, tetapi paradigma etis yang mengarahkan 

seluruh tindakan pemimpin dalam bingkai tanggung jawab sosial dan ketakwaan. 

Berdasarkan analisis penafsirannya terhadap ayat-ayat terkait, HAMKA 

memandang al-amîn sebagai fondasi transendental yang memberikan arah moral 

pada seluruh tindakan pemimpin. Peneliti menyimpulkan bahwa spiritualitas 

pemimpin bukan berarti tindakan ritual semata, tetapi mencakup integritas diri, 

kesederhanaan hidup, kejujuran dalam kebijakan, serta keberanian untuk menolak 

godaan kekuasaan. Dalam konteks modern, nilai al-amîn sangat relevan untuk 

mengatasi berbagai persoalan seperti korupsi, konflik kepentingan, dan hilangnya 

etika publik. Kepemimpinan yang mengutamakan spiritualitas mendorong lahirnya 

 
112Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism, 101. 
113Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, 35–37. 



  87 

 

 
 

 

pemimpin yang tidak hanya cerdas secara teknis, tetapi juga stabil secara moral. 

Dengan demikian, al-amîn menjadi penyeimbang yang memastikan bahwa 

kekuatan profesional (al-qawiy) tidak berubah menjadi kekuasaan yang koruptif, 

melainkan menjadi instrumen kemaslahatan bagi seluruh masyarakat. 

4. Etika Keadilan dan Musyawarah sebagai Pilar Penyeimbang 

Etika keadilan (al-‘adl) dan musyawarah (as-syûrâ) merupakan dua pilar 

penyeimbang yang menjaga agar kekuasaan tidak terjerumus pada kesewenang-

wenangan. Q.S. al-Mā’idah: 8 menegaskan perintah untuk berlaku adillah, karena 

adil itu lebih dekat kepada takwa. HAMKA menafsirkan ayat ini sebagai peringatan 

keras bagi pemimpin agar tidak membiarkan hawa nafsu, kebencian, atau 

kepentingan kelompok mempengaruhi penegakan hukum.114 Keadilan bukan hanya 

prinsip administratif, tetapi sikap moral yang menjadi ukuran ketakwaan pemimpin. 

Dengan demikian, keadilan menjadi instrumen yang memastikan bahwa kekuasaan 

yang dimiliki pemimpin tetap berada dalam batas etika ilahiah. Sikap adil adalah 

bukti bahwa seorang pemimpin telah menempatkan amanah di atas kepentingan 

dirinya sendiri. 

Keadilan dalam perspektif HAMKA bersifat menyeluruh: mencakup 

keadilan hukum, keadilan sosial, keadilan ekonomi, dan keadilan moral. HAMKA 

menjelaskan bahwa pemimpin yang tidak adil ibarat pengkhianat amanah Ilahi 

karena ia memanfaatkan kekuasaan untuk menguntungkan pihak tertentu dan 

menindas kelompok lain.115 Pandangan ini sejalan dengan Ibn Taymiyyah yang 

 
114HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 215. 
115Ibn Taymiyyah, Al-Siyāsah al-Syar‘iyyah, 12. 



  88 

 

 
 

 

menyebut bahwa kestabilan negara tidak bergantung pada agama penguasanya, 

tetapi pada keadilan yang ditegakkan oleh penguasa tersebut.116 Artinya, kezaliman 

dapat menjatuhkan negara Muslim, sementara keadilan dapat mengokohkan negara 

non-Muslim. Analisis para ahli ini menguatkan gagasan bahwa keadilan adalah 

fondasi moral utama kepemimpinan; tanpa keadilan, seluruh struktur sosial dapat 

runtuh. Dalam konteks kontemporer, keadilan menjadi syarat bagi negara yang 

ingin menjaga legitimasi publik dan mencegah korupsi sistemik. 

Di sisi lain, musyawarah dalam Q.S. Ali ‘Imran: 159 berfungsi sebagai 

mekanisme kolektif yang mengawal tindakan pemimpin agar tidak bersifat otoriter. 

HAMKA menafsirkan musyawarah sebagai bentuk penghargaan terhadap martabat 

manusia, karena setiap orang diberi ruang untuk berkontribusi dalam menentukan 

keputusan.117 Bagi HAMKA, musyawarah bukan sekadar metode debat, tetapi 

wujud dari kepemimpinan partisipatif yang mengakui bahwa kebenaran tidak 

dimonopoli oleh satu orang. Musyawarah menjaga agar pemimpin tetap rendah hati, 

tidak merasa paling benar, dan menghindarkan kekuasaan dari sifat otokratis. Etika 

musyawarah menuntut pemimpin untuk membuka ruang dialog, menerima kritik, 

serta mempertimbangkan pandangan rakyat sebelum mengambil keputusan besar. 

Pentingnya musyawarah dalam kepemimpinan juga ditegaskan oleh para 

pemikir kontemporer. Quraish Shihab menegaskan bahwa musyawarah adalah 

bentuk kebijaksanaan kolektif yang memungkinkan lahirnya keputusan terbaik 

melalui pertukaran pandangan yang objektif.118 Sementara itu, Fazlur Rahman 

 
116HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 214. 
117HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, 68. 
118Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, 412. 



  89 

 

 
 

 

melihat musyawarah sebagai manifestasi sosial dari konsep ‘adl, karena keputusan 

yang dihasilkan melalui proses kolektif cenderung lebih adil dan stabil secara 

sosial.119 Musyawarah memastikan bahwa kepemimpinan tidak bersifat sentralistik 

dan membuka ruang bagi distribusi kekuasaan yang lebih sehat. Secara 

epistemologis, musyawarah juga menunjukkan bahwa kepemimpinan Qur’ani 

bersifat deliberatif: keputusan terbaik bukan yang lahir dari kekuasaan tunggal, 

melainkan dari kecerdasan bersama. 

Berdasarkan analisis ayat dan penafsiran HAMKA, peneliti menyimpulkan 

bahwa keadilan dan musyawarah adalah dua instrumen etis yang menjaga 

keseimbangan antara profesionalitas (al-qawiy) dan spiritualitas (al-amîn). 

Keadilan memastikan pemimpin tidak menyalahgunakan kekuasaan, sementara 

musyawarah menegakkan prinsip partisipasi dan kerendahan hati dalam 

penggunaan otoritas. Dalam konteks pemerintahan modern seperti Indonesia, kedua 

nilai ini sangat relevan untuk membangun kepemimpinan yang bersih, demokratis, 

dan berorientasi pada kemaslahatan. Pemimpin yang kuat tetapi tidak adil akan 

menjadi tiran, dan pemimpin yang baik tetapi tidak bermusyawarah akan menjadi 

otoriter yang lembut. Karena itu, etika keadilan dan musyawarah menjadi penopang 

yang memastikan kepemimpinan Qur’ani berjalan secara seimbang berbasis 

profesionalisme, integritas, dan keberpihakan pada rakyat. 

5. Model Kepemimpinan al-qawiy–al-amîn: Formulasi Penelitian 

Model kepemimpinan al-qawiy–al-amîn merupakan sintesis konseptual 

yang ditarik dari seluruh ayat kepemimpinan yang dianalisis dalam penelitian ini, 

 
119Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, 124. 



  90 

 

 
 

 

terutama melalui penafsiran HAMKA dalam Tafsir Al-Azhar. HAMKA melihat 

bahwa kekuatan (al-qawiy) dan amanah (al-amîn) bukan dua sifat yang terpisah, 

melainkan dua pilar yang membentuk satu entitas kepemimpinan Qur’ani.120 al-

qawiy mewakili kemampuan profesional, kecerdasan strategis, dan ketegasan 

pemimpin, sedangkan al-amîn mencerminkan integritas moral, kejujuran, dan 

kesadaran transendental. Melalui pendekatan adabī ijtimā‘ī, HAMKA menegaskan 

bahwa seorang pemimpin hanya dapat disebut ideal apabila kedua dimensi ini saling 

menopang: kekuatan yang tidak dikendalikan oleh amanah akan berubah menjadi 

tirani, sementara amanah tanpa kekuatan menyebabkan kelemahan dan 

ketidakmampuan memimpin rakyat. 

Dimensi al-qawiy dalam model ini menegaskan bahwa seorang pemimpin 

harus memiliki kompetensi teknis dan kemampuan strategis untuk mengelola 

persoalan masyarakat. Hal ini tercermin dalam kisah Nabi Yusuf (Q. S. Yūsuf: 54–

55), Nabi Musa (Q.S. al-Qașaș: 26), dan Dzulqarnain (Q. S. al-Kahf: 84–98). 

HAMKA memandang bahwa ketiga tokoh tersebut menunjukkan kecakapan yang 

berbeda—administratif, diplomatik, dan politis, namun semuanya berada dalam 

satu kerangka profesionalitas. Para tokoh tafsir klasik dan kontemporer seperti al-

Māwardī dan Fazlur Rahman juga menegaskan pentingnya kecerdasan, kematangan 

akal, dan kemampuan sosial-politik sebagai unsur kepemimpinan.121 Dengan 

demikian, al-qawiy mencakup kemampuan analitis, keberanian mengambil 

 
120HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 614. 
121Al-Māwardī, Al-Ahkām al-Sulthāniyyah, 25–27; Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 

15–17. 



  91 

 

 
 

 

keputusan, kemampuan mengelola konflik, serta keterampilan memimpin 

organisasi dan pemerintahan. 

Sementara itu, dimensi al-amîn menegaskan perlunya integritas moral dan 

spiritual pemimpin. HAMKA melihat sifat amanah sebagai ruh kepemimpinan, 

karena kekuasaan pada hakikatnya adalah titipan Allah yang akan dimintai 

pertanggungjawaban.122 Ayat-ayat seperti Q.S. an-Nisā’: 58 tentang amanah dan 

Q.S. al-Mā’idah: 8 tentang keadilan menunjukkan bahwa tanpa integritas, kekuatan 

pemimpin justru menjadi alat penindasan. Hal ini dikuatkan oleh pemikiran al-

Ghazālī dan Ibn Khaldun, yang menyatakan bahwa keruntuhan negara sering kali 

berawal dari hilangnya amanah dalam diri pemimpin dan penguasa.123 Al-amîn 

menjadi pengendali moral yang memastikan setiap kebijakan berorientasi pada 

kemaslahatan, bukan kepentingan pribadi, golongan, atau hawa nafsu. 

Model kepemimpinan al-qawiy–al-amîn juga dikuatkan oleh dua 

mekanisme etis: keadilan (al-‘adl) dan musyawarah (as-syûrâ). Keadilan berfungsi 

menjaga agar kekuatan pemimpin tidak digunakan secara zalim, sementara 

musyawarah memastikan bahwa keputusan yang diambil tidak bersifat otoriter dan 

tetap mengakomodasi aspirasi rakyat. HAMKA menegaskan bahwa seorang 

pemimpin tidak boleh menyandarkan kepemimpinan pada kecerdasan semata, 

melainkan harus membuka ruang dialog dan menghindari kesombongan 

intelektual.124 Hal ini selaras dengan gagasan Quraish Shihab yang melihat 

musyawarah sebagai pengaman moral dalam proses pengambilan keputusan 

 
122HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 334. 
123Abu Hamid al-Ghazālī, Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Jilid 4, 95–97; Ibn Khaldun, Muqaddimah, 

148. 
124HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, 68. 



  92 

 

 
 

 

publik.125 Dengan demikian, model al-qawiy–al-amîn menjadi kerangka 

kepemimpinan yang lengkap: kuat, jujur, adil, dan partisipatif. 

Berdasarkan analisis ayat, penafsiran HAMKA, dan pendapat para ahli, 

peneliti merumuskan bahwa model kepemimpinan al-qawiy–al-amîn adalah bentuk 

ideal kepemimpinan Qur’ani yang seimbang antara profesionalitas dan spiritualitas. 

Model ini tidak hanya menawarkan konsep normatif, tetapi juga memberikan 

kerangka praktis yang dapat diterapkan dalam konteks pemerintahan kontemporer, 

termasuk Indonesia. Pemimpin yang kuat secara kompetensi tetapi tidak memiliki 

integritas akan menjerumuskan negara pada korupsi; sebaliknya, pemimpin yang 

jujur tetapi tidak kompeten akan membawa keterpurukan administratif. Oleh karena 

itu, integrasi keduanya merupakan kunci kepemimpinan yang efektif dan 

bermartabat. Model ini memberikan kontribusi akademik berupa formulasi teoritis 

yang dapat digunakan untuk menganalisis kualitas kepemimpinan baik dalam skala 

lokal maupun nasional. 

6. Implikasi Kepemimpinan menerut HAMKA bagi Kepemimpinan Modern 

Model kepemimpinan al-qawiy–al-amîn yang dirumuskan dari penafsiran 

HAMKA memiliki implikasi penting bagi pembangunan kepemimpinan modern. 

HAMKA menempatkan kompetensi dan integritas sebagai fondasi yang tidak dapat 

dipisahkan dalam kepemimpinan, sebuah prinsip yang sangat relevan dengan 

kondisi kepemimpinan Indonesia saat ini. Indonesia menghadapi berbagai problem 

struktural seperti korupsi, lemahnya birokrasi, politisasi jabatan publik, serta 

 
125M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, 412. 



  93 

 

 
 

 

rendahnya standar profesionalitas aparatur negara.126 Dalam konteks ini, 

pendekatan HAMKA mengingatkan bahwa persoalan bangsa bukan hanya 

persoalan teknis pemerintahan, melainkan persoalan moral, spiritual, dan etika 

pemimpin. Nilai-nilai Qur’ani yang ditawarkan HAMKA dapat berfungsi sebagai 

landasan filosofis dan etis dalam membangun kepemimpinan yang lebih bersih dan 

berorientasi pada kepentingan rakyat. 

Dalam aspek profesionalitas (al-qawiy), pemikiran HAMKA menekankan 

bahwa pemimpin harus memiliki kecakapan teknokratis, kemampuan manajerial, 

dan kapasitas strategis untuk menghadapi kompleksitas sosial-politik. Indonesia 

sebagai negara demokrasi terbesar ketiga di dunia membutuhkan pemimpin yang 

mampu mengelola birokrasi secara efektif, mengambil keputusan berbasis data, dan 

merespons masalah publik dengan cepat.127 Ketidakmampuan teknis akan 

melahirkan kebijakan yang tidak efektif dan menghambat pembangunan. 

Pandangan HAMKA ini sejalan dengan pemikiran para ahli administrasi modern 

yang menekankan pentingnya competency-based leadership dalam 

pemerintahan.128 Dengan demikian, profesionalitas dalam model HAMKA dapat 

menjadi acuan dalam merumuskan standar kompetensi bagi pejabat publik dan 

pemimpin politik di era modern. 

Pada saat yang sama, dimensi spiritualitas (al-amîn) dari model HAMKA 

menawarkan kerangka etis yang sangat penting dalam menghadapi problem etika 

publik. Tingginya kasus korupsi, penyalahgunaan jabatan, dan konflik kepentingan 

 
126Komisi Pemberantasan Korupsi (KPK), Laporan Tahunan KPK 2023 (Jakarta: KPK, 

2023), 5–7. 
127HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 46. 
128Denhardt, Robert B., Theories of Public Organization (Boston: Wadsworth, 2014), 57. 



  94 

 

 
 

 

merupakan masalah moral yang tidak dapat diselesaikan hanya dengan regulasi 

administratif. HAMKA menekankan pentingnya amanah, kejujuran, dan integritas 

sebagai inti kepemimpinan yang tidak boleh dikompromikan.129 Pemimpin yang 

tidak memiliki integritas akan menyalahgunakan kekuasaan meskipun sistem 

pengawasan sudah dibangun dengan ketat. Pemikiran HAMKA sejalan dengan al-

Attas, yang menegaskan bahwa akar krisis kepemimpinan modern adalah hilangnya 

adab dan kesadaran spiritual.130 Dengan demikian, al-amîn menjadi solusi etis 

dalam membangun kepemimpinan yang bersih dan terpercaya. 

Etika keadilan (al-‘adl) dan musyawarah (as-syûrâ) dalam model ini juga 

memiliki implikasi besar bagi penguatan demokrasi di Indonesia. Keadilan 

menuntut pemimpin untuk bersikap objektif, tidak diskriminatif, dan 

memprioritaskan kelompok rentan. Musyawarah menuntut pemimpin untuk terbuka 

terhadap kritik, mengedepankan dialog, dan tidak mengambil keputusan secara 

sepihak. HAMKA menafsirkan musyawarah sebagai mekanisme kolektif yang 

melahirkan kebijaksanaan publik.131 Nilai ini sangat relevan bagi Indonesia, 

terutama dalam konteks penguatan budaya demokrasi deliberatif, mencegah politik 

identitas, dan meningkatkan kualitas partisipasi warga negara. Dengan menerapkan 

prinsip keadilan dan musyawarah, pemimpin Indonesia dapat membangun 

pemerintahan yang lebih responsif, inklusif, dan berorientasi jangka panjang. 

Berdasarkan pemikiran HAMKA, peneliti menyimpulkan bahwa model 

kepemimpinan al-qawiy–al-amîn merupakan kerangka konseptual yang sangat 

 
129HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 334 
130Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC, 1993), 

103. 
131HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, 68. 



  95 

 

 
 

 

relevan untuk transformasi kepemimpinan Indonesia modern. Integrasi 

profesionalitas dan spiritualitas memberikan solusi komprehensif terhadap masalah 

kepemimpinan yang bersifat moral maupun struktural. Model ini tidak hanya 

memberikan tuntunan normatif bagi pemimpin, tetapi juga menawarkan standar 

praktis yang dapat digunakan dalam pendidikan politik, pelatihan kepemimpinan, 

dan reformasi birokrasi. Dengan menerapkan nilai-nilai ini, Indonesia dapat 

membangun pemimpin yang kuat secara kompetensi, bersih secara moral, adil 

dalam kebijakan, dan terbuka dalam pengambilan keputusan. Model kepemimpinan 

menurut HAMKA pada akhirnya menjadi tawaran etis yang relevan bagi 

pembangunan bangsa menuju pemerintahan yang lebih bermartabat, inklusif, dan 

berorientasi pada kemaslahatan rakyat. 

Puncak dari kepemimpinan Islam adalah hadirnya kasih sayang (rahmah) 

dalam setiap kebijakan. Islam sebagai risalah cinta menuntut pemimpin untuk 

melayani dengan hati, bukan dengan arogansi kekuasaan yang menindas.132 Strategi 

manajemen sebaik apa pun tidak akan efektif jika dijalankan dalam suasana 

organisasi yang kering dari nilai spiritualitas dan persaudaraan.133 Sinergi antara 

kemampuan manajerial yang rapi dan hati yang bersih inilah yang akan melahirkan 

warisan (legacy) kepemimpinan yang abadi dan mampu memberdayakan umat 

menuju kemaslahatan bersama.134 

 
132Haidar Bagir, Islam Risalah Cinta dan Kebahagiaan (Bandung: Mizan, 2021), 98. 
133Syafaruddin, Candra Wijaya, dan Mesiono, Manajemen Pendidikan Islam: Strategi dan 

Implementasi (Medan: Perdana Publishing, 2022), 112. 
134Imam Machali, Metodologi & Manajemen Pendidikan Islam (Yogyakarta: Kencana, 

2021), 55. 



  96 

 

 
 

 

Sebagai penutup, formulasi HAMKA tentang kepemimpinan dalam Tafsir 

Al-Azhar adalah model Holistik Transendental. Model ini menolak pemisahan 

antara urusan dunia (al-qawiy) dan urusan akhirat (al-amîn), mengajarkan bahwa 

mengurus negara dan umat secara profesional adalah bentuk ibadah tertinggi, 

selama dikendalikan oleh ketulusan niat dan integritas spiritual. Konsep ini menjadi 

warisan pemikiran yang sangat berharga dalam mencari solusi atas krisis 

kepemimpinan di Indonesia. 

 

 

 

 

 


