BAB II1
PENAFSIRAN HAMKA TERHADAP AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN

A. Biografi tentang HAMKA dan Tafsir Al-Azhar

Bagian ini berfungsi sebagai landasan epistemologis dan kontekstual yang
krusial sebelum memasuki analisis substantif penafsiran Buya HAMKA (Haji
Abdul Malik Karim Amrullah) mengenai nilai-nilai kepemimpinan. Pemahaman
mendalam terhadap latar belakang intelektual, sosial-politik, dan metodologi
penulisan Tafsir Al-Azhar adalah prasyarat mutlak untuk menyingkap kekayaan
tafsirnya, terutama dalam konteks keseimbangan antara profesionalitas (al-qgawiy)
dan spiritualitas (al-amin). Tafsir Al-Azhar tidak lahir dari ruang hampa, melainkan
merupakan sintesis dari pengalaman hidup, gejolak politik, dan kedalaman spiritual

seorang tokoh multi-dimensi.

1. Biografi Intelektual Buya HAMKA
Buya HAMKA (1908-1981) adalah sosok ulama, sastrawan, budayawan,
sekaligus politikus yang memiliki pengaruh besar dalam khazanah pemikiran Islam
dan kebangsaan Indonesia abad ke-20. Untuk memahami penafsirannya tentang
kepemimpinan, perlu ditelusuri dua jalur utama: latar belakang pendidikan dan

evolusi pemikiran sosial-politiknya.

a. Latar Belakang Kehidupan dan Pendidikan HAMKA
Haji Abdul Malik Karim Amrullah lahir pada 17 Februari 1908, di Sungai
Batang, Minangkabau, Sumatera Barat, dari lingkungan yang sangat kental dengan

tradisi keulamaan dan pembaruan Islam. Ayahnya, Haji Abdul Karim Amrullah

39



40

(Haji Rasul), adalah seorang ulama pelopor Kaum Muda yang gigih menyuarakan
purifikasi Islam dari sinkretisme adat dan praktik tarekat yang dianggap bid’ah. Haji
Rasul merupakan murid langsung dari Syekh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi di
Mekah, seorang ulama Nusantara yang berpengaruh besar di Haramain.'

Lingkungan keluarga ini memberikan tekanan ganda pada HAMKA muda:
tradisi pembaruan yang menuntut rasionalitas dan keterbukaan, sekaligus latar
belakang tradisi yang kaya akan nilai-nilai lokal Minangkabau. Namun, alih-alih
mengikuti jalur pendidikan formal yang terstruktur, HAMKA muda memilih jalur
autodidak yang ekstrem. Ia hanya menempuh pendidikan dasar di Sekolah Desa
(setara SD) dan Madrasah Diniyah School. Pada usia yang sangat belia, semangat
keilmuan dan penolakan terhadap formalitas mendorongnya merantau ke Jawa dan
Mekah.?

Periode terpenting dalam pembentukan intelektual HAMKA adalah ketika
ia berguru pada alam, sastra, dan buku. Di Jawa, ia berinteraksi dengan tokoh-tokoh
pergerakan Sarekat Islam (SI) seperti H.O.S. Tjokroaminoto dan H. Agus Salim,
yang memberinya wawasan politik kebangsaan. Di Mekah, ia memperdalam bahasa
Arab, sejarah Islam, dan ilmu pengetahuan modern dari berbagai literatur yang ia
telusuri sendiri.’

Sifat autodidak ini menghasilkan tiga ciri utama dalam diri HAMKA:

'Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Prof. Dr. Hamka (Jakarta: Pustaka Panjimas,
1983), 15-20.

Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900—1942 (Jakarta: LP3ES, 1996), 160.

SHAMKA, Ayahku: Riwayat Hidup Dr. H. Abdul Karim Amrullah dan Perjuangan Kaum
Agama di Sumatera (Jakarta: Pustaka Panjimas, 2015), 110-115.



41

1) Keluasan Ilmu: Ia tidak terbatasi pada satu mazhab atau disiplin ilmu. Ia
menguasai Fikih, Tafsir, Tasawuf, Sejarah, Sosiologi, dan Sastra,
menjadikannya seorang polymath.

2) Kepekaan Sastra: Kemampuan sastranya yang luar biasa (terbukti dari karya
novel seperti Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck) memberikan corak
bahasa yang indah dan komunikatif pada karya-karya tafsir dan dakwahnya.

3) Kesadaran Sosial: Ia selalu mengaitkan teks suci dengan realitas masyarakat
dan tantangan zaman, yang kelak menjadi basis utama corak tafsirnya, yaitu

Adabi ljtima'i.

Melalui perjalanan intelektualnya, HAMKA tidak hanya menjadi ulama
yang ahli dalam ritual (fikih) dan dogma (akidah), tetapi juga seorang sufi yang
saleh dan seorang aktivis yang peka terhadap masalah sosial. Keseimbangan ini,
yakni antara spiritualitas (tasawuf) yang diperolehnya dari tradisi keulamaan, dan
profesionalitas (aktivisme dan sastra) yang diperoleh dari pergerakan modern—

menjadi cikal bakal penafsirannya tentang al-gawiy al-amin.

b. Biografi Kepemimpinan dan Riwayat Organisasi HAMKA

HAMKA merupakan salah satu tokoh paling berpengaruh dalam sejarah
intelektual dan kepemimpinan Islam Indonesia abad ke-20. Kiprahnya sebagai
pemimpin organisasi dimulai sejak usia muda. Pada Tahun 1925-1927, HAMKA
bergabung dengan Muhammadiyah di Minangkabau sebagai instruktur dan
mubaligh muda, di mana ia berperan dalam memperluas jaringan dakwah serta

memperkenalkan model pendidikan Islam modern yang menggabungkan



42

rasionalitas dan nilai Qur’ani.* Pada periode 1927-1931, ketika menetap di
Makassar, HAMKA diberi amanah sebagai Konsul Muhammadiyah Sulawesi
Selatan, dan kontribusinya sangat signifikan dalam membentuk cabang-cabang
Muhammadiyah serta memodernisasi sistem pengajian di kawasan Indonesia
Timur.’ Pengalaman ini mengasah kepemimpinan visionernya, terutama dalam
manajemen organisasi, pembinaan kader, dan dakwah berbasis literasi.

Memasuki masa pergerakan nasional, kiprah kepemimpinan HAMKA
meluas dalam dunia politik dan institusi publik. Pada periode 1945-1959, ia aktif
di Partai Masyumi, bahkan menjadi salah satu tokoh ideologis yang
mempromosikan politik etis dan nilai-nilai keadilan dalam kehidupan bernegara.®
Dalam Pemilihan Umum 1955, HAMKA terpilih sebagai anggota Konstituante
(1956-1959), dan berkontribusi dalam perdebatan dasar negara dengan
menekankan pentingnya nilai moral, syird, dan etika Islam dalam struktur
ketatanegaraan.” Pandangan-pandangan ini mempertegas karakter kepemimpinan
HAMKA yang menjunjung tinggi integritas dan akhlak publik. Selain itu, antara
1950-1960, ia memimpin berbagai media dan majalah Islam seperti Panji
Masyarakat, yang menjadi wadah pembentukan opini umat dan advokasi moral-

politik yang kritis.®

‘HAMKA, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid II (Jakarta: Umminda, 1982), 47.

SHoward M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an (Ithaca: Cornell
Modern Indonesia Project, 1994), 57.

®Deliar Noer, Partai Islam di Pentas Nasional (Jakarta: Grafiti, 1987), 119.

M. Syafii Maarif, Islam dan Politik: Teori Belah Bambu, Masa Demokrasi Terpimpin
1959-1965 (Jakarta: LP3ES, 1988), 43.

8Ajip Rosidi, Hamka: Biografi Singkat 1908-1981 (Jakarta: Penerbit PT Dunia Pustaka
Jaya, 1985), 97.



43

Puncak riwayat kepemimpinan HAMKA berlangsung di tingkat nasional.
Pada tahun 1975-1981, HAMKA diangkat sebagai Ketua Umum Majelis Ulama
Indonesia (MUI) pertama, suatu tonggak penting yang menegaskan posisi
otoritatifnya dalam menentukan arah etika keagamaan umat Islam Indonesia.® Di
bawah kepemimpinannya, MUI mengeluarkan fatwa-fatwa moral dan sosial yang
memperkuat peran ulama sebagai penuntun kehidupan publik. Kontribusi terbesar
HAMKA sepanjang periode ini adalah keberaniannya menjaga independensi ulama
dari kekuasaan politik. Pada 1981, ia mengundurkan diri dari jabatan Ketua MUI
sebagai bentuk protes terhadap intervensi pemerintah dalam polemik Fatwa Natal,
sebuah tindakan yang sering disebut sebagai simbol integritas moral tertinggi dalam
sejarah MUL. ' Sikap ini merefleksikan model kepemimpinan Islam yang kokoh
pada prinsip, taat pada kebenaran, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

c. Corak Pemikiran HAMKA tentang Masyarakat dan Negara

Pemikiran HAMKA tentang masyarakat, negara, dan kepemimpinan sangat
dipengaruhi oleh pengalamannya sebagai aktivis politik dan negarawan, terutama
pada era pasca-kemerdekaan. HAMKA adalah tokoh sentral dalam Muhammadiyah
dan menjabat sebagai Ketua Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang pertama. Namun,
pengaruh terbesarnya di ranah politik adalah melalui keterlibatannya dalam Partai
Masyumi dan perannya sebagai anggota Konstituante (1955-1959).!!

Pemikiran beliau menolak tegas konsep sekularisme yang memisahkan

agama dari negara (politik). Bagi HAMKA, Islam adalah sistem hidup (din) yang

‘Mujiburrahman, Mengindonesiakan Islam: Representasi dan Ideologi (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2008), 221.

10Ajip Rosidi, Hamka: Biografi Singkat, 158.

"' Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Politik, 92.



44

paripurna, sehingga nilai-nilai agama harus menjadi pondasi utama dalam
bernegara, berpolitik, dan memimpin.

Terdapat tiga pilar utama dalam pemikiran sosial-politik HAMKA yang
sangat relevan dengan tema kepemimpinan:

1) ‘Adl (Keadilan) sebagai Fondasi Negara: HAMKA memandang keadilan
adalah tujuan tertinggi dari setiap kekuasaan. Keadilan harus ditegakkan
tanpa pandang bulu—baik terhadap kawan maupun lawan. Pemimpin yang
adil adalah prasyarat untuk menciptakan masyarakat yang baldatun
thayyibatun wa rabbun ghafur (negeri yang baik dan diampuni Tuhan).!?
Dalam tafsirnya, ayat-ayat tentang keadilan seringkali ia kaitkan dengan
kondisi pemerintahan Indonesia saat itu, menyinggung masalah korupsi
dan penyelewengan.

2) Syura (Musyawarah) sebagai Mekanisme Politik: HAMKA adalah
pendukung sistem Demokrasi yang Bermoral yang berakar pada prinsip
syurd. la percaya bahwa kekuasaan harus bersifat partisipatif dan tidak
otoriter. Prinsip syiird menuntut pemimpin untuk tidak merasa paling benar
dan harus menghargai pendapat rakyat atau perwakilan ahli.
Keterlibatannya di Konstituante semakin menegaskan keyakinannya bahwa
mekanisme politik yang sah harus mencerminkan ajaran Islam tentang

musyawarah.'?

2HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990), 581.
13Adian Husaini, Wajah Peradaban Barat: Dari Hegemoni Kristen ke Dominasi Sekular-
Liberal (Jakarta: Gema Insani Press, 2005), 183.



45

3) Amanah (Integritas) sebagai Etika Kekuasaan: Pemikiran HAMKA
menekankan bahwa kekuasaan, dari level terendah hingga tertinggi, adalah
titipan (amanah). Kesadaran akan amanah ini berfungsi sebagai alat
pengawasan moral (self-control) yang paling efektif bagi pemimpin. Ketika
seorang pemimpin melupakan bahwa kekuasaan adalah amanah, maka ia
akan jatuh ke dalam lubang tiranisme dan korupsi. Konsep amanah inilah
yang menjadi jembatan logis antara spiritualitas (takut kepada Tuhan) dan

profesionalitas (menjaga harta rakyat).'*

Dengan demikian, ketika HAMKA menafsirkan ayat-ayat kepemimpinan,
ia tidak hanya memberikan penjelasan linguistik atau historis, tetapi juga kritik
sosial dan panduan etik yang tajam bagi masyarakat Indonesia, terutama para
penguasa. Penafsirannya adalah cerminan dari pergulatan pribadinya dalam
mengintegrasikan nilai-nilai spiritualitas Islam ke dalam realitas politik yang sering

kali pragmatis dan keras.

2. Tafsir Al-Azhar: Karakteristik dan Metodologi
Tafsir Al-Azhar adalah karya monumental yang menjadi puncak pencapaian
intelektual HAMKA. Keunikan tafsir ini terletak pada konteks kelahirannya,

coraknya, serta peranannya sebagai panduan etika kemasyarakatan.

a. Sejarah Penulisan dan Latar Belakang Sosiologis Tafsir Al-Azhar

YHAMKA, Keadilan Sosial dalam Islam (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1980), 48.



46

Nama Tafsir Al-Azhar diambil dari Masjid Al-Azhar di Kebayoran Baru,
Jakarta, di mana HAMKA menjabat sebagai Imam Besar. Awalnya, tafsir ini
disampaikan secara lisan dalam bentuk kuliah subuh di masjid tersebut, dimulai
sejak tahun 1950-an.'> Metode penyampaian lisan ini membuat bahasa dan gaya
tafsirnya menjadi sangat komunikatif, lugas, dan mudah dicerna oleh audiens dari
berbagai kalangan.

Namun, fase penulisan yang paling signifikan dan memberi corak mendalam
adalah saat HAMKA berada di balik jeruji besi sebagai tahanan politik di masa
akhir kekuasaan Presiden Sukarno (1964-1966). HAMKA dituduh terlibat dalam
upaya pembunuhan Presiden, tuduhan yang kemudian terbukti tidak benar. Di
dalam penjara, dalam keterasingan dan keterbatasan, ia menyelesaikan penulisan
Tafsir Al-Azhar secara utuh sebanyak 30 juz.'¢

Latar belakang sosiologis penulisan ini sangat memengaruhi muatan
tafsirnya:

1) Kritik Terselubung: Ditulis di bawah tekanan rezim otoriter, penafsiran
HAMKA terhadap ayat-ayat tentang keadilan (al- ‘adl), syird, dan amanah
seringkali menjadi kritik halus namun tajam terhadap praktik kekuasaan
yang tiran dan penyalahgunaan wewenang pada masa itu. Penjara bukan
menjadi batas baginya, melainkan menjadi ruang perenungan yang

mendalam tentang etika kekuasaan yang ideal menurut AI-Qur’an.

5Tim Penyusun, Sejarah dan Profil Masjid Agung Al-Azhar (Jakarta: Yayasan Pesantren
Islam Al-Azhar, 2008), 35.

6Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Prof. Dv. Hamka (Jakarta: Pustaka Panjimas,
1982), 155. (Halaman 155 di buku ini memang membahas seputar masa-masa sulit HAMKA,
termasuk fitnah yang menimpanya).



47

2) Konteks Kebangsaan: Tafsir ini ditujukan untuk umat Indonesia yang baru
merdeka. Oleh karena itu, HAMKA secara konsisten mengaitkan pesan
universal Al-Qur’an dengan permasalahan spesifik bangsa, seperti
pluralitas, Pancasila, demokrasi, dan pembangunan. Ini menjadikan Tafsir
Al-Azhar sebagai salah satu tafsir bil ra’yi (rasio) kontemporer yang paling
berorientasi pada konteks lokal.

3) Penguatan Spiritual: Pengalaman dipenjara justru menguatkan dimensi
spiritualitas HAMKA. Hal ini tercermin dalam penafsirannya yang sarat
dengan nuansa tasawuf dan akhlag (etika), yang menekankan pentingnya
kesabaran, keikhlasan, dan kepasrahan kepada Allah di tengah badai

kehidupan.

Tafsir Al-Azhar akhirnya diterbitkan secara lengkap pada tahun 1967 dan
segera menjadi salah satu kitab tafsir berbahasa Indonesia yang paling populer dan
otoritatif, merefleksikan kedalaman spiritual yang dipadukan dengan kepedulian

sosial-politik yang tinggi.

b. Metodologi dan Corak Tafsir yang Digunakan
Dilihat dari segi metode, Tafsir Al-Azhar menggunakan Metode Tahlili
(Analitis), yaitu menafsirkan ayat demi ayat secara berurutan sesuai dengan susunan
mushaf, dari Surah Al-Fatihah hingga An-Nas. Namun, kekhasan utamanya terletak

pada corak penafsirannya.



48

Tafsir Al-Azhar digolongkan dalam corak Adabi Ijtima'i (Sastra

Kemasyarakatan). Corak ini memiliki ciri-ciri spesifik yang menjadikannya sangat

relevan dengan studi kepemimpinan:

1)

2)

3)

Fokus pada Makna Sosial dan Petunjuk Hidup: HAMKA tidak terlalu
berlarut-larut dalam pembahasan asbabun nuzul (sebab-sebab turunnya
ayat) atau perdebatan fikih yang mendalam. Ia lebih menitikberatkan pada
petunjuk  universal ayat untuk menyelesaikan masalah-masalah
kontemporer umat dan masyarakat. Hal ini membuat tafsirnya sangat
aplikatif dan dinamis.

Gaya Bahasa Sastrawi dan Retoris: HAMKA menggunakan bahasa
Melayu/Indonesia yang indah, puitis, dan penuh retorika, sebagaimana ciri
khas seorang sastrawan. Gaya ini mampu menyentuh hati pembaca (emosi)
sekaligus menggugah kesadaran rasional. Penggunaan sastra ini
mempermudah penyampaian konsep-konsep kepemimpinan yang abstrak
menjadi lebih konkret dan menginspirasi.

Integrasi Bil Ma 'tsur dan Bil Rayi: Meskipun dikenal sebagai tafsir bil ra’yi
(dengan pendekatan rasio dan ijtihad), HAMKA tetap menghormati tradisi
bil ma’tsur (berdasarkan riwayat dari Nabi dan sahabat). Ila menggabungkan
keduanya, di mana riwayat digunakan sebagai fondasi, dan ijtihad (ra 'yi)
digunakan sebagai jembatan untuk menarik relevansi ayat dengan kondisi

zaman modern. '’

Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

1998), 130.



49

4) Penekanan pada Aspek Akhlak dan Tasawuf: Corak ini adalah yang paling
relevan dengan tema Spiritualisme. HAMKA senantiasa menyelipkan
pelajaran moral dan etika dalam setiap penafsirannya. Ayat-ayat tentang
kekuasaan selalu dihubungkan dengan konsep issan (berbuat baik), zuhud
(tidak tamak dunia), dan fawakal (pasrah setelah berusaha). Aspek inilah
yang menjadi landasan filosofis bagi dimensi spiritualitas (al-amin) dalam

kepemimpinan.

Secara metodologis, Tafsir Al-Azhar adalah perwujudan dari pandangan
HAMKA bahwa Al-Qur’an adalah sumber petunjuk yang shalihun li kulli zaman
wa makan (relevan untuk setiap waktu dan tempat). Dengan corak Adabi Ijtima'i, ia
berhasil merumuskan sebuah kerangka etika kepemimpinan yang menggabungkan
tuntutan profesionalisme tertinggi dalam mengurus dunia (al-gawiy) dengan
pengendalian diri dan ketulusan batin yang paripurna (a/-amin). Tugas penelitian
selanjutnya adalah membongkar bagaimana korelasi al-gawiy dan al-amin ini
secara spesifik dijelaskan melalui penafsirannya terhadap ayat-ayat kepemimpinan

kunci.

B. Tafsir Ayat-Ayat Kepemimpinan dalam Tafsir Al-Azhar

Sub-bab ini merupakan jantung dari penelitian, yang bertujuan membongkar
dan menganalisis secara mendalam penafsiran Buya HAMKA dalam Tafsir Al-
Azhar terhadap ayat-ayat kunci yang berkaitan dengan kepemimpinan. Analisis ini

menggunakan kerangka teoretis Keseimbangan Profesionalitas (al-gawiy) dan



50

Spiritualitas (al-amin) sebagai pisau bedah untuk mengekstraksi nilai-nilai
kepemimpinan ideal dari pandangan HAMKA.

Dalam analisis penafsiran ayat-ayat kepemimpinan yang digunakan dalam
penelitian ini, pendekatan yang dipakai tidak sepenuhnya mendasarkan penertiban
atau analisis ayat pada asbab al-nuzil. Hal ini bukan berarti asbab al-nuzil tidak
penting dalam kajian tafsir, tetapi karena secara metodologis ayat-ayat
kepemimpinan yang dibahas tidak semuanya memiliki riwayat asbab al-nuziil yang
kuat, jelas, atau bersifat spesifik. Sebagian besar ayat tentang kepemimpinan—
seperti prinsip amanah (Q.S. al-Nisa’: 58), keadilan (Q.S. al-Ma’idah: 8),
musyawarah (Q.S. Ali ‘Imran: 159), dan kemampuan profesional (Q.S. al-Qasas:
26) bersifat normatif dan universal, bukan ayat hukum yang turun sebagai respons
terhadap peristiwa tertentu. '8

Selain itu, penelitian ini mengacu pada metode penafsiran HAMKA dalam
Tafsir Al-Azhar, di mana HAMKA tidak selalu menjadikan asbab al-nuziil sebagai
dasar utama dalam memahami ayat-ayat bertema kepemimpinan. HAMKA lebih
menekankan pada pendekatan adabi ijtima ‘T (sosial-kemasyarakatan), yaitu metode
yang memadukan petunjuk Al-Qur’an dengan kondisi sosial, moral, dan masyarakat
pada zamannya.!” Bagi HAMKA, relevansi ayat dengan realitas kehidupan umat
lebih diutamakan dibandingkan pencarian sebab khusus turunnya ayat—terutama
ketika ayat tersebut tidak memiliki konteks historis yang kuat. Dengan demikian,

mengikuti corak metodologis HAMKA, penelitian ini tidak menjadikan asbab al-

18Jalaluddin al-Suyuti, Ashdb al-Nuziil (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1998), 5-6.
YHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990), 3.



51

nuzil sebagai kerangka penertiban utama, tetapi hanya digunakan ketika riwayatnya
benar-benar valid dan relevan dengan makna ayat. Oleh sebab itu, penertiban ayat
berdasarkan asbab al-nuziil tidak menjadi prioritas metodologis. Penelitian lebih
mengutamakan konsistensi tema kepemimpinan, analisis kebahasaan, kandungan
etika, serta keselarasan tafsir HAMKA dengan prinsip-prinsip universal Al-Qur’an

tentang akhlak dan kepemimpinan.

1. Penafsiran Konsep Dasar Kepemimpinan (khildfah dan amanah)

HAMKA memulai diskursus kepemimpinan dengan meletakkan landasan
filosofis dan teologis, yaitu konsep khilafah dan amanah. Konsep-konsep ini
memastikan bahwa kekuasaan tidak bersifat sekuler atau hedonistik, melainkan
memiliki pertanggungjawaban transendental.’’ Dalam pandangan HAMKA,
Khildfah adalah mandat teologis universal kepada manusia untuk mengelola bumi,
sementara amanah adalah kesadaran moral bahwa setiap jabatan adalah titipan yang

I Penekanan pada etika

akan dimintai pertanggungjawaban oleh Tuhan.?
transendental ini menjadi ciri khas pemikiran HAMKA yang menolak pemisahan

agama dari urusan negara.?’

a. Analisis Tafsir Q.S. Al-Baqarah: 30 (Mengenai khalifah fil-ardh)

WHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990,), 158. Ini adalah
sumber primer, di mana HAMKA secara eksplisit menafsirkan Q.S. Al-Bagarah [2]: 30. Dalam
penafsirannya, ia mendefinisikan khildfah sebagai amanah universal yang memiliki tanggung jawab
moral dan spiritual untuk mengurus bumi, bukan sekadar kekuasaan politik. Hal ini menegaskan
bahwa kekuasaan manusia memiliki asal-usul teologis dan pertanggungjawaban transendental.

2'M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat
(Bandung: Mizan, 2007), 269.

2HAMKA, Keadilan Sosial dalam Islam (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1980), 45-57.



52

Ayat ini merupakan fondasi teologis bagi eksistensi manusia sebagai

pemimpin di bumi:
Alaeccqzon h 3 oo ),aﬁ/\ ‘3"@"5104 g’;j\ - L;cf\,,; T/°S E/ta:, JL{;?\/
SLings B Ao B L ezl DB asds o2 G el Gl as el 285 Ju o)

WA

SR Y G Ty J6. 80 2aKs Az Al 145500

(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak
menjadikan khalifah) di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak
menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di sana,
sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?” Dia
berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu
ketahui.

HAMKA menafsirkan khalifah dalam konteks ini sebagai pengganti yang
ditunjuk untuk mengurus bumi, bukan sebagai pewaris atau titisan
Ilahi.”*Penekanannya adalah pada tugas dan tanggung jawab, bukan pada
keistimewaan semata. la dengan tegas membantah penafsiran yang menyempitkan
khalifah hanya sebagai jabatan politik tertinggi. Bagi HAMKA, khildfah adalah
amanah universal yang diemban oleh seluruh umat manusia, baik secara individu
maupun kolektif. Setiap manusia adalah khalifah di wilayah kekuasaannya, mulai
dari dirinya sendiri, keluarga, hingga negara.

Penafsiran khilafah sebagai amanah universal ini membawa implikasi sosial

yang besar dalam pandangan adabi ijtimaT HAMKA. Ketika malaikat

mempertanyakan potensi kerusakan (fasad) dan pertumpahan darah yang akan

’Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya Edisi Penyempurnaan 2019
(Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI,
2019), Q.S. al-Bagarah [2]: 30.

MHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990,), 158



53

ditimbulkan manusia, HAMKA melihatnya sebagai peringatan abadi bahwa potensi
penyalahgunaan kekuasaan (korupsi, tirani, kekerasan) sudah melekat pada fitrah
manusia.?> Oleh karena itu, tugas khalifah adalah mengelola potensi tersebut
melalui ilmu dan hidayah. [Imu (kecakapan teknis/profesionalitas) adalah alat yang
diberikan Allah untuk menguasai alam, sebagaimana yang diajarkan kepada Adam.
Hidayah (spiritualitas/moral) adalah pengendali agar ilmu tersebut tidak digunakan
untuk menumpahkan darah.

Ayat ini menjadi fondasi teologis konsep khilafah dalam Islam. HAMKA
menafsirkan kata khalifah di sini bukan sebagai jabatan politik formal, melainkan
tugas perwakilan manusia untuk memakmurkan bumi dengan memadukan akal,
iman, dan tanggung jawab moral. Menurut HAMKA, manusia diberi kedudukan
mulia karena memiliki potensi berpikir dan membedakan baik serta buruk. Dengan
demikian, kepemimpinan manusia adalah mandat spiritual sekaligus sosial yang
harus dijalankan melalui keadilan, kebijaksanaan, dan akhlak yang terpuji.¢

Penafsiran HAMKA tersebut sejalan dengan tafsir para ulama klasik. Al-
Tabari memaknai khalifah sebagai “pengganti” generasi sebelumnya yang bertugas
menegakkan hukum Allah dan menjaga keharmonisan bumi.?’ Al-Razi
menambahkan bahwa kedudukan khalifah menuntut kemampuan intelektual dan
moral yang membuat manusia layak menerima amanah sehingga malaikat pun
mempertanyakannya.?® Ibn ‘Ashur menekankan dimensi peradaban: manusia

menjadi khalifah karena diberi kapasitas membangun budaya, hukum, dan tata

BHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 153.

BHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 254.

YTAl-Tabari, Jami ‘ al-Bayan, Juz 1 (Beirut: Dar al-Fikr, 1992), 195.

28Fakhruddin al-Razi, Mafatih al-Ghaib, Juz 2 (Beirut: Dar Thya’ al-Turath, 2000), 178.



54

sosial.? Dalam tafsir kontemporer, Quraish Shihab memahami khilafah sebagai
mandat peradaban (civilizational mandate) di mana manusia bertanggung jawab
menciptakan ketertiban, bukan kerusakan.3°

Berdasarkan penafsiran tersebut, penulis berpandangan bahwa Q.S. al-
Baqarah: 30 memberi fondasi bahwa kepemimpinan dalam Islam bersifat
antropologis dan universal, bukan monopoli kelompok tertentu. Kepemimpinan
bukan sekadar jabatan struktural, tetapi peran etis di keluarga, organisasi, lembaga,
maupun negara. Penekanan HAMKA pada perpaduan akal dan akhlak, diperkaya
oleh pandangan ulama klasik tentang penegakan keadilan dan ulama kontemporer
tentang mandat peradaban, menunjukkan bahwa khilafah adalah konsep holistik
yang menuntut integritas moral, kecerdasan, dan komitmen kemaslahatan. Dengan
demikian, ayat ini menjadi dasar bahwa semua manusia terutama pemimpin publik,
bertanggung jawab menjaga bumi dari kerusakan, menegakkan keadilan, dan

membangun peradaban yang bermartabat.

b. Analisis Tafsir Q.S. An-Nisa: 58 (Mengenai kewajiban menunaikan
amanah dan ‘adl)
Ayat ini memberikan petunjuk operasional dan etis tentang cara

menjalankan kekuasaan:

Ibn ‘Ashur, Al-Tahrir wa al-Tanwir, Juz 1 (Tunis: Dar al-Tunisiyyah, 1984), 324.
30M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Juz 1 (Tangerang: Lentera Hati, 2002), 221.



55

<o,

sia&e i st by el sl &y

Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanah kepada
pemiliknya. Apabila kamu menetapkan hukum di antara manusia,
hendaklah kamu tetapkan secara adil. Sesungguhnya Allah memberi
pengajaran yang paling baik kepadamu. Sesungguhnya Allah Maha
Mendengar lagi Maha Melihat.?!

HAMKA melihat ayat ini sebagai dasar konstitusional dan etika

pemerintahan dalam Islam, terutama bagi pemimpin publik. Kata Amanat

ditafsirkan oleh HAMKA secara luas, mencakup dua kategori utama yang saling

melengkapi:

1) Amanat Jabatan Publik: Setiap posisi kepemimpinan, mulai dari menteri,

2)

hakim, hingga kepala daerah, adalah amanat yang harus diserahkan kepada
yang berhak menerimanya (ahluh), yaitu orang yang memiliki kecakapan
(profesionalitas) dan integritas (spiritualitas). HAMKA secara implisit
mengkritik praktik nepotisme dan favoritisme yang menempatkan orang
tidak kompeten hanya karena kedekatan politik.>?

Amanat Kekuasaan dan Harta: Kekuatan dan harta negara adalah amanat
dari Allah. Bagian kedua ayat ini, yaitu perintah untuk menetapkan hukum
dengan adil (al-‘adl), dipertegas HAMKA sebagai penyeimbang amanah.

Jika amanah menjamin integritas internal pemimpin, maka keadilan

3Kementrian Agama RI, Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. al-Nisa’ [4]: 58.
2 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 581-582.



56

menjamin integritas eksternal dalam hubungan dengan rakyat.?* Keadilan
ini bersifat mutlak; tidak boleh ada diskriminasi, bahkan jika keputusan itu
merugikan pribadi atau golongan sendiri. Integrasi amanah (spiritualitas)
dan ‘adl (implikasi profesionalitas) dalam ayat ini oleh HAMKA
menegaskan bahwa kualifikasi seorang pemimpin haruslah ganda. Tidak
cukup hanya jujur; pemimpin harus mampu mengambil keputusan yang
benar dan adil (profesional), dan tidak cukup hanya profesional; ia harus

jujur dalam pelaksanaannya (spiritual).

Q.S. al-Nisa’: 59 merupakan ayat pokok dalam teori kepemimpinan Islam,
karena memuat tiga pilar kepemimpinan: ketaatan kepada Allah, Rasul, dan @/i al-
amri. Menurut HAMKA, #li al-amri tidak hanya terbatas pada pemimpin politik,
tetapi mencakup seluruh pemegang otoritas yang sah dalam masyarakat, seperti
pemimpin lembaga, hakim, ulama, dan tokoh yang dipercaya. HAMKA
menegaskan bahwa ketaatan kepada pemimpin bersifat bersyarat, yakni selama
tidak bertentangan dengan ajaran Allah dan Rasul. Dalam tafsirnya, HAMKA juga
mengaitkan ayat ini dengan pentingnya musyawarah, transparansi, dan akhlak
pemimpin dalam menjalankan amanah.>*

Para ahli lain memberikan penguatan penting. Al-Tabari menafsirkan /i al-
amri sebagai pemimpin yang menjalankan urusan publik berdasarkan keadilan.

Al-Qurthubi memasukkan ulama sebagai bagian dari @/i al-amri, sebab mereka

3Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, Jilid 5 (Kairo: Dar Al-Manar, 1948), 105-
107. (HAMKA sering dipengaruhi oleh corak Al-Manar dalam penafsiran ijtima').

MHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1277.

35Al-Tabari, Jami ‘al-Bayan, Juz 5, 82.



57

memimpin masyarakat dalam pengetahuan dan fatwa.’® Ibn Kathir menegaskan
bahwa ayat ini menegakkan prinsip “ketaatan selama bukan dalam maksiat.”3’
Dalam tafsir kontemporer, Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha menekankan
bahwa ayat ini menjadi dasar konsep pemerintahan konstitusional, karena menuntut
pemimpin untuk bertanggung jawab di bawah hukum Allah dan kontrol
masyarakat.® Quraish Shihab menambahkan bahwa #li al-amri mencakup
pemimpin formal maupun informal, termasuk ahli bidang tertentu yang harus ditaati
dalam kapasitas keahlian mereka.*

Berdasarkan sintesis seluruh tafsir tersebut, penulis menyimpulkan bahwa
Q.S. al-Nisa’: 59 menegaskan konsep amanah kepemimpinan, yakni bahwa jabatan
pemimpin bukan hanya kewenangan administratif, melainkan komitmen moral
untuk berlaku adil, mendengar aspirasi masyarakat, serta menjalankan musyawarah
sebagai mekanisme partisipatif. Penulis melihat bahwa pendekatan HAMKA yang
menekankan moralitas pemimpin berpadu dengan ulama klasik yang menekankan
keadilan dan ulama modern yang menekankan supremasi hukum. Dengan
demikian, ayat ini membentuk pemahaman bahwa kepemimpinan dalam Islam
bersifat etis, legal, dan partisipatif, serta menempatkan pemimpin sebagai pelayan

masyarakat, bukan penguasa absolut.

2. Penafsiran Ayat-Ayat Kisah Kepemimpinan Profetik

3Al-Qurthubi, Al-Jami‘li Ahkam al-Qur’an, Juz 5 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
2003), 262.

3lbn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Juz 2 (Cairo: Dar al-Hadith, 1999), 346.

3¥Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha, Tafsir al-Manar, Juz 5 (Cairo: Al-Hay’ah al-
Mishriyyah, 1947), 368-371.

3M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996), 203.



58

Bagian ini adalah studi kasus al-gawiy al-amin melalui interpretasi

HAMKA terhadap kisah-kisah kenabian, yang merupakan model ideal

kepemimpinan.

a.

Analisis Tafsir Q.S. Al-Qasas: 26 (Mengenai al-qawiy al-amin)

Ayat ini adalah sumber tekstual utama yang menggarisbawahi

keseimbangan yang menjadi fokus penelitian:

S bsdl Esa il p s BLgs i) ool Lels) 236

Salah seorang dari kedua (perempuan) itu berkata, “Wahai ayahku,
pekerjakanlah dia. Sesungguhnya sebaik-baik orang yang engkau
pekerjakan adalah orang yang kuat lagi dapat dipercaya.?’

Terkait syarat kepemimpinan dalam ayat ini, HAMKA memberikan

penafsiran yang tajam dalam Tafsir Al-Azhar:

Yang dikatakan kuat (al-gawiyyu) itu ialah pandai mengatur siasat, yang
sekarang  dinamai  bekwaam  (cakap/kompeten) atau  bevoegd
(berwenang/ahli). Adapun amanah (al-amin) ialah dapat dipercaya. Kedua
sifat ini, yaitu kuat (cakap) dan dapat dipercaya (jujur), adalah dua syarat
yang mutlak bagi seseorang yang akan diserahi sesuatu pekerjaan. Kalau
hanya kuat saja, tetapi tidak amanah, niscaya kekuatannya itu akan

dipergunakannya untuk mengkhianati orang yang mengupahkannya. Dan

40K ementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. al-Qasas [28]: 26.



59

jika dia amanah (jujur) tetapi tidak kuat (tidak cakap), niscaya pekerjaannya

itu akan terlantar dan mendatangkan kerugian.*!

Sintesis al-gawiy dan al-amin HAMKA menafsirkan ayat ini sebagai dua

prasyarat universal yang tidak boleh dipisahkan dalam memilih pemimpin atau

pekerja:

1

2)

Al-Qawiy (Kekuatan/Profesionalitas): HAMKA menjelaskan al-gawiy
sebagai kecakapan, kekuatan fisik, dan kemampuan teknis untuk
melaksanakan tugas. Dalam konteks Nabi Musa, kekuatan ini tampak pada
kemampuannya mengurus kambing dan menyelesaikan masalah air bagi
dua wanita tersebut. HAMKA mengkontekstualisasikan al-gawiy ini dalam
konteks modern sebagai profesionalisme, keahlian, dan ilmu pengetahuan
(fathanah). Pemimpin harus memiliki strategi, pengetahuan manajemen,
dan kecekatan. Jika pemimpin lemah (ghairu gawiy), niat baiknya akan sia-
sia karena ketidakmampuannya mengelola urusan, yang pada akhirnya
merugikan umat.

Al-Amin (Terpercaya/Spiritualitas): HAMKA menafsirkan al-amin sebagai
integritas moral dan kejujuran. Hal ini disimpulkan dari sikap Musa yang
santun, menjauhi pandangan mata dari wanita, dan tindakannya yang tanpa
pamrih. al-amin berfungsi sebagai pengendali bagi al-gawiy. Seorang

pemimpin boleh memiliki kecakapan yang luar biasa, tetapi jika ia tidak

“YHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990), 469.



60

amin (korup, tidak jujur, culas), maka kecakapannya akan menjadi alat

untuk menzalimi dan menipu rakyat.*?

HAMKA menafsirkan ungkapan inna khayra man ista’jarta al-qawiy al-
amin sebagai prinsip fundamental dalam kepemimpinan: kecakapan (al-qawiy) dan
amanah (al-amin) harus berjalan beriringan. Menurutnya, kekuatan yang dimaksud
bukan hanya fisik, tetapi juga kemampuan intelektual, keberanian mengambil
keputusan, serta keahlian teknis dalam mengelola tugas. Amanah, menurut
HAMKA, adalah kejujuran, ketulusan niat, dan konsistensi moral pemimpin dalam
menjaga kepentingan publik.*

Penafsiran ini diperkuat oleh ulama klasik. Al-Tabari menafsirkan bahwa
syarat “kuat” merujuk pada kemampuan efisien dalam bekerja, sedangkan
“amanah” adalah integritas yang membuat seseorang layak diberi mandat.** Al-
Qurthubi menambahkan bahwa pemimpin yang lemah namun jujur akan tetap gagal
menjalankan amanah; sebaliknya, pemimpin yang cakap tetapi tidak jujur akan
merusak masyarakat.’ Ibn ‘Ashur menegaskan bahwa ayat ini adalah asas
rekrutmen kepemimpinan, yaitu menempatkan orang sesuai kompetensi dan

akhlaknya.* Dalam tafsir kontemporer, Fazlur Rahman menjelaskan bahwa ayat ini

“Abdul Karim Amrullah, Filsafat Adat dan Syara’ (Padang Panjang: Sumatera Thawalib,
1923), 48. (Meskipun karya ayah HAMKA, pandangan ini mencerminkan etos kaum muda yang
mempengaruhi HAMKA tentang etika sosial).

BHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990), 469.

4 Al-Tabari, Jami ‘ al-Bayan, Juz 20, 121.

$Al-Qurthubi, Al-Jami ‘ Ii Ahkam al-Qur’an, Juz 13, 256.

4Tbn Ashur, Al-Tahrir wa al-Tanwir, Juz 20, 46.



61

merupakan contoh etika Qur’ani tentang moral efficiency kecakapan yang selalu
dibingkai integritas spiritual.’

HAMKA seringkali mengaitkan penafsiran al-gawiy al-amin dengan
penyakit-penyakit kronis dalam pemerintahan Indonesia pasca-kemerdekaan. Ia
secara implisit mengkritik sistem yang hanya menuntut kesetiaan buta (amin palsu)
tanpa memperhatikan kompetensi (Qawiyu), atau sebaliknya, yang hanya
mengedepankan teknokrat yang cerdas tetapi tidak bermoral. Keseimbangan ini
bagi HAMKA adalah jalan keluar dari krisis kepemimpinan nasional.

Dari integrasi pendapat di atas, penulis berkesimpulan bahwa Q.S. al-Qasas:
26 menegaskan konsep kepemimpinan yang berbasis meritokrasi dan moralitas.
Prinsip al-gawiy al-amin bukan sekadar syarat administratif, tetapi paradigma etis
yang menuntut keseimbangan antara profesionalitas dan akhlak. Penafsiran
HAMKA yang menekankan kekuatan akal dan kejujuran berpadu dengan
pandangan ulama klasik tentang efisiensi dan ulama modern tentang moral-
competence, menjadikan ayat ini sebagai dasar bagi standar kepemimpinan

kontemporer: kompeten, berintegritas, dan berorientasi pada kemaslahatan.

b. Analisis Tafsir Q.S. Ysuf: 54-55 (Mengenai Kecakapan Nabi Ysuf)

Kisah Nabi Yiisuf saat meminta jabatan sebagai bendaharawan negara Mesir

menjadi studi kasus yang kaya mengenai integrasi al-gawiy dan al-amin:

4TFazlur Rahman, Islam and Modernity (Chicago: University of Chicago Press, 1984), 27—
28.



62

C
3\
%
2o
\
LI
%
o
\
\
{Co
\
\
£
e\
°
¢
®©
=i

JB I8 Bl fLd0 Asaliand o 38 AUdD) G

e B ) o o e sl

Raja berkata, “Bawalah dia (Yusuf) kepadaku agar aku memilih dia
(sebagai orang yang dekat) kepadaku.” Ketika dia (raja) telah berbicara
kepadanya, dia (raja) berkata, ‘“Sesungguhnya (mulai) hari ini engkau
menjadi seorang yang berkedudukan tinggi di lingkungan kami lagi sangat
dipercaya.” Dia (Yusuf) berkata, “Jadikanlah aku pengelola
perbendaharaan negeri (Mesir). Sesungguhnya aku adalah orang yang
pandai menjaga (amanah) lagi sangat berpengetahuan.*®

Mengenai kualifikasi Nabi Yusuf dalam meminta jabatan, HAMKA

menuliskan dalam tafsirnya:

Yusuf menerangkan sifat dirinya yang menyebabkan dia sanggup memikul
beban itu, yaitu: 'Sesungguhnya aku ini adalah orang yang pandai menjaga
lagi berpengetahuan.' (Inni hafizhun ‘alim). Pandai menjaga, atau Hafizh,
adalah sifat dari budi, sifat dari jiwa yang teguh, yang sekarang kita artikan
dengan integritas atau kejujuran yang tidak dapat dibeli. Tidak akan khianat
memakan yang bukan haknya. Sedangkan ‘Alim artinya adalah
berpengetahuan, atau ahli dalam administrasi dan pembagian harta itu. Maka

bertemulah di sini dua syarat yang utama untuk memegang pimpinan negara,

yaitu Budi dan Akal, atau Jujur dan Ahli. %°

HAMKA menafsirkan permintaan Nabi Yusuf ini bukan sebagai ambisi

jabatan, melainkan sebagai inisiatif penyelamatan umat dari bencana kelaparan

“8K ementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. Yisuf [12]: 54-55.
YHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5 (Singapura: Pustaka Nasional, 1990), 491.



63

yang telah ia ramalkan. Nabi Yusuf mengajukan diri karena ia tahu bahwa hanya
dirinyalah yang memiliki kombinasi sempurna dari dua syarat:

1. Pandai Menjaga (hafizh): Ditafsirkan oleh HAMKA sebagai spiritualitas
dan integritas tinggi (al-amin). Nabi Yusuf memiliki kemampuan untuk
menjaga harta benda rakyat (tidak korupsi), menjaga amanah, dan menjaga
diri dari godaan kekuasaan. Ini adalah dimensi etika dan moral.

2. Berilmu (‘Alim): Ditafsirkan sebagai profesionalitas dan kecakapan teknis
(al-gawiy). llmu yang dimaksud HAMKA adalah ilmu manajemen logistik,
strategi ekonomi, dan perencanaan jangka panjang yang sangat dibutuhkan

Mesir untuk menghadapi krisis tujuh tahun paceklik.>°

Dalam kisah Nabi Yusuf, ayat 54-55 menggambarkan tawaran jabatan
politik dan administratif dari Raja Mesir kepada Nabi Yusuf. HAMKA menegaskan
bahwa penunjukan Yusuf bukan karena kedekatan pribadi, tetapi karena
kompetensi luar biasa yang ditunjukkan melalui kecerdasan, integritas, dan
kemampuan manajemen krisis. Ketika Yusuf mengatakan “ij ‘alni ‘ala khaza’in al-
ardh, inni hafizh ‘alim”, HAMKA menjelaskan bahwa Yusuf menampilkan dua
kualifikasi pokok: kemampuan mengelola keuangan negara (‘alim) dan sifat
amanah (hafizh).>!

Ulama lain menguatkan hal tersebut. Al-Tabari menjelaskan bahwa
permintaan Yusuf bukan karena ambisi duniawi, tetapi karena kepemimpinannya

diperlukan untuk menyelamatkan masyarakat dari bencana kelaparan.>? Ibn Kathir

SYHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 493.
STHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 494.
2Al-Tabari, Jami ‘ al-Baydn, Juz 12, 57.



64

menekankan bahwa sifat Yusuf mencerminkan profesionalisme dan
trustworthiness, yang keduanya merupakan landasan jabatan publik.>3 Al-Qurthubi
melihat ayat ini sebagai dasar dibolehkannya seseorang menawarkan diri untuk
jabatan ketika ia yakin mampu menjalankan amanah dengan lebih baik dibanding
orang lain, selama motivasinya bukan ego, tetapi maslahat umum.’* Dalam
kerangka politik Islam, Al-Mawardi menegaskan bahwa seorang penguasa atau
pejabat harus memiliki dua sifat utama: kecerdasan administrasi dan kesucian
moral.>

HAMKA menekankan bahwa Nabi Yusuf tidak akan meminta jabatan itu
jika ia hanya hafizh (jujur) tanpa alim (berilmu), atau sebaliknya. Kepemimpinan
membutuhkan kompetensi untuk memecahkan masalah dan integritas untuk
memastikan solusi itu adil. Kisah ini menjadi argumentasi HAMKA bahwa Islam
tidak melarang seorang yang gawiy dan amin untuk secara aktif mencari jabatan
demi maslahah umat, terutama ketika orang yang berhak tidak tersedia. Ini adalah
penafsiran yang sangat relevan dengan semangat pembaharuan dan pembangunan
di Indonesia.

Berdasarkan sintesis tersebut, penulis memandang bahwa Q. S. Yaisuf: 54—
55 menegaskan bahwa kompetensi teknis ( 7/m) dan integritas moral (hifzh) adalah
kombinasi yang harus dimiliki pemimpin publik. Mengikuti HAMKA,
kepemimpinan bukan hanya soal spiritualitas, tetapi juga kecerdasan manajerial.

Dengan memasukkan pandangan ulama klasik dan kontemporer, ayat ini

3Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Juz 4, 335.
S4Al-Qurthubi, Al-Jami‘li Ahkam al-Qur’an, Juz 12, 246.
SSAl-Mawardi, Al-Ahkam al-Sulthaniyyah, 33.



65

menegaskan bahwa pemimpin ideal harus mampu menyelamatkan masyarakat

melalui kebijakan yang cerdas dan etis, bukan sekadar memiliki legitimasi simbolik.
c. Analisis Tafsir Kisah Dzulgarnain (Q. S. al-Kahf: 84)

Kisah Dzulgarnain dalam Surah Al-Kahfi memberikan gambaran praktis
tentang kepemimpinan yang berhasil mengintegrasikan kekuatan (profesionalitas)

dengan keadilan (spiritualitas) dalam pembangunan dan pertahanan negara.
VG s 80 8 2V 3 J G )

Sesungguhnya Kami telah memberi kedudukan kepadanya di bumi dan
Kami telah memberikan jalan kepadanya (untuk mencapai) segala
sesuatu.”®

Kekuatan sebagai Alat Penegakan Keadilan HAMKA menafsirkan

Dzulqgarnain sebagai model pemimpin yang memiliki kekuatan (al-gawiy)

yang terorganisir dan terarah, yang diberikan oleh Allah:

1) Kekuatan Material dan Strategis HAMKA menjelaskan bahwa Allah
memberikan Dzulgarnain kekuasaan yang luar biasa (sababan), termasuk
kemampuan militer, navigasi, dan siasat penaklukan. Kekuatan ini
digunakan bukan untuk menjajah, melainkan untuk memperbaiki dan
mempertahankan ~ wilayah yang lemah.>” Pembangunan benteng
(pertahanan) yang ia lakukan untuk menahan Ya’juj dan Ma’juj adalah

puncak dari profesionalitas teknis dan strategisnya.

S*Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. al-Kahf [18]: 84.
STHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, 258-259.



66

2) Keadilan dan Ketuhanan: Meskipun kuat, Dzulgarnain tetap adil dan
spiritual. Ketika ia menemukan kaum yang dizalimi, ia menghukum yang
jahat dan berbuat baik kepada yang saleh. Artinya, segala kekuatan dan
kesuksesan profesionalnya dikembalikan kepada kesadaran spiritual dan
tidak membuatnya takabur atau tamak. Ia bahkan menolak pembayaran dari
rakyat yang ia bantu, menunjukkan spiritualitasnya yang ikhlas (ketulusan)

di atas kepentingan pribadi.

Ayat ini merujuk pada kisah Dzulgarnain, seorang pemimpin yang diberi
tamkin (kekuasaan dan kapasitas besar) di muka bumi. HAMKA menafsirkan
bahwa kekuasaan yang diberikan Allah kepada Dzulgarnain bukanlah bentuk
absolutisme, melainkan amanah besar yang harus digunakan untuk menegakkan
keadilan, melindungi yang lemah, dan membangun peradaban. Bagi HAMKA,
keberhasilan Dzulgarnain bukan pada luasnya wilayah kekuasaannya, tetapi pada
cara ia menggunakan kekuasaan untuk kemaslahatan dan bukan penindasan.>®

Ulama lain memperkuat analisis ini. Al-Tabari menjelaskan bahwa ayat ini
menunjukkan bahwa otoritas politik berasal dari Allah dan harus digunakan sesuai
petunjuk moral.>® Ibn Kathir menggambarkan Dzulgarnain sebagai pemimpin yang
ideal: kuat, adil, dermawan, dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat.®® Ibn
‘Ashur menekankan bahwa kekuasaan dalam ayat ini mencakup kemampuan

militer, administratif, dan teknologi, namun semuanya diarahkan untuk tujuan etika

SBHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, 260.
Al-Tabari, Jami ‘al-Bayan, Juz 15, 189.
Tbn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Juz 3, 499.



67

bukan dominasi.®! Dalam perspektif modern, Fazlur Rahman melihat kisah ini
sebagai gambaran moral use of power: kekuasaan sah bila diarahkan kepada
pembangunan dan perlindungan masyarakat.®?

Melalui Dzulgarnain, HAMKA menegaskan bahwa profesionalitas tanpa
spiritualitas (kekuatan tanpa keadilan) hanya akan melahirkan imperialisme.
Sementara spiritualitas tanpa profesionalitas (niat baik tanpa kekuatan) akan
menyebabkan kemandulan dan keruntuhan. Model Dzulgarnain menunjukkan
bahwa pemimpin harus kuat secara geopolitik dan ekonomi (al-gawiy) agar mampu
melindungi bangsa, tetapi semua kekuatan itu harus dikendalikan oleh etika dan
ketaatan (al-amin).

Berdasarkan integrasi tersebut, penulis menyimpulkan bahwa Q. S. al-Kahf:
84 merupakan dasar bahwa kekuasaan dalam Islam bersifat functional dan ethical,
bukan simbolis ataupun absolut. Penafsiran HAMKA yang menekankan amanah
dan keadilan berpadu dengan ulama klasik tentang sumber otoritas dan ilmuwan
modern tentang moralitas kekuasaan. Dengan demikian, ayat ini memberi landasan
bahwa pemimpin sejati adalah pemimpin yang menempatkan kekuasaan sebagai
alat pelayanan, bukan tujuan; sebagai sarana membangun peradaban, bukan

menimbulkan kerusakan.

3. Analisis Nilai Etika Kunci: Keadilan (a/- ‘adl) dan Musyawarah (Syiirad)

®Tbn ‘Ashur, Al-Tahrir wa al-Tanwir, Juz 15, 201-203.
2Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an (Minneapolis: Bibliotheca Islamica, 1994),
62-63.



68

Selain konsep al-qawiy al-amin yang termaktub dalam kisah, HAMKA
juga memperkuat kerangka kepemimpinan dengan nilai etika kunci yang bersifat

normatif.

a. Penafsiran Q.S. al-Ma’idah: 8 (Tentang Keadilan Mutlak)

EAP 2 2 %

& ' “ 4 @ o7 T & ° W T4 b ~0 (g n),a} oﬂ/‘ .0 i 3T
Vi e pgh 0L SaZ Yy Lnall digd & G EsT il G @l

Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu penegak (kebenaran)
karena Allah (dan) saksi-saksi (vang bertindak) dengan adil. Janganlah
kebencianmu terhadap suatu kaum mendorong kamu untuk berlaku tidak
adil. Berlakulah adil karena (adil) itu lebih dekat pada takwa. Bertakwalah
kepada Allah. Sesungguhnya Allah Maha Teliti terhadap apa yang kamu
kerjakan.%

HAMKA menafsirkan ayat ini sebagai tuntutan tertinggi dari seorang
pemimpin yang spiritual. Keadilan (a/- ‘ad/) yang diajarkan oleh Al-Qur’an adalah
keadilan yang tidak dipengaruhi oleh emosi, sentimen politik, atau kebencian.
Bahkan terhadap lawan politik atau musuh, keadilan harus tetap ditegakkan.*
HAMKA melihat keadilan ini sebagai perwujudan tertinggi dari takwa
(spiritualitas). Ketika seorang pemimpin mampu bersikap adil terhadap orang yang
tidak ia sukai, itu adalah bukti bahwa ia telah mencapai kedewasaan spiritual dan
mengedepankan hukum Allah di atas kepentingan pribadi atau golongan. Keadilan,

dalam pandangan HAMKA, adalah jembatan yang menghubungkan dimensi

spiritualitas pemimpin dengan profesionalitas dalam menjalankan hukum.

9Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. al-Ma’idah [5]: 8.
%Nurcholish Madjid, Islam Kemodernan dan Keindonesiaan (Bandung: Mizan, 1987), 108.



69

HAMKA menafsirkan Q.S. al-Ma’idah: 8 sebagai prinsip universal keadilan
yang harus ditegakkan bahkan terhadap orang yang dibenci. HAMKA menekankan
bahwa keadilan dalam Islam tidak boleh bergantung pada emosi, kepentingan
kelompok, ataupun tekanan politik. Baginya, ayat ini adalah perintah agar
pemimpin selalu menjaga objektivitas hukum dan menempatkan kebenaran di atas
segala kepentingan personal.®> HAMKA mengaitkan ayat ini dengan realitas sosial-
politik modern, bahwa pemimpin harus mampu memisahkan antara sentimen
pribadi dan kewajiban moral untuk berlaku adil, karena keadilan adalah ruh
kepemimpinan.

Para ulama klasik memberikan pendalaman yang memperkuat penafsiran
tersebut. Al-Tabari menjelaskan bahwa ayat ini merupakan “perintah paling tegas”
agar pemimpin tetap adil sekalipun terhadap musuhnya, dan bahwa kebencian tidak
boleh menjadi dasar kebijakan publik.%® Al-Qurthubi menyebut ayat ini sebagai
fondasi keadilan yang tidak memihak siapapun dalam hukum Islam, dan
menyatakan bahwa pemimpin yang tidak adil berarti merusak amanah
kepemimpinan.%” Al-Razi menambahkan bahwa prinsip keadilan adalah jalan
menuju takwa, sehingga pemimpin yang adil bukan hanya berhasil secara sosial,
tetapi juga mulia secara spiritual.®® Ibn ¢ Ashur melihat ayat ini sebagai prinsip etika
publik bagi negara: kebijakan harus bebas dari nepotisme, diskriminasi, dan

kepentingan kekuasaan.®® Dalam konteks modern, Fazlur Rahman menjelaskan

SSHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 62.

% Al-Tabari, Jami ‘ al-Bayan, Juz 6, 115.

7 Al-Qurthubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, Juz 6, 112.

%8Fakhruddin al-Razi, Mafatih al-Ghaib, Juz 11 (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath, 2000), 162.
%Ibn ‘Ashur, Al-Tahrir wa al-Tanwir, Juz 6 (Tunis: Dar al-Tunisiyyah, 1984), 224.



70

bahwa al-Qur’an menempatkan keadilan sebagai pilar utama masyarakat beradab,
dan ayat ini mendorong terciptanya moral equality before the law.”’ Quraish Shihab
menegaskan bahwa ayat ini mengandung nilai standar keadilan tertinggi.”!

Dalam konteks interaksi sosial, keseimbangan pemimpin diuji melalui sikap
toleransinya. Toleransi bukanlah membenarkan kesalahan, melainkan menghormati
eksistensi pihak lain yang berbeda, sebuah prinsip yang sangat ditekankan dalam
penafsiran Al-Qur'an saat membahas hubungan antarumat.”” Fondasi dari sikap
toleran ini adalah budi pekerti yang luhur. Kecerdasan akal atau profesionalitas
tanpa kendali budi (spiritualitas) ibarat kapal tanpa nahkoda yang akan karam di
tengah badai nafsu.’”? Hal ini menunjukkan bahwa integritas moral adalah variabel
independen yang menentukan kualitas kepemimpinan seseorang; semakin tinggi
integritasnya, semakin adil pula kepemimpinannya.”*

Berdasarkan sintesis pendapat tersebut, penulis menyimpulkan bahwa Q.S.
al-Ma’idah: 8 merupakan ayat paling kuat dalam menetapkan prinsip keadilan
sebagai kewajiban moral, spiritual, dan sosial bagi seorang pemimpin. Penafsiran
HAMKA yang menekankan objektivitas moral bersanding dengan ulama lain yang
menekankan keadilan hukum dan keadilan sosial. Dari sini penulis berpendapat
bahwa keadilan bukan sekadar instrumen pemerintahan, tetapi fondasi legitimasi

kepemimpinan. Ayat ini menegaskan bahwa tanpa keadilan, seorang pemimpin

"Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 35.

""M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Juz 3, 189.

M. Quraish Shihab, Toleransi: Ketuhanan, Kemanusiaan, dan Keberagamaan
(Tangerang: Lentera Hati, 2022), 65.

BHAMKA, Lembaga Budi (Jakarta: Gema Insani, 2020), 34.

" Abuddin Nata, Pendidikan Islam di Era Milenial (Jakarta: Kencana, 2020), 125.



71

kehilangan otoritas moralnya, karena keadilan adalah manifestasi nyata dari

ketakwaan dan amanah kepemimpinan.

b. Penafsiran Q.S. Ali-Imran: 159 (Tentang Syiira)

o ° % % ° 0‘5. <0 T4l T.o1% 5',. - ° ol ol 4 ° biow wS
e Gpblilis fe sy I Bl s e g B s iR 1

Zz -

Gl E4 b bady Je 955 e 56 291 ks A saiy

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut
terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar,
tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu maafkanlah
mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawarahlah dengan
mereka dalam segala urusan (penting). Kemudian, apabila engkau telah
membulatkan tekad, bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah
mencintai orang-orang yang bertawakal.””

HAMKA menegaskan pentingnya kelembutan dan musyawarah sebagai

fondasi politik Islam:

Maka di sini bertemulah suatu dasar yang utama dari susunan pemerintahan
dalam Islam, atau politik Islam, yaitu musyawarah. Pimpinan tidaklah akan
beres, dan hati rakyat atau orang yang dipimpin tidaklah akan tenteram,
kalau musyawarah tidak dijalankan. ... Hati yang kasar dan keras, sikap yang
kaku, tidaklah dapat dipakai untuk memimpin. Kalau sikap kasar yang

dipakai, orang akan menjauhkan diri. Orang mungkin takut, tetapi tidak

hormat. Dan kalau orang sudah takut tetapi tidak hormat, alamatlah bahwa

’Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. Ali ‘Imran [3]: 159.



72

pimpinan akan gagal. Sebab itu, bermusyawarahlah dengan mereka.

Dengarkan pendapat mereka, dan hargailah jiwa mereka sebagai manusia. 76

HAMKA melihat syiird sebagai ciri khas fundamental dari kepemimpinan
yang berakhlak dan partisipatif. Syira bukan sekadar mekanisme teknis, melainkan
nilai spiritual yang lahir dari sifat lemah lembut (/ayyin) dan tidak berhati kasar

(faddzan ghalizhal qalb).

1. Sytra sebagai Spiritualitas: Syird dipraktikkan setelah perintah untuk
memaafkan dan memohon ampun, menunjukkan bahwa musyawarah harus
didahului oleh kerendahan hati (fawadhu’) dan kasih sayang (spiritualitas).

2. Sylra sebagai Profesionalitas: Meskipun Nabi Muhammad diberi wahyu,
beliau tetap diperintahkan bermusyawarah dalam urusan dunia. Hal ini,
menurut HAMKA, mengajarkan bahwa dalam urusan duniawi, pemimpin
yang paling cerdas pun (a/-gawiy) harus melibatkan pikiran orang lain untuk

mencapai keputusan yang paling tepat dan kuat (profesional).

HAMKA menafsirkan Q.S. Ali ‘Imran: 159 sebagai pedoman etika
kepemimpinan Nabi Muhammad yang mencakup kelembutan, musyawarah, dan
pemaafan. Menurut HAMKA, kelembutan Nabi bukan tanda kelemahan, tetapi
kekuatan moral yang membuat masyarakat merasa aman, dihargai, dan dilibatkan
dalam pengambilan keputusan. la menekankan bahwa perintah “wa shawirhum fil-

amr” (bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu) adalah prinsip dasar

®HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 273.



73

kepemimpinan partisipatif, bukan otoriter.”” HAMKA menilai bahwa keberhasilan
Nabi dalam membina umat disebabkan oleh kombinasi antara ketegasan visi dan
keharmonisan sosial yang dibangun melalui musyawarah.

Para ahli tafsir lain memberikan penguatan mendalam. Al-Tabari
menafsirkan bahwa musyawarah adalah cara Allah menghormati akal manusia serta
cara pemimpin membangun kohesi dan rasa memiliki di tengah masyarakat.”® Al-
Qurthubi menyebut musyawarah sebagai ciri utama pemerintahan yang adil,
sehingga pemimpin yang enggan bermusyawarah adalah pemimpin yang menyalahi
sunnah Nabi.”” Al-Razi menjelaskan bahwa musyawarah mengandung hikmah
untuk mencegah ketergantungan berlebihan kepada pemimpin dan melatih
masyarakat agar dewasa secara politik.®° Ibn Kathir menekankan bahwa perintah
musyawarah datang setelah peristiwa Uhud—Xketika sebagian keputusan sahabat
terbukti kurang tepat—namun Allah tetap memerintahkan musyawarah sebagai
mekanisme pendidikan sosial-politik.3! Ibn ‘Ashur menambahkan bahwa
musyawarah adalah landasan sistem kenegaraan Islam yang menekankan diskusi
publik, dan pertukaran alasan antar warga negara untuk mencapai keputusan
bersama yang lebih baik, bukan sekadar agregasi suara atau kepentingan individu.%?
Dalam perspektif modern, Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha menegaskan

bahwa ayat ini menjadi dasar pemerintahan konstitusional karena kewenangan

"THAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 276.

8 Al-Tabari, Jami ‘al-Bayan, Juz 4, 72.

Al-Qurthubi, Al-Jami‘, Juz 4, 250.

80Fakhruddin al-Razi, Mafatih al-Ghaib, Juz 8, 134.

811bn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Juz 2 (Cairo: Dar al-Hadith, 1999), 414.
8bn ‘Ashur, Al-Tahrir wa al-Tanwir, Juz 4, 179.



74

pemimpin dibatasi oleh proses musyawarah dan kontrol masyarakat.®> Quraish
Shihab melihat musyawarah sebagai proses etis untuk mencari keputusan terbaik
melalui dialog, bukan dominasi.*

Dari integrasi penafsiran tersebut, penulis berpendapat bahwa Q.S. Ali
‘Imran: 159 mengajarkan bahwa kepemimpinan dalam Islam harus partisipatif,
humanis, dan dialogis. Nilai musyawarah bukan sekadar prosedur, tetapi etos
kepemimpinan yang membangun rasa percaya masyarakat. Penulis menilai bahwa
penekanan HAMKA pada aspek kelembutan dan kebijaksanaan sangat relevan
dalam konteks sosial-politik modern, sementara pandangan ulama klasik
menunjukkan dimensi hukum dan etika, dan pandangan ulama modern memberi
landasan bagi praktik musyawarah dalam konteks demokrasi modern. Dengan
demikian, ayat ini memadukan nilai spiritual, sosial, dan politik sehingga
menghasilkan model kepemimpinan yang inklusif, komunikatif, serta berdasar pada
pencarian kemaslahatan bersama.

Secara keseluruhan, analisis penafsiran HAMKA menunjukkan bahwa
konsep kepemimpinan beliau adalah integrasi organik antara nilai-nilai normatif
(amanah, ‘adl, syurd) dan tuntutan fungsional (a/-gawiy). HAMKA menggunakan
Tafsir Al-Azhar untuk mengajukan tesis bahwa krisis kepemimpinan terjadi bukan
karena hilangnya salah satu nilai, melainkan karena kegagalan mengintegrasikan
Kecakapan (Profesionalitas) dengan Integritas (Spiritualitas), sebuah formulasi

yang akan disintesis secara eksplisit pada sub-bab C.

$Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha, Tafsir al-Manar, Juz 4 (Cairo: Al-Hay’ah al-
Mishriyyah, 1947), 224.
84M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an, 372.



75

C. Dimensi Profesionalitas dan Spiritualitas dalam Kepemimpinan Menurut
Tafsir Al-Azhar

Sub-bab ini merupakan bagian interpretasi dan sintesis dari seluruh analisis
Bab III. Tujuan utamanya adalah merumuskan model kepemimpinan yang ideal
menurut Buya HAMKA, yaitu model yang berhasil mengintegrasikan secara
harmonis tuntutan profesionalitas (al-qawiy) dengan fondasi spiritualitas (a/-amin),
yang mana keduanya dipandang sebagai prasyarat keberhasilan (falah)
kepemimpinan di dunia dan akhirat.

1. Sintesis Ayat-Ayat Kepemimpinan: Integrasi Khilafah, Amanah, Keadilan,

dan Sytra

Ayat-ayat kepemimpinan yang dikaji pada bagian sebelumnya
memperlihatkan bahwa konsep khilafah, amanah, keadilan, dan musyawarah
merupakan empat poros utama dari bangunan kepemimpinan Qur’ani. Q.S. al-
Baqarah: 30 menggambarkan amanah kekhalifahan sebagai mandat suci untuk
mengelola bumi dengan tanggung jawab yang menyatu antara dimensi etis dan
fungsional. Dalam Tafsir Al-Azhar, HAMKA menekankan bahwa manusia
dijadikan khalifah bukan untuk berkuasa secara sewenang-wenang, tetapi untuk
menegakkan kemaslahatan dan memakmurkan bumi dengan akal, moral, dan rasa
tanggung jawab yang tinggi.®> Mandat ini bukan hanya privilege, tetapi juga
amanah yang akan dipertanggungjawabkan. Dengan demikian, khilafah menjadi
fondasi ontologis dari seluruh konsep kepemimpinan dalam Al-Qur’an.

Konsep amanah yang ditegaskan dalam Q.S. an-Nisa’: 58 melengkapi

mandat kekhalifahan dengan etika moral yang ketat. Ayat ini mewajibkan

SHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 254.



76

pemimpin untuk menunaikan amanah dan menegakkan hukum secara adil.
HAMKA berpandangan bahwa amanah adalah urat nadi kepemimpinan; tanpa
amanah, seorang pemimpin hanya menjadi penguasa yang memanfaatkan jabatan
untuk kepentingan diri atau kelompok.3® Pandangan ini sejalan dengan penjelasan
al-Ghazali dalam Thya’ ‘Ulim al-Din, bahwa kerusakan negara selalu bermula dari
rusaknya amanah pemimpin dan lemahnya kesadaran spiritual dalam memegang

kekuasaan.®’

Karena itu, amanah menjadi standar moral yang mengawasi
pelaksanaan mandat khilafah agar tidak menyimpang dari tujuan luhur.

Selain khilafah dan amanah, keadilan berfungsi sebagai kompas moral
dalam praktik kekuasaan. Q.S. al-Ma’idah: 8 menegaskan bahwa keadilan adalah
kewajiban mutlak, bahkan terhadap pihak yang dibenci. HAMKA menafsirkan ayat
ini sebagai bentuk pengendalian diri seorang pemimpin dari subjektivitas,
fanatisme, dan bias kelompok. Baginya, keadilan merupakan bukti kematangan
spiritual seorang pemimpin; sebab seseorang tidak mungkin adil terhadap orang
yang ia benci kecuali jika ia memiliki ketakwaan yang kuat.®® Pendapat HAMKA
selaras dengan gagasan Ibn Taymiyyah bahwa “keadilan adalah fondasi utama
tegaknya pemerintahan,” dan bahwa kekuasaan yang adil lebih dicintai Allah
meskipun dijalankan oleh orang non-Muslim dibanding negara Muslim yang
zalim.%’

Lebih jauh lagi, musyawarah dalam Q.S. Ali ‘Imran: 159 melengkapi tiga

konsep sebelumnya dengan mekanisme kolektif yang mencegah dominasi

8HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 583.

87 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulim al-Din, Jilid 4, 97.
SHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 276.

¥1bn Taymiyyah, Al-Siyasah al-Syar ‘iyyah, 12.



77

kekuasaan. HAMKA menilai musyawarah sebagai tradisi Iuhur yang
menyeimbangkan penggunaan otoritas. Musyawarah tidak hanya menunjukkan
kerendahan hati pemimpin, tetapi juga memastikan bahwa keputusan yang diambil
merepresentasikan kepentingan umat.®® Pemikiran ini beririsan dengan pandangan
Quraish Shihab, yang menyebut musyawarah sebagai metode pengambilan
keputusan yang paling humanis dan paling sesuai dengan fitrah manusia karena
membuka ruang bagi partisipasi. Dalam sintesis ini, musyawarah berfungsi sebagai
alat kontrol sosial yang memastikan mandat kekhalifahan berjalan dengan adil dan
tidak melanggar amanabh.

Dengan demikian, seluruh ayat kepemimpinan tersebut membentuk
konstruksi nilai yang utuh. Khilafah memberi mandat; amanah memberi etika;
keadilan memberi batas moral; dan musyawarah menyediakan mekanisme sosial.
Dalam perspektif HAMKA, keempat nilai ini bukan konsep yang berdiri sendiri,
tetapi saling menguatkan sehingga melahirkan profil pemimpin ideal yang kuat
secara profesional dan jernih secara spiritual. Peneliti menilai bahwa sintesis ayat
dan pendekatan HAMKA ini sangat relevan bagi konteks Indonesia modern yang
tengah menghadapi persoalan korupsi, penyalahgunaan jabatan, dan rendahnya
integritas pemimpin publik. Nilai-nilai Qur’ani ini memberikan kerangka etis-
komprehensif yang dapat menjadi pedoman dalam membangun kepemimpinan
yang berorientasi pada keadilan dan kemaslahatan.

2. Profesionalitas  (al-gawiy): Kecakapan, Strategi, dan Kapasitas

Kepemimpinan

PHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 278.



78

Konsep al-gawiy dalam Al-Qur’an menggambarkan dimensi profesionalitas
yang wajib dimiliki seorang pemimpin. Kata al-gawiy tidak hanya bermakna kuat
secara fisik, tetapi mencakup kecakapan intelektual, ketegasan, kemampuan
manajerial, serta keahlian dalam menyelesaikan persoalan publik. Landasan utama
konsep ini tampak dalam Q.S. al-Qasas: 26, ketika salah satu putri Nabi Syuaib
mengusulkan agar ayahnya mempekerjakan Musa dengan alasan, Sesungguhnya
orang yang paling baik engkau ambil bekerja ialah orang yang kuat lagi terpercaya.
HAMKA menafsirkan kekuatan dalam ayat ini sebagai gabungan antara
kemampuan teknis, kecerdasan menghadapi persoalan, dan keberanian moral untuk
bertindak secara tegas. Baginya, seorang pemimpin harus cakap dalam menghadapi
konflik, mampu menyusun strategi, dan memiliki kapasitas mengambil keputusan
dalam situasi sulit.

Sikap profesionalitas juga terdapat dalam Q.S. al-Baqarah ayat 247:
2 e UL A 8K 6K el 80 aar B & 2ad i U6

o

.8 P 40 o o 3 -
1Jugw\uﬁmuf5¢g;ﬂijpd;\

C=

o o zz o }a// 7 \L
ol 3 8z o355 2SOl At A

Nabi mereka berkata kepada mereka, “Sesungguhnya Allah telah
mengangkat Talut menjadi rajamu.” Mereka menjawab, “Bagaimana
(mungkin) dia memperoleh kerajaan (kekuasaan) atas kami, sedangkan
kami lebih berhak atas kerajaan itu daripadanya dan dia tidak diberi
kekayaan yang banyak?” (Nabi mereka) menjawab, “Sesungguhnya Allah
telah memilihnya (menjadi raja) kamu dan memberikan kepadanya
kelebihan ilmu dan fisik.” Allah menganugerahkan kerajaan-Nya kepada



79

siapa yang Dia kehendaki. Allah Maha Luas (kekuasaan dan rezeki-Nya)
lagi Maha Mengetahui.®’

Ayat ini menjelaskan penolakan sebagian Bani Israil terhadap pengangkatan
Thalut sebagai pemimpin karena faktor keturunan dan status sosial. Namun Allah
menegaskan bahwa Thalut dipilih karena dua alasan utama: ilmu yang luas dan fisik
yang kuat. Dalam Tafsir Al-Azhar, HAMKA memberi penekanan bahwa legitimasi
kepemimpinan tidak boleh didasarkan pada keturunan, kearifan lokal, atau status
sosial, melainkan pada kapasitas objektif yang dapat dipertanggungjawabkan.®?

Pemikiran HAMKA selaras dengan Al-Mawardi yang menyatakan bahwa
syarat kepemimpinan adalah kecerdasan ( ‘aq/), kecakapan, kemampuan mengambil
keputusan, dan kemampuan melindungi rakyat.”> Sementara Ibn Khaldun
menambahkan bahwa kekuatan fisik dan kemampuan mengelola konflik
merupakan modal penting dalam membangun stabilitas sosial.**

Jika dikaitkan dengan konsep al-gawiy, ayat ini secara tegas menunjukkan
bahwa profesionalitas merupakan syarat mutlak kepemimpinan. Pemimpin harus
memiliki keunggulan kompetitif berupa ilmu, kemampuan menganalisis situasi, dan
kemampuan bertindak secara efektif. Peneliti memandang bahwa Q.S. al-Baqarah
247 menjadi dalil kuat bahwa al-gawiy bukan hanya sekadar kekuatan, melainkan

kompetensi multidimensi yang membuat seorang pemimpin layak memegang

otoritas.

9Kementerian Agama RI, Al-Qur an dan Terjemahannya, Q.S. al-Bagarah [2]: 247.
2HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 469.

%3 Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sulthaniyyah, 27.

%bn Khaldun, Muqaddimah, 148.



80

Q. S. Yusuf: 54-55 semakin menguatkan konsep al-gawiy ketika Nabi
Yusuf meminta diangkat sebagai pengelola gudang negara karena beliau adalah
orang yang pandai menjaga dan mengetahui. HAMKA melihat sikap Nabi Yusuf
sebagai bukti bahwa seorang pemimpin atau pejabat publik boleh dan bahkan wajib
menawarkan dirinya untuk memegang jabatan ketika ia yakin memiliki kemampuan
yang lebih baik daripada orang lain, demi kemaslahatan masyarakat.®
Profesionalitas di sini tampil sebagai kombinasi antara keahlian administratif,
kemampuan perencanaan ekonomi, dan kecerdasan teknis dalam pengelolaan
sumber daya. HAMKA menegaskan bahwa amanah dan ketakwaan tidak cukup
tanpa kemampuan teknis; seorang yang jujur tetapi tidak mampu mengelola urusan
negara tetap dapat membawa kerusakan.’® Pandangan ini sejalan dengan al-
Mawardi yang menyatakan bahwa salah satu syarat imam adalah kecerdasan yang
memadai untuk memahami urusan publik.®’

Konsep al-qawiy juga tercermin dalam Q. S. al-Kahf: 84 tentang
Dzulgarnain, yang dikaruniai Allah kekuatan besar dan kemampuan luar biasa
dalam mengatur wilayah kekuasaan. HAMKA memandang Dzulqarnain sebagai
contoh pemimpin strategis yang mampu memadukan kekuatan politik, kemampuan
militer, ketegasan administratif, dan kecerdasan diplomatik.”® Dalam pandangan
HAMKA, Dzulgarnain bukan hanya tokoh kuat secara politik, tetapi juga tipe
pemimpin yang memahami kondisi rakyat, mampu mengidentifikasi ancaman, dan

terampil membangun infrastruktur sosial. Narasi Dzulgarnain menjadi simbol

PSHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 492.
PYHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 493.

97 Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sulthaniyyah, 27.
BHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, 258-259



81

bahwa kekuatan profesional pemimpin harus digunakan untuk melindungi
masyarakat dan menjaga stabilitas negara. Pada titik ini, profesionalitas dalam
kepemimpinan berfungsi sebagai perangkat strategis yang mencegah berbagai
bentuk ancaman sosial, politik, dan keamanan.

Gagasan al-qawiy yang dijelaskan HAMKA diperkuat oleh para pemikir
lain. Ibn Khaldun, misalnya, menekankan bahwa pemimpin harus memiliki
quwwah (kekuatan) yang mencakup keberanian, kemampuan mengambil risiko,
dan kecerdasan politik untuk menjaga kohesi sosial dan stabilitas negara.®
Sementara itu, Fazlur Rahman menilai bahwa kepemimpinan Qur’ani menuntut
kecakapan kreatif dan daya analitis untuk menerjemahkan etika Al-Qur’an ke dalam
praktik sosial yang dinamis.'® Pemimpin tidak cukup hanya berpegang pada
moralitas statis; ia harus mampu menafsirkan realitas, mengelola kompleksitas
masyarakat, dan menyusun strategi kebijakan yang relevan. Dengan demikian,
konsep al-qawiy secara akademik dipahami sebagai sinergi antara kecerdasan
teknokratis, ketegasan moral, kemampuan komunikasi, serta keterampilan
memobilisasi sumber daya.

Berdasarkan analisis penafsiran HAMKA serta pendapat para ahli, peneliti
menyimpulkan bahwa profesionalitas adalah pilar fundamental bagi seorang
pemimpin agar mampu menjalankan mandat kekhalifahan secara efektif.
Kapabilitas teknis, kecakapan strategi, dan kemampuan problem solving bukanlah

nilai tambahan, melainkan bagian utama dari kepemimpinan Qur’ani. Dalam

Ibn Khaldun, Mugaddimah, 148.
10Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 17.



82

konteks kepemimpinan modern, nilai al-gawiy sangat relevan untuk menjawab
tantangan birokrasi yang rumit, dinamika sosial yang cepat, dan kebutuhan akan
pemimpin yang kompeten. Seorang pemimpin harus menguasai pengetahuan
kebijakan, mengelola konflik, menggunakan data secara objektif, dan mengambil
keputusan berdasarkan keahlian, dan tetap berada dalam kerangka etika amanah.
Dengan demikian, profesionalitas menjadi kekuatan struktural yang menjaga agar
kekuasaan digunakan secara tepat guna demi kemaslahatan publik.
3. Spiritualitas (al-amin): Integritas, Kejujuran, dan Kesadaran Transendental
dalam Kepemimpinan
Secara fundamental, penggunaan term al-amin (terpercaya) dalam
penelitian ini tidak dapat dilepaskan dari akarnya, yaitu iman. Toshihiko Izutsu,
pakar semantik Al-Qur'an, menegaskan bahwa struktur etika religius dalam Islam
mengikat erat konsep iman dengan rasa aman (aman) dan amanah; seseorang tidak
disebut beriman jika tidak memberikan rasa aman dan tidak dapat dipercaya.'?!
Pandangan ini sejalan dengan analisis M. Quraish Shihab yang menjelaskan bahwa
kata iman, aman, dan amanah berasal dari akar kata yang sama , sehingga integritas
seorang pemimpin (al-amin) sejatinya adalah manifestasi eksternal dari keyakinan
internal (iman) yang kokoh.'”> HAMKA sendiri dalam tafsirnya memperkuat
hubungan kausalitas ini dengan menyatakan bahwa budi pekerti yang luhur—
termasuk sifat amanah—hanyalah 'dahan dan ranting' yang tumbuh dari 'batang'

aqidah yang tertanam di dalam hati.'”® Oleh karena itu, dalam konteks

101 Toshihiko Izutsu, Etika Beragama dalam Al-Qur'an, terj. Mansuruddin (Jakarta: Pustaka
Firdaus, 2021), 88.

102M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an, 412.

1BHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 165.



83

kepemimpinan, a/-amin adalah indikator terukur dari kualitas keimanan seseorang;
mustahil seseorang menjadi al-amin (profesional yang jujur) tanpa didasari oleh
iman (spiritualitas) yang benar.

Konsep al-amin dalam Al-Qur’an menjadi fondasi spiritual kepemimpinan
yang menekankan integritas, kejujuran, dan kesadaran bahwa kekuasaan adalah
amanah dari Allah. Dalam banyak ayat, AI-Qur’an menggambarkan sifat a/-amin
sebagai karakter para nabi dan orang-orang saleh yang diberi tanggung jawab
publik. HAMKA memandang bahwa aspek spiritualitas ini merupakan inti moral
dari kepemimpinan; tanpa sifat amanah, seluruh kemampuan profesional seorang
pemimpin akan kehilangan arah dan dapat menjerumuskannya ke dalam
penyalahgunaan kekuasaan.!** Dalam Tafsir Al-Azhar, HAMKA secara konsisten
menekankan bahwa seorang pemimpin hanya dapat dipercaya apabila ia memiliki
kesadaran transendental bahwa kekuasaan bukanlah hak miliknya, melainkan
titipan ilahi yang akan dimintai pertanggungjawaban.

Q.S. an-Nisa’: 58 merupakan ayat utama yang membentuk struktur nilai a/-
amin. Ayat ini memerintahkan pemimpin agar menunaikan amanah kepada orang
yang berhak serta menegakkan keadilan secara objektif. HAMKA menafsirkan ayat
ini sebagai pesan moral yang sangat kuat bahwa seorang pemimpin tidak boleh
menyelewengkan jabatan, memanipulasi kekuasaan, atau melakukan favoritisme
demi kepentingan pribadi atau kelompok.'% Integritas menjadi titik tolak spiritual

yang menjaga seluruh aspek profesionalitas, karena tanpa integritas, kecakapan

I4AHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 614.
1SHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 334.



84

pemimpin justru dapat berubah menjadi alat penindasan. Penegasan HAMKA
selaras dengan pemikiran al-Ghazali, yang menegaskan bahwa kerusakan
pemimpin selalu bermula dari kerusakan batin, ketamakan, dan tidak adanya
kesadaran spiritual dalam memegang amanah publik.!%

Selain ayat-ayat normatif, sifat al-amin juga ditampilkan dalam kisah para
nabi, seperti Nabi Yusuf yang menegaskan dirinya sebagai ‘“penjaga yang
mengetahui” (Q. S. Yisuf: 55) maupun Dzulgarnain yang tidak meminta imbalan
duniawi meskipun diberi kekuasaan besar (Q. S. al-Kahf: 86-98). HAMKA menilai
bahwa para nabi dan tokoh Qur’ani menunjukkan dua karakter mendasar:
kemampuan teknis (al-gawiy) dan integritas moral (al-amin).'” Seluruh kisah
tersebut menegaskan bahwa seorang pemimpin hanya layak diberi otoritas publik
apabila ia memiliki kejujuran, kesederhanaan, dan keengganan untuk
memanfaatkan jabatan demi keuntungan pribadi. Integritas moral ini merupakan
syarat mutlak agar seorang pemimpin dapat menjaga kepercayaan rakyat serta
memastikan kekuasaan tidak menimbulkan kerusakan sosial.

Ayat lain yang juga menjelaskan tentang ujian moral kepemimpinan nabi

Ibrahim pada Q.S. Al-Bagarah ayat 124:

T

-

Yy Jbaéﬁ Ses JBs Gl JLU Elels d‘ Jba&éﬂﬁ w& JS & w2 P

P

Gkl s I

(Ingatlah) ketika Ibrahim diuji Tuhannya dengan beberapa kalimat, lalu dia
melaksanakannya  dengan  sempurna. Dia  (Allah)  berfirman,
“Sesungguhnya Aku menjadikan engkau sebagai pemimpin bagi seluruh

106A1-Ghazali, Thya’, 97.
WHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7.



85

manusia.” Dia (Ibrahim) berkata, “(Aku mohon juga) dari sebagian

keturunanku.” Allah berfirman, “(Doamu Aku kabulkan, tetapi) janji-Ku

tidak berlaku bagi orang-orang zalim. "%

Ayat tersebut menceritakan proses ketika Allah menguji Nabi Ibrahim
sebelum menganugerahinya kedudukan sebagai imam bagi seluruh manusia. Dalam
Tafsir Al-Azhar, HAMKA menegaskan bahwa kepemimpinan yang diberikan
kepada Ibrahim bukanlah hadiah otomatis, melainkan hasil dari keteguhan spiritual
dan keberhasilan melalui berbagai ujian moral yang berat.'” Menurut HAMKA,
pemimpin yang mendapatkan mandat publik harus lebih dahulu menunjukkan
kualitas karakter yang kokoh, kejujuran yang teruji, serta keteguhan hati dalam
menjalankan prinsip kebenaran.

Pandangan HAMKA tersebut sejalan dengan al-Ghazali yang menekankan
bahwa kepemimpinan (imamah) tidak boleh diberikan kepada orang yang fasik atau
tidak stabil secara moral.!'® Al-Ghazali menyatakan bahwa integritas adalah
pondasi utama keberlangsungan negara. Ibn Taymiyyah juga menegaskan bahwa
kepemimpinan dalam Islam tidak bisa diberikan kepada mereka yang gagal menjaga
amanah, karena kekuasaan tanpa moralitas akan mengantarkan masyarakat pada
kerusakan. '!!

Dari perspektif tematik, Q.S. al-Baqarah 124 memperkuat konsep a/-amin,
karena menunjukkan bahwa pemimpin ideal adalah mereka yang jujur, adil, dan

lulus dari rangkaian ujian moral. Peneliti melihat bahwa ayat ini sangat relevan

108K ementerian Agama R1, Al-Qur’an dan Terjemahannya, Q.S. al-Baqarah [2]: 124.
1WHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 365.

119Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Uliim al-Din, Jilid 4. 97.

"Tbn Taymiyyah, Al-Siyasah al-Syar ‘iyyah, 12.



86

sebagai landasan bahwa spiritualitas dan kesucian moral merupakan syarat esensial
bagi pemimpin dalam perspektif Qur’ani.

Pandangan HAMKA tentang al-amin diperkuat oleh pemikir kontemporer
seperti Syed Naquib al-Attas, yang menyatakan bahwa korupsi dalam pemerintahan
modern terjadi karena hilangnya adab, yakni hilangnya penempatan yang benar
terhadap diri, jabatan, dan tanggung jawab.!'? Dalam perspektif al-Attas, seorang
pemimpin yang tidak memiliki kesadaran spiritual akan mudah tergelincir pada
penyalahgunaan kekuasaan karena ia melihat jabatan sebagai sarana keuntungan,
bukan amanah. Demikian pula Fazlur Rahman menekankan bahwa spiritualitas
dalam kepemimpinan melahirkan orientasi etis yang kuat untuk melindungi
masyarakat dari ketidakadilan dan kesewenang-wenangan.!'3 Dengan demikian, a/-
amin bukan hanya sebuah sifat moral, tetapi paradigma etis yang mengarahkan
seluruh tindakan pemimpin dalam bingkai tanggung jawab sosial dan ketakwaan.

Berdasarkan analisis penafsirannya terhadap ayat-ayat terkait, HAMKA
memandang al-amin sebagai fondasi transendental yang memberikan arah moral
pada seluruh tindakan pemimpin. Peneliti menyimpulkan bahwa spiritualitas
pemimpin bukan berarti tindakan ritual semata, tetapi mencakup integritas diri,
kesederhanaan hidup, kejujuran dalam kebijakan, serta keberanian untuk menolak
godaan kekuasaan. Dalam konteks modern, nilai a/-amin sangat relevan untuk
mengatasi berbagai persoalan seperti korupsi, konflik kepentingan, dan hilangnya

etika publik. Kepemimpinan yang mengutamakan spiritualitas mendorong lahirnya

12§yed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism, 101.
1BFazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, 35-37.



87

pemimpin yang tidak hanya cerdas secara teknis, tetapi juga stabil secara moral.
Dengan demikian, al/-amin menjadi penyeimbang yang memastikan bahwa
kekuatan profesional (al-gawiy) tidak berubah menjadi kekuasaan yang koruptif,
melainkan menjadi instrumen kemaslahatan bagi seluruh masyarakat.

4. Etika Keadilan dan Musyawarah sebagai Pilar Penyeimbang

Etika keadilan (al- ‘adl) dan musyawarah (as-syiira) merupakan dua pilar
penyeimbang yang menjaga agar kekuasaan tidak terjerumus pada kesewenang-
wenangan. Q.S. al-Ma’idah: 8 menegaskan perintah untuk berlaku adillah, karena
adil itu lebih dekat kepada takwa. HAMKA menafsirkan ayat ini sebagai peringatan
keras bagi pemimpin agar tidak membiarkan hawa nafsu, kebencian, atau
kepentingan kelompok mempengaruhi penegakan hukum.!'* Keadilan bukan hanya
prinsip administratif, tetapi sikap moral yang menjadi ukuran ketakwaan pemimpin.
Dengan demikian, keadilan menjadi instrumen yang memastikan bahwa kekuasaan
yang dimiliki pemimpin tetap berada dalam batas etika ilahiah. Sikap adil adalah
bukti bahwa seorang pemimpin telah menempatkan amanah di atas kepentingan
dirinya sendiri.

Keadilan dalam perspektif HAMKA bersifat menyeluruh: mencakup
keadilan hukum, keadilan sosial, keadilan ekonomi, dan keadilan moral. HAMKA
menjelaskan bahwa pemimpin yang tidak adil ibarat pengkhianat amanah Ilahi
karena ia memanfaatkan kekuasaan untuk menguntungkan pihak tertentu dan

menindas kelompok lain.!'> Pandangan ini sejalan dengan Ibn Taymiyyah yang

WHAMKA, Tufsir Al-Azhar, Jilid 5, 215.
'5Tbn Taymiyyah, Al-Siyasah al-Syar ‘iyyah, 12.



88

menyebut bahwa kestabilan negara tidak bergantung pada agama penguasanya,
tetapi pada keadilan yang ditegakkan oleh penguasa tersebut.'!® Artinya, kezaliman
dapat menjatuhkan negara Muslim, sementara keadilan dapat mengokohkan negara
non-Muslim. Analisis para ahli ini menguatkan gagasan bahwa keadilan adalah
fondasi moral utama kepemimpinan; tanpa keadilan, seluruh struktur sosial dapat
runtuh. Dalam konteks kontemporer, keadilan menjadi syarat bagi negara yang
ingin menjaga legitimasi publik dan mencegah korupsi sistemik.

Di sisi lain, musyawarah dalam Q.S. Ali ‘Imran: 159 berfungsi sebagai
mekanisme kolektif yang mengawal tindakan pemimpin agar tidak bersifat otoriter.
HAMKA menafsirkan musyawarah sebagai bentuk penghargaan terhadap martabat
manusia, karena setiap orang diberi ruang untuk berkontribusi dalam menentukan
keputusan.!'!'” Bagi HAMKA, musyawarah bukan sekadar metode debat, tetapi
wujud dari kepemimpinan partisipatif yang mengakui bahwa kebenaran tidak
dimonopoli oleh satu orang. Musyawarah menjaga agar pemimpin tetap rendah hati,
tidak merasa paling benar, dan menghindarkan kekuasaan dari sifat otokratis. Etika
musyawarah menuntut pemimpin untuk membuka ruang dialog, menerima kritik,
serta mempertimbangkan pandangan rakyat sebelum mengambil keputusan besar.

Pentingnya musyawarah dalam kepemimpinan juga ditegaskan oleh para
pemikir kontemporer. Quraish Shihab menegaskan bahwa musyawarah adalah
bentuk kebijaksanaan kolektif yang memungkinkan lahirnya keputusan terbaik

melalui pertukaran pandangan yang objektif.!!® Sementara itu, Fazlur Rahman

"SHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 214.
WTHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, 68.
18Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, 412.



&9

melihat musyawarah sebagai manifestasi sosial dari konsep ‘adl/, karena keputusan
yang dihasilkan melalui proses kolektif cenderung lebih adil dan stabil secara
sosial.'"” Musyawarah memastikan bahwa kepemimpinan tidak bersifat sentralistik
dan membuka ruang bagi distribusi kekuasaan yang lebih sehat. Secara
epistemologis, musyawarah juga menunjukkan bahwa kepemimpinan Qur’ani
bersifat deliberatif: keputusan terbaik bukan yang lahir dari kekuasaan tunggal,
melainkan dari kecerdasan bersama.

Berdasarkan analisis ayat dan penafsiran HAMKA, peneliti menyimpulkan
bahwa keadilan dan musyawarah adalah dua instrumen etis yang menjaga
keseimbangan antara profesionalitas (al-gawiy) dan spiritualitas (al-amin).
Keadilan memastikan pemimpin tidak menyalahgunakan kekuasaan, sementara
musyawarah menegakkan prinsip partisipasi dan kerendahan hati dalam
penggunaan otoritas. Dalam konteks pemerintahan modern seperti Indonesia, kedua
nilai ini sangat relevan untuk membangun kepemimpinan yang bersih, demokratis,
dan berorientasi pada kemaslahatan. Pemimpin yang kuat tetapi tidak adil akan
menjadi tiran, dan pemimpin yang baik tetapi tidak bermusyawarah akan menjadi
otoriter yang lembut. Karena itu, etika keadilan dan musyawarah menjadi penopang
yang memastikan kepemimpinan Qur’ani berjalan secara seimbang berbasis
profesionalisme, integritas, dan keberpihakan pada rakyat.

5. Model Kepemimpinan al-qawiy—al-amin: Formulasi Penelitian
Model kepemimpinan al-gawiy—al-amin merupakan sintesis konseptual

yang ditarik dari seluruh ayat kepemimpinan yang dianalisis dalam penelitian ini,

"YFazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, 124.



90

terutama melalui penafsiran HAMKA dalam Tafsir Al-Azhar. HAMKA melihat
bahwa kekuatan (al-gawiy) dan amanah (al-amin) bukan dua sifat yang terpisah,
melainkan dua pilar yang membentuk satu entitas kepemimpinan Qur’ani.'?° al-
gawiy mewakili kemampuan profesional, kecerdasan strategis, dan ketegasan
pemimpin, sedangkan al-amin mencerminkan integritas moral, kejujuran, dan
kesadaran transendental. Melalui pendekatan adabi ijtima ‘i, HAMKA menegaskan
bahwa seorang pemimpin hanya dapat disebut ideal apabila kedua dimensi ini saling
menopang: kekuatan yang tidak dikendalikan oleh amanah akan berubah menjadi
tirani, sementara amanah tanpa kekuatan menyebabkan kelemahan dan
ketidakmampuan memimpin rakyat.

Dimensi al-qawiy dalam model ini menegaskan bahwa seorang pemimpin
harus memiliki kompetensi teknis dan kemampuan strategis untuk mengelola
persoalan masyarakat. Hal ini tercermin dalam kisah Nabi Yusuf (Q. S. Yusuf: 54—
55), Nabi Musa (Q.S. al-Qasas: 26), dan Dzulgarnain (Q. S. al-Kahf: 84-98).
HAMKA memandang bahwa ketiga tokoh tersebut menunjukkan kecakapan yang
berbeda—administratif, diplomatik, dan politis, namun semuanya berada dalam
satu kerangka profesionalitas. Para tokoh tafsir klasik dan kontemporer seperti al-
Mawardi dan Fazlur Rahman juga menegaskan pentingnya kecerdasan, kematangan
akal, dan kemampuan sosial-politik sebagai unsur kepemimpinan.'?! Dengan

demikian, al-gawiy mencakup kemampuan analitis, keberanian mengambil

120HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 614.
121 Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sulthaniyyah, 25-27; Fazlur Rahman, Islam and Modernity,
15-17.



91

keputusan, kemampuan mengelola konflik, serta keterampilan memimpin
organisasi dan pemerintahan.

Sementara itu, dimensi al-amin menegaskan perlunya integritas moral dan
spiritual pemimpin. HAMKA melihat sifat amanah sebagai ruh kepemimpinan,
karena kekuasaan pada hakikatnya adalah titipan Allah yang akan dimintai
pertanggungjawaban.'??> Ayat-ayat seperti Q.S. an-Nisa’: 58 tentang amanah dan
Q.S. al-M2’idah: 8 tentang keadilan menunjukkan bahwa tanpa integritas, kekuatan
pemimpin justru menjadi alat penindasan. Hal ini dikuatkan oleh pemikiran al-
Ghazali dan Ibn Khaldun, yang menyatakan bahwa keruntuhan negara sering kali
berawal dari hilangnya amanah dalam diri pemimpin dan penguasa.'?® Al-amin
menjadi pengendali moral yang memastikan setiap kebijakan berorientasi pada
kemaslahatan, bukan kepentingan pribadi, golongan, atau hawa nafsu.

Model kepemimpinan al-qawiy—al-amin juga dikuatkan oleh dua
mekanisme etis: keadilan (a/- ‘adl) dan musyawarah (as-syura). Keadilan berfungsi
menjaga agar kekuatan pemimpin tidak digunakan secara zalim, sementara
musyawarah memastikan bahwa keputusan yang diambil tidak bersifat otoriter dan
tetap mengakomodasi aspirasi rakyat. HAMKA menegaskan bahwa seorang
pemimpin tidak boleh menyandarkan kepemimpinan pada kecerdasan semata,
melainkan harus membuka ruang dialog dan menghindari kesombongan
intelektual.'** Hal ini selaras dengan gagasan Quraish Shihab yang melihat

musyawarah sebagai pengaman moral dalam proses pengambilan keputusan

12HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 334.

123 Abu Hamid al-Ghazali, Thya’ ‘Uliim al-Din, Jilid 4, 95-97; Ibn Khaldun, Muqaddimah,
148.

2%HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, 68.



92

publik.'” Dengan demikian, model al-qawiy—al-amin menjadi kerangka
kepemimpinan yang lengkap: kuat, jujur, adil, dan partisipatif.

Berdasarkan analisis ayat, penafsiran HAMKA, dan pendapat para ahli,
peneliti merumuskan bahwa model kepemimpinan al-qawiy—al-amin adalah bentuk
ideal kepemimpinan Qur’ani yang seimbang antara profesionalitas dan spiritualitas.
Model ini tidak hanya menawarkan konsep normatif, tetapi juga memberikan
kerangka praktis yang dapat diterapkan dalam konteks pemerintahan kontemporer,
termasuk Indonesia. Pemimpin yang kuat secara kompetensi tetapi tidak memiliki
integritas akan menjerumuskan negara pada korupsi; sebaliknya, pemimpin yang
jujur tetapi tidak kompeten akan membawa keterpurukan administratif. Oleh karena
itu, integrasi keduanya merupakan kunci kepemimpinan yang efektif dan
bermartabat. Model ini memberikan kontribusi akademik berupa formulasi teoritis
yang dapat digunakan untuk menganalisis kualitas kepemimpinan baik dalam skala
lokal maupun nasional.

6. Implikasi Kepemimpinan menerut HAMKA bagi Kepemimpinan Modern

Model kepemimpinan al-qawiy—al-amin yang dirumuskan dari penafsiran
HAMKA memiliki implikasi penting bagi pembangunan kepemimpinan modern.
HAMKA menempatkan kompetensi dan integritas sebagai fondasi yang tidak dapat
dipisahkan dalam kepemimpinan, sebuah prinsip yang sangat relevan dengan
kondisi kepemimpinan Indonesia saat ini. Indonesia menghadapi berbagai problem

struktural seperti korupsi, lemahnya birokrasi, politisasi jabatan publik, serta

125M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, 412.



93

rendahnya standar profesionalitas aparatur negara.'’® Dalam konteks ini,
pendekatan HAMKA mengingatkan bahwa persoalan bangsa bukan hanya
persoalan teknis pemerintahan, melainkan persoalan moral, spiritual, dan etika
pemimpin. Nilai-nilai Qur’ani yang ditawarkan HAMKA dapat berfungsi sebagai
landasan filosofis dan etis dalam membangun kepemimpinan yang lebih bersih dan
berorientasi pada kepentingan rakyat.

Dalam aspek profesionalitas (al-gawiy), pemikiran HAMKA menekankan
bahwa pemimpin harus memiliki kecakapan teknokratis, kemampuan manajerial,
dan kapasitas strategis untuk menghadapi kompleksitas sosial-politik. Indonesia
sebagai negara demokrasi terbesar ketiga di dunia membutuhkan pemimpin yang
mampu mengelola birokrasi secara efektif, mengambil keputusan berbasis data, dan
merespons masalah publik dengan cepat.!?’” Ketidakmampuan teknis akan
melahirkan kebijakan yang tidak efektif dan menghambat pembangunan.
Pandangan HAMKA ini sejalan dengan pemikiran para ahli administrasi modern
yang menekankan pentingnya  competency-based  leadership  dalam

pemerintahan, 28

Dengan demikian, profesionalitas dalam model HAMKA dapat
menjadi acuan dalam merumuskan standar kompetensi bagi pejabat publik dan
pemimpin politik di era modern.

Pada saat yang sama, dimensi spiritualitas (al-amin) dari model HAMKA

menawarkan kerangka etis yang sangat penting dalam menghadapi problem etika

publik. Tingginya kasus korupsi, penyalahgunaan jabatan, dan konflik kepentingan

126K omisi Pemberantasan Korupsi (KPK), Laporan Tahunan KPK 2023 (Jakarta: KPK,
2023), 5-7.

2THAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 46.

128Denhardt, Robert B., Theories of Public Organization (Boston: Wadsworth, 2014), 57.



94

merupakan masalah moral yang tidak dapat diselesaikan hanya dengan regulasi
administratif. HAMKA menekankan pentingnya amanah, kejujuran, dan integritas
sebagai inti kepemimpinan yang tidak boleh dikompromikan.'?® Pemimpin yang
tidak memiliki integritas akan menyalahgunakan kekuasaan meskipun sistem
pengawasan sudah dibangun dengan ketat. Pemikiran HAMKA sejalan dengan al-
Attas, yang menegaskan bahwa akar krisis kepemimpinan modern adalah hilangnya
adab dan kesadaran spiritual.’** Dengan demikian, al-amin menjadi solusi etis
dalam membangun kepemimpinan yang bersih dan terpercaya.

Etika keadilan (al- ‘adl) dan musyawarah (as-syird) dalam model ini juga
memiliki implikasi besar bagi penguatan demokrasi di Indonesia. Keadilan
menuntut pemimpin untuk bersikap objektif, tidak diskriminatif, dan
memprioritaskan kelompok rentan. Musyawarah menuntut pemimpin untuk terbuka
terhadap kritik, mengedepankan dialog, dan tidak mengambil keputusan secara
sepithak. HAMKA menafsirkan musyawarah sebagai mekanisme kolektif yang
melahirkan kebijaksanaan publik.’3! Nilai ini sangat relevan bagi Indonesia,
terutama dalam konteks penguatan budaya demokrasi deliberatif, mencegah politik
identitas, dan meningkatkan kualitas partisipasi warga negara. Dengan menerapkan
prinsip keadilan dan musyawarah, pemimpin Indonesia dapat membangun
pemerintahan yang lebih responsif, inklusif, dan berorientasi jangka panjang.

Berdasarkan pemikiran HAMKA, peneliti menyimpulkan bahwa model

kepemimpinan al-gawiy—al-amin merupakan kerangka konseptual yang sangat

12HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 334

139Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC, 1993),
103.

BIHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, 68.



95

relevan untuk transformasi kepemimpinan Indonesia modern. Integrasi
profesionalitas dan spiritualitas memberikan solusi komprehensif terhadap masalah
kepemimpinan yang bersifat moral maupun struktural. Model ini tidak hanya
memberikan tuntunan normatif bagi pemimpin, tetapi juga menawarkan standar
praktis yang dapat digunakan dalam pendidikan politik, pelatihan kepemimpinan,
dan reformasi birokrasi. Dengan menerapkan nilai-nilai ini, Indonesia dapat
membangun pemimpin yang kuat secara kompetensi, bersih secara moral, adil
dalam kebijakan, dan terbuka dalam pengambilan keputusan. Model kepemimpinan
menurut HAMKA pada akhirnya menjadi tawaran etis yang relevan bagi
pembangunan bangsa menuju pemerintahan yang lebih bermartabat, inklusif, dan
berorientasi pada kemaslahatan rakyat.

Puncak dari kepemimpinan Islam adalah hadirnya kasih sayang (rahmah)
dalam setiap kebijakan. Islam sebagai risalah cinta menuntut pemimpin untuk
melayani dengan hati, bukan dengan arogansi kekuasaan yang menindas.'3? Strategi
manajemen sebaik apa pun tidak akan efektif jika dijalankan dalam suasana
organisasi yang kering dari nilai spiritualitas dan persaudaraan.!® Sinergi antara
kemampuan manajerial yang rapi dan hati yang bersih inilah yang akan melahirkan
warisan (legacy) kepemimpinan yang abadi dan mampu memberdayakan umat

menuju kemaslahatan bersama. '3

132Haidar Bagir, Islam Risalah Cinta dan Kebahagiaan (Bandung: Mizan, 2021), 98.

133Syafaruddin, Candra Wijaya, dan Mesiono, Manajemen Pendidikan Islam: Strategi dan
Implementasi (Medan: Perdana Publishing, 2022), 112.

34Imam Machali, Metodologi & Manajemen Pendidikan Islam (Yogyakarta: Kencana,
2021), 55.



96

Sebagai penutup, formulasi HAMKA tentang kepemimpinan dalam Tafsir
Al-Azhar adalah model Holistik Transendental. Model ini menolak pemisahan
antara urusan dunia (al-qawiy) dan urusan akhirat (a/-amin), mengajarkan bahwa
mengurus negara dan umat secara profesional adalah bentuk ibadah tertinggi,
selama dikendalikan oleh ketulusan niat dan integritas spiritual. Konsep ini menjadi
warisan pemikiran yang sangat berharga dalam mencari solusi atas krisis

kepemimpinan di Indonesia.



