
97 
 

BAB IV 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan penelitian dan analisis pembahasan yang telah dilakukan, maka 

penulis menyimpulkan beberapa poin sesuai dengan rumusan masalah dalam skripsi 

ini, sebagai berikut: 

1. Interpretasi HAMKA terhadap ayat-ayat kepemimpinan dalam Tafsir Al-

Azhar mengkonstruksi konsep kepemimpinan ideal yang bertumpu pada dua 

pilar utama dalam Q.S. Al-Qashash ayat 26, yakni al-qawîy dan al-amîn. 

HAMKA secara spesifik menafsirkan al-qawiy sebagai kompetensi 

keilmuan dan kecakapan manajerial, yang memiliki korelasi makna 

(munasabah) dengan sifat hafīzhun ‘alîm (pandai menjaga lagi 

berpengetahuan) dalam Q.S. Yusuf ayat 55, sedangkan al-amîn dimaknai 

sebagai integritas moral dan rasa takut kepada Allah. Penafsiran ini 

menegaskan bahwa amanah kepemimpinan (Q.S. An-Nisa: 58) wajib 

diserahkan kepada figur yang memiliki "kekuatan" dalam arti keahlian 

(expert) untuk mengurus masalah teknis, sekaligus memiliki "amanah" 

sebagai benteng spiritual, sehingga kepemimpinan tidak jatuh kepada orang 

yang saleh namun lemah, atau orang yang kuat namun zalim. 

2. Dimensi profesionalitas dan spiritualitas dalam pemikiran HAMKA 

tidaklah berdiri secara dikotomis, melainkan bersifat integratif di mana 

spiritualitas (budi pekerti) berfungsi sebagai kompas moral yang 

mengendalikan profesionalitas (akal/kecerdasan). Profesionalitas 



  98 

 

 
 

 

termanifestasi dalam ketegasan menegakkan keadilan (al-‘adl dalam Q.S. 

Al-Maidah: 8) dan kemampuan mengelola musyawarah (syūrā dalam Q.S. 

Ali Imran: 159), namun HAMKA menekankan bahwa seluruh kecakapan 

teknis tersebut akan menjadi destruktif jika tidak dibingkai oleh takwa. Oleh 

karena itu, keseimbangan yang dimaksud adalah sinergi antara kapabilitas 

teknis duniawi dengan kesadaran ukhrawi, yang melahirkan pemimpin 

berkarakter profetik: cerdas dalam strategi (fathonah) namun tetap jujur 

(siddiq) dan terpercaya (amanah) dalam tindakan. 

B. Saran 

1. Bagi Akademisi dan Peneliti 

Penelitian mengenai kepemimpinan Qur’ani perspektif HAMKA dapat 

diperluas melalui kajian komparatif dengan pemikiran mufasir lain, baik dari tradisi 

klasik maupun modern. Studi masa depan dapat menelaah bagaimana nilai-nilai 

kepemimpinan Qur’ani diterapkan dalam konteks manajemen pendidikan, politik 

Islam, maupun tata kelola pemerintahan modern. Penggunaan pendekatan 

multidisipliner seperti hermeneutika, sosiologi agama, atau studi manajemen publik 

juga dianjurkan untuk menghasilkan analisis yang lebih mendalam. 

2. Bagi Pemerintah dan Pembuat Kebijakan 

Nilai-nilai kepemimpinan Qur’ani—khususnya amanah, keadilan, 

profesionalitas, dan musyawarah—perlu diintegrasikan dalam kebijakan strategis 

seperti rekrutmen pejabat publik, pelatihan kepemimpinan birokrasi, dan evaluasi 

etika jabatan. Model kepemimpinan al-qawiy–al-amîn dapat menjadi standar etik 



  99 

 

 
 

 

bagi pemangku kekuasaan agar tata kelola pemerintahan lebih akuntabel, 

transparan, dan berorientasi pada pelayanan publik. 

3. Bagi Masyarakat Luas 

Pemahaman masyarakat terhadap prinsip kepemimpinan Qur’ani harus 

diperkuat agar tercipta budaya politik yang sehat dan kritis. Masyarakat perlu 

membangun kesadaran kolektif untuk memilih pemimpin berdasarkan integritas 

dan kapasitas, bukan semata-mata berdasarkan popularitas atau kepentingan 

pragmatis. Budaya musyawarah dan keadilan juga perlu dibudayakan pada tingkat 

komunitas sebagai wujud internalisasi nilai Qur’ani. 

4. Bagi Institusi Pendidikan, Pesantren, dan Lembaga Dakwah 

Gagasan kepemimpinan perspektif HAMKA dapat dimasukkan dalam 

kurikulum studi Islam, pendidikan karakter, maupun pelatihan kepemimpinan. 

Institusi pendidikan memiliki peran strategis dalam menanamkan prinsip integritas, 

kecakapan, dan tanggung jawab moral kepada generasi muda. Dengan demikian, 

potensi lahirnya pemimpin yang berkarakter Qur’ani dapat diperkuat sejak dini. 

5. Bagi Penulis 

Penelitian ini memberikan pemahaman yang lebih mendalam mengenai 

hubungan antara etika keislaman dan kepemimpinan publik. Penulis menyadari 

bahwa kajian ini masih memiliki ruang pengembangan, terutama pada aspek 

implementasi nilai-nilai kepemimpinan Qur’ani di berbagai sektor strategis. Penulis 

berharap penelitian ini dapat menjadi pijakan awal untuk riset lanjutan yang lebih 

aplikatif. 

 


