BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Pendidikan Islam sebagai suatu institusi yang mengajarkan nilai-nilai
keislaman sebagai landasan keyakinan umat Islam itu sendiri. Karenanya Islam
harus ditampilkan semenarik mungkin agar umat lain beranggapan dan memandang
bahwa kehadiran Islam bukan sebagai ancaman bagi eksistensi mereka, melainkan
pembawa kedamaian dan ketentraman dalam kehidupan mereka sekaligus
pengantar menuju kebahagian dunia dan akhirat. Karena itulah manusia diciptakan
oleh Allah untuk menjadikan Khalifah di muka bumi ini untuk dapat
menyampaikan ajaran—ajaran Islam serta pembawa kebaikan !.

Strategi pendidikan akhlak merupakan rencana dan pola tindakan yang
dirancang secara sistematis untuk mencapai perubahan perilaku yang diinginkan.
Strategi ini mencakup pemilihan metode, media, serta teknik pengajaran yang tepat,
sehingga nilai akhlak dapat dipahami, dihayati, dan diterapkan oleh jamaah dalam
kehidupan sehari-hari. Tanpa strategi yang jelas dan adaptif, pendidikan akhlak
berisiko hanya menjadi transfer pengetahuan tanpa menghasilkan perubahan sikap
maupun perilaku nyata. Beberapa strategi yang relevan dalam majelis taklim
meliputi keteladanan (modeling), pembiasaan (habituation), diskusi dan dialog

interaktif, penguatan perilaku (reinforcement), serta pemanfaatan media dan

! Yayat Hidayat dkk., “Manajemen Pendidikan Islam,” Syi’ar: Jurnal Ilmu Komunikasi,
Penyuluhan dan  Bimbingan Masyarakat Islam, advance online publication, 2023,
https://doi.org/10.37567/syiar.v6i2.2214.



teknologi. Strategi-strategi ini tidak hanya membantu jamaah memahami nilai
akhlak, tetapi juga mendorong mereka menginternalisasikan nya sebagai bagian
dari kebiasaan dan karakter. Selain itu, keberagaman usia, latar belakang
pendidikan, dan motivasi jamaah menuntut strategi yang adaptif dan kontekstual
agar proses pendidikan akhlak lebih efektif.?

Kata “akhlak” suatu kata baku dalam bahasa Arab yang sudah diserap ke
dalam bahasa Indonesia. Dengan demikian, kata ini sudah menjadi milik bahasa
Indonesia. Hal ini dibuktikan dengan dimasukkannya kata itu ke dalam Kamus
Besar Bahasa Indonesia. Pendapat para ulama dari Pendidikan akhlak memiliki
posisi yang sangat sentral dalam ajaran Islam karena ia tidak hanya berkaitan
dengan hubungan manusia kepada Tuhannya, tetapi juga mengatur interaksi antar
sesama serta menjaga keselarasan hidup dalam masyarakat. Islam tidak sekadar
mengajarkan ilmu pengetahuan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral yang
luhur sebagai fondasi perilaku?.

Tujuan utama dari pendidikan akhlak adalah membentuk pribadi muslim
yang memiliki integritas, tanggung jawab, dan kepedulian sosial yang tinggi,
sehingga mampu menampilkan sikap yang santun, jujur, amanah, serta menjunjung
tinggi nilai-nilai keadilan dan kasih sayang dalam kehidupan sehari-hari*.

Kegiatan di Musholla merupakan lembaga pendidikan nonformal yang
berperan penting dalam pembinaan akhlak dan moral masyarakat. Keberhasilan

majelis taklim dalam membentuk karakter jamaah tidak hanya bergantung pada

2 Aas Siti Sholichah, “Teori-teori pendidikan dalam al-qur'an,” Edukasi Islami : Jurnal
Pendidikan Islam, advance online publication, 2018, https://doi.org/10.30868/e1.v7i01.209.

3 Difa Zalsabella P dkk., “Pentingnya Pendidikan Agama Islam dalam Meningkatkan Nilai
Karakter dan Moral Anak di Masa Pandemi,” Journal of Islamic Education, advance online
publication, 2023, https://doi.org/10.18860/jie.v9i1.22808.

4 Arif Wicaksana, “Pengertian Pendidikan Akhlak,” Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2016.



kehadiran atau intensitas pengajian, tetapi sangat ditentukan oleh strategi
pendidikan akhlak yang diterapkan oleh guru. Strategi ini merupakan pola atau
rencana tindakan yang dirancang secara sistematis untuk menyampaikan nilai-nilai
akhlak, membimbing jamaah memahami ajaran Islam, dan mendorong mereka
mengamalkan perilaku yang baik dalam kehidupan sehari-hari’. Pendidikan akhlak
di Musholla mencakup berbagai metode dan pendekatan yang saling melengkapi.

Metode ceramah digunakan untuk memberikan penjelasan materi secara
sistematis dan komprehensif, sehingga jamaah memahami prinsip-prinsip akhlak
dengan jelas. Metode tanya jawab memungkinkan interaksi langsung antara guru
dan jamaah, membantu mengklarifikasi pemahaman, serta menjawab persoalan
praktis dalam kehidupan sehari-hari. Metode kisah dan humor islami digunakan
untuk menyampaikan pesan moral secara menyentuh dan menyenangkan, sehingga
materi lebih mudah diingat dan diamalkan. Strategi pendidikan akhlak juga
menekankan keteladanan guru (uswah hasanah) sebagai pendekatan yang efektif.
Perilaku guru, cara berpakaian, tutur kata, dan sikap sehari-hari menjadi contoh
konkret bagi jamaah.

Keteladanan ini memperkuat pesan akhlak yang disampaikan melalui
metode ceramah atau tanya jawab, karena jamaah dapat melihat langsung
implementasi nilai-nilai akhlak dalam kehidupan nyata. Strategi lainnya adalah
pembiasaan, yaitu mengulang perilaku baik secara konsisten agar menjadi
kebiasaan jamaah, misalnya sopan santun, disiplin dalam ibadah, dan menghormati

bulan Ramadan.

5 Abuddin Nata, Pendidikan Islam: Perspektif Sistem dan Kelembagaan (Jakarta: Kencana
Prenadamedia Group, 2016), 189-191.



Dalam konteks masyarakat modern yang menghadapi tantangan moral
seperti degradasi etika sosial, perilaku konsumtif, serta pengaruh media digital yang
tidak terfilter, keberadaan strategi pendidikan akhlak yang efektif menjadi
kebutuhan mendesak. Majelis taklim memiliki potensi kuat untuk menjadi pusat
pembinaan akhlak, tetapi efektivitasnya sangat bergantung pada strategi yang
digunakan oleh ustadz dalam proses pengajarannya.

Musholla Thya Ulumuddin dipimpin oleh seorang guru yang merupakan
alumni Pondok Pesantren Darussalam Martapura yang bernama Muhammad
Qurais. Latar belakang pendidikan dan keluasan ilmu agama yang dimiliki guru
tersebut menjadikan penyampaian ceramah mudah dipahami masyarakat. Selain
itu, wibawa, keteladanan, serta metode dakwah yang komunikatif membuat jamaah
merasa dekat dan nyaman dalam menerima materi yang disampaikan. Majelis ini
berlokasi di musholla RT 01 dan menjadi salah satu majelis yang paling diminati
masyarakat dibandingkan majelis lainnya yang ada di desa tersebut.

Kegitan ini dibentuk dari inisiatif tokoh agama dan warga setempat,
Musholla ini dikelola secara sederhana namun terstruktur, dengan susunan
pengurus yang mencakup ketua, sekretaris, bendahara, serta ustadz yang menjadi
pengisi tetap. Kegiatan rutinnya meliputi pengajian satu bulan dua kali, pembacaan
kitab kuning, tausiyah, serta diskusi keislaman yang terbuka untuk semua kalangan
usia.

Fenomena yang menarik adalah tingginya antusiasme jamaah yang datang
tidak hanya dari RT 01, tetapi juga dari kampung-kampung sekitar. Keikutsertaan
jamaah yang beragam usia mulai dari anak-anak, remaja, ibu rumah tangga, hingga

orang tua mencerminkan bahwa majelis ini memiliki daya tarik tersendiri.



Antusiasme tersebut bukan hanya dalam bentuk hadir, tetapi juga dalam
memperhatikan, bertanya, dan mengikuti setiap pembahasan dengan sungguh-
sungguh.

Kehadiran majelis di Musholla ini membawa perubahan nyata dalam aspek
akhlak masyarakat. Sebelum adanya majelis taklim ini, masyarakat RT 01 dikenal
kurang peduli terhadap pembinaan akhlak. Berbagai perilaku kurang baik seperti
cara berpakaian yang tidak sopan, makan di tempat umum saat bulan Ramadan,
serta sikap cuek terhadap norma agama dianggap hal yang lumrah. Setelah kegiatan
majelis berlangsung secara rutin, masyarakat mulai menunjukkan perubahan
positif. Mereka lebih menjaga etika dalam berpakaian, lebih menghormati bulan
Ramadan, serta lebih berhati-hati dalam bersikap di lingkungan sosial. Perubahan
tersebut mengindikasikan bahwa terdapat strategi pendidikan akhlak yang efektif
diterapkan oleh Musholla Thya Ulumuddin.

Keunikan strategi pendidikan akhlak di Musholla ini terletak pada
pendekatan kontekstual dan kultural. Guru menyesuaikan penyampaian materi
dengan karakter sosial, budaya, dan kebutuhan jamaah. Di Desa Sungai Rasau,
misalnya, masyarakat pesisir memiliki sifat komunikatif dan terbuka. Oleh karena
itu, guru mengkombinasikan metode ceramah dengan kisah inspiratif, humor
islami, tanya jawab interaktif, dan keteladanan sehari-hari agar pesan akhlak
tersampaikan dengan efektif. Strategi semacam ini menjadikan majelis taklim
bukan sekadar tempat pengajian, tetapi wadah pembinaan akhlak yang hidup dan
relevan bagi masyarakat.

Berdasarkan dari hasil observasi, terlihat bahwa kegiatan pengajian rutin

yang dilaksanakan tidak hanya menjadi wadah pembelajaran agama, tetapi juga



menjadi sarana pembinaan moral dan etika bagi masyarakat setempat. Musholla ini
turut melibatkan berbagai kalangan usia, baik ibu-ibu, bapak-bapak, hingga remaja,
yang menunjukkan tingginya antusiasme dan semangat dalam memperdalam ilmu
agama. Selain itu, suasana kekeluargaan yang terjalin dalam kegiatan ini membuat
para jamaah merasa nyaman dan lebih terbuka dalam berdiskusi. Musholla Thya
Ulumuddin hadir tidak hanya sebagai tempat belajar agama, tetapi juga sebagai
wadah pembinaan karakter yang mengedepankan metode keteladanan, pembiasaan,
dan kedekatan emosional antara guru dan jamaah.

Penelitian ini menjadi penting untuk menggali strategi-strategi yang
diterapkan dalam majelis tersebut, agar dapat menjadi model yang relevan dan
aplikatif dalam upaya membina generasi berakhlak mulia. Dari latar belakang diatas
peneliti tertarik untuk melakukan sebuah penelitian dengan judul “Strategi
Pendidikan Akhlak di Musholla IThya Ulumuddin di Desa Sungai Rasau Kecamatan
Bumi Makmur Kabupaten Tanah Laut”.

B. Definisi Operasional

1. Strategi

Strategi adalah rencana atau langkah terarah yang disusun secara sistematis
untuk mencapai tujuan tertentu secara efektif dan efisien. Dalam konteks
pendidikan, strategi digunakan sebagai cara guru atau pendidik dalam mengelola

proses pembelajaran agar tujuan pembelajaran dapat tercapai secara optimal.®

®Wina Sanjaya, Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar Proses Pendidikan (Jakarta:
Kencana, 2016), 126.



2. Pendidikan

Pendidikan adalah proses sadar, terencana, dan berkelanjutan yang
bertujuan untuk mengembangkan seluruh potensi manusia, baik aspek intelektual,
spiritual, moral, sosial, maupun keterampilan, agar mampu menjalani kehidupan
secara bermakna dan bertanggung jawab. Pendidikan tidak hanya menekankan pada

transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter, sikap, dan akhlak.
3. Pengertian Akhlak

Secara bahasa, kata akhlak berasal dari bahasa Arab @AY\ (al-akhldg), yang
merupakan bentuk jamak dari kata dﬁ(khuluq), yang berarti tabiat, perangai,
kebiasaan, atau karakter. Akhlak menunjukkan sifat batin seseorang yang menjadi

dasar munculnya perilaku lahiriah.

Secara istilah, akhlak adalah keadaan jiwa yang menetap dalam diri
seseorang sehingga darinya lahir perbuatan-perbuatan dengan mudah tanpa
memerlukan pertimbangan panjang. Jika perbuatan yang lahir itu baik, maka

disebut akhlak terpuji (al-akhlag al-mahmiidah), dan jika buruk disebut akhlak

tercela (al-akhldaq al-madzmimah).
4. Strategi Pendidikan Akhlak

Strategi pendidikan akhlak adalah cara atau langkah terencana yang
digunakan pendidik untuk menanamkan dan membina nilai-nilai akhlak agar
peserta didik memiliki perilaku yang baik dalam kehidupan sehari-hari. Strategi ini

tidak hanya menyampaikan teori tentang moral, tetapi juga melalui keteladanan,



pembiasaan, nasihat, serta dialog sehingga nilai akhlak dapat dipahami, dihayati,

dan diamalkan.

Akhlak adalah karakter batin yang menetap dalam diri manusia dan
tercermin dalam perilaku sehari-hari. Dalam Islam, akhlak menjadi indikator
kualitas keimanan dan menjadi tujuan utama pendidikan Islam. Oleh karena itu,

pembinaan akhlak merupakan inti dari proses pendidikan.

C. Fokus Penelitian
Berdasarkan uraian dari latar belakang di atas, selanjutnya yang akan di teliti
adalah:

1. Strategi pendidikan akhlak di Musolla Thya Ulumuddin di Desa Sungai
Rasau Kecamatan Bumi Makmur Kabupaten Tanah Laut.

2. Respon jamaah setelah mengikuti kajian di Musholla Thya Ulumuddin di
Desa Sungai Rasau Kecamatan Bumi Makmur Kabupaten Tanah Laut.

D. Tujuan Penelitian
Berdasarkan uraian dari latar belakang di atas, selanjutnya rumusan masalah
yang akan di teliti adalah:

1. Untuk mendeskripsikan strategi pendidikan akhlak di Musholla Thya
Ulumuddin di Desa Sungai Rasau Kecamatan Bumi Makmur Kabupaten
Tanah Laut.

2. Untuk menganalisis respon jamaah setelah mengikuti pembinaan di
Musholla Thya Ulumuddin di desa sungai rasau kecamatan bumi makmur
kabupaten Tanah Laut.

E. Signifikansi Penelitian



1. Manfaat Teoritis

Secara teoretis, penelitian mengenai nilai-nilai pendidikan akhlak dalam
Musholla Thya Ulumuddin di Desa Sungai Rasau memberikan kontribusi signifikan
terhadap pengembangan kajian pendidikan Islam, khususnya dalam pengajaran
moral dan etika. Penelitian ini dapat memperkaya literatur akademik dengan
memberikan wawasan mendalam tentang metode dan strategi yang efektif dalam
membentuk karakter dan perilaku positif melalui kegiatan keagamaan. Selain itu,
hasil penelitian ini juga bisa menjadi referensi bagi akademisi dan peneliti lainnya
dalam mengeksplorasi lebih lanjut tentang peran majelis di Musholla pendidikan
akhlak di berbagai komunitas muslim.
2. Manfaat Praktis

Secara praktis, penelitian ini bermanfaat bagi masyarakat dan pengelola
Musholla di Desa Sungai Rasau dan sekitarnya. Dengan memahami nilai-nilai
pendidikan akhlak yang diajarkan di majelis taklim Thya Ulumuddin, para pendidik
dan pengurus dapat mengadopsi dan mengimplementasikan pendekatan yang sama
atau serupa untuk meningkatkan efektivitas pengajaran akhlak. Selain itu, hasil
penelitian ini juga dapat membantu orang tua dan anggota masyarakat dalam
memilih dan mendukung program-program yang bermanfaat bagi pengembangan
moral dan karakter anak-anak mereka, sehingga membentuk generasi yang lebih
berakhlak dan beretika.
F. Penelitian terdahulu

1. Penelitian oleh Agustin dengan judul Implementasi Pendidikan Akhlak
dalam Majelis Taklim Aisyiyah di desa Rigang 1 Kecamatan Kelam tengah

Kabupaten Kaur, “Hasil penelitian ini adalah menggambarkan



Implementasi Pendidikan Akhlak yang dilakukan dalam majelis taklim
Aisyiyah terutama pada ibadah seperti aspek sosial dan kemasyarakatan
yaitu: Akhlak tolong menolong, Akhlak dalam Membantu Anak Yatim
Piatu, Akhlak Membantu saudara keluarga dan kerabat, Akhlak dalam
Membantu Masyarakat di Acara Agqiqah/ Khitanan, Akhlak dalam
pelayanan jenazah, Akhlak dalam membantu anak- anak TPQ mengajar
mengaji, Akhlak berkemasyarakatan umum (Kegiatan Isra” Miraj dan
Maulid Nabi dll), Akhlak dalam bertakziah. Sebagai kesimpulan skripsi ini
bahwa kegiatan majelis taklim sudah berjalan sesuai dengan visi- misi
Muhamadiyah pada organisasi perempuan (Aisyiyah) meskipun masih ada
beberapa masyarakat yang masih memiliki akhlak yang kurang baik

terhadap sesama muslim.””

Persamaan antara penelitian ini dengan penelitian Agustin adalah
sama-sama membahas pendidikan akhlak dalam majelis taklim. Keduanya
menempatkan majelis taklim sebagai media pembinaan akhlak umat,
khususnya dalam kehidupan sosial dan keagamaan. Selain itu, kedua
penelitian sama-sama menyoroti peran kegiatan keagamaan dalam
membentuk sikap tolong-menolong, kepedulian sosial, dan akhlak

bermasyarakat.

Perbedaan penelitian ini dengan penelitian Agustin terletak pada

fokus dan ruang lingkup kajian. Penelitian Agustin lebih menekankan pada

7 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama
Islam di Sekolah dan Masyarakat (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), 155-157



implementasi pendidikan akhlak dalam Majelis Taklim Aisyiyah,
khususnya pada aktivitas sosial seperti membantu anak yatim, pelayanan
jenazah, kegiatan keagamaan, dan pelayanan masyarakat, serta dikaitkan
dengan visi-misi organisasi Aisyiyah. Sementara itu, penelitian ini lebih
memfokuskan pada strategi pendidikan akhlak / peran majelis taklim di
Musholla dalam pembinaan akhlak jamaah / perubahan akhlak jamaah)
dengan menekankan pada proses pembinaan, metode yang digunakan, serta

dampak yang dirasakan langsung oleh jamaah dalam kehidupan sehari-hari.

2. Penelitian oleh Firdiyanti Al Ma’idha et al, dengan judul Majelis Ta’lim
Online Sebagai Wadah Pendidikan dan Penguatan Karakter Mahasiswi
Politeknik Elektronika Negeri Surabaya, ~Hasil penelitian menunjukkan (1)
terlaksananya Majelis Taklim Online sebagai wadah pendidikan dan
penguatan karakter bagi mahasiswa Politeknik FElektronika Negeri
Surabaya, dan (2) peran Majelis Taklim Online sebagai wadah pendidikan
dan penguatan karakter bagi mahasiswa Politeknik Elektronika Negeri
Surabaya. Dalam penelitian ini dapat diketahui bahwa Majelis Taklim
Online merupakan salah satu bentuk Character Building yaitu sebagai
solusi dalam upaya membentuk dan menegakkan akhlak dan karakter
seseorang, hal ini sesuai dengan misi Rasulullah SAW untuk mengupayakan
akhlak yang baik.”®

Persamaan antara penelitian ini dengan penelitian Firdiyanti Al

8 Firdiyanti Al Ma’idha dkk., “Majelis Ta’lim Online Sebagai Wadah Pendidikan dan Penguatan
Karakter Mahasiswi Politeknik Elektronika Negeri Surabaya,” A/-Mutharahah: Jurnal Penelitian
dan Kajian Sosial Keagamaan 18, no. 1 (2021): 23-32, https://doi.org/10.46781/al-
mutharahah.v18i1.232.



Ma’idha et al adalah sama-sama menempatkan majelis taklim sebagai
sarana pendidikan akhlak dan pembentukan karakter. Keduanya
memandang majelis taklim memiliki peran penting dalam membina sikap,
moral, dan kepribadian peserta agar sesuai dengan nilai-nilai Islam. Selain
itu, kedua penelitian juga menegaskan bahwa pendidikan akhlak sejalan
dengan misi Rasulullah SAW dalam menyempurnakan akhlak umat

manusia.

Perbedaan penelitian ini dengan penelitian Firdiyanti Al Ma’idha et
al terletak pada media dan subjek penelitian. Penelitian Firdiyanti meneliti
Majelis Taklim Online yang dilaksanakan secara daring dan ditujukan
kepada mahasiswa Politeknik Elektronika Negeri Surabaya sebagai sarana
character building. Sementara itu, penelitian ini meneliti majelis taklim
yang dilaksanakan secara langsung (tatap muka) di Musholla Thya
Ulumuddin dengan subjek jamaah masyarakat umum, serta lebih
menekankan pada strategi pendidikan akhlak dan perubahan perilaku

jamaah dalam kehidupan sehari-hari.

. Penelitian oleh Anwar dengan judul Metode Dan Strategi Pengembangan
Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan, “Pengkajian lebih dalam
tentang bagaimana pembelajaran PAI agar mampu mengembangkan
moderasi beragama dengan pendekatan yang multikultural dan efesien. Hal
ini sejalan dengan penegasan Amin Abdullah bahwa kajian keislaman
kontemporer memerlukan pendekatan integratif (multidisiplin, interdisiplin,

dan transdisiplin) agar pemahaman dan penafsiran agama tidak terlepas



kontak dengan realitas. Integrasi kurikulum dalam konsepsi yang paling
sederhana adalah tentang membuat hubungan. Selanjutnya mereka
menawarkan tiga kategori utama sebagai titik pangkal untuk memahami
perbedaan pendekatan menuju integrasi yakni multidisiplin, interdisiplin,

dan transdisiplin.”

Persamaan antara penelitian ini dengan penelitian Anwar adalah
sama-sama menyoroti pendidikan Islam sebagai sarana pembentukan sikap
dan karakter peserta didik atau jamaah. Keduanya menekankan pentingnya
pendekatan yang relevan dan kontekstual agar nilai-nilai Islam tidak hanya
dipahami secara teoritis, tetapi juga mampu diterapkan dalam kehidupan
nyata. Selain itu, kedua penelitian sama-sama memandang bahwa
pendidikan Islam harus mampu menjawab tantangan sosial masyarakat

modern.

Perbedaan penelitian ini dengan penelitian Anwar terletak pada
fokus kajian dan pendekatan. Penelitian Anwar lebih menekankan pada
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) dalam konteks pendidikan
formal dengan tujuan mengembangkan moderasi beragama melalui
pendekatan multikultural dan integratif (multidisiplin, interdisiplin, dan
transdisiplin). Sementara itu, penelitian ini berfokus pada pendidikan akhlak
dalam konteks pendidikan nonformal melalui majelis taklim di Musholla

Thya Ulumuddin, dengan penekanan pada strategi pembinaan akhlak serta

% Sholihul Anwar, “Metode Dan Strategi Pengembangan Moderasi Beragama Di Lembaga
Pendidikan,” Jurnal Pedagogy 20 (2022): 1-20.



perubahan perilaku jamaah. Pendekatan yang digunakan lebih bersifat

praktis dan kontekstual sesuai dengan kondisi sosial masyarakat setempat.

4. Penelitian oleh Qonita, et al dengan judul Strategi Penumbuhan Nilai-nilai
Pendidikan Islam Bagi Remaja: Studi di Majelis Taklim Nurul Amin
Denasri Kulon Batang, disebutkan bahwa dalam menerapkan nilai-nilai
pendidikan Islam, majelis taklim menerapkan strategi berupa integrasi
dengan mata pelajaran, pengembangan diri, pembiasaan, keteladanan,
konseling, dan menjadi pengasuh yang kompeten. Faktor pendukung dalam
penerapan pendidikan Islam antara lain adanya dukungan keluarga,
lingkungan yang suportif, antusiasme remaja, serta tersedianya sarana dan
prasarana yang memadai. Sementara itu, faktor penghambatnya adalah
kurangnya kedisiplinan siswa, munculnya rasa malas.”!”

Persamaan antara penelitian ini dengan penelitian Qonita et al adalah
sama-sama membahas strategi penerapan nilai-nilai pendidikan Islam
dalam pembinaan akhlak dan karakter. Keduanya menekankan pentingnya
strategi seperti pembiasaan, keteladanan, serta pengembangan diri sebagai
cara efektif dalam membentuk perilaku religius. Selain itu, kedua penelitian
juga sama-sama mengakui bahwa keberhasilan pendidikan akhlak
dipengaruhi oleh faktor pendukung dan penghambat dari lingkungan
peserta.

Perbedaan penelitian ini dengan penelitian Qonita et al terletak pada

konteks lembaga dan subjek penelitian. Penelitian Qonita et al lebih

10Rifatul Qonita dan Arditya Prayogi, “Strategi Penumbuhan Nilai-nilai Pendidikan Islam
Bagi Remaja: Studi di Majelis Taklim Nurul Amin Denasri Kulon Batang,” Bustanul Ulum
Journal of Islamic Education 1, no. 2 (2024): 175-93, https://doi.org/10.62448/bujie.v1i2.37.



berfokus pada penerapan nilai-nilai pendidikan Islam dalam lingkungan
pendidikan formal yang terintegrasi dengan mata pelajaran serta layanan
konseling, dengan subjek utama remaja atau siswa. Sementara itu,
penelitian ini dilakukan dalam konteks pendidikan nonformal melalui
majelis taklim di Musholla Thya Ulumuddin dengan subjek jamaah
masyarakat umum. Penelitian ini lebih menekankan pada strategi
pendidikan akhlak yang digunakan guru majelis serta perubahan perilaku
jamaah dalam kehidupan sehari-hari, bukan pada integrasi kurikulum

sekolah.

. Penelitian oleh Suryana dan Ismail* dengan judul Strategi Penyuluhan
Agama Islam dalam Pembinaan Keagamaan terhadap Majelis Taklim,
Adapun hasil penelitian sebagai berikut: Pertama: strategi penyuluhan yang
dilakukan Penyuluh Agama Islam kepada penentuan subjek, materi dan
metode yang disesuaikan dengan kasus yang berkembang di masyarakat.
Pertimbangan untuk menentukan materi dan metode didasarkan kepada
kondisi jamaah seperti tingkat pendidikan, usia, jenis kelamin, pekerjaan.
Metode yang dilaksanakan ceramah, klasikal, tanya jawab dan demonstrasi.
Materi yang diberikan meliputi akidah, akhlak, ibadan dan pengentasan buta
huruf Al-Quran. Kedua: faktor pendukung pelaksanaan penyuluhan
Penyuluh Agama Islam adanya dukungan dan sinergi antara pengurus
takmir masjid dengan pengurus Majelis Taklim Khoirunnisa, sedangkan
faktor penghambat pengaturan waktu yang tepat dalam pelaksanaan dan
keterbatasan tenaga pembinaan keagamaan. Ketiga: efek dari penerapan

strategi penyuluhan Penyuluh Agama Islam cukup positif karena terdapat



peningkatan aspek kognisi, afeksi dan psikomotorik keagamaan jama’ah.”!!

Persamaan antara penelitian ini dengan penelitian Suryana dan
Ismail adalah sama-sama mengkaji strategi pembinaan keagamaan dan
akhlak melalui majelis taklim atau kegiatan keagamaan masyarakat.
Keduanya menekankan pentingnya penyesuaian materi, metode, dan
pendekatan dengan kondisi jamaah, seperti tingkat pendidikan, usia, dan
latar belakang sosial. Selain itu, kedua penelitian juga menunjukkan bahwa
penerapan strategi pembinaan memberikan dampak positif terhadap

peningkatan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik keagamaan jamaah.

Pada fokus pelaksana dan ruang lingkup penelitian. Penelitian
Suryana dan Ismail menitikberatkan pada peran Penyuluh Agama Islam
dalam kegiatan penyuluhan keagamaan, dengan fokus pada strategi

penyuluhan serta faktor pendukung dan penghambat pelaksanaannya.

Sementara itu, penelitian ini berfokus pada strategi pendidikan
akhlak yang diterapkan oleh guru majelis taklim di Musholla Thya
Ulumuddin serta respon dan perubahan perilaku jamaah. Penelitian ini tidak
hanya menyoroti aspek penyuluhan, tetapi lebih spesifik pada pembinaan
akhlak melalui pendekatan keteladanan, pembiasaan, nasihat, serta dialog

interaktif.

' Suryana Suryana dan Nawari Ismail, “Strategi Penyuluhan Agama Islam dalam Pembinaan
Keagamaan terhadap Majelis Taklim,” A/ Qalam: Jurnal llmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan
17, no. 5 (2023): 3084, https://doi.org/10.35931/aq.v17i5.2455.



G. Sistematika Penulisan

Adapun sistematika penulisan penelitian adalah sebagai berikut:

BAB I, Pendahuluan yang terdiri dari latar belakang masalah, definisi operasional,
fokus penelitian, tujuan penelitian, signifikansi penelitian, penelitian
terdahulu, dan sistematika penulisan.

BAB II, Kajian teori dalam penelitian ini memuat konsep strategi pendidikan
akhlak, hakikat akhlak menurut para ahli, ruang lingkup pendidikan akhlak,
serta peran majelis taklim sebagai lembaga pendidikan nonformal dalam
membina akhlak jamaah.

BAB III, Metode Penelitian yang terdiri dari jenis dan pendekatan penelitian, subjek
dan objek penelitian, setting penelitian, data dan sumber data, teknik
pengumpulan data, teknik pengolahan data, teknik analisis data, dan
instrumen penelitian.

BAB IV, Hasil dan Pembahasan yang terdiri dari hasil penelitian dan pembahasan.

BAB V, Penutup yang terdiri dari simpulan dan saran.






