
 

35 

 

 

BAB IV 

KARAMAH SYEKH MUHAMMAD NAFIS AL-BANJARI MENURUT 

PANDANGAN ULAMA TABALONG  

A.  Hasil Penelitian 

1. Biografi Syekh Muhammad Nafis Al-Banjari 

Syekh Muhammad Nafis dikenal sebagai tokoh ulama tasawuf tidak 

hanya di Nusantara tetapi juga di Asia Tenggara. Dalam sejarah ulama besar 

dan tokoh sufi di Nusantara, nama Syekh Muhammad Nafis selalu disebut-

sebut. Ini menunjukkan bahwa ketenaran beliau demikian luas. Nama 

lengkapnya adalah Syekh Muhammad Nafis bin Idris bin Husein Al-Banjari, 

beliau diperkirakan lahir di kota Martapura sekitar tahun 1735/1148 H dari 

keluarga Bangsawan Kerajaan Banjar.  

Oleh sebab itulah silsilah keturunannya bersambung hingga Sultan 

Suriansyah (Pangeran Samudera), Raja Banjar pertama yang memeluk agama 

Islam. Silsilah lengkapnya adalah: Syekh Muhammad Nafis bin Idris bin Husin 

bin Ratu Kesuma Yoeda bin Pangeran Kesuma Negara bin Pangeran Dipati bin 

Sultan Tahlillah bin Sultan Saidullah bin Sultan Inayatullah bin Sultan Mustain 

Billah bin Sultan Hidayatullah bin Sultan Rahmatullah bin Sultan Suriansyah.  

Syekh Muhammad Nafis hidup sezaman dengan Syekh Muhammad 

Arsyad Al-Banjari. Tahun wafatnya diperkirakan sekitar tahun 1812, dan 

diperkirakan usianya lebih kurang 77 tahun. Syekh Muhammad Nafis 

dimakamkan di desa Mahar Kuning Binturu Kelua Kabupaten Tabalong, 

sekitar 125 kilo meter dari Banjarmasin. Makamnya dikeramatkan oleh 



 

36 
 

 

masyarakat dan sering diziarahi, baik oleh warga sekitar Kelua maupun dari 

luar Kabupaten Tabalong. 

Beliau lebih dikenal masyarakat sebagai ulama tasawuf ketimbang 

sebagai ulama syariat. Bahkan ada sementara orang yang berpendapat bahwa 

ajaran tasawuf beliau termasuk kategori “tingkat tinggi”. Karenanya sukar 

dipahami oleh kalangan masyarakat awam dan malah bisa mengundang 

kontroversi. Syekh Muhammad Nafis Al-Banjari adalah seorang sufi yang 

menganut paham sufi terkemuka di dunia Islam yakni Syekh Muhyiddin Ibnu 

Al-Arabi. Syekh Muhammad Nafis berhasil menghimpunkan ajaran 

tasawufnya dalam sebuah kitab yang diberi nama Ad-Durrun Nafis (Permata 

yang berharga). Kitab ini banyak dicetak, antara lain oleh penerbit Mathba’ah 

Al-Karim Al-islamiyah Mekkah tahun 1905/1323 H. kemudian penerbit Dar 

At-Thibyah Kairo, Mesir tahun 1928/ 1347 H. Lalu oleh penerbit Musthafa Al 

Babil Halabi, Kairo, Mesir tahun 1943/1362 H. Bahkan setelah itu mengalami 

cetak ulang oleh beberapa penerbit terkemuka di Asia, khususnya Malaysia dan 

Indonesia. 

 Dalam kitab Ad-Durrun Nafis, Syekh Muhammad Nafis berkata: “Dan 

yang menghimpun risalah ini adalah hamba yang fakir lagi hina, mengaku 

dengan dosa dan taqshir, lagi yang mengharap kepada Tuhannya yang amat 

kuasa, yaitu yang terlebih fakir dari segala hamba Allah Ta’ala yang 

menjadikan segala makhluk. Yaitu Muhammad Nafis bin Idris bin Husein, di 

negeri Banjar tempat jadi, dan di negeri Mekah tempat diamnya, Syafi’i 

mazhabnya, yaitu pada fikih. Asy’ari i’tikadnya, yaitu pada ushuluddin. Junaidi 



 

37 
 

 

ikutannya yaitu pada ilmu tasawuf. Qadiriyah tarekatnya, Syattariyah 

pakaiannya, Naqsyabandiyah amalannya, Khalwatiyah makananya, 

Sammaniyah minumannya”. Syekh Muhammad Nafis baru mengajarkan segala 

ilmu yang dimiliki setelah mendapat pengakuan dan izin terlebih dahulu dari 

para guru beliau. Setelah beliau dianggap sebagai seorang syekh mursyid, 

barulah ia mengajak manusia untuk bertauhid secara bertahap sesuai tingkat 

kemampuan yang dimiliki. Beliau menyusun metode mentauhidkan af’al, sifat 

dan asma, sehingga dapat mentauhidkan Zat Allah menurut jalan yang biasa 

dilakukan para ulama sufi yang arif. Syekh Muhammad Nafis adalah ulama 

tasawuf yang senantiasa berusaha membersihkan diri lahir batin. Beliau sangat 

rajin mengamalkan tarekat sebagaimana tercermin dalam ungkapan di atas. 

Guru-guru Syekh Muhammad Nafis di bidang tasawuf dan tarekat cukup 

banyak dan merupakan tokoh di bidangnya masing-masing, yaitu:  

a. Syekh Abdullah bin Hijazi As-Syarqawi Al-Mishri (Syekh Al-Azhar 

sejak 1207 H/1794 M).  

b. Syekh Siddiq bin Umar Khan (murid Syekh Muhammad Samman, yang 

lebih dulu dari Syekh Abdus Samad Al-Falimbani).  

c. Syekh Muhammad bin Abdul Karim Samman Al-Madani.  

d. Syekh Abdurrahman bin Abdul Aziz Al-Maghribi.  

e. Syekh Muhammad bin Ahmad Al-Jauhari 

Setelah sekian lama berada di Mekkah, Syekh Muhammad Nafis 

akhirnya kembali ke tanah air sekitar tahun 1795/1210 H. Saat itu yang 

memerintah Banjar Sultan Tahmidillah (Raja islam banjar ke-16, 1778-1808 



 

38 
 

 

M). Diduga karena Syekh Muhammad Nafis tidak suka dengan kekuasaan, 

beliau memilih meninggalkan Banjar dan pindah ke Pakulat, Kelua. Dan 

dugaan lainnya atas kepindahannya ke Kelua, antara lain karena perkembangan 

Islam di daerah Martapura dan Banjar sudah ditangani oleh Syekh Muhammad 

Arsyad Al-Banjari. Sedangkan Kelua adalah daerah pedalaman yang masih 

belum terjangkau oleh dakwah ulama Banjar. 

Berkat kegigihan Syekh Muhammad Nafis dalam berdakwah, daerah 

Kelua menjadi salah satu pusat penyebaran agama Islam di Kalimantan 

Selatan. Bahkan juga menjadi daerah yang turut melahirkan para pejuang anti 

Belanda. Ciri khas ajaran tasawuf beliau adalah semangat aktivisme yang kuat, 

bukan sikap pasrah. Menurut beliau, kaum muslimin harus aktif berjuang 

mencapai kehidupan yang lebih baik, bukan hanya berdiam diri dan pasrah 

pada nasib. Oleh sebab itulah ajaran tasawuf beliau turut membangkitkan 

semangat masyarakat Banjar untuk berjuang agar lepas dari cengkeraman 

penjajah.  

Adapun karya dari syekh Muhammad Nafis Al-Banjari ialah kitab 

yang berjudul al-Durr al-Nafis (Addurunnafis). Kitab ini membahas 

persoalan-persoalan pokok dalam tasawuf falsafi namun dengan pendekatan 

ahlus sunnah wal jama’ah. Pokok-pokok ajaran dalam kitab ini antara lain: 

a) Hakikat Tauhid 

Syekh Nafis membahas tauhid bukan hanya secara lahir (tauhid af‘al, 

sifat, dan dzat), tapi juga secara batin, yakni kesaksian batin bahwa yang 

benar-benar wujud hanya Allah, sedangkan makhluk hanya bayangan 



 

39 
 

 

dari wujud Allah. Ini sejalan dengan konsep wahdat al-wujud (kesatuan 

wujud) yang diserap dari Ibnu Arabi namun disaring dengan prinsip 

sunni. “Maka barang siapa tiada mengetahui akan dirinya, niscaya tiada 

mengetahui akan Tuhannya” (Al-Durr al-Nafis) 

b) Martabat Tujuh 

Beliau menjelaskan martabat tujuh, yaitu tingkatan tajalli 

(penampakan) wujud Allah dalam proses penciptaan alam. Ini merupakan 

konsep metafisika yang populer dalam tarekat-tarekat sufistik, misalnya 

dalam tarekat Qadiriyah wa Naqsyabandiyah. 

Martabat tersebut adalah: 

1. Ahadiyah 

2. Wahdah 

3. Wahidiyah 

4. Alam arwah 

5. Alam mitsal 

6. Alam ajsam 

7. Insan Kamil 

c) Insan Kamil 

Syekh Nafis menekankan pentingnya mengenal diri (ma‘rifat al-

nafs) agar sampai pada ma‘rifatullah. Insan kamil atau manusia sempurna 

adalah makhluk yang menjadi cermin sifat-sifat Tuhan di muka bumi.  

 

 



 

40 
 

 

Konon, setelah membaca kitab Ad-Durrun Nafis, orang menjadi 

tak takut mati. Itulah sebabnya hal ini sangat membahayakan kekuasaan 

Belanda yang sedang menjajah pada masa itu, karena jelas-jelas 

mengobarkan jihad. Adalah tipu muslihat Belanda yang sengaja 

merekayasa dan menyebar isu di tengahtengah masyarakat kalau kitab 

Ad-Durrun Nafis itu kontraversial atau bertentangan dengan ajaran Islam 

sesungguhnya. Dari intrik inilah lalu muncul dan berkembang larangan 

mempelajari kitab tersebut karena dianggapdapat menyesatkan umat. 

 Padahal itu semua hanya akal bulus alias siasat licik Belanda 

tempo doeloe saja supaya bisa menjajah dengan aman, tanpa perlawanan. 

Memang karya Syekh Muhammad Nafis yang satu ini besar sekali 

pengaruhnya di kalangan umat Islam, tak hanya di Kalimantan saja, tapi 

juga di mancanegara. Ia sering menjadi rujukan atau referensi dalam 

kajian-kajian tasawuf, tarekat maupun tauhid. Nama Ad-Durrn Nafis itu 

sebutan singkatnya saja, sebab judul lengkap kitab itu diberi nama oleh 

penyusunnya cukup panjang, yaitu: Durrun Nafis fi Bayan Wahdah al-

Af’al alAsma wa as-Shifat wa azd-Dzat at-Taqdis. Kitab ini tidak ditulis 

dalam bahasa Arab melainkan bahasa Jawi (Arab melayu) sehingga dapat 

dipelajari oleh orang-orang yang tidak menguasai bahasa Arab.  

Dalam deretan ulama Banjar, pada dasarnya nama Syekh Muhammad 

Nafis Al-Banjari tidak kalah masyhurnya dengan Syekh Muhammad Arsyad Al-

Banjari. Jika Syekh Muhammad Al-Banjari lebih dikenal sebagai ulama syariat 

dengan kitab Sabilal-Muhtadin-nya, maka Syekh Muhammad Nafis Al-Banjari 



 

41 
 

 

lebih dikenal sebagai ulama tasawuf. Keduanya sama-sama sangat berjasa dalam 

upaya mengembangkan dakwah Islam di Kalimantan. Keduanya memiliki andil 

dalam menjaga kesinambungan proses Islamisasi dan peningkatan pemahaman 

keagamaan umat Islam di Nusantara khususnya dalam bidang fiqih dan tasawuf.31 

2. Data hasil wawancara 

a) Guru Syahruji 

Syekh Muhammad Nafis lahir di Martapura dan sezaman dengan 

syekh Muhammad Arsayad Al Banjari, Muhammad Nafis merupakan 

keluarga kerajaan yang istimewa ketika mendalami keilmuan Islam.  

Beliau membuka pendapat bahwa beliau tidak sepenuhnya 

mengetahui tentang karamah syekh Muhammad Nafis. Namun, beliau 

berpendapat bahwa yang mashur tentang karamah syekh Muhammad Nafis 

sebagai waliullah adalah kitab karangan beliau yang berjudul Addurunnafis. 

Nampak dan nyata. Pengertian mengenai karamah yang guru Syahruji 

maksudkan adalah karamah sebab mampu mengarang kitab, suatu kelebihan 

yang diberikan Allah SWT. Karamah yang pernah guru Syahruji dengar 

adanya banyak makam beliau yang disebut banyak, tidak hanya di Haur 

Kuning desa Binturu. Pendapat yang mengatakan makam syekh Muhammad 

Nafis yang banyak ini tidak didapat dibuktikan kebenarannya, namun untuk 

menyepakati bahwa makam syekh Muhammad Nafis yang terletak di desa 

Binturu kecamatan Kelua sebagai makam yang sesungguhnya. 

 
31 Redaksi Alif.ID. Biografi Syekh Muhammad Nafis bin Idris Al-Banjari (Tim Penulis 

LP2M UIN Antasari Banjarmasin dan MUI Provinsi Kalimantan Selatan, 2020), h. 2-4 



 

42 
 

 

Bukti sebagai karamat waliullah adalah terkenal secara mancanegara 

dan diziarahi banyak kalangan dari bermacam daerah. Guru Syahruji 

menambahkan ketika gurunya menziarahi makam syekh Muhammad Nafis, 

menurut keterangan beliau bahwa ketika guru beliau hendak menziarahi 

makam syekh Muhammad Nafis, adanya kondisi bahwa keterhubungan para 

waliullah secara roh, syekh Muhammad Nafis sendiri memberi tahu bahwa 

letak makam beliau “di sini dan ini” kesaksian jika syekh Nafis memberi 

petunjuk makam yang sebenarnya berada di belakang kubah dari makam 

yang dianggap sebagai makamnya. Keterangan cerita ini menjadi segelintir 

cerita yang menjadi karamah syekh Nafis yang tidak dapat disebarkan 

secara luas, sulit dipercayai. Gurunya Syahruji merupakan penganut tariqat 

Naqsabandiyah Qadriyah, di kilometer depalan belas di Tamban. Kal-teng. 

Adapun guru Syahruji memberi keterangan yang ketika dulunya 

pernah membawa sekeluarga peziarah dari Tanah Bumbu, guru Syahruji 

menjadi seorang pemimpin ziarah. Pengalaman beliau sebagai pemandu 

ziarah, selagi berziarah menyebut dalam keluarga tersebut adanya dua anak 

perempuan yang salah satunya mengalami sakit. Keluarga tersebut meminta 

pendapat pada ulama yang ada di Tanah Bumbu, kemudian adanya saran 

untuk menziarahi makam syekh Nafis, mungkin saja adanya juriat (sebagai 

keturunan) dari syekh Nafis dan meminta untuk berziarah pada beliau, yakni 

syekh Nafis. Sesampainya di makam syekh Nafis, si anak perempuan 

menanyai guru Syahruji tentang siapa yang di sana, di belakang itu 

memanggil dirinya seorang. Maka sesuai arahan dari gurunya Syahruji yang 



 

43 
 

 

menyebut makam syekh Nafis berada di belakang, di balik cerita 

sebelumnya bahwa guru Syahruji menceritakan pengalaman beliau 

menziarahi makam ini dibersamai gurunya menjadi landasan pembenaran 

bahwa kesaksian gurunya dulu syekh Nafis memang memberi arahan yang 

sama untuk menziarahi makam yang berada di belakang makam berkubah. 

Apakah ada pengajaran kitab syekh Muhammad Nafis di daerah ini? 

Jawaban guru Syahruji memang ada dan khusus setiap malam selasa dalam 

dua minggu sekali, sebulan dua kali terlaksana, dilaksanakan di makam 

syekh Muhammad Nafis. Pengajaran isi kitab Addurunnafis dibawakan oleh 

guru Ahmad Jaro alias KH. Ahmad Sanusi Iberahim. Pengajaran 

Addurunnafis, guru Syahruji sebut sebagai ajaran yang sangat membangun 

jihad yang kuat, suatu kecintaan pada Tuhan menjadi teramat luar biasa. 

Jihad yang memajukan umat Islam untuk memerangi penjajah. Hal 

demikian memberi ancaman bagi para penjajah Belanda, akhirnya Belanda 

membuat suatu propaganda yang mengatakan kalau mempelajari kitab 

Addurunnafis mengarahkan pada kesesatan, padahal tidak. Addurunnafis 

menurut beliau merupakan ajaran yang luar biasa, adanya pengajaran tauhid. 

Isi dari kitab yang mengajarkan sifat-sifat dua puluh Allah, tauhidul sifat, 

tauhidul af’al, tauhidul asma’, tauhidul dzat. Mempelajari kiab tersebut 

menurut guru Syahruji, tidak sembarangan orang untuk mengajarkan dan 

tidak sembarangan orang untuk mempelajarinya. Ketika dalam memperjari 

kitab tersebut mestilah ilmu fiqih telah terpelajari dengan benar dan baik, 

agar tidak adanya penyimpangan dalam pemahaman nantinya.  



 

44 
 

 

Hikmah apa yang menurut guru dapat diambil dari karamah syekh Nafis 

yang dapat diambil bagi generasi sekarang dan selanjutnya? 

Hikmah yang dapat diambil cerita dan karamah dari syekh Nafis, yakni 

jihad yang luar biasa olehnya mempelajari Addurunnafis. Membuat tauhid 

yang mantab akan keyakinan pada Allah SWT semata, berpegang pada 

keesaan Tuhan yang menjadi tempat pertolongan, berusaha sebaik mungkin 

mengelola pemahaman dan keyakinan bahwa tiada daya dan upaya kecuali 

kekuasaan Allah Swt. Sehubungan sejarah perjuangan yang di masanya 

melawan penjajah, orang-orang yang telah selesai mempelajari 

Addurunnafis sehingga mencapai ketauhidan yang mantap sempurna. 

Sehingga ketika dihadapkan dengan para penjajah Belanda tidak gentar dan 

takut dalam perjuangan pembabasan tanah Banjar dalam memerangi 

kolonialisme Belanda. 

Apakah ada orang-orang yang sama luar biasnya seperti syekh Nafis 

nantinya? Guru Syahruji menjawab, ketika melihat dari zaman ini dan 

selanjutnya guru Syahruji pesimis dengan menjawab bakal ada orang yang 

seperti syekh Nafis yang luar biasa, mengarang kitab yang hebat dalam 

ajaran dan bilapun ada orang yang alim sebagai waliullah, orang tersebut 

lebih memilih untuk bersembunyi. 

Demikian wawancara secara langsung di majelis Tanwirul Qulub, desa 

Ampukung kecamatan Kelua. Guru Syahruji menempuh pendidikan di 

pondok pesantren Ibnul Amin, Pemangkih dari tahun 2007-2014 dan 

meneruskan ke Darussalam Martapura dari tahun 2014-2017. 



 

45 
 

 

b) Guru Ahmad Ribhan 

Secara akal, tidak mungkin seseorang itu mempunyai kubur dua 

sampai tiga. Sedangkan, semulia-mulianya makhluk Nabi Muhammad Saw., 

hanya satu tempat sebagai tempat terakhir dimakamkan. Setelahnya Nabi 

Muhammad yaitu para sahabat pun sama, tidak ada yang mempunyai makam 

lebih dari satu. Hal yang mustahil. Sementara menjawab pertanyaan prihal 

karamah mempunyai kubur lebih dari satu tersebut mempunyai makna dan 

penjelasan berbeda guru Ribhan untuk diterangkan. 

Konon katanya syekh Nafis yang telah selesai mengaji di Mekkah 

hendaknya pulang ke tanah Banjar mendapat informasi bilanya syekh Arsyad 

ditangkap Belanda. Sebab adanya informasi tersebut syekh Nafis 

mengurungkan niat untuk berlabuh dan turun di Banjarmasin dan lebih 

memilih Batu Licin sebagai tempat berlabuh. Syekh Nafis membawa dua 

orang kawan yang sama-sama orang terpelajar serta alim dari tanah India. 

Setelahnya syekh Nafis membuat majelis bersama dua orang kawan yang 

disamping alim juga memiliki suara yang bagus dalam melafalkan ayat suci 

Al-Qur’an tersebut dan membuat suatu kebiasaan unik, setiap dilaksanakan 

suatu majelis pengajian selalu dibuka dengan acara pertama “pembukaan” 

dan acara kedua, “pembacaan ayat-ayat suci Al-Qur’an” atau kalam ilahi 

yang dibacakan oleh kawan syekh Nafis tersebut.  

Selama proses pengajian dan pengajaran agama yang terlaksana di 

mejelis syekh Nafis telah mempunyai murid yang mumpuni untuk 

meneruskan majelis tersebut, diberikanlah perintah meneruskan majelis dan 



 

46 
 

 

menjadi pengganti atau mengaku sebagai syekh Nafis yang menurut guru 

Ribhan sebagai siasat ketika Belanda nantinya mencari syekh Nafis, orang 

yang dicari tidak ke mana-mana, masihlah di tempat. Sementara syekh Nafis 

sendiri telah berpindah tempat, melanjutkan dakwah di tempat yang berbeda. 

Murid syekh Nafis yang di Batu Licin sampai akhir hanyatnya menjadi syekh 

Nafis dan seketika dimakamkan pun kabar bahwa syekh Nafis meninggal 

dipercaya bahwa yang meninggal dunia syekh Nafis, walaupun sesungguhnya 

bukan. 

 Selama proses dakwah syekh Nafis yang berpindah-pindah inilah 

terjadi hal serupa dengan di Batu Licin, di mana setiap adanya makam syekh 

Nafis dapat dikatakan itu adalah para murid syekh Nafis yang menggantikan 

beliau secara identitas. Hal tersebut berlanjut hingga berakhir di Kelua, 

sebagai syekh Nafis sendiri yang wafat dan dimakamkan. Sambung guru 

Ribhan, sebab zaman dulu dengan keterbatasan informasi dan teknologi 

membuat upaya mengidentifikasi yang mana syekh Nafis dengan rupa-fisik 

dan seterusnya tidak dapat terlaksana dan terbenarkan. 

Adanya klaim bahwa makam syekh Nafis yang terakhir di Kelua 

dapat dibuktikan, karena jejak makam dua kawan syekh Nafis yang 

ditemukan di desa Ampukung kecamatan Kelua, salah satunya yakni guru 

Syarkawi Abbas. Diceritakan pula guru Syarkawi ini selama menetap di desa 

Ampukung ini kadang-kadang kalanya hanya keluar pada malam hari dan 

selalu menyamar dan bersembunyi dari kejaran Belanda. Adapun guru 

Syarkawi mempunyai alibi bilanya beliau telah ikut para saudagar ke 



 

47 
 

 

Malaysia, namun ternyata tidak dan tetap menyembunyikan keberadaannya. 

Satunya lagi kawan syekh Nafis yang bersembunyi di daerah Kelua, berada di 

Taluk Kustila - sungai Rukam Satu dan konon makamnya di pasar Arba dan 

sampai sekarang makamnya belum ditentukan. Guru Ribhan menambahkan, 

bilanya bukti kawan syek Nafis ini bersembunyi di Taluk Kustila - sungai 

Rukam Satu ini dapat dilihat adanya jejak peninggalan Langgar Pusaka dan 

adanya tuan guru Idrus yang disinyalir meruapakan masih keturunan kawan 

dari syekh Nafis dari India, rupa dan fitur wajar identik wajah orang India dan 

lagi alim-alim. 

Cerita syekh Nafis mempunyai makam banyak sebagai karamah 

waliullah ini dibantah oleh guru Ribhan yang menyebut itu sebagai taktik 

untuk menyembunyikan diri dari kejaran Belanda. Sejatinya, ketika makam-

makam yang disebut sebagai makam syekh Nafis selain di Kelua merupakan 

makam-makam murid dari syekh Nafis yang telah diberi izin mengajarkan 

keilmuan syekh Nafis sekaligus memakai identitas syekh Nafis. 

Sebelum sekarang ini, adanya bangunan komplek makam syekh Nafis. 

Lingkungan makam syekh Nafis dikelilingi pohon nangka, langsat, dan 

sebagainya. Pada tahun 1980-an guru Ribhan menceritakan ketika adanya 

acara Pramuka dilaksanakan di sana, di dekat makam syekh Nafis. Guru 

Ribhan menyaksikan dengan dua mata kepala sidin sendiri bahwa di makam 

tersebut sangat bersih seperti halaman rumah seseorang yang dirawat, disapu 

setiap saatnya dan terjaga baik, tidak ada daun atau rerumputan liar, seolah 

adanya yang pengurus makam dan ketika dipertanyakan mungkin saja 



 

48 
 

 

memang ada yang mengurus makam tersebut, ternyata dijawab oleh teman 

yang asli orang desa Binturu, tidak ada yang mengurusi makam tersebut, 

berada di tengah hutan. Hal tersebut memberi kepercayaan tersendiri 

bilamana makam tersebut sebagai makam orang istimewa.  

c) Guru Muhammad Idham 

Syekh Muhammad Nafis Al Banjari merupakan seorang ulama, 

seorang pangeran, seorang panutan masyarakat. Salah seorang yang dikirim 

oleh kesultanan Banjar untuk pergi ke Mekkah untuk menuntut ilmu 

keislaman dan seorang yang berpengaruh dalam penyebaran agama Islam di 

tanah Banjar. Pengaruh syekh Nafis selain orang alim adalah seorang pejuang 

dan pahlawan yang melawan penjajah. Cerita yang disebut sebagai karamah 

syekh Nafis sebagai waliullah, ketika dihadang untuk dicegat oleh para 

Belanda di daerah Rantau dan menghilang yang kemudian dimunculkan di 

daerah Kandangan melewati hadangan para Belanda yang ingin mencelekai 

syekh Nafis. 

Salah satu cerita karamah yang menurut guru Idham luar biasa, ketika 

dulunya di Kelua sedang mengalami penceklik, masyarakat berbondong-

bondong meminta syekh Nafis berdoa untuk menghadapi masa itu yang 

teramat sulit. Ketika itulah pasir yang dibawa syekh Nafis yang berdoa kala 

itu seketika menjadi emas dan dibagi-bagikan kepada masyarakat. Cerita ini 

didapat guru Idham dari seorang Habaib yang sudah sepuh. Melanjutkan ke 

pertanyaan yang menjurus pada kesalahpahaman atas karamah agar tidak 

berlebih-lebihan, mempengaruhi sistem kepercayaan, guru Idham memberi 



 

49 
 

 

jawaban bahwasanya wasilah yang jangan sampai disalahpahami. Pengaruh 

syekh Nafis yaitu membangun akhlak spiritual yang terasa dan berasal dari 

syekh Nafis, aturan dan tata karma yang memberi keberkahan. Amalan dari 

tariqat syekh Nafis adanya shalawat ibrahimiah, sepengetahuan guru Idham 

terangkan. Syekh Nafis yang diketahui salah satu murid yang terhubung ke 

syekh Saman Al Madani dan berguru ke salah satu murid syekh Saman Al 

Madani, yaitu syekh Shidiq Al Madani. Secara tidak langsung tergabung 

tariqah Qadriyah dari syekh Abdul Qadir Al Jailani.  

Bagaimanapun ajaran dan pengaruh kitab Addurunnafis inilah yang 

disebut guru Idham sebagai karamah yang nyata dimiliki syekh Nafis. 

Menurut guru Idham, kitab Addurunnafis diadaptasi dari kitab-kitab 

terkemuka terdahulu mashur dan mu’tamat, seperti kitab ihya ulumuddin dan 

kitab dari imam Sya’rani yang sama-sama mashur untuk ahlul sunnah wal 

jamaah.  

Adakah peninggalan yang guru Idham ketahui di daerah tabalong ini 

selain makam syekh Nafis? 

Guru Idham menjelaskan adanya sumur di dekat makam syekh Nafis, 

menjadi jejak peninggalan beliau. Banyak orang ke sana untuk al-hasabiniah, 

beniat ketika meminumnya air dari sumur tersebut mendapat kesehatan, 

diperlancar mengaji, membersihkan secata dzahir dan batin. 

Menurut guru, kenapa karamah itu sering terjadi pada orang-orang yang 

zuhud dan ihklas seperti beliau? 



 

50 
 

 

Sebenarnya, bukan ditanya kenapa dan mengapa, itu sudah hiburan 

bagi orang-orang yang bermujahadah pada Allah ketika beramal dan ibadah, 

sebagaimana ketika kita bekerja lembur mendapat bonus upah. Tujuan adanya 

karamah ialah menyatakan sebagai bonus yang bermujahadah pada Allah 

SWT dan rasullah saw. 

d) Guru Ahmad Sanusi Iberahim. 

Pada saat wawancara dengan guru Ahmad di malam setelah 

pengajian kitab Addurunnafis di lingkungan makam syekh Nafis 

dilaksanakan. Sebelum wawancara dimulai, para robongan guru Ahmad 

melaksanakan ziarah makam secara khusus. Guru Ahmad menanyakan 

prihal apa yang penulis ini ingin mintai keterangan atau pendapat beliau. 

Penulis ini menanyakan apa yang dapat penulis ketahui perihal karamah 

syekh Nafis dari sudut pandang ulama Tabalong. Guru Ahmad meminta 

untuk tidak menanyai beliau mengenai karamah tertentu tentang syekh 

Nafis, namun membuktikannya sendiri. Selama proses pembuktian yang 

guru Ahmad maksudkan, diintruksikan untuk memegang nisan makam kayu 

ulin syekh Nafis, setelahnya beliau memberi arahan untuk memejamkan 

mata dan menyampaikan bahwa dengan “lailahaillah bayangkan kamu 

terombang-ambing di lautan ma’rifat beliau, rasakan dan rasakan getaran 

dari syekh Nafis lebih dalam lagi” selama itulah beliau meminta untuk 

menghayati dan fokus apa yang terjadi. Setelah proses tersebut penulis 

ditanyai apa yang dialami atau jumpai. Secara pribadi, penulis tidak 

mendapat apapun yang dimaksudkan guru Ahmad. Kenapa tidak dapat 



 

51 
 

 

merasakan (karamah) atau kontak dengan beliau syekh Nafis apa yang 

beliau guru Ahmad ingin penulis alami sendiri berjumpa syekh Nafis. 

Penulis ini hanya dapat menjawab bahwa tidak dapat merasakan apapun dan 

guru Ahmad memberi saran untuk membaca kitab syekh Nafis. 

Setelah penulis diminta merasakan yang dimaksudkan mengalami 

(karamah) pengalaman supranatural yang guru Ahmad sampaikan, guru 

Ahmad meminta salah seorang rombongan peziarah yang berbeda untuk 

melaksanakan prosedur yang penulis sebelumnya alami, secara luar biasa 

sang peziarah menjawab merasakan hal dimaksudkan guru Ahmad. Sang 

peziarah menjawab bahwasanya menjumpai, melihat sesosok yang duduk 

bercahaya, memakai baju hijau. Setiap orang akan berbeda-beda mengalami 

dan merasakan yang dimaksudkan guru Ahmad dalam proses tersebut 

sambung guru Ahmad. Adapun sang peziarah ingin menyampaikan 

peristiwa yang luar biasa dan sungguh di luar nalar, ketika dulunya diadakan 

pengajian kitab Addurunnafis yang tepat di hadapan banyak orang yang 

berhadir di pengajian terdegarlah lantunan ayat suci Al Qur’an, ada suara 

seorang mengaji dari arah makam syekh Nafis yang secara keseluruhan 

dialami pula oleh para hadirin yang berhadir menjadikan saksi untuk dapat 

diceritakan ulang peristiwa tersebut. 

Guru Ahmad menekankan kembali apa yang disebut karamah nyata 

yang dapat dijumpai dari syekh Nafis ialah karangan kitab Addurunnafis 

itulah adanya. Dari kitab karangan syekh Nafis inilah ketika dipelajari dapat 

membimbing untuk mendekatkan diri pada Allah swt dengan nilai-nilai 



 

52 
 

 

tauhid yang sejatinya niscaya dan dibukakan hijab oleh Allah Swt dengan 

segala kehendaknya atas pengaturan alam dunia ini. Beliau, guru Ahmad 

kemudian kembali menerangkan apa yang terkandung di dalam kitab 

Addurunnafis di dalam bab tauhidul af’al, hakikat bahwa segala perbuatan 

mau baik dan buruk dari Allah Swt., sementara kita cuma harus berpegang 

pada hukum syariat. Apa yang menimpa kepadamu berupa segalamacam 

kebaikan itu dari Allah, tapi bila kamu jahat atau maksiat akuilah itu kamu 

yang salah bukanlah Allah. Tapi hakikatnya semua berasal dari Allah. Guru 

Ahmad melanjutkan bahwa yang baik dan buruk berasal dari Allah, kalau 

mendapat petunjuk dari-Nya dan hidayah-Nya, dan bila yang buruk 

bagaimana, melakukan hal buruk telah diberi izin oleh Allah dan bila 

melakukan yang buruk akan dimurkai oleh-Nya dan mendapat siksa-Nya. 

Sebagai catatan penting kata guru Ahmad bilanya hal perbuatan baik dan 

buruk merupakan pada pandangan hakikat. Segala sesuatu itu berasal dari 

Allah, hal apapun itu diciptakan oleh-Nya dimaksudkan pada haram dan 

halal misalnya, seperti babi diciptakan dan diharamkan oleh Allah itulah 

kuasa-Nya.  Demikian wawancara dengan guru Ahmad yang dapat beliau 

sampaikan dan terangkan. 

e) Guru Hamdani  

Membuka wawancara dengan pertnyaan siapa syekh Nafis, beliau 

menjawab siapa syekh Nafis sebagaimana adanya yang diceritakan di dalam 

munaqib syekh Muhammad Nafis Al Banjari. Dilanjutkan pertanyaan 

khusus tentang karamah dari pandangan ulama Tabalong. Guru Hamdani 



 

53 
 

 

memberi bukti karamah yang nyata dari syekh Nafis, beliau syekh Nafis 

mampu mengarang sebuah kitab yang diturunkan untuk generasi ke 

generasi. Kitab yang disebut Addurunnafis, sebatas itulah yang disebutkan 

oleh beliau sebagai karamah syekh Muhammad Nafis Al Banjari.  

Karamah sebagai Manifestasi Ilmu, Bukan Fenomena Lahiriah Para 

narasumber Guru Hamdani, Guru Ahmad, Guru Idham, dan Guru Syahruji 

secara konsisten menyampaikan bahwa karamah terbesar Syekh Muhammad 

Nafis bukanlah dalam bentuk keajaiban fisik yang mencengangkan, 

melainkan dalam bentuk keilmuan. Kitab Addurunnafis dipandang sebagai 

karamah tertinggi karena mengandung ajaran tauhid yang mendalam, 

mencakup aspek dzat, sifat, af‘al, dan asma Allah. Hal ini sejalan dengan 

pandangan Al-Qusyairi bahwa karamah sejati adalah keluasan ilmu dan 

kedalaman makrifat kepada Allah. 

Fenomena Banyak Makam: Simbol Karakter Ruhani Guru Ribhan 

dan Guru Syahruji menyoroti adanya lebih dari satu makam yang diklaim 

sebagai milik Syekh Nafis. Fenomena ini dijelaskan bukan sebagai bentuk 

karamah fisik, tetapi sebagai simbol eksistensi ruhani yang luas. Guru 

Ribhan menafsirkan hal ini sebagai strategi dakwah menghadapi 

kolonialisme, yakni dengan menyamarkan identitas demi kelangsungan 

penyebaran ilmu. 

Lebih lanjut, para narasumber secara tidak langsung menunjukkan 

bahwa persepsi masyarakat terhadap karamah tidak lepas dari cara mereka 

memahami tasawuf dan makrifat. Karamah bukan sekadar hal yang tampak 



 

54 
 

 

atau dapat dibuktikan secara inderawi, melainkan bentuk pancaran ruhani 

dari seseorang yang telah mencapai maqam tinggi dalam perjalanan 

spiritualnya. Pemahaman seperti ini menunjukkan kedewasaan spiritual 

ulama dan masyarakat Banjar dalam memaknai keistimewaan seorang wali. 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali dimensi tasawuf dalam figur 

Syekh Muhammad Nafis Al-Banjari melalui pendekatan wawancara dengan lima 

tokoh spiritual Kalimantan Selatan. Dari hasil wawancara mendalam, diperoleh 

beberapa kesimpulan penting berikut: 

Tradisi dan transformasi spiritualitas masyarakat Banjar dan khususnya 

Tabalong memberi gambaran mengenai hidupnya tradisi ziarah. Adanya pengajian 

rutin kitab Addurunnafis di makam Syekh Nafis yang tetap berlangsung hingga 

kini, menjadi warisan menghayati ajaran dan hikmah dari Syekh Muhammad 

Nafis Al-Banjari. Masyarakat yang meyakini adanya barakah yang terpancar dari 

makam beliau menunjukkan bahwa tasawuf Syekh Nafis tidak berhenti pada teori, 

tetapi berlanjut sebagai praktik hidup yang berakar di masyarakat. 

1. Guru Idham menyampaikan bahwa pengalaman karamah Syekh Nafis harus 

dipahami secara simbolik. Dalam tasawuf, peristiwa semacam itu 

mencerminkan tajalli dan buah dari ma‘rifat. Syekh Nafis menegaskan 

pentingnya ma‘rifatullah sebagai fondasi ibadah yang sah dalam Islam. 

2. Guru Ahmad menunjukkan bahwa karamah adalah sesuatu yang dzauqi (rasa), 

dan tak bisa diukur dengan pengalaman fisik semata. Seorang wali bisa 

menyembunyikan maqam-nya, sebagaimana konsep rijalul ghaib dalam 

kosmologi tasawuf. 



 

55 
 

 

Dari pendekatan tasawuf, Syekh Muhammad Nafis menjadi teladan 

seorang sufi yang berhasil menjembatani antara ilmu syar‘i dan pengalaman batin. 

Ajaran beliau yang tertuang dalam Addurunnafis tidak hanya menjadi bacaan 

intelektual, tetapi juga suluk amaliah yang hidup dalam ruang sosial masyarakat. 

Inilah bentuk karamah sejati dalam pandangan para ulama: ketika seorang wali 

dapat membentuk kesadaran tauhid umat secara terus-menerus bahkan setelah 

wafatnya. Maka, dapat dikatakan bahwa warisan spiritual Syekh Nafis masih 

hidup dan aktif dalam membentuk identitas keagamaan masyarakat Banjar 

 

B. Analisis Tassawuf Terhadap Persepsi Ulama Tabalong Mengenai Karamah 

Syekh Muhammad Nafis Al Banjari. 

1. Guru Syahruji 

Sesuai dengan temuan dan urutan di tiap wawancara yang terlaksana, 

penulis menganilisis menyesuaikan susunan dan urutan ulama yang telah 

diwawancarai yang dimulai dari guru Syahruji. Guru Syahruji menegaskan 

bahwa Syekh Muhammad Nafis al-Banjari adalah seorang ulama istimewa dari 

kalangan bangsawan yang hidup sezaman dengan Syekh Muhammad Arsyad 

al-Banjari. Salah satu bentuk karamah yang beliau tonjolkan adalah 

kemampuan Syekh Nafis dalam mengarang kitab Addurunnafis, sebuah karya 

monumental dalam bidang tasawuf dan tauhid. Guru Syahruji menyebut bahwa 

karamah Syekh Nafis bukan berupa hal-hal fisik yang spektakuler, melainkan 



 

56 
 

 

kemuliaan ilmu yang dituangkan dalam karya tulis, yang hingga kini masih 

diajarkan dan dikaji.32 

Disesuaikan dengan penjelasan al-Qusyairi dalam Risalah Qusyairiyah, 

bahwa salah satu tanda kewalian adalah keluasan ilmu dan kedalaman makrifat 

terhadap Allah SWT.33 Karamah dalam bentuk ilmu adalah bentuk tertinggi 

karena memberi manfaat luas kepada umat. Guru Syahruji menafsirkan 

karamah Syekh Muhammad Nafis bukan dalam bentuk spektakuler seperti 

berjalan di atas air atau terbang di udara, tetapi: “yang mashur tentang karamah 

Syekh Muhammad Nafis sebagai waliullah adalah kitab karangan beliau yang 

berjudul Addurunnafis.” Ini menunjukkan pemahaman tasawuf yang 

mendalam: karamah hakiki bukanlah keajaiban lahiriah, tetapi kedalaman ilmu 

dan pengaruh spiritual.  Dalam kitab Addurunnafis, Syekh Nafis menyebutkan: 

“Ketahuilah olehmu, hai saudaraku, bahwa makrifat yang sebenar-benar 

makrifat itu bahwasanya tiada yang dilihat oleh orang yang arif itu pada wujud 

ini melainkan Allah.”34 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa karamah Syekh Nafis terletak pada 

kemampuan beliau menyampaikan inti ajaran tauhid menyaksikan Allah dalam 

seluruh aspek wujud sebagaimana diajarkan dalam tasawuf falsafi oleh Ibnu 

‘Arabi. 

Terkait fenomena banyaknya makam yang diklaim sebagai tempat 

peristirahatan terakhir Syekh Nafis, Guru Syahruji menegaskan bahwa makam 

 
    32 Wawancara dengan Guru Syahruji, Desa Ampukung, Kelua, Juni 2025. 
33 Abul Qasim Abdul Karim Hawazin Al-Qusyairi An-Naisabur, Risalah Qusyairiah, 

terjemah Umar Faruq (Jakarta: Pustaka Amani, 2007). 212. 
34 Muhammad Nafis Al-Banjari, Al-Durr Al-Nafis, terjemah H, Ismail (Martapura: 

Percetakan Islamiyah, 2001). 33. 



 

57 
 

 

asli adalah yang berada di Desa Binturu, Kecamatan Kelua. Kesaksian spiritual 

dari gurunya menyatakan bahwa Syekh Nafis secara ruhani memberi petunjuk 

letak makam yang benar. Ini menandakan keberlanjutan komunikasi spiritual 

para wali, sebagaimana diyakini dalam tradisi tarekat, termasuk Tarekat 

Naqsyabandiyah Qadiriyah yang dianut oleh Guru Syahruji. 

Dalam praktik ziarah, beliau menceritakan pengalaman membimbing 

peziarah dari Tanah Bumbu, di mana salah seorang anak yang sakit mengalami 

pengalaman spiritual yang diyakini sebagai isyarat dari Syekh Nafis. Ini 

menunjukkan dimensi barakah (berkah ruhani) yang masih terpancar dari 

makam beliau, sebagaimana dikenal dalam tradisi tasawuf bahwa para wali 

tetap memberi manfaat kepada umat bahkan setelah wafat. 

Pengajaran kitab Addurunnafis hingga kini masih dilaksanakan dua kali 

sebulan setiap malam Selasa di makam Syekh Nafis oleh KH. Ahmad Sanusi 

(Guru Ahmad Jaro). Isi kitab ini sangat menekankan tauhid dalam dimensi 

dzat, sifat, af‘al, dan asma’ Allah, sesuai dengan struktur pembahasan tauhid 

dalam tasawuf sunni. Guru Syahruji menyatakan: 

“Addurunnafis mengajarkan tauhid yang luar biasa. Tauhidul sifat, 

af‘al, asma’ dan dzat. Tidak sembarangan orang bisa mempelajarinya, apalagi 

mengajarkannya.”35 

Kitab tersebut diyakini memiliki kekuatan spiritual dan ideologis yang 

menguatkan semangat jihad melawan penjajah. Menurut catatan sejarah lisan 

yang disampaikan, Belanda bahkan mempropagandakan bahwa mempelajari 

 
35 Wawancara dengan Guru Syahruji, Desa Ampukung, Kelua, Juni 2025. 



 

58 
 

 

Addurunnafis mengarah pada kesesatan, sebuah indikasi bahwa ajaran kitab 

tersebut dianggap membahayakan kekuasaan kolonial. Ini menunjukkan 

dimensi sosial-politik dari tasawuf.36 Sebagaimana dijelaskan oleh Syekh 

Yusuf Makassar, bahwa “hakikat jihad adalah menyempurnakan tauhid, karena 

musuh terbesar adalah hawa nafsu dan kekufuran sistemik.” 

Sebagai penutup, Guru Syahruji menyampaikan bahwa sangat sulit 

menemukan figur seperti Syekh Nafis di zaman ini. Jika pun ada, mereka akan 

lebih memilih untuk menyembunyikan kewaliannya sebagaimana dalam 

konsep “rijalul ghaib” dalam ilmu tasawuf37 

Adapun demikian Guru Syahruji menyatakan: “Jihad yang luar biasa... 

membuat tauhid yang mantab akan keyakinan pada Allah semata... tiada daya 

dan upaya kecuali kekuasaan Allah 

2. guru Ribhan 

Dilanjutkan dalam wawancara dengan Guru Ribhan, diperoleh 

penjelasan menarik terkait narasi bahwa Syekh Muhammad Nafis al-Banjari 

memiliki lebih dari satu makam. Masyarakat awam mengartikannya sebagai 

karamah (kemuliaan luar biasa) yang melekat pada diri para wali Allah. 

Namun, Guru Ribhan menafsirkan peristiwa ini sebagai bagian dari siasat 

dakwah, yakni strategi penyamaran untuk menghindari kejaran kolonial 

Belanda. Perspektif ini menarik untuk dianalisis dalam bingkai tasawuf, 

 
36 Humaidi, Ahmad, Tasawuf dan Perlawanan (Yogyakarta: LKIS, 2006). 99 
37 Ibn ‘Arabi, Futuhat al-Makkiyah, kutipan dalam Chittick, William, The Sufi 

Path of Knowledge (New York: SUNY, 1989). 245. 
 

 



 

59 
 

 

khususnya terkait konsep karamah, hikmah, serta relasi guru-murid dalam 

tradisi tarekat. 

Penolakan terhadap Karamah Lahiriah dan Konsep Karamah Menurut 

Tasawuf 

Penolakan Guru Ribhan atas klaim karamah dalam bentuk memiliki 

banyak makam sejalan dengan prinsip tasawuf bahwa karamah bukanlah hal 

yang bersifat lahiriah semata. Imam Al-Ghazali menekankan bahwa karamah 

adalah efek samping dari kedekatan spiritual dengan Allah, bukan tujuan hidup 

seorang wali.  Maka, klaim karamah harus diuji secara ruhani, bukan hanya 

berdasarkan fenomena luar.38 

Demikian pula Syekh Ibnu Atha’illah as-Sakandari, dalam al-Hikam, 

mengingatkan: ”Janganlah engkau terpedaya dengan karamah yang bersifat 

indrawi, sebab itu semua tidak menjadi ukuran kedekatan seseorang kepada 

Allah, tetapi yang dinilai adalah istiqamah.”39 

Dengan demikian, menurut pendekatan tasawuf, sikap Guru Ribhan lebih 

mendekati mauqif sufi (sikap hati sufi) yang menekankan substansi spiritual, 

bukan keanehan zahiriah. 

Strategi Penyamaran sebagai Tindakan Hikmah 

Penjelasan bahwa Syekh Nafis menyuruh muridnya menggantikan 

identitasnya, agar seolah-olah beliau masih berada di tempat semula, 

menggambarkan tindakan hikmah. Dalam tasawuf, hikmah adalah kemampuan 

 
38 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz 4 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2005), 326. 
39 Ibnu Atha’illah as-Sakandari, Al-Hikam, trans. Mahyuddin Syaf (Jakarta: Lentera, 

2003), 88. 



 

60 
 

 

untuk menempatkan sesuatu pada tempatnya, termasuk dalam menghadapi 

kondisi represif. Dalam konteks ini, tindakan Syekh Nafis sejalan dengan 

prinsip tasawuf bahwa dakwah harus menyesuaikan dengan maqam dan zaman. 

Al-Qusyairi, dalam Risalah Qusyairiyah, menyebutkan bahwa salah satu 

ciri ahli hakikat adalah al-farasah, yakni ketajaman batin dalam membaca 

situasi dan bertindak dengan kebijaksanaan.40 Maka, strategi penyamaran ini 

bisa dilihat sebagai bentuk karamah ma’nawiyah (kemuliaan batiniah) yang 

mencerminkan kecerdasan spiritual. 

Fana’ fi Syaikh dan Transformasi Identitas Ruhani 

Telah diketahui bahwa dalam tradisi tarekat, dikenal konsep fana’ fi 

syaikh, yaitu peleburan identitas murid dalam gurunya karena kecintaan, 

kedekatan, dan penghayatan spiritual yang mendalam. Maka, ketika murid-

murid Syekh Nafis menggantikan peran dan identitas beliau di berbagai 

tempat, hal itu dapat dibaca sebagai manifestasi transformasi ruhani, bukan 

sekadar penyamaran taktis. Al-Junayd al-Baghdadi, wali adalah mereka yang 

menyembunyikan maqamnya dan bahkan tidak dikenali oleh manusia biasa, 

karena yang penting bukanlah pengakuan masyarakat, melainkan maqam di sisi 

Allah.41 

Kesaksian tentang Makam yang Terawat: Perspektif Alam terhadap Wali 

Narasi mengenai makam Syekh Nafis yang tetap bersih dan terjaga, 

meskipun tidak ada yang merawatnya secara fisik, menjadi kesaksian yang 

 
40 Abul Qasim Abdul Karim Hawazin Al-Qusyairi An-Naisabur, Risalah Qusyairiah, 

terjemah Umar Faruq (Jakarta: Pustaka Amani, 2007). 217. 
41 Al-Junayd al-Baghdadi dalam Annemarie Schimmel, Misteri dan Makna dalam Islam 

(Bandung: Mizan, 2003), 91. 



 

61 
 

 

khas dalam tradisi tasawuf. Dalam pandangan sufi, alam akan tunduk kepada 

wali, karena cahaya ruhani yang memancar dari dirinya. 

Imam Al-Ghazali menyatakan bahwa: ”Apabila seorang hamba telah 

menyatu hatinya dengan Allah, maka segala sesuatu akan tunduk kepada 

hatinya.”42. Kesucian makam, walau tidak terurus secara zahir, menjadi simbol 

kehadiran spiritual dan pengaruh ruhani yang melampaui dimensi fisikal. 

3. Guru Idham 

Syekh Muhammad Nafis al-Banjari merupakan ulama besar dari 

Kesultanan Banjar yang tidak hanya dikenal sebagai tokoh intelektual 

keislaman, tetapi juga sebagai seorang wali dengan berbagai karamah. Salah 

satu peristiwa yang diceritakan oleh Guru Idham ialah ketika Syekh Nafis 

berhasil lolos dari hadangan Belanda di Rantau dan muncul di Kandangan 

tanpa diketahui jalurnya.43 Kisah ini dalam pandangan tasawuf merupakan 

bentuk karamah yang terjadi sebagai hasil dari kedekatan spiritual seorang 

hamba dengan Allah SWT. 

Al-Qusyairi dalam Risalah al-Qusyairiyyah menyebutkan bahwa 

karamah adalah kejadian luar biasa yang diberikan oleh Allah kepada hamba-

Nya yang shaleh sebagai tanda keistimewaan, bukan sebagai tujuan akhir.44 

Karamah seperti itu bukan hal yang asing dalam khazanah tasawuf, melainkan 

dipandang sebagai “bonus ruhani” bagi orang yang ikhlas dan zuhud. 

 
42 Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz 3. 217. 
43 Guru Idham, wawancara oleh penulis, Tabalong, 2025. 

44 Abul Qasim Abdul Karim Hawazin Al-Qusyairi An-Naisabur, Risalah Qusyairiah, 

terjemah Umar Faruq (Jakarta: Pustaka Amani, 2007), 102. 



 

62 
 

 

Guru Idham juga meriwayatkan kisah ketika terjadi masa paceklik di 

Kelua, dan Syekh Nafis memohon kepada Allah melalui doa. Konon, pasir 

yang beliau bawa dalam doanya berubah menjadi emas dan dibagikan kepada 

masyarakat. Cerita ini mengandung unsur simbolik yang sejalan dengan makna 

tajalli, yaitu perwujudan rahmat Allah dalam bentuk karamah. Ibn ‘Ataillah 

dalam al-Hikam mengatakan, “Jangan menuntut terjadinya karamah, tapi 

bersungguh-sungguhlah dalam penghambaan. Jika Allah menghendaki, maka 

Ia akan memberimu sesuatu yang lebih dari sekadar permintaanmu.”45 

Guru Idham menegaskan agar masyarakat tidak terjebak dalam 

glorifikasi berlebihan terhadap karamah, melainkan memahami bahwa karamah 

adalah wasilah, bukan tujuan. Al-Ghazali dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din 

menekankan bahwa salah satu ciri wali sejati ialah menyembunyikan 

karamahnya, agar tidak merusak keikhlasan ibadahnya.46 

Ajaran Tasawuf Syekh Nafis dan Karamah Keilmuan Syekh 

Muhammad Nafis diketahui sebagai seorang pengamal tarekat, yang sanad 

keilmuannya sampai kepada Syekh Saman al-Madani melalui Syekh Shidiq al-

Madani. Jaringan ini menghubungkannya dengan tarekat Qadiriyah yang 

berpusat pada figur agung, Syekh Abdul Qadir al-Jailani. Menurut teori 

tasawuf, sanad rohani ini merupakan bentuk silsilah ruhaniyyah, yang 

menghubungkan para pencari Tuhan dengan sumber keilmuannya secara 

otoritatif. 

 
45 Ibnu Atha’illah as-Sakandari, Al-Hikam, trans. Mahyuddin Syaf (Jakarta: Lentera, 

2015), 21. 
46 Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Jilid 4. 312. 



 

63 
 

 

Kitab al-Durr al-Nafis adalah warisan terbesar Syekh Nafis yang 

menjadi bukti karamah ‘ilmiyyah (karamah dalam bentuk keilmuan). Guru 

Idham menyebut bahwa kitab ini merupakan adaptasi dari karya-karya besar 

seperti Ihya’ ‘Ulum al-Din karya al-Ghazali dan kitab-kitab Imam al-Sya’rani. 

Dalam Addurunnafis, Syekh Nafis menulis: 

“Maka ketahui olehmu, hai talib (pencari), bahwa awal agama itu 

mengenal Allah, dan tiada sah ibadah seseorang sehingga ia mengenal Tuhan 

yang disembahnya.”47 

Pernyataan ini menekankan fondasi utama dalam tasawuf, yaitu 

ma’rifatullah. Tanpa ma’rifat, maka amal hanya menjadi gerak lahir tanpa ruh. 

Dalam hal ini, Syekh Nafis melanjutkan tradisi tasawuf Sunni yang 

menempatkan ma’rifat sebagai puncak perjalanan spiritual setelah Islam, iman, 

dan ihsan. 

Relik dan Tradisi Karamah di Masyarakat 

Selain kitabnya, peninggalan Syekh Nafis yang dikenali oleh 

masyarakat Tabalong adalah sebuah sumur di dekat makamnya. Banyak 

masyarakat yang meminum air dari sumur tersebut dengan niat mendapat 

berkah kesehatan, kemudahan rezeki, atau kelancaran dalam belajar. Guru 

Idham menyebutkan bahwa praktik tersebut dilakukan dengan penuh niat yang 

ikhlas dan keyakinan akan barakah seorang wali.48 

 
47 Muhammad Nafis Al-Banjari, Al-Durr Al-Nafis, terjemah H, Ismail (Martapura: 

Percetakan Islamiyah, 2001) 2. 
 
48 Guru Idham, wawancara oleh penulis, Tabalong, 2025. 



 

64 
 

 

Dalam tradisi tasawuf, tempat atau benda yang berhubungan dengan 

wali Allah sering disebut sebagai atsar as-salihin, yaitu jejak orang-orang 

shalih yang diyakini memiliki pengaruh spiritual. Sebagaimana dikatakan oleh 

Annemarie Schimmel, “Relik para sufi dan wali menjadi simbol jembatan 

antara alam lahir dan batin bagi para pencari Tuhan.”49 

Konsep Zuhud dan Karamah sebagai Buah Mujahadah 

Ketika ditanya mengapa karamah sering muncul pada orang zuhud dan 

ikhlas seperti Syekh Nafis, Guru Idham menyebut bahwa itu adalah hiburan 

dari Allah SWT sebagai hasil dari mujahadah yang panjang. Dalam tasawuf, 

mujahadah merupakan syarat utama untuk mencapai maqam ruhani yang 

tinggi. 50Syekh Nafis dalam Addurunnafis juga menyinggung hal ini: “Dan 

ketahuilah, tiada sampai seorang hamba kepada Allah melainkan dengan 

menolak hawa nafsunya dan melawan segala kehendaknya.”51 

Ini menunjukkan bahwa karamah bukanlah keistimewaan yang dicari, 

melainkan anugerah yang muncul sebagai efek samping dari perjalanan 

spiritual yang penuh kesungguhan. 

4. Guru Ahmad Sanusi Jaro  

Pengalaman penulis ketika mewawancarai Guru Ahmad di 

lingkungan makam Syekh Muhammad Nafis al-Banjari memberikan 

gambaran konkret mengenai pendekatan sufistik terhadap konsep karamah 

dan ma’rifat. Alih-alih menjawab secara verbal tentang karamah, Guru 

 
49 Annemarie Schimmel, Dimensi Mistikal dalam Islam, terj. Sapardi Djoko Damono 

(Bandung: Pustaka, 2002), 201. 
50 Guru Idham, wawancara oleh penulis, Tabalong, 2025. 
51 Muhammad Nafis Al-Banjari, Al-Durr Al-Nafis, terjemah H, Ismail (Martapura: 

Percetakan Islamiyah, 2001), 6. 



 

65 
 

 

Ahmad mengarahkan penulis untuk “mengalami” secara batin dengan metode 

kontemplatif sufistik yang dimulai dengan zikrullah dan tawajjuh (fokus 

ruhani). Penggunaan frasa seperti “terombang-ambing di lautan ma’rifat” 

mencerminkan analogi yang umum dalam dunia tasawuf untuk 

menggambarkan proses tajalli (penyingkapan batin). Dalam tradisi tasawuf, 

karamah bukan sekadar fenomena supranatural, tetapi bentuk kelembutan 

ilahi yang diberikan kepada wali Allah sebagai konsekuensi dari kedekatan 

spiritual. Imam al-Qusyairi menegaskan bahwa karamah tidak bisa dijadikan 

ukuran utama kewalian, sebab hal tersebut hanya sah jika pemiliknya tetap 

dalam jalan syariat dan tidak tergelincir dalam kesombongan batin.52 

“Dan ketahuilah, bahwa karamah para wali itu benar adanya, 

sebagaimana mu’jizat para nabi. Namun, tidak semua orang yang memiliki 

karamah adalah wali, karena syarat kewalian ialah istiqamah dalam syariat.”53 

Menariknya, Guru Ahmad tidak menekankan validitas pengalaman batin 

melalui narasi satu orang saja. Ia menunjukkan bahwa pengalaman karamah 

bersifat dzauqi (rasa batiniah) dan subjektif, yang tidak bisa diseragamkan 

antar individu. Hal ini sejalan dengan pendapat Al-Ghazali dalam Ihya’ 

Ulumuddin, bahwa jalan spiritual setiap murid berbeda, tergantung pada 

kesiapan hati dan kehendak Allah SWT. 

Lebih lanjut, pengalaman batin yang “tidak dirasakan” oleh penulis 

dalam proses spiritual yang dimaksud Guru Ahmad tidak menjadi 

 
52 Abul Qasim Abdul Karim Hawazin Al-Qusyairi An-Naisabur, Risalah Qusyairiah, 

terjemah Umar Faruq (Jakarta: Pustaka Amani, 2007), 252 
53 Muhammad Nafis Al-Banjari, Al-Durr Al-Nafis, terjemah H, Ismail (Martapura: 

Percetakan Islamiyah, 2001), 9. 



 

66 
 

 

pertentangan terhadap nilai sufistik itu sendiri. Dalam pandangan tasawuf, 

tidak merasakan apapun bukanlah kegagalan spiritual. Hal ini dapat dimaknai 

sebagai bentuk takhalli (pengosongan diri) dari harapan-harapan batin 

terhadap pengalaman supranatural, sebagai syarat menuju tajalli yang hakiki 

Pada bagian akhir wawancara, Guru Ahmad menekankan bahwa karamah 

sejati Syekh Nafis justru adalah karya ilmiahnya: Addurunnafis. Di sinilah 

letak puncak spiritualitas sufistik: mengalihkan fokus dari bentuk-bentuk 

karamah eksternal menuju karamah ilmu dan karamah hidayah.54 

Dalam Addurunnafis, Syekh Muhammad Nafis menulis: “Dan 

ketahui olehmu bahwasanya segala perbuatan pada hakikatnya tiada lain 

pekerjaan Allah ta‘ala, karena tiada kuasa segala makhluk atas sesuatu 

pekerjaan, hanya semata-mata Allah jua adanya.”55 Konsep ini dikenal dalam 

tasawuf sebagai tauhid af‘al (tauhid perbuatan), yaitu meyakini bahwa semua 

gerak perbuatan dalam alam ini hakikatnya bersumber dari Allah, baik 

kebaikan maupun keburukan. Namun demikian, dalam syariat manusia tetap 

dibebani tanggung jawab moral. 

Al-Ghazali dalam al-Maqsad al-Asna menegaskan hal serupa: 

“Bahwa semua yang terjadi di alam ini adalah atas kehendak Allah, dan 

kehendak-Nya tidak 

 
54 Guru Ahmad Sanusi Jaro, Binturu, Tabalong, 2025. 
55 Muhammad Nafis Al-Banjari, Al-Durr Al-Nafis, terjemah H, Ismail (Martapura: 

Percetakan Islamiyah, 2001), 3. 



 

67 
 

 

dapat dibatasi oleh makhluk. Namun tanggung jawab amal tetap berada di 

atas pundak manusia.”56 

Guru Ahmad menyampaikan bahwa pemahaman ini harus 

dibedakan antara “pandangan syariat” dan “pandangan hakikat.” Apa yang 

haram menurut syariat, tetaplah haram. Namun secara hakikat, ia adalah 

ciptaan Allah, dan diciptakan-Nya pun bukan tanpa hikmah. Pandangan ini 

mencerminkan kedalaman ajaran tasawuf Sunni yang tidak bertentangan 

dengan syariat, tetapi justru memperhalus pemahaman tentang tauhid dan 

keesaan Allah.  

5. Guru Hamdani 

Dalam wawancara dengan Guru Hamdani, jawaban mengenai siapa 

sebenarnya Syekh Muhammad Nafis al-Banjari merujuk langsung kepada 

riwayat hidup yang terdapat dalam manaqib, yakni kisah-kisah tentang 

keutamaan seorang wali yang diwariskan secara turun-temurun. Dalam 

tradisi tasawuf, manaqib bukan hanya narasi sejarah, melainkan juga 

media transmisi spiritual yang memperkenalkan dimensi batiniah dari 

kehidupan seorang wali.  

Ketika penulis menanyakan khusus mengenai karamah Syekh 

Nafis, Guru Hamdani tidak menyebutkan peristiwa luar biasa yang 

supranatural seperti halnya yang sering dikaitkan dengan para wali dalam 

tradisi tarekat. Sebaliknya, beliau menunjukkan karamah ilmiah: 

kemampuan Syekh Nafis dalam mengarang kitab Addurunnafis yang 

 
56 Al-Ghazali, al-Maqsad al-Asna fi Syarh Asma’ Allah al-Husna, terj. M. Abdul Ghoffar 

E.M. (Bandung: Pustaka Setia, 2004), 121. 



 

68 
 

 

hidup dan diajarkan lintas generasi. Pernyataan ini menekankan bahwa 

keberkahan Syekh Nafis tidak terletak pada fenomena luar biasa, 

melainkan pada warisan ilmu yang mampu membimbing umat menuju 

pemahaman tauhid secara mendalam.  

Dalam kitab Addurunnafis, Syekh Nafis menegaskan bahwa inti 

pengenalan terhadap Allah SWT bukan pada pengalaman lahiriah, tetapi 

pada penyaksian batin yang dibuka melalui ilmu: 

“Maka apabila telah diketahui olehmu akan pengenalan itu, maka 

wajib atasmu membesarkan Allah dan mengagungkan Dia dan berasa malu 

akan Dia dan beradab akan Dia.”57 

Pernyataan ini selaras dengan prinsip dasar tasawuf bahwa ilmu yang 

sejati adalah yang mengantar kepada ma’rifatullah, yakni pengenalan terhadap 

Allah secara hakiki. Oleh karena itu, sebagaimana disampaikan oleh Guru 

Hamdani, pengarangannya atas Addurunnafis adalah karamah, karena kitab ini 

membimbing hati para pembacanya kepada tauhid yang murni. 

Konsep ini juga diperkuat oleh pandangan Imam Al-Ghazali yang 

menyebut bahwa: 

“Ilmu yang tidak mengantar kepada rasa takut kepada Allah, tidak 

akan bermanfaat. Adapun ilmu yang memecah hijab dan membuka kesadaran 

akan kehadiran-Nya, itulah ilmu yang menyelamatkan.”58 

 
57 Muhammad Nafis Al-Banjari, Al-Durr Al-Nafis, terjemah H, Ismail (Martapura: 

Percetakan Islamiyah, 2001, 3 



 

69 
 

 

Maka dari itu, dapat dipahami bahwa Syekh Nafis bukan hanya seorang penulis 

biasa, melainkan seorang arif billah (orang yang mencapai makrifat), yang 

kitabnya menjadi perpanjangan karamah spiritual untuk mendidik umat. Ini 

menunjukkan bahwa karamah tidak selalu dalam bentuk keajaiban, tetapi bisa 

dalam bentuk keabadian nilai ilmu yang menembus batas waktu dan ruang. 

Pandangan Guru Hamdani ini memiliki makna sufistik yang dalam: karamah 

Syekh Nafis bukan pada kemampuannya menghadirkan keajaiban sesaat, tetapi 

pada warisan spiritual berupa ilmu tauhid yang tetap hidup dan dipelajari 

sampai sekarang. Ini merupakan bukti bahwa karamah yang paling mulia 

adalah yang dapat menuntun manusia kepada Allah, sebagaimana difirmankan 

dalam QS Az-Zumar [39]:9: “Katakanlah: Apakah sama orang-orang yang 

mengetahui dengan orang-orang yang tidak mengetahui?”. 

 
58 Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, jilid 1. 55. 




