BAB IV
KARAMAH SYEKH MUHAMMAD NAFIS AL-BANJARI MENURUT
PANDANGAN ULAMA TABALONG
A. Hasil Penelitian
1. Biografi Syekh Muhammad Nafis Al-Banjari

Syekh Muhammad Nafis dikenal sebagai tokoh ulama tasawuf tidak
hanya di Nusantara tetapi juga di Asia Tenggara. Dalam sejarah ulama besar
dan tokoh sufi di Nusantara, nama Syekh Muhammad Nafis selalu disebut-
sebut. Ini menunjukkan bahwa ketenaran beliau demikian luas. Nama
lengkapnya adalah Syekh Muhammad Nafis bin Idris bin Husein Al-Banjari,
beliau diperkirakan lahir di kota Martapura sekitar tahun 1735/1148 H dari
keluarga Bangsawan Kerajaan Banjar.

Oleh sebab itulah silsilah keturunannya bersambung hingga Sultan
Suriansyah (Pangeran Samudera), Raja Banjar pertama yang memeluk agama
Islam. Silsilah lengkapnya adalah: Syekh Muhammad Nafis bin Idris bin Husin
bin Ratu Kesuma Yoeda bin Pangeran Kesuma Negara bin Pangeran Dipati bin
Sultan Tahlillah bin Sultan Saidullah bin Sultan Inayatullah bin Sultan Mustain
Billah bin Sultan Hidayatullah bin Sultan Rahmatullah bin Sultan Suriansyah.

Syekh Muhammad Nafis hidup sezaman dengan Syekh Muhammad
Arsyad Al-Banjari. Tahun wafatnya diperkirakan sekitar tahun 1812, dan
diperkirakan usianya lebih kurang 77 tahun. Syekh Muhammad Nafis
dimakamkan di desa Mahar Kuning Binturu Kelua Kabupaten Tabalong,

sekitar 125 kilo meter dari Banjarmasin. Makamnya dikeramatkan oleh

35



36

masyarakat dan sering diziarahi, baik oleh warga sekitar Kelua maupun dari
luar Kabupaten Tabalong.

Beliau lebih dikenal masyarakat sebagai ulama tasawuf ketimbang
sebagai ulama syariat. Bahkan ada sementara orang yang berpendapat bahwa
ajaran tasawuf beliau termasuk kategori “tingkat tinggi”. Karenanya sukar
dipahami oleh kalangan masyarakat awam dan malah bisa mengundang
kontroversi. Syekh Muhammad Nafis Al-Banjari adalah seorang sufi yang
menganut paham sufi terkemuka di dunia Islam yakni Syekh Muhyiddin Ibnu
Al-Arabi. Syekh Muhammad Nafis berhasil menghimpunkan ajaran
tasawufnya dalam sebuah kitab yang diberi nama Ad-Durrun Nafis (Permata
yang berharga). Kitab ini banyak dicetak, antara lain oleh penerbit Mathba’ah
Al-Karim Al-islamiyah Mekkah tahun 1905/1323 H. kemudian penerbit Dar
At-Thibyah Kairo, Mesir tahun 1928/ 1347 H. Lalu oleh penerbit Musthafa Al
Babil Halabi, Kairo, Mesir tahun 1943/1362 H. Bahkan setelah itu mengalami
cetak ulang oleh beberapa penerbit terkemuka di Asia, khususnya Malaysia dan
Indonesia.

Dalam kitab Ad-Durrun Nafis, Syekh Muhammad Nafis berkata: “Dan
yang menghimpun risalah ini adalah hamba yang fakir lagi hina, mengaku
dengan dosa dan tagshir, lagi yang mengharap kepada Tuhannya yang amat
kuasa, yaitu yang terlebih fakir dari segala hamba Allah Ta’ala yang
menjadikan segala makhluk. Yaitu Muhammad Nafis bin Idris bin Husein, di
negeri Banjar tempat jadi, dan di negeri Mekah tempat diamnya, Syafi’i

mazhabnya, yaitu pada fikih. Asy ‘ari i tikadnya, yaitu pada ushuluddin. Junaidi



37

ikutannya yaitu pada ilmu tasawuf. Qadiriyah tarekatnya, Syattariyah
pakaiannya,  Nagsyabandiyah  amalannya, Khalwatiyah  makananya,
Sammaniyah minumannya”. Syekh Muhammad Nafis baru mengajarkan segala
ilmu yang dimiliki setelah mendapat pengakuan dan izin terlebih dahulu dari
para guru beliau. Setelah beliau dianggap sebagai seorang syekh mursyid,
barulah ia mengajak manusia untuk bertauhid secara bertahap sesuai tingkat
kemampuan yang dimiliki. Beliau menyusun metode mentauhidkan af’al/, sifat
dan asma, sehingga dapat mentauhidkan Zat Allah menurut jalan yang biasa
dilakukan para ulama sufi yang arif. Syekh Muhammad Nafis adalah ulama
tasawuf yang senantiasa berusaha membersihkan diri lahir batin. Beliau sangat
rajin mengamalkan tarekat sebagaimana tercermin dalam ungkapan di atas.
Guru-guru Syekh Muhammad Nafis di bidang tasawuf dan tarekat cukup
banyak dan merupakan tokoh di bidangnya masing-masing, yaitu:
a. Syekh Abdullah bin Hijazi As-Syargawi Al-Mishri (Syekh Al-Azhar
sejak 1207 H/1794 M).
b. Syekh Siddig bin Umar Khan (murid Syekh Muhammad Samman, yang
lebih dulu dari Syekh Abdus Samad Al-Falimbani).
c. Syekh Muhammad bin Abdul Karim Samman Al-Madani.
d. Syekh Abdurrahman bin Abdul Aziz Al-Maghribi.
e. Syekh Muhammad bin Ahmad Al-Jauhari
Setelah sekian lama berada di Mekkah, Syekh Muhammad Nafis
akhirnya kembali ke tanah air sekitar tahun 1795/1210 H. Saat itu yang

memerintah Banjar Sultan Tahmidillah (Raja islam banjar ke-16, 1778-1808



38

M). Diduga karena Syekh Muhammad Nafis tidak suka dengan kekuasaan,
beliau memilih meninggalkan Banjar dan pindah ke Pakulat, Kelua. Dan
dugaan lainnya atas kepindahannya ke Kelua, antara lain karena perkembangan
Islam di daerah Martapura dan Banjar sudah ditangani oleh Syekh Muhammad
Arsyad Al-Banjari. Sedangkan Kelua adalah daerah pedalaman yang masih
belum terjangkau oleh dakwah ulama Banjar.

Berkat kegigihan Syekh Muhammad Nafis dalam berdakwah, daerah
Kelua menjadi salah satu pusat penyebaran agama Islam di Kalimantan
Selatan. Bahkan juga menjadi daerah yang turut melahirkan para pejuang anti
Belanda. Ciri khas ajaran tasawuf beliau adalah semangat aktivisme yang kuat,
bukan sikap pasrah. Menurut beliau, kaum muslimin harus aktif berjuang
mencapai kehidupan yang lebih baik, bukan hanya berdiam diri dan pasrah
pada nasib. Oleh sebab itulah ajaran tasawuf beliau turut membangkitkan
semangat masyarakat Banjar untuk berjuang agar lepas dari cengkeraman
penjajah.

Adapun karya dari syekh Muhammad Nafis Al-Banjari ialah Kkitab
yang berjudul al-Durr al-Nafis (Addurunnafis). Kitab ini membahas
persoalan-persoalan pokok dalam tasawuf falsafi namun dengan pendekatan
ahlus sunnah wal jama’ah. Pokok-pokok ajaran dalam kitab ini antara lain:

a) Hakikat Tauhid

Syekh Nafis membahas tauhid bukan hanya secara lahir (tauhid af*al,

sifat, dan dzat), tapi juga secara batin, yakni kesaksian batin bahwa yang

benar-benar wujud hanya Allah, sedangkan makhluk hanya bayangan



b)

c)

39

dari wujud Allah. Ini sejalan dengan konsep wahdat al-wujud (kesatuan
wujud) yang diserap dari Ibnu Arabi namun disaring dengan prinsip
sunni. “Maka barang siapa tiada mengetahui akan dirinya, niscaya tiada
mengetahui akan Tuhannya” (Al-Durr al-Nafis)
Martabat Tujuh
Beliau menjelaskan martabat tujuh, yaitu tingkatan tajalli
(penampakan) wujud Allah dalam proses penciptaan alam. Ini merupakan
konsep metafisika yang populer dalam tarekat-tarekat sufistik, misalnya
dalam tarekat Qadiriyah wa Nagsyabandiyah.
Martabat tersebut adalah:
1. Ahadiyah
2. Wahdah
3. Wahidiyah
4. Alam arwah
5. Alam mitsal
6. Alam ajsam
7. Insan Kamil
Insan Kamil
Syekh Nafis menekankan pentingnya mengenal diri (ma‘rifat al-
nafs) agar sampai pada ma‘rifatullah. Insan kamil atau manusia sempurna

adalah makhluk yang menjadi cermin sifat-sifat Tuhan di muka bumi.



40

Konon, setelah membaca kitab Ad-Durrun Nafis, orang menjadi
tak takut mati. Itulah sebabnya hal ini sangat membahayakan kekuasaan
Belanda yang sedang menjajah pada masa itu, karena jelas-jelas
mengobarkan jihad. Adalah tipu muslihat Belanda yang sengaja
merekayasa dan menyebar isu di tengahtengah masyarakat kalau Kkitab
Ad-Durrun Nafis itu kontraversial atau bertentangan dengan ajaran Islam
sesungguhnya. Dari intrik inilah lalu muncul dan berkembang larangan
mempelajari kitab tersebut karena dianggapdapat menyesatkan umat.

Padahal itu semua hanya akal bulus alias siasat licik Belanda
tempo doeloe saja supaya bisa menjajah dengan aman, tanpa perlawanan.
Memang karya Syekh Muhammad Nafis yang satu ini besar sekali
pengaruhnya di kalangan umat Islam, tak hanya di Kalimantan saja, tapi
juga di mancanegara. la sering menjadi rujukan atau referensi dalam
kajian-kajian tasawuf, tarekat maupun tauhid. Nama Ad-Durrn Nafis itu
sebutan singkatnya saja, sebab judul lengkap kitab itu diberi nama oleh
penyusunnya cukup panjang, yaitu: Durrun Nafis fi Bayan Wahdah al-
Af’al alAsma wa as-Shifat wa azd-Dzat at-Taqdis. Kitab ini tidak ditulis
dalam bahasa Arab melainkan bahasa Jawi (Arab melayu) sehingga dapat
dipelajari oleh orang-orang yang tidak menguasai bahasa Arab.

Dalam deretan ulama Banjar, pada dasarnya nama Syekh Muhammad
Nafis Al-Banjari tidak kalah masyhurnya dengan Syekh Muhammad Arsyad Al-
Banjari. Jika Syekh Muhammad Al-Banjari lebih dikenal sebagai ulama syariat

dengan kitab Sabilal-Muhtadin-nya, maka Syekh Muhammad Nafis Al-Banjari



41

lebih dikenal sebagai ulama tasawuf. Keduanya sama-sama sangat berjasa dalam

upaya mengembangkan dakwah Islam di Kalimantan. Keduanya memiliki andil

dalam menjaga kesinambungan proses Islamisasi dan peningkatan pemahaman

keagamaan umat Islam di Nusantara khususnya dalam bidang figih dan tasawuf.3!
2. Data hasil wawancara

a) Guru Syahruji

Syekh Muhammad Nafis lahir di Martapura dan sezaman dengan
syekh Muhammad Arsayad Al Banjari, Muhammad Nafis merupakan
keluarga kerajaan yang istimewa ketika mendalami keilmuan Islam.

Beliau membuka pendapat bahwa beliau tidak sepenuhnya
mengetahui tentang karamah syekh Muhammad Nafis. Namun, beliau
berpendapat bahwa yang mashur tentang karamah syekh Muhammad Nafis
sebagai waliullah adalah kitab karangan beliau yang berjudul Addurunnafis.
Nampak dan nyata. Pengertian mengenai karamah yang guru Syahruji
maksudkan adalah karamah sebab mampu mengarang kitab, suatu kelebihan
yang diberikan Allah SWT. Karamah yang pernah guru Syahruji dengar
adanya banyak makam beliau yang disebut banyak, tidak hanya di Haur
Kuning desa Binturu. Pendapat yang mengatakan makam syekh Muhammad
Nafis yang banyak ini tidak didapat dibuktikan kebenarannya, namun untuk
menyepakati bahwa makam syekh Muhammad Nafis yang terletak di desa

Binturu kecamatan Kelua sebagai makam yang sesungguhnya.

31 Redaksi Alif.ID. Biografi Syekh Muhammad Nafis bin Idris Al-Banjari (Tim Penulis
LP2M UIN Antasari Banjarmasin dan MUI Provinsi Kalimantan Selatan, 2020), h. 2-4



42

Bukti sebagai karamat waliullah adalah terkenal secara mancanegara
dan diziarahi banyak kalangan dari bermacam daerah. Guru Syahruji
menambahkan ketika gurunya menziarahi makam syekh Muhammad Nafis,
menurut keterangan beliau bahwa ketika guru beliau hendak menziarahi
makam syekh Muhammad Nafis, adanya kondisi bahwa keterhubungan para
waliullah secara roh, syekh Muhammad Nafis sendiri memberi tahu bahwa
letak makam beliau “di sini dan ini” kesaksian jika syekh Nafis memberi
petunjuk makam yang sebenarnya berada di belakang kubah dari makam
yang dianggap sebagai makamnya. Keterangan cerita ini menjadi segelintir
cerita yang menjadi karamah syekh Nafis yang tidak dapat disebarkan
secara luas, sulit dipercayai. Gurunya Syahruji merupakan penganut tarigat
Nagsabandiyah Qadriyah, di kilometer depalan belas di Tamban. Kal-teng.

Adapun guru Syahruji memberi keterangan yang ketika dulunya
pernah membawa sekeluarga peziarah dari Tanah Bumbu, guru Syahruji
menjadi seorang pemimpin ziarah. Pengalaman beliau sebagai pemandu
ziarah, selagi berziarah menyebut dalam keluarga tersebut adanya dua anak
perempuan yang salah satunya mengalami sakit. Keluarga tersebut meminta
pendapat pada ulama yang ada di Tanah Bumbu, kemudian adanya saran
untuk menziarahi makam syekh Nafis, mungkin saja adanya juriat (sebagai
keturunan) dari syekh Nafis dan meminta untuk berziarah pada beliau, yakni
syekh Nafis. Sesampainya di makam syekh Nafis, si anak perempuan
menanyai guru Syahruji tentang siapa yang di sana, di belakang itu

memanggil dirinya seorang. Maka sesuai arahan dari gurunya Syahruji yang



43

menyebut makam syekh Nafis berada di belakang, di balik cerita
sebelumnya bahwa guru Syahruji menceritakan pengalaman beliau
menziarahi makam ini dibersamai gurunya menjadi landasan pembenaran
bahwa kesaksian gurunya dulu syekh Nafis memang memberi arahan yang
sama untuk menziarahi makam yang berada di belakang makam berkubah.
Apakah ada pengajaran kitab syekh Muhammad Nafis di daerah ini?

Jawaban guru Syahruji memang ada dan khusus setiap malam selasa dalam
dua minggu sekali, sebulan dua kali terlaksana, dilaksanakan di makam
syekh Muhammad Nafis. Pengajaran isi kitab Addurunnafis dibawakan oleh
guru Ahmad Jaro alias KH. Ahmad Sanusi Iberahim. Pengajaran
Addurunnafis, guru Syahruji sebut sebagai ajaran yang sangat membangun
jihad yang kuat, suatu kecintaan pada Tuhan menjadi teramat luar biasa.
Jihad yang memajukan umat Islam untuk memerangi penjajah. Hal
demikian memberi ancaman bagi para penjajah Belanda, akhirnya Belanda
membuat suatu propaganda yang mengatakan kalau mempelajari kitab
Addurunnafis mengarahkan pada kesesatan, padahal tidak. Addurunnafis
menurut beliau merupakan ajaran yang luar biasa, adanya pengajaran tauhid.
Isi dari kitab yang mengajarkan sifat-sifat dua puluh Allah, tauhidul sifat,
tauhidul af’al, tauhidul asma’, tauhidul dzat. Mempelajari kiab tersebut
menurut guru Syahruji, tidak sembarangan orang untuk mengajarkan dan
tidak sembarangan orang untuk mempelajarinya. Ketika dalam memperjari
kitab tersebut mestilah ilmu figih telah terpelajari dengan benar dan baik,

agar tidak adanya penyimpangan dalam pemahaman nantinya.



44

Hikmah apa yang menurut guru dapat diambil dari karamah syekh Nafis
yang dapat diambil bagi generasi sekarang dan selanjutnya?

Hikmah yang dapat diambil cerita dan karamah dari syekh Nafis, yakni
jihad yang luar biasa olehnya mempelajari Addurunnafis. Membuat tauhid
yang mantab akan keyakinan pada Allah SWT semata, berpegang pada
keesaan Tuhan yang menjadi tempat pertolongan, berusaha sebaik mungkin
mengelola pemahaman dan keyakinan bahwa tiada daya dan upaya kecuali
kekuasaan Allah Swt. Sehubungan sejarah perjuangan yang di masanya
melawan penjajah, orang-orang Yyang telah selesai mempelajari
Addurunnafis sehingga mencapai ketauhidan yang mantap sempurna.
Sehingga ketika dihadapkan dengan para penjajah Belanda tidak gentar dan
takut dalam perjuangan pembabasan tanah Banjar dalam memerangi
kolonialisme Belanda.

Apakah ada orang-orang yang sama luar biasnya seperti syekh Nafis
nantinya? Guru Syahruji menjawab, ketika melihat dari zaman ini dan
selanjutnya guru Syahruji pesimis dengan menjawab bakal ada orang yang
seperti syekh Nafis yang luar biasa, mengarang kitab yang hebat dalam
ajaran dan bilapun ada orang yang alim sebagai waliullah, orang tersebut
lebih memilih untuk bersembunyi.

Demikian wawancara secara langsung di majelis Tanwirul Qulub, desa
Ampukung kecamatan Kelua. Guru Syahruji menempuh pendidikan di
pondok pesantren Ibnul Amin, Pemangkih dari tahun 2007-2014 dan

meneruskan ke Darussalam Martapura dari tahun 2014-2017.



45

b) Guru Ahmad Ribhan

Secara akal, tidak mungkin seseorang itu mempunyai kubur dua
sampai tiga. Sedangkan, semulia-mulianya makhluk Nabi Muhammad Saw.,
hanya satu tempat sebagai tempat terakhir dimakamkan. Setelahnya Nabi
Muhammad yaitu para sahabat pun sama, tidak ada yang mempunyai makam
lebih dari satu. Hal yang mustahil. Sementara menjawab pertanyaan prihal
karamah mempunyai kubur lebih dari satu tersebut mempunyai makna dan
penjelasan berbeda guru Ribhan untuk diterangkan.

Konon katanya syekh Nafis yang telah selesai mengaji di Mekkah
hendaknya pulang ke tanah Banjar mendapat informasi bilanya syekh Arsyad
ditangkap Belanda. Sebab adanya informasi tersebut syekh Nafis
mengurungkan niat untuk berlabuh dan turun di Banjarmasin dan lebih
memilih Batu Licin sebagai tempat berlabuh. Syekh Nafis membawa dua
orang kawan yang sama-sama orang terpelajar serta alim dari tanah India.
Setelahnya syekh Nafis membuat majelis bersama dua orang kawan yang
disamping alim juga memiliki suara yang bagus dalam melafalkan ayat suci
Al-Qur’an tersebut dan membuat suatu kebiasaan unik, setiap dilaksanakan
suatu majelis pengajian selalu dibuka dengan acara pertama “pembukaan”

dan acara kedua, “pembacaan ayat-ayat suci Al-Qur’an” atau kalam ilahi
yang dibacakan oleh kawan syekh Nafis tersebut.

Selama proses pengajian dan pengajaran agama yang terlaksana di
mejelis syekh Nafis telah mempunyai murid yang mumpuni untuk

meneruskan majelis tersebut, diberikanlah perintah meneruskan majelis dan



46

menjadi pengganti atau mengaku sebagai syekh Nafis yang menurut guru
Ribhan sebagai siasat ketika Belanda nantinya mencari syekh Nafis, orang
yang dicari tidak ke mana-mana, masihlah di tempat. Sementara syekh Nafis
sendiri telah berpindah tempat, melanjutkan dakwah di tempat yang berbeda.
Murid syekh Nafis yang di Batu Licin sampai akhir hanyatnya menjadi syekh
Nafis dan seketika dimakamkan pun kabar bahwa syekh Nafis meninggal
dipercaya bahwa yang meninggal dunia syekh Nafis, walaupun sesungguhnya
bukan.

Selama proses dakwah syekh Nafis yang berpindah-pindah inilah
terjadi hal serupa dengan di Batu Licin, di mana setiap adanya makam syekh
Nafis dapat dikatakan itu adalah para murid syekh Nafis yang menggantikan
beliau secara identitas. Hal tersebut berlanjut hingga berakhir di Kelua,
sebagai syekh Nafis sendiri yang wafat dan dimakamkan. Sambung guru
Ribhan, sebab zaman dulu dengan keterbatasan informasi dan teknologi
membuat upaya mengidentifikasi yang mana syekh Nafis dengan rupa-fisik
dan seterusnya tidak dapat terlaksana dan terbenarkan.

Adanya klaim bahwa makam syekh Nafis yang terakhir di Kelua
dapat dibuktikan, karena jejak makam dua kawan syekh Nafis yang
ditemukan di desa Ampukung kecamatan Kelua, salah satunya yakni guru
Syarkawi Abbas. Diceritakan pula guru Syarkawi ini selama menetap di desa
Ampukung ini kadang-kadang kalanya hanya keluar pada malam hari dan
selalu menyamar dan bersembunyi dari kejaran Belanda. Adapun guru

Syarkawi mempunyai alibi bilanya beliau telah ikut para saudagar ke



47

Malaysia, namun ternyata tidak dan tetap menyembunyikan keberadaannya.
Satunya lagi kawan syekh Nafis yang bersembunyi di daerah Kelua, berada di
Taluk Kustila - sungai Rukam Satu dan konon makamnya di pasar Arba dan
sampai sekarang makamnya belum ditentukan. Guru Ribhan menambahkan,
bilanya bukti kawan syek Nafis ini bersembunyi di Taluk Kustila - sungai
Rukam Satu ini dapat dilihat adanya jejak peninggalan Langgar Pusaka dan
adanya tuan guru Idrus yang disinyalir meruapakan masih keturunan kawan
dari syekh Nafis dari India, rupa dan fitur wajar identik wajah orang India dan
lagi alim-alim.

Cerita syekh Nafis mempunyai makam banyak sebagai karamah
waliullah ini dibantah oleh guru Ribhan yang menyebut itu sebagai taktik
untuk menyembunyikan diri dari kejaran Belanda. Sejatinya, ketika makam-
makam yang disebut sebagai makam syekh Nafis selain di Kelua merupakan
makam-makam murid dari syekh Nafis yang telah diberi izin mengajarkan
keilmuan syekh Nafis sekaligus memakai identitas syekh Nafis.

Sebelum sekarang ini, adanya bangunan komplek makam syekh Nafis.
Lingkungan makam syekh Nafis dikelilingi pohon nangka, langsat, dan
sebagainya. Pada tahun 1980-an guru Ribhan menceritakan ketika adanya
acara Pramuka dilaksanakan di sana, di dekat makam syekh Nafis. Guru
Ribhan menyaksikan dengan dua mata kepala sidin sendiri bahwa di makam
tersebut sangat bersih seperti halaman rumah seseorang yang dirawat, disapu
setiap saatnya dan terjaga baik, tidak ada daun atau rerumputan liar, seolah

adanya yang pengurus makam dan ketika dipertanyakan mungkin saja



48

memang ada yang mengurus makam tersebut, ternyata dijawab oleh teman
yang asli orang desa Binturu, tidak ada yang mengurusi makam tersebut,
berada di tengah hutan. Hal tersebut memberi kepercayaan tersendiri
bilamana makam tersebut sebagai makam orang istimewa.

¢) Guru Muhammad Idham

Syekh Muhammad Nafis Al Banjari merupakan seorang ulama,
seorang pangeran, seorang panutan masyarakat. Salah seorang yang dikirim
olen kesultanan Banjar untuk pergi ke Mekkah untuk menuntut ilmu
keislaman dan seorang yang berpengaruh dalam penyebaran agama Islam di
tanah Banjar. Pengaruh syekh Nafis selain orang alim adalah seorang pejuang
dan pahlawan yang melawan penjajah. Cerita yang disebut sebagai karamah
syekh Nafis sebagai waliullah, ketika dihadang untuk dicegat oleh para
Belanda di daerah Rantau dan menghilang yang kemudian dimunculkan di
daerah Kandangan melewati hadangan para Belanda yang ingin mencelekai
syekh Nafis.

Salah satu cerita karamah yang menurut guru Idham luar biasa, ketika
dulunya di Kelua sedang mengalami penceklik, masyarakat berbondong-
bondong meminta syekh Nafis berdoa untuk menghadapi masa itu yang
teramat sulit. Ketika itulah pasir yang dibawa syekh Nafis yang berdoa kala
itu seketika menjadi emas dan dibagi-bagikan kepada masyarakat. Cerita ini
didapat guru Idham dari seorang Habaib yang sudah sepuh. Melanjutkan ke
pertanyaan yang menjurus pada kesalahpahaman atas karamah agar tidak

berlebih-lebihan, mempengaruhi sistem kepercayaan, guru Idham memberi



49

jawaban bahwasanya wasilah yang jangan sampai disalahpahami. Pengaruh
syekh Nafis yaitu membangun akhlak spiritual yang terasa dan berasal dari
syekh Nafis, aturan dan tata karma yang memberi keberkahan. Amalan dari
tarigat syekh Nafis adanya shalawat ibrahimiah, sepengetahuan guru Idham
terangkan. Syekh Nafis yang diketahui salah satu murid yang terhubung ke
syekh Saman Al Madani dan berguru ke salah satu murid syekh Saman Al
Madani, yaitu syekh Shidiq Al Madani. Secara tidak langsung tergabung
tarigah Qadriyah dari syekh Abdul Qadir Al Jailani.

Bagaimanapun ajaran dan pengaruh kitab Addurunnafis inilah yang
disebut guru ldham sebagai karamah yang nyata dimiliki syekh Nafis.
Menurut guru Idham, kitab Addurunnafis diadaptasi dari kitab-kitab
terkemuka terdahulu mashur dan mu’tamat, seperti kitab ihya ulumuddin dan
kitab dari imam Sya’rani yang sama-sama mashur untuk ahlul sunnah wal
jamaah.

Adakah peninggalan yang guru Idham ketahui di daerah tabalong ini
selain makam syekh Nafis?

Guru Idham menjelaskan adanya sumur di dekat makam syekh Nafis,
menjadi jejak peninggalan beliau. Banyak orang ke sana untuk al-hasabiniah,
beniat ketika meminumnya air dari sumur tersebut mendapat kesehatan,
diperlancar mengaji, membersihkan secata dzahir dan batin.

Menurut guru, kenapa karamah itu sering terjadi pada orang-orang yang

zuhud dan ihklas seperti beliau?



50

Sebenarnya, bukan ditanya kenapa dan mengapa, itu sudah hiburan
bagi orang-orang yang bermujahadah pada Allah ketika beramal dan ibadah,
sebagaimana ketika kita bekerja lembur mendapat bonus upah. Tujuan adanya
karamah ialah menyatakan sebagai bonus yang bermujahadah pada Allah
SWT dan rasullah saw.

d) Guru Ahmad Sanusi Iberahim.

Pada saat wawancara dengan guru Ahmad di malam setelah
pengajian kitab Addurunnafis di lingkungan makam syekh Nafis
dilaksanakan. Sebelum wawancara dimulai, para robongan guru Ahmad
melaksanakan ziarah makam secara khusus. Guru Ahmad menanyakan
prihal apa yang penulis ini ingin mintai keterangan atau pendapat beliau.
Penulis ini menanyakan apa yang dapat penulis ketahui perihal karamah
syekh Nafis dari sudut pandang ulama Tabalong. Guru Ahmad meminta
untuk tidak menanyai beliau mengenai karamah tertentu tentang syekh
Nafis, namun membuktikannya sendiri. Selama proses pembuktian yang
guru Ahmad maksudkan, diintruksikan untuk memegang nisan makam kayu
ulin syekh Nafis, setelahnya beliau memberi arahan untuk memejamkan
mata dan menyampaikan bahwa dengan “lailahaillah bayangkan kamu
terombang-ambing di lautan ma’rifat beliau, rasakan dan rasakan getaran
dari syekh Nafis lebih dalam lagi” selama itulah beliau meminta untuk
menghayati dan fokus apa yang terjadi. Setelah proses tersebut penulis
ditanyai apa yang dialami atau jumpai. Secara pribadi, penulis tidak

mendapat apapun yang dimaksudkan guru Ahmad. Kenapa tidak dapat



o1

merasakan (karamah) atau kontak dengan beliau syekh Nafis apa yang
beliau guru Ahmad ingin penulis alami sendiri berjumpa syekh Nafis.
Penulis ini hanya dapat menjawab bahwa tidak dapat merasakan apapun dan
guru Ahmad memberi saran untuk membaca kitab syekh Nafis.

Setelah penulis diminta merasakan yang dimaksudkan mengalami
(karamah) pengalaman supranatural yang guru Ahmad sampaikan, guru
Ahmad meminta salah seorang rombongan peziarah yang berbeda untuk
melaksanakan prosedur yang penulis sebelumnya alami, secara luar biasa
sang peziarah menjawab merasakan hal dimaksudkan guru Ahmad. Sang
peziarah menjawab bahwasanya menjumpai, melihat sesosok yang duduk
bercahaya, memakai baju hijau. Setiap orang akan berbeda-beda mengalami
dan merasakan yang dimaksudkan guru Ahmad dalam proses tersebut
sambung guru Ahmad. Adapun sang peziarah ingin menyampaikan
peristiwa yang luar biasa dan sungguh di luar nalar, ketika dulunya diadakan
pengajian kitab Addurunnafis yang tepat di hadapan banyak orang yang
berhadir di pengajian terdegarlah lantunan ayat suci Al Qur’an, ada suara
seorang mengaji dari arah makam syekh Nafis yang secara keseluruhan
dialami pula oleh para hadirin yang berhadir menjadikan saksi untuk dapat
diceritakan ulang peristiwa tersebut.

Guru Ahmad menekankan kembali apa yang disebut karamah nyata
yang dapat dijumpai dari syekh Nafis ialah karangan kitab Addurunnafis
itulah adanya. Dari kitab karangan syekh Nafis inilah ketika dipelajari dapat

membimbing untuk mendekatkan diri pada Allah swt dengan nilai-nilai



52

tauhid yang sejatinya niscaya dan dibukakan hijab oleh Allah Swt dengan
segala kehendaknya atas pengaturan alam dunia ini. Beliau, guru Ahmad
kemudian kembali menerangkan apa yang terkandung di dalam kitab
Addurunnafis di dalam bab tauhidul af’al, hakikat bahwa segala perbuatan
mau baik dan buruk dari Allah Swt., sementara kita cuma harus berpegang
pada hukum syariat. Apa yang menimpa kepadamu berupa segalamacam
kebaikan itu dari Allah, tapi bila kamu jahat atau maksiat akuilah itu kamu
yang salah bukanlah Allah. Tapi hakikatnya semua berasal dari Allah. Guru
Ahmad melanjutkan bahwa yang baik dan buruk berasal dari Allah, kalau
mendapat petunjuk dari-Nya dan hidayah-Nya, dan bila yang buruk
bagaimana, melakukan hal buruk telah diberi izin oleh Allah dan bila
melakukan yang buruk akan dimurkai olen-Nya dan mendapat siksa-Nya.
Sebagai catatan penting kata guru Ahmad bilanya hal perbuatan baik dan
buruk merupakan pada pandangan hakikat. Segala sesuatu itu berasal dari
Allah, hal apapun itu diciptakan oleh-Nya dimaksudkan pada haram dan
halal misalnya, seperti babi diciptakan dan diharamkan oleh Allah itulah
kuasa-Nya. Demikian wawancara dengan guru Ahmad yang dapat beliau
sampaikan dan terangkan.
e) Guru Hamdani

Membuka wawancara dengan pertnyaan siapa syekh Nafis, beliau
menjawab siapa syekh Nafis sebagaimana adanya yang diceritakan di dalam
munagib syekh Muhammad Nafis Al Banjari. Dilanjutkan pertanyaan

khusus tentang karamah dari pandangan ulama Tabalong. Guru Hamdani



53

memberi bukti karamah yang nyata dari syekh Nafis, beliau syekh Nafis
mampu mengarang sebuah kitab yang diturunkan untuk generasi ke
generasi. Kitab yang disebut Addurunnafis, sebatas itulah yang disebutkan
oleh beliau sebagai karamah syekh Muhammad Nafis Al Banjari.

Karamah sebagai Manifestasi llmu, Bukan Fenomena Lahiriah Para
narasumber Guru Hamdani, Guru Ahmad, Guru Idham, dan Guru Syahruji
secara konsisten menyampaikan bahwa karamah terbesar Syekh Muhammad
Nafis bukanlah dalam bentuk keajaiban fisik yang mencengangkan,
melainkan dalam bentuk keilmuan. Kitab Addurunnafis dipandang sebagai
karamah tertinggi karena mengandung ajaran tauhid yang mendalam,
mencakup aspek dzat, sifat, af*al, dan asma Allah. Hal ini sejalan dengan
pandangan Al-Qusyairi bahwa karamah sejati adalah keluasan ilmu dan
kedalaman makrifat kepada Allah.

Fenomena Banyak Makam: Simbol Karakter Ruhani Guru Ribhan
dan Guru Syahruji menyoroti adanya lebih dari satu makam yang diklaim
sebagai milik Syekh Nafis. Fenomena ini dijelaskan bukan sebagai bentuk
karamah fisik, tetapi sebagai simbol eksistensi ruhani yang luas. Guru
Ribhan menafsirkan hal ini sebagai strategi dakwah menghadapi
kolonialisme, yakni dengan menyamarkan identitas demi kelangsungan
penyebaran ilmu.

Lebih lanjut, para narasumber secara tidak langsung menunjukkan
bahwa persepsi masyarakat terhadap karamah tidak lepas dari cara mereka

memahami tasawuf dan makrifat. Karamah bukan sekadar hal yang tampak



54

atau dapat dibuktikan secara inderawi, melainkan bentuk pancaran ruhani
dari seseorang yang telah mencapai magam tinggi dalam perjalanan
spiritualnya. Pemahaman seperti ini menunjukkan kedewasaan spiritual
ulama dan masyarakat Banjar dalam memaknai keistimewaan seorang wali.

Penelitian ini bertujuan untuk menggali dimensi tasawuf dalam figur
Syekh Muhammad Nafis Al-Banjari melalui pendekatan wawancara dengan lima
tokoh spiritual Kalimantan Selatan. Dari hasil wawancara mendalam, diperoleh
beberapa kesimpulan penting berikut:

Tradisi dan transformasi spiritualitas masyarakat Banjar dan khususnya
Tabalong memberi gambaran mengenai hidupnya tradisi ziarah. Adanya pengajian
rutin kitab Addurunnafis di makam Syekh Nafis yang tetap berlangsung hingga
kini, menjadi warisan menghayati ajaran dan hikmah dari Syekh Muhammad
Nafis Al-Banjari. Masyarakat yang meyakini adanya barakah yang terpancar dari
makam beliau menunjukkan bahwa tasawuf Syekh Nafis tidak berhenti pada teori,
tetapi berlanjut sebagai praktik hidup yang berakar di masyarakat.

1. Guru Idham menyampaikan bahwa pengalaman karamah Syekh Nafis harus
dipahami secara simbolik. Dalam tasawuf, peristiva semacam itu
mencerminkan tajalli dan buah dari ma‘rifat. Syekh Nafis menegaskan
pentingnya ma‘rifatullah sebagai fondasi ibadah yang sah dalam Islam.

2. Guru Ahmad menunjukkan bahwa karamah adalah sesuatu yang dzauqi (rasa),
dan tak bisa diukur dengan pengalaman fisik semata. Seorang wali bisa
menyembunyikan magam-nya, sebagaimana konsep rijalul ghaib dalam

kosmologi tasawuf.



55

Dari pendekatan tasawuf, Syekh Muhammad Nafis menjadi teladan
seorang sufi yang berhasil menjembatani antara ilmu syar‘i dan pengalaman batin.
Ajaran beliau yang tertuang dalam Addurunnafis tidak hanya menjadi bacaan
intelektual, tetapi juga suluk amaliah yang hidup dalam ruang sosial masyarakat.
Inilah bentuk karamah sejati dalam pandangan para ulama: ketika seorang wali
dapat membentuk kesadaran tauhid umat secara terus-menerus bahkan setelah
wafatnya. Maka, dapat dikatakan bahwa warisan spiritual Syekh Nafis masih

hidup dan aktif dalam membentuk identitas keagamaan masyarakat Banjar

. Analisis Tassawuf Terhadap Persepsi Ulama Tabalong Mengenai Karamah
Syekh Muhammad Nafis Al Banjari.
1. Guru Syahruji
Sesuai dengan temuan dan urutan di tiap wawancara yang terlaksana,
penulis menganilisis menyesuaikan susunan dan urutan ulama yang telah
diwawancarai yang dimulai dari guru Syahruji. Guru Syahruji menegaskan
bahwa Syekh Muhammad Nafis al-Banjari adalah seorang ulama istimewa dari
kalangan bangsawan yang hidup sezaman dengan Syekh Muhammad Arsyad
al-Banjari. Salah satu bentuk karamah yang beliau tonjolkan adalah
kemampuan Syekh Nafis dalam mengarang kitab Addurunnafis, sebuah karya
monumental dalam bidang tasawuf dan tauhid. Guru Syahruji menyebut bahwa

karamah Syekh Nafis bukan berupa hal-hal fisik yang spektakuler, melainkan



56

kemuliaan ilmu yang dituangkan dalam karya tulis, yang hingga kini masih
diajarkan dan dikaji.*2

Disesuaikan dengan penjelasan al-Qusyairi dalam Risalah Qusyairiyah,
bahwa salah satu tanda kewalian adalah keluasan ilmu dan kedalaman makrifat
terhadap Allah SWT.® Karamah dalam bentuk ilmu adalah bentuk tertinggi
karena memberi manfaat luas kepada umat. Guru Syahruji menafsirkan
karamah Syekh Muhammad Nafis bukan dalam bentuk spektakuler seperti
berjalan di atas air atau terbang di udara, tetapi: “yang mashur tentang karamah
Syekh Muhammad Nafis sebagai waliullah adalah kitab karangan beliau yang
berjudul Addurunnafis.” Ini menunjukkan pemahaman tasawuf yang
mendalam: karamah hakiki bukanlah keajaiban lahiriah, tetapi kedalaman ilmu
dan pengaruh spiritual. Dalam kitab Addurunnafis, Syekh Nafis menyebutkan:

“Ketahuilah olehmu, hai saudaraku, bahwa makrifat yang sebenar-benar
makrifat itu bahwasanya tiada yang dilihat oleh orang yang arif itu pada wujud
ini melainkan Allah.””%

Pernyataan ini menunjukkan bahwa karamah Syekh Nafis terletak pada
kemampuan beliau menyampaikan inti ajaran tauhid menyaksikan Allah dalam
seluruh aspek wujud sebagaimana diajarkan dalam tasawuf falsafi oleh Ibnu
‘Arabi.

Terkait fenomena banyaknya makam yang diklaim sebagai tempat

peristirahatan terakhir Syekh Nafis, Guru Syahruji menegaskan bahwa makam

32 Wawancara dengan Guru Syahruji, Desa Ampukung, Kelua, Juni 2025.
33 Abul Qasim Abdul Karim Hawazin Al-Qusyairi An-Naisabur, Risalah Qusyairiah,
terjemah Umar Faruq (Jakarta: Pustaka Amani, 2007). 212.
3 Muhammad Nafis Al-Banjari, Al-Durr Al-Nafis, terjemah H, Ismail (Martapura:
Percetakan Islamiyah, 2001). 33.



S7

asli adalah yang berada di Desa Binturu, Kecamatan Kelua. Kesaksian spiritual
dari gurunya menyatakan bahwa Syekh Nafis secara ruhani memberi petunjuk
letak makam yang benar. Ini menandakan keberlanjutan komunikasi spiritual
para wali, sebagaimana diyakini dalam tradisi tarekat, termasuk Tarekat
Nagsyabandiyah Qadiriyah yang dianut oleh Guru Syahruiji.

Dalam praktik ziarah, beliau menceritakan pengalaman membimbing
peziarah dari Tanah Bumbu, di mana salah seorang anak yang sakit mengalami
pengalaman spiritual yang diyakini sebagai isyarat dari Syekh Nafis. Ini
menunjukkan dimensi barakah (berkah ruhani) yang masih terpancar dari
makam beliau, sebagaimana dikenal dalam tradisi tasawuf bahwa para wali
tetap memberi manfaat kepada umat bahkan setelah wafat.

Pengajaran kitab Addurunnafis hingga kini masih dilaksanakan dua kali
sebulan setiap malam Selasa di makam Syekh Nafis olen KH. Ahmad Sanusi
(Guru Ahmad Jaro). Isi kitab ini sangat menekankan tauhid dalam dimensi
dzat, sifat, af‘al, dan asma’ Allah, sesuai dengan struktur pembahasan tauhid
dalam tasawuf sunni. Guru Syahruji menyatakan:

“Addurunnafis mengajarkan tauhid yang luar biasa. Tauhidul sifat,
af*al, asma’ dan dzat. Tidak sembarangan orang bisa mempelajarinya, apalagi
mengajarkannya.”®

Kitab tersebut diyakini memiliki kekuatan spiritual dan ideologis yang
menguatkan semangat jihad melawan penjajah. Menurut catatan sejarah lisan

yang disampaikan, Belanda bahkan mempropagandakan bahwa mempelajari

35 Wawancara dengan Guru Syahruji, Desa Ampukung, Kelua, Juni 2025.



58

Addurunnafis mengarah pada kesesatan, sebuah indikasi bahwa ajaran kitab
tersebut dianggap membahayakan kekuasaan kolonial. Ini menunjukkan
dimensi sosial-politik dari tasawuf.3® Sebagaimana dijelaskan oleh Syekh
Yusuf Makassar, bahwa “hakikat jihad adalah menyempurnakan tauhid, karena
musuh terbesar adalah hawa nafsu dan kekufuran sistemik.”

Sebagai penutup, Guru Syahruji menyampaikan bahwa sangat sulit
menemukan figur seperti Syekh Nafis di zaman ini. Jika pun ada, mereka akan
lebih  memilih untuk menyembunyikan kewaliannya sebagaimana dalam
konsep “rijalul ghaib” dalam ilmu tasawuf®’

Adapun demikian Guru Syahruji menyatakan: “Jihad yang luar biasa...
membuat tauhid yang mantab akan keyakinan pada Allah semata... tiada daya
dan upaya kecuali kekuasaan Allah

2. guru Ribhan
Dilanjutkan dalam wawancara dengan Guru Ribhan, diperoleh
penjelasan menarik terkait narasi bahwa Syekh Muhammad Nafis al-Banjari
memiliki lebih dari satu makam. Masyarakat awam mengartikannya sebagai
karamah (kemuliaan luar biasa) yang melekat pada diri para wali Allah.
Namun, Guru Ribhan menafsirkan peristiwa ini sebagai bagian dari siasat
dakwah, yakni strategi penyamaran untuk menghindari kejaran kolonial

Belanda. Perspektif ini menarik untuk dianalisis dalam bingkai tasawuf,

3% Humaidi, Ahmad, Tasawuf dan Perlawanan (Yogyakarta: LKIS, 2006). 99
37 Tbn ‘Arabi, Futuhat al-Makkiyah, kutipan dalam Chittick, William, The Sufi
Path of Knowledge (New York: SUNY, 1989). 245.



59

khususnya terkait konsep karamah, hikmah, serta relasi guru-murid dalam
tradisi tarekat.
Penolakan terhadap Karamah Lahiriah dan Konsep Karamah Menurut
Tasawuf

Penolakan Guru Ribhan atas klaim karamah dalam bentuk memiliki
banyak makam sejalan dengan prinsip tasawuf bahwa karamah bukanlah hal
yang bersifat lahiriah semata. Imam Al-Ghazali menekankan bahwa karamah
adalah efek samping dari kedekatan spiritual dengan Allah, bukan tujuan hidup
seorang wali. Maka, klaim karamah harus diuji secara ruhani, bukan hanya
berdasarkan fenomena luar.®

Demikian pula Syekh Ibnu Atha’illah as-Sakandari, dalam al-Hikam,
mengingatkan: “Janganlah engkau terpedaya dengan karamah yang bersifat
indrawi, sebab itu semua tidak menjadi ukuran kedekatan seseorang kepada
Allah, tetapi yang dinilai adalah istigamah.”*®

Dengan demikian, menurut pendekatan tasawuf, sikap Guru Ribhan lebih
mendekati mauqif sufi (sikap hati sufi) yang menekankan substansi spiritual,
bukan keanehan zahiriah.
Strategi Penyamaran sebagai Tindakan Hikmah

Penjelasan bahwa Syekh Nafis menyuruh muridnya menggantikan
identitasnya, agar seolah-olah beliau masih berada di tempat semula,

menggambarkan tindakan hikmah. Dalam tasawuf, hikmah adalah kemampuan

%8 Abu Hamid Al-Ghazali, Thya’ ‘Ulum al-Din, Juz 4 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘TImiyyah,
2005), 326.

3 Ibnu Atha’illah as-Sakandari, Al-Hikam, trans. Mahyuddin Syaf (Jakarta: Lentera,
2003), 88.



60

untuk menempatkan sesuatu pada tempatnya, termasuk dalam menghadapi
kondisi represif. Dalam konteks ini, tindakan Syekh Nafis sejalan dengan
prinsip tasawuf bahwa dakwah harus menyesuaikan dengan magam dan zaman.

Al-Qusyairi, dalam Risalah Qusyairiyah, menyebutkan bahwa salah satu
ciri ahli hakikat adalah al-farasah, yakni ketajaman batin dalam membaca
situasi dan bertindak dengan kebijaksanaan.*® Maka, strategi penyamaran ini
bisa dilihat sebagai bentuk karamah ma’nawiyah (kemuliaan batiniah) yang
mencerminkan kecerdasan spiritual.
Fana’ fi Syaikh dan Transformasi Identitas Ruhani

Telah diketahui bahwa dalam tradisi tarekat, dikenal konsep fana’ fi
syaikh, yaitu peleburan identitas murid dalam gurunya karena kecintaan,
kedekatan, dan penghayatan spiritual yang mendalam. Maka, ketika murid-
murid Syekh Nafis menggantikan peran dan identitas beliau di berbagai
tempat, hal itu dapat dibaca sebagai manifestasi transformasi ruhani, bukan
sekadar penyamaran taktis. Al-Junayd al-Baghdadi, wali adalah mereka yang
menyembunyikan magamnya dan bahkan tidak dikenali oleh manusia biasa,
karena yang penting bukanlah pengakuan masyarakat, melainkan magam di sisi
Allah*
Kesaksian tentang Makam yang Terawat: Perspektif Alam terhadap Wali

Narasi mengenai makam Syekh Nafis yang tetap bersih dan terjaga,

meskipun tidak ada yang merawatnya secara fisik, menjadi kesaksian yang

40 Abul Qasim Abdul Karim Hawazin Al-Qusyairi An-Naisabur, Risalah Qusyairiah,
terjemah Umar Faruq (Jakarta: Pustaka Amani, 2007). 217.

4 Al-Junayd al-Baghdadi dalam Annemarie Schimmel, Misteri dan Makna dalam Islam
(Bandung: Mizan, 2003), 91.



61

khas dalam tradisi tasawuf. Dalam pandangan sufi, alam akan tunduk kepada
wali, karena cahaya ruhani yang memancar dari dirinya.

Imam Al-Ghazali menyatakan bahwa: ”Apabila seorang hamba telah
menyatu hatinya dengan Allah, maka segala sesuatu akan tunduk kepada
hatinya.”*?. Kesucian makam, walau tidak terurus secara zahir, menjadi simbol
kehadiran spiritual dan pengaruh ruhani yang melampaui dimensi fisikal.

3. Guru Idham

Syekh Muhammad Nafis al-Banjari merupakan ulama besar dari
Kesultanan Banjar yang tidak hanya dikenal sebagai tokoh intelektual
keislaman, tetapi juga sebagai seorang wali dengan berbagai karamah. Salah
satu peristiwa yang diceritakan oleh Guru Idham ialah ketika Syekh Nafis
berhasil lolos dari hadangan Belanda di Rantau dan muncul di Kandangan
tanpa diketahui jalurnya.*® Kisah ini dalam pandangan tasawuf merupakan
bentuk karamah yang terjadi sebagai hasil dari kedekatan spiritual seorang
hamba dengan Allah SWT.

Al-Qusyairi dalam Risalah al-Qusyairiyyah menyebutkan bahwa
karamah adalah kejadian luar biasa yang diberikan oleh Allah kepada hamba-
Nya yang shaleh sebagai tanda keistimewaan, bukan sebagai tujuan akhir.*
Karamah seperti itu bukan hal yang asing dalam khazanah tasawuf, melainkan

dipandang sebagai “bonus ruhani” bagi orang yang ikhlas dan zuhud.

42 Al-Ghazali, Thya’ ‘Ulum al-Din, Juz 3. 217.
4 Guru Idham, wawancara oleh penulis, Tabalong, 2025.

4 Abul Qasim Abdul Karim Hawazin Al-Qusyairi An-Naisabur, Risalah Qusyairiah,
terjemah Umar Faruq (Jakarta: Pustaka Amani, 2007), 102.



62

Guru Idham juga meriwayatkan kisah ketika terjadi masa paceklik di
Kelua, dan Syekh Nafis memohon kepada Allah melalui doa. Konon, pasir
yang beliau bawa dalam doanya berubah menjadi emas dan dibagikan kepada
masyarakat. Cerita ini mengandung unsur simbolik yang sejalan dengan makna
tajalli, yaitu perwujudan rahmat Allah dalam bentuk karamah. Ibn ‘Ataillah
dalam al-Hikam mengatakan, “Jangan menuntut terjadinya karamah, tapi
bersungguh-sungguhlah dalam penghambaan. Jika Allah menghendaki, maka
Ia akan memberimu sesuatu yang lebih dari sekadar permintaanmu.”*

Guru Idham menegaskan agar masyarakat tidak terjebak dalam
glorifikasi berlebihan terhadap karamah, melainkan memahami bahwa karamah
adalah wasilah, bukan tujuan. Al-Ghazali dalam Thya’ ‘Ulum al-Din
menekankan bahwa salah satu ciri wali sejati ialah menyembunyikan
karamahnya, agar tidak merusak keikhlasan ibadahnya.*®

Ajaran Tasawuf Syekh Nafis dan Karamah Keilmuan Syekh
Muhammad Nafis diketahui sebagai seorang pengamal tarekat, yang sanad
keilmuannya sampai kepada Syekh Saman al-Madani melalui Syekh Shidiq al-
Madani. Jaringan ini menghubungkannya dengan tarekat Qadiriyah yang
berpusat pada figur agung, Syekh Abdul Qadir al-Jailani. Menurut teori
tasawuf, sanad rohani ini merupakan bentuk silsilah ruhaniyyah, yang
menghubungkan para pencari Tuhan dengan sumber keilmuannya secara

otoritatif.

4 Tbnu Atha’illah as-Sakandari, Al-Hikam, trans. Mahyuddin Syaf (Jakarta: Lentera,
2015), 21.
46 Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Jilid 4. 312.



63

Kitab al-Durr al-Nafis adalah warisan terbesar Syekh Nafis yang
menjadi bukti karamah ‘ilmiyyah (karamah dalam bentuk keilmuan). Guru
Idham menyebut bahwa Kitab ini merupakan adaptasi dari karya-karya besar
seperti Thya’ ‘Ulum al-Din karya al-Ghazali dan kitab-kitab Imam al-Sya’rani.
Dalam Addurunnafis, Syekh Nafis menulis:

“Maka ketahui olehmu, hai talib (pencari), bahwa awal agama itu
mengenal Allah, dan tiada sah ibadah seseorang sehingga ia mengenal Tuhan
yang disembahnya.”*’

Pernyataan ini menekankan fondasi utama dalam tasawuf, yaitu
ma’rifatullah. Tanpa ma’rifat, maka amal hanya menjadi gerak lahir tanpa ruh.
Dalam hal ini, Syekh Nafis melanjutkan tradisi tasawuf Sunni yang
menempatkan ma’rifat sebagai puncak perjalanan spiritual setelah Islam, iman,
dan ihsan.

Relik dan Tradisi Karamah di Masyarakat

Selain kitabnya, peninggalan Syekh Nafis yang dikenali oleh
masyarakat Tabalong adalah sebuah sumur di dekat makamnya. Banyak
masyarakat yang meminum air dari sumur tersebut dengan niat mendapat
berkah kesehatan, kemudahan rezeki, atau kelancaran dalam belajar. Guru
Idham menyebutkan bahwa praktik tersebut dilakukan dengan penuh niat yang

ikhlas dan keyakinan akan barakah seorang wali.*®

47 Muhammad Nafis Al-Banjari, Al-Durr Al-Nafis, terjemah H, Ismail (Martapura:
Percetakan Islamiyah, 2001) 2.

48 Guru Idham, wawancara oleh penulis, Tabalong, 2025.



64

Dalam tradisi tasawuf, tempat atau benda yang berhubungan dengan
wali Allah sering disebut sebagai atsar as-salihin, yaitu jejak orang-orang
shalih yang diyakini memiliki pengaruh spiritual. Sebagaimana dikatakan oleh
Annemarie Schimmel, “Relik para sufi dan wali menjadi simbol jembatan
antara alam lahir dan batin bagi para pencari Tuhan.”*®
Konsep Zuhud dan Karamah sebagai Buah Mujahadah

Ketika ditanya mengapa karamah sering muncul pada orang zuhud dan
ikhlas seperti Syekh Nafis, Guru Idham menyebut bahwa itu adalah hiburan
dari Allah SWT sebagai hasil dari mujahadah yang panjang. Dalam tasawuf,
mujahadah merupakan syarat utama untuk mencapai magam ruhani yang
tinggi. *°Syekh Nafis dalam Addurunnafis juga menyinggung hal ini: “Dan
ketahuilah, tiada sampai seorang hamba kepada Allah melainkan dengan
menolak hawa nafsunya dan melawan segala kehendaknya.””!

Ini menunjukkan bahwa karamah bukanlah keistimewaan yang dicari,
melainkan anugerah yang muncul sebagai efek samping dari perjalanan
spiritual yang penuh kesungguhan.

4. Guru Ahmad Sanusi Jaro
Pengalaman penulis ketika mewawancarai Guru Ahmad di
lingkungan makam Syekh Muhammad Nafis al-Banjari memberikan
gambaran konkret mengenai pendekatan sufistik terhadap konsep karamah

dan ma rifat. Alih-alih menjawab secara verbal tentang karamah, Guru

4 Annemarie Schimmel, Dimensi Mistikal dalam Islam, terj. Sapardi Djoko Damono
(Bandung: Pustaka, 2002), 201.

50 Guru Idham, wawancara oleh penulis, Tabalong, 2025.

51 Muhammad Nafis Al-Banjari, Al-Durr Al-Nafis, terjemah H, Ismail (Martapura:
Percetakan Islamiyah, 2001), 6.



65

Ahmad mengarahkan penulis untuk “mengalami” secara batin dengan metode
kontemplatif sufistik yang dimulai dengan zikrullah dan tawajjuh (fokus
ruhani). Penggunaan frasa seperti “terombang-ambing di lautan ma rifat”
mencerminkan analogi yang umum dalam dunia tasawuf untuk
menggambarkan proses tajalli (penyingkapan batin). Dalam tradisi tasawuf,
karamah bukan sekadar fenomena supranatural, tetapi bentuk kelembutan
ilahi yang diberikan kepada wali Allah sebagai konsekuensi dari kedekatan
spiritual. Imam al-Qusyairi menegaskan bahwa karamah tidak bisa dijadikan
ukuran utama kewalian, sebab hal tersebut hanya sah jika pemiliknya tetap
dalam jalan syariat dan tidak tergelincir dalam kesombongan batin.>?

“Dan ketahuilah, bahwa karamah para wali itu benar adanya,
sebagaimana mu’jizat para nabi. Namun, tidak semua orang yang memiliki
karamah adalah wali, karena syarat kewalian ialah istiqgamah dalam syariat.””>
Menariknya, Guru Ahmad tidak menekankan validitas pengalaman batin
melalui narasi satu orang saja. la menunjukkan bahwa pengalaman karamah
bersifat dzauqi (rasa batiniah) dan subjektif, yang tidak bisa diseragamkan
antar individu. Hal ini sejalan dengan pendapat Al-Ghazali dalam Thya’
Ulumuddin, bahwa jalan spiritual setiap murid berbeda, tergantung pada
kesiapan hati dan kehendak Allah SWT.

Lebih lanjut, pengalaman batin yang “tidak dirasakan” oleh penulis

dalam proses spiritual yang dimaksud Guru Ahmad tidak menjadi

52 Abul Qasim Abdul Karim Hawazin Al-Qusyairi An-Naisabur, Risalah Qusyairiah,
terjemah Umar Faruq (Jakarta: Pustaka Amani, 2007), 252

5 Muhammad Nafis Al-Banjari, Al-Durr Al-Nafis, terjemah H, Ismail (Martapura:
Percetakan Islamiyah, 2001), 9.



66

pertentangan terhadap nilai sufistik itu sendiri. Dalam pandangan tasawuf,
tidak merasakan apapun bukanlah kegagalan spiritual. Hal ini dapat dimaknai
sebagai bentuk takhalli (pengosongan diri) dari harapan-harapan batin
terhadap pengalaman supranatural, sebagai syarat menuju tajalli yang hakiki
Pada bagian akhir wawancara, Guru Ahmad menekankan bahwa karamah
sejati Syekh Nafis justru adalah karya ilmiahnya: Addurunnafis. Di sinilah
letak puncak spiritualitas sufistik: mengalihkan fokus dari bentuk-bentuk
karamah eksternal menuju karamah ilmu dan karamah hidayah.>

Dalam Addurunnafis, Syekh Muhammad Nafis menulis: “Dan
ketahui olehmu bahwasanya segala perbuatan pada hakikatnya tiada lain
pekerjaan Allah ta‘ala, karena tiada kuasa segala makhluk atas sesuatu
pekerjaan, hanya semata-mata Allah jua adanya.” Konsep ini dikenal dalam
tasawuf sebagai tauhid af*al (tauhid perbuatan), yaitu meyakini bahwa semua
gerak perbuatan dalam alam ini hakikatnya bersumber dari Allah, baik
kebaikan maupun keburukan. Namun demikian, dalam syariat manusia tetap
dibebani tanggung jawab moral.

Al-Ghazali dalam al-Magsad al-Asna menegaskan hal serupa:
“Bahwa semua yang terjadi di alam ini adalah atas kehendak Allah, dan

kehendak-Nya tidak

54 Guru Ahmad Sanusi Jaro, Binturu, Tabalong, 2025.
5 Muhammad Nafis Al-Banjari, Al-Durr Al-Nafis, terjemah H, Ismail (Martapura:
Percetakan Islamiyah, 2001), 3.



67

dapat dibatasi oleh makhluk. Namun tanggung jawab amal tetap berada di
atas pundak manusia.””®

Guru Ahmad menyampaikan bahwa pemahaman ini harus
dibedakan antara “pandangan syariat” dan “pandangan hakikat.” Apa yang
haram menurut syariat, tetaplah haram. Namun secara hakikat, ia adalah
ciptaan Allah, dan diciptakan-Nya pun bukan tanpa hikmah. Pandangan ini
mencerminkan kedalaman ajaran tasawuf Sunni yang tidak bertentangan
dengan syariat, tetapi justru memperhalus pemahaman tentang tauhid dan

keesaan Allah.

5. Guru Hamdani

Dalam wawancara dengan Guru Hamdani, jawaban mengenai siapa
sebenarnya Syekh Muhammad Nafis al-Banjari merujuk langsung kepada
riwayat hidup yang terdapat dalam managib, yakni kisah-kisah tentang
keutamaan seorang wali yang diwariskan secara turun-temurun. Dalam
tradisi tasawuf, managib bukan hanya narasi sejarah, melainkan juga
media transmisi spiritual yang memperkenalkan dimensi batiniah dari

kehidupan seorang wali.

Ketika penulis menanyakan khusus mengenai karamah Syekh
Nafis, Guru Hamdani tidak menyebutkan peristiwa luar biasa yang
supranatural seperti halnya yang sering dikaitkan dengan para wali dalam
tradisi tarekat. Sebaliknya, beliau menunjukkan karamah ilmiah:

kemampuan Syekh Nafis dalam mengarang kitab Addurunnafis yang

%6 Al-Ghazali, al-Magsad al-Asna fi Syarh Asma’ Allah al-Husna, terj. M. Abdul Ghoffar
E.M. (Bandung: Pustaka Setia, 2004), 121.



68

hidup dan diajarkan lintas generasi. Pernyataan ini menekankan bahwa
keberkahan Syekh Nafis tidak terletak pada fenomena luar biasa,
melainkan pada warisan ilmu yang mampu membimbing umat menuju

pemahaman tauhid secara mendalam.

Dalam kitab Addurunnafis, Syekh Nafis menegaskan bahwa inti
pengenalan terhadap Allah SWT bukan pada pengalaman lahiriah, tetapi

pada penyaksian batin yang dibuka melalui ilmu:

“Maka apabila telah diketahui olehmu akan pengenalan itu, maka
wajib atasmu membesarkan Allah dan mengagungkan Dia dan berasa malu
akan Dia dan beradab akan Dia.”>

Pernyataan ini selaras dengan prinsip dasar tasawuf bahwa ilmu yang
sejati adalah yang mengantar kepada ma’rifatullah, yakni pengenalan terhadap
Allah secara hakiki. Oleh karena itu, sebagaimana disampaikan oleh Guru
Hamdani, pengarangannya atas Addurunnafis adalah karamah, karena kitab ini
membimbing hati para pembacanya kepada tauhid yang murni.

Konsep ini juga diperkuat oleh pandangan Imam Al-Ghazali yang
menyebut bahwa:

“Ilmu yang tidak mengantar kepada rasa takut kepada Allah, tidak
akan bermanfaat. Adapun ilmu yang memecah hijab dan membuka kesadaran

akan kehadiran-Nya, itulah ilmu yang menyelamatkan.”>®

57 Muhammad Nafis Al-Banjari, Al-Durr Al-Nafis, terjemah H, Ismail (Martapura:
Percetakan Islamiyah, 2001, 3



69

Maka dari itu, dapat dipahami bahwa Syekh Nafis bukan hanya seorang penulis
biasa, melainkan seorang arif billah (orang yang mencapai makrifat), yang
kitabnya menjadi perpanjangan karamah spiritual untuk mendidik umat. Ini
menunjukkan bahwa karamah tidak selalu dalam bentuk keajaiban, tetapi bisa
dalam bentuk keabadian nilai ilmu yang menembus batas waktu dan ruang.
Pandangan Guru Hamdani ini memiliki makna sufistik yang dalam: karamah
Syekh Nafis bukan pada kemampuannya menghadirkan keajaiban sesaat, tetapi
pada warisan spiritual berupa ilmu tauhid yang tetap hidup dan dipelajari
sampai sekarang. Ini merupakan bukti bahwa karamah yang paling mulia
adalah yang dapat menuntun manusia kepada Allah, sebagaimana difirmankan
dalam QS Az-Zumar [39]:9: “Katakanlah: Apakah sama orang-orang yang

mengetahui dengan orang-orang yang tidak mengetahui?”.

%8 Al-Ghazali, Thya’ ‘Ulum al-Din, jilid 1. 55.





