BAB IV

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Hasil Penelitian
1. Gambaran Umum Lokasi Penelitian

a. Letak Geografis Pengrajin Kain Sasirangan

Dalam pembahasan mengenai persebaran geografis pengrajin kain
sasirangan di wilayah Kalimantan, khususnya Kalimantan Selatan, Kota
Banjarmasin dikenal sebagai salah satu daerah yang memiliki sejumlah
kawasan sentra produksi kain sasirangan.

Berdasarkan hasil temuan lapangan, pengrajin kain sasirangan di Kota
Banjarmasin tersebar di beberapa kawasan yang telah dikenal sebagai sentra
produksi, antara lain Sungai Jingah, Kampung Sasirangan Seberang Masjid,
wilayah Martapura, serta sejumlah rumah produksi yang berada di lingkungan
permukiman masyarakat. Kawasan-kawasan tersebut tidak hanya berfungsi
sebagai tempat pembuatan kain sasirangan, tetapi juga menjadi ruang
pelestarian budaya lokal Banjar yang masih dijalankan secara turun-temurun.

Dalam praktik pemberdayaan masyarakat, rumah-rumah produksi
sasirangan umumnya melibatkan warga sekitar sebagai tenaga kerja, baik dalam
proses menjahit, pencelupan warna, maupun penyelesaian akhir produk.
Keterlibatan masyarakat lokal ini menunjukkan adanya upaya nyata untuk
meningkatkan perekonomian warga sekaligus menjaga keberlanjutan tradisi

pembuatan kain sasirangan. Dengan demikian, keberadaan sentra-sentra

51



52

produksi tersebut tidak hanya berkontribusi terhadap aspek ekonomi, tetapi juga
berperan penting dalam mempertahankan eksistensi budaya sasirangan sebagai
identitas khas Kalimantan Selatan.

b. Keadaan Masyarakat dan Sosial Budaya Pengrajin Kain
Sasirangan

Berdasarkan hasil pengamatan lapangan dan wawancara dengan pengrajin,
masyarakat yang bermukim di kawasan Sungai Jingah dan Kampung Sasirangan
Seberang Masjid sebagian besar merupakan masyarakat Banjar yang telah lama
menetap secara turun-temurun. Kehidupan sosial masyarakat di kawasan ini masih
sangat dipengaruhi oleh nilai-nilai budaya lokal, termasuk tradisi gotong royong,
kekeluargaan, dan keterikatan terhadap warisan budaya daerah, salah satunya kain
sasirangan.

Secara ekonomi, masyarakat di sekitar rumah produksi kain sasirangan
tergolong dalam kategori ekonomi menengah ke bawah. Banyak warga yang
menggantungkan penghasilan dari sektor informal, seperti menjadi pengrajin
sasirangan, pekerja jahit, pencelup kain, pengikat motif, hingga tenaga bantu
produksi. Rumah-rumah warga umumnya difungsikan ganda, yakni sebagai tempat
tinggal sekaligus sebagai ruang produksi atau workshop sederhana pembuatan kain
sasirangan.

Hal ini selaras dengan hasil wawancara dengan pengrajin kain sasirangan

Bapak Anan dan Ibu Siti Hasnah di Rumah Produksi Kreatif dan Pintar :

“Ketua yayasan itu ngajar di salah satu sekolah di banjarmasin, trus ketua
yayasan itu kada bisa begawi secara tatap kaya itu nah, nah kan sidin itu
handak diangkat PNS nah, waktu itu kan mengundurkan diri sidin kerna
saran mama beliau kenapa jer mama sidin mengajar sampai malam-



53

malam mengajarinya?. Jaka meolah sekolah saurang gasan anak-anak itu
nah yang buat anak-anak kurang mampu tuh. Setelah sidin keluar dari
sekolahan tuh kalo kada salah setelah mama beliau meninggal jadi sidin
langsung meolah rumah kreatif dan pintar itu lokasinya di pekauman gang
kemuning di rumah mama sidin, waktu itu kan anak-anak dari situ yang
kaya kada sekolah yang kaya itulah jadikan mebuat kerajinan daur ulang
dari limbah plastik yang itulah awal mula terbuatnya rumah kreatif. Jadi
kan waktu itu ada kakanakan yang menetap sekolah dan ada yang kada
tahan. Jadi kalo sekarang ini pemberdayaannya lebih terbentuk lah lebih-
lebih kaya ada kelompoknya kaya itu nah lebih jelas kaya itu nah kalo dulu
kurang jelas kalo ada sekitar 5 (lima) kelompok kaya ada angkraria, ada
vang pekapuran, ada kalayan, pekauman, dengan besirih, jadi itu beda-
beda tuh anu nya, ada yang khusus menjual sasirangan. Penjelujur di
angkraria, kalo di pekauman sasirangan lebih ke pewarnaan, kalo kalayan
dan basirih biasanya maanyam purun’>®

Aktivitas produksi kain sasirangan memberikan kontribusi nyata terhadap
pemberdayaan ekonomi masyarakat setempat. Keberadaan rumah produksi tidak
hanya membuka lapangan pekerjaan, tetapi juga mendorong partisipasi masyarakat
sekitar, terutama perempuan dan ibu rumah tangga, untuk terlibat langsung dalam
proses produksi sesuai dengan keterampilan yang dimiliki. Hal ini menunjukkan
bahwa industri sasirangan berperan sebagai sarana penguatan ekonomi keluarga
sekaligus pelestarian budaya lokal.

Dari aspek sosial budaya, masyarakat di kawasan ini memiliki kesadaran
yang cukup tinggi terhadap pentingnya menjaga eksistensi kain sasirangan sebagai
identitas budaya Banjar. Hal tersebut tercermin dari masih digunakannya motif-
motif tradisional, pemertahanan teknik produksi manual, serta pewarisan
keterampilan membatik sasirangan kepada generasi muda, baik melalui

pembelajaran keluarga maupun pelatihan yang difasilitasi oleh pengrajin senior.

38 Hasil Wawancara Dengan Pengrajin Kain Sasirangan Di Rumah Kreatif Dan Pintar JI.
Banjar Indah Permai No.7g Kota Banjarmasin



54

Dengan demikian, kondisi masyarakat di kawasan Sungai Jingah dan
Kampung Sasirangan Seberang Masjid menunjukkan adanya keterkaitan yang kuat
antara kehidupan sosial, ekonomi, dan budaya. Industri kain sasirangan tidak hanya
berfungsi sebagai sumber mata pencaharian, tetapi juga sebagai media pewarisan
nilai-nilai budaya dan pendidikan lokal yang terus hidup dalam kehidupan
masyarakat sehari-hari.

2. Penyajian Data

Setelah pemaparan mengenai gambaran umum lokasi penelitian, penulis
selanjutnya menyajikan dan membahas data yang diperoleh melalui kegiatan
observasi dan wawancara yang diperkuat dengan dokumentasi pendukung. Data
tersebut kemudian diuraikan secara deskriptif kualitatif untuk mengkaji secara
mendalam nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam motif kain
sasirangan Kangkung Kaombakan dan Ombak Sinapur Karang.

a. Sejarah Asal Usul Kain Sasirangan

Asal-usul kain sasirangan dapat ditelusuri hingga sekitar enam hingga tujuh
abad yang lalu, bertepatan dengan masa berkembangnya Kerajaan Negara Dipa
yang dikenal melalui kisah kain langgundi. Kerajaan Negara Dipa merupakan
kerajaan bercorak Hindu—Buddha dengan aliran Kalacakra yang didirikan oleh
Empu Jatmika dan berpusat di wilayah Amuntai pada kisaran pertengahan abad ke-
14 Masehi. Informasi mengenai hal tersebut merujuk pada Hikayat Banjar yang
kemudian disalin dan dikaji kembali oleh seorang profesor emeritus dari

Universitas Leiden, Belanda.



55

Hal tersebut dikuatkan dengan pendapat Budayawan memalui Museum

Kayuh Baimbai Abang Melky, Beliau Mengatakan :

“Kami Kemaren Sudah Eee Sudah Mencari Tau Sampai Ke Leiden,
Belanda. Dan Di Laiden-Belanda Lumayan Lengkap Sejarahnya, Kenapa

Begitu, Dan Tahun-Tuhunnya Lumayan Lengkap”

Legenda kain Langgundi sebagai cikal bakal kain sasirangan memiliki
keterkaitan erat dengan kisah Putri Junjung Buih. Dalam cerita tersebut, Putri
Junjung Buih mengajukan sejumlah syarat kepada Lambung Mangkurat, yang
kelak diangkat sebagai patih Kerajaan Negara Dipa. Salah satu syarat utama adalah
penyediaan selembar kain tenun berwarna kuning yang harus diselesaikan dalam
waktu satu hari oleh empat puluh perempuan yang masih perawan. Selain itu, Putri
Junjung Buih juga mensyaratkan pembangunan sebuah mahligai megah yang
dikerjakan oleh empat puluh laki-laki yang belum menikah. Seluruh persyaratan
tersebut berhasil dipenuhi oleh Lambung Mangkurat, sehingga peristiwa ini
kemudian diyakini sebagai awal mula lahirnya tradisi kain langgundi yang

berkembang menjadi kain sasirangan.

Dalam wawancara dengan pengrajin kain sasirangan Bapak Anan dan Ibu
Siti Hasnah di Rumah Produksi Kreatif dan Pintar :

“Sasirangankan sebenarnya peninggalan kerajaan banjar dulu, Cuma kada di
pakai secara umum. Itu kan sebagai dipakai kerajaan-kerajaan kalangan tertentu
aja ya. Sama buat media pengobatan dulu itu. Warna menentukan, jadi kalau
warna kuning itu biasanya untuk penyakit kuning yang di kita kan, biasa ada merah
untuk sakit kepala namun sering dijadikan laungkan, adakan laung banjar itu nah

39 Hasil Wawancara Dengan Budayawan Melalui Dinas Kebudayaan Di Museum Kayuh
Baimbai Kota Banjarmasin



56

jadi biasanya dipakaikan ke kepala, jadi kaya itu nah kepercayaan dahulu, Jadi
beda motif beda jua historynya sama jua warna beda jua historynya.”

Dan dalam wawancara dengan budayawan tentang asal usul kain
sasirangan, Beliau Abang Melky mengatakan :
“vang pertama itu sebenarnya kita bagi 3 fase terlebih dahulu, jadi fase
yvang pertama, itu fase sejarahnya tuh putri junjung buih ini yang mana ini
fase kita mungkin ada cerita rakyatnya, dll. Difase pertama itu sebenarnya
putri junjung buih minta kain dan namanya itu bukan kain sasirangan lah,
namanya itu kain langgundi, nah kain langgundi ini diminta oleh putri
Jjunjung buih dibikin oleh lambung mangkurat waktu itu, jadi minta 40
perawan yang bikin kain tersebut. Nah difase ini tuh abad 14 ini jelas
tertulis di dinasti ming bahwasanya cina banyak berdagang di
Banjarmasin. Nah jadi di buku tersebut dijelaskan bahwa raja-raja
menggunakan kain yang bercorak dan warnanya itu lumayan terang di
mata. Jadi waktu itu walaupun gak secara gamblang menyebutkan kain apa
gitu, tapi kalo kita lihat dari ciri-ciri tersebut yaa mirip kaya kain
sasirangan. Tapi kalau dulu masih belum jelujur ya tapi masih tenun.”
Catatan mengenai aktivitas produksi kain pada masa awal hingga
pertengahan Kesultanan Banjar tergolong sangat terbatas. Salah satu sumber tertulis
yang memberikan gambaran mengenai penggunaan kain di wilayah Banjar berasal
dari kronik Tiongkok (History of the Ming Dynasty) yang kemudian dikaji ulang
oleh Groeneveldt. Dalam sumber tersebut digambarkan kehidupan masyarakat
Banjarmasin sebagai komunitas sungai, di mana penduduk baik laki-laki maupun
Perempuan menggunakan kain beraneka warna sebagai penutup tubuh. Meskipun
tidak secara eksplisit menyebut jenis kain tertentu, deskripsi ini menunjukkan
bahwa kain telah memiliki peran penting dalam kehidupan sosial dan budaya
masyarakat Banjar, baik sebagai busana sehari-hari maupun simbol status sosial
pada masa itu.

Perkembangan tenun tradisional Banjar mencapai puncaknya pada abad ke-

19, ditandai dengan aktivitas produksi benang dan kain yang diperdagangkan



57

hingga ke Pulau Jawa, khususnya dari wilayah Amuntai dan sekitarnya. Namun,
memasuki awal abad ke-20, keberadaan tenun lokal mengalami kemunduran akibat
masuknya tekstil impor hasil produksi mesin dari Belanda. Kondisi tersebut
mendorong para pengrajin Banjar beralih ke bentuk kerajinan lain, salah satunya
teknik celup ikat tradisional yang kemudian dikenal sebagai kain sasirangan.
Peralihan ini menjadi titik penting dalam sejarah tekstil Banjar, karena sasirangan
berkembang sebagai identitas budaya lokal yang tetap bertahan hingga saat ini,
meskipun praktik menenun tidak lagi dilakukan secara masif di Kalimantan Selatan.
Dalam wawancara dengan budayawan tentang Fase kedua ini, Beliau KM
mengatakan :
“Nah kita masuk ke fase kedua, dimana di fase kedua ini ada kain tenun ini
lumayan kurang lah, tapi difase kedua ini sudah masuk zaman islam
bahwasanya kain yang kita gunakan dulu bukan untuk kaum bangsawan
saja ya tapi kain ini tetap sakral difase kedua ini di abad 16 keatas. Nah itu
tu mulai masuk islam dan para bangsawan ini mulai kurang mendapatkan
keistimewaan dari kain itu tadi, nah para tabib atau penambaan orang dulu
mengatakan, ini mulai menjadi kain pengobatan istilahnya, ini membasas
motif ya ini baru tabib-tabib ini meminta bahwasanya kalau misalnya
penyakit tergantung penyakitnya ya. Misalnya kita sakit panas demam nah
itu motifnya motif naga balimbur dan matahari, nah itu untuk orang demam.
Habis tu ada orang penyakitnya sakitnya itu di gigit lipan nah itu halilipan
motif yang digunakan. Itu beda lagi lah dari kain pamintan itu kerna dari
permintaan para tabib tadi. "’
Secara historis, tradisi tekstil masyarakat Banjar berakar pada praktik
menenun kain Sarigading yang telah dikenal jauh sebelum istilah sasirangan

digunakan. Berdasarkan penuturan Noor Saidah, tradisi menenun Sarigading di

Desa Sungai Tabukan telah diwariskan lintas generasi sejak masa pendudukan

40 Hasil Wawancara Dengan Budayawan Melalui Dinas Kebudayaan Di Museum Kayuh
Baimbai Kota Banjarmasin Sejarah Kain Sasirangan



58

Jepang, bahkan berakar lebih awal pada periode Negara Dipa. Pada masa tersebut,
keterbatasan akses terhadap kain tekstil mendorong masyarakat memproduksi kain
secara mandiri sebagai kebutuhan dasar sekaligus sarana pengobatan tradisional
yang bersifat magis (kapingitan). Kain Sarigading tidak hanya berfungsi sebagai
penutup tubuh, tetapi juga digunakan sebagai media penyembuhan dengan motif
tertentu yang disesuaikan dengan jenis penyakit dan petunjuk tabib (panambaan).

Dalam perkembangannya, fungsi kain Sarigading mengalami pergeseran
seiring menurunnya aktivitas menenun akibat masuknya kain impor dari Belanda
dan daerah lain di Nusantara. Kondisi tersebut menyebabkan masyarakat Banjar,
khususnya di wilayah Banjarmasin, beralih dari menenun kain menjadi teknik
pewarnaan kain polos dengan metode jelujur (menyirang), yang kemudian dikenal
sebagai kain pamintan. Kain pamintan inilah yang menjadi cikal bakal
berkembangnya kain sasirangan. Pada fase ini, motif-motif sasirangan, termasuk
Ombak Sinampur Karang, tidak hanya memiliki nilai estetika, tetapi juga sarat
makna simbolik yang berkaitan dengan kondisi fisik, psikologis, dan spiritual
pemakainya.

Memasuki era modern, kain sasirangan mengalami transformasi fungsi dari
media ritual dan pengobatan menjadi identitas budaya dan produk ekonomi kreatif
masyarakat Banjar. Sejak diperkenalkan secara luas pada awal 1980-an melalui
peragaan busana dan dukungan kebijakan pemerintah daerah, kain sasirangan
berkembang pesat dan dikenal sebagai kain khas Kalimantan Selatan. Meski

demikian, nilai-nilai simbolik yang terkandung dalam motif-motif tradisional,



59

seperti Ombak Sinampur Karang, tetap relevan untuk dikaji.*! Dalam konteks
penelitian ini, motif tersebut dipahami tidak hanya sebagai warisan budaya visual,
tetapi juga sebagai representasi nilai-nilai pendidikan Islam, khususnya nilai
kesabaran, keteguhan, dan ketahanan dalam menghadapi ujian kehidupan.

Dalam wawancara dengan budayawan tentang Fase ketiga ini, Beliau KM
mengatakan :

“Lalu di fase ketiga adalah fase yang mengawali kain sasirangan itu tadi,
nah di fase ketiga ini pengobatan sudah mulai berkurang, difase ketiga
pada abad 20 awal itu mulai masyarakat banjar mulai mencari metode baru
dalam pembuatan kain khas, kalau dulu kain tenun itu dibuat dengan
tenunan, maka orang banjar menemukan cara baru yaitu di jelujur atau di
sirang kalau kata orang itu menyirang, terus dijelujur, diikat, dan
dicelupkan nah itu baru jadi kain sasirangan di abad 20 awal, tapi
pewarnaannya tetap mengikuti pewarnaan yang dulu dengan bahan alami.
Nah kenapa menjadi budaya kita sekarang kain sasirangan itu sebenarnya
awalnya itu di tahun 1982, ibu ida fitriah kusuma mendatangi pengrajin
kain sasirangan atas suruhan dari anggota DPR waktu itu Nor Sehan pada
tahun 1982 biar belajar cara pembuatan kain ini. Nah masalahnya jar
pengrajin kain ini atau di panggil antung kacil memadahi kaini kada boleh
kerna nang jadi pengrajin itu harus ada dasar keturunan kesultanan banjar
kalo di langgar kaina kena bala atau karma dari bubuhan kerajaan. Setelah
di telusuri lagi ternyata ibu ida ini salah satu keturunan bangsawan baru
lah antung kacil ini berani melajari. Terus belajarlah ibu ida ini cara
pembuatannya, terus disebarkan lah oleh ibu ida ini cara pembuatan dan
pewarnaannya di ubah ke tekstil agar warna lebih terang. Dan ini masih
belum masuk atau jadi sejarah kita atau budaya kita sepenuhnya lah atau
belum pakem/official. Nah waktu itu di tahun 1984-1985 itu pak Rithonga
Efendi wali kota banjarmasin waktu itu datang ke sebuah rumah lalu
melihatlah sidin ini ke sebuah botol yang dalamnya ada kain, lalu
bertanyalah sidin ke orang yang ampun rumah tadi. Ini kain apa ujar
sidin.? Terus di jawab sari gading. Lalu pak rithonga ini membuka dan wah
bagus banget kain ini, nah pak rithonga ini sendiri berpikir bahwa kita
harus punya nih punya kain khas identik budaya sendiri. Nah di tahun 1985
itu barulah dibuat aturan untuk terus menggunakan kain sasirangan pada
hari jum’at untuk PNS dan para jemaah haji.*

41 Siti Wasilah DKk., Sasirangan Kain Kuno, Kini, Kena (Tahura Media, 2023).
42 Hasil Wawancara Dengan Budayawan Melalui Dinas Kebudayaan Di Museum Kayuh
Baimbai Kota Banjarmasin.



60

Berdasarkan penelusuran sejarah serta hasil wawancara dengan budayawan,
Maka Penenliti menyimpulkan bahwa kain sasirangan merupakan warisan budaya
masyarakat Banjar yang terbentuk melalui proses sejarah yang panjang dan
berlapis. Pada tahap awal, tradisi kain bermula dari kain langgundi pada masa
Kerajaan Negara Dipa yang kental dengan unsur mitologi dan simbolisme.
Selanjutnya, setelah Islam berkembang di wilayah Banjar, fungsi kain mengalami
pergeseran, dari simbol kebangsawanan menjadi media pengobatan tradisional
(kain pamintan) yang penggunaannya disesuaikan dengan motif tertentu
berdasarkan petunjuk tabib. Kondisi ini menunjukkan bahwa kain memiliki peran
yang melampaui fungsi estetika, yakni sebagai sarana spiritual dan sosial dalam
kehidupan masyarakat. Pada perkembangan selanjutnya, terutama sejak awal abad
ke-20, tradisi tersebut bertransformasi menjadi kain sasirangan melalui teknik
jelujur dan pencelupan warna. Maka sejak dipopulerkan secara luas pada 1980-an,
kain sasirangan kemudian ditetapkan sebagai identitas budaya khas Kalimantan
Selatan.

3. Motif Kain Sasirangan

Istilah motif dan ornamen dalam seni karya pada dasarnya saling berkaitan
dan kerap dipahami sebagai satu kesatuan yang utuh. Motif dapat dipahami sebagai
bentuk visual atau gambar yang memiliki pola khas, yang dihasilkan melalui proses
penggayaan, distorsi, stilisasi, maupun penyederhanaan dari objek-objek yang
berasal dari alam dan lingkungan sekitar. Proses tersebut bertujuan untuk
menghadirkan bentuk yang memiliki nilai estetis. Keindahan motif akan semakin

kuat ketika disusun secara teratur dan harmonis dalam suatu komposisi yang disebut



61

ornamen. Dalam konteks ini, motif merupakan unsur pembentuk ornamen;
keberadaannya dapat tampak jelas maupun samar, sehingga kreativitas dan
interpretasi pengrajin menjadi faktor penting dalam pengaplikasiannya.

Seiring dengan perkembangan zaman, motif yang disebut sebagai corak dan
gaya merefleksikan kecerdasan lokal (local genius) masyarakat dalam memaknai
lingkungan alam maupun peristiwa-peristiwa sosial yang memengaruhi kehidupan
mereka. Kecerdasan lokal tersebut tidak bersifat statis, melainkan terus mengalami
elaborasi dengan pengaruh kebudayaan luar yang masuk, termasuk dalam bentuk
teknik pengerjaan, desain motif, serta simbolisasi warna. Proses pertemuan budaya
ini kemudian melahirkan bentuk-bentuk ornamen dan perlambangan visual yang
khas pada setiap daerah.

Setiap komunitas memiliki kearifan tersendiri dalam menamai motif
ornamen serta menjelaskan makna simbolik yang dikandungnya. Hal ini juga
berlaku pada masyarakat Banjar yang memiliki pandangan dunia dan sistem nilai
yang khas. Motif dan ornamen Banjar dapat dijumpai pada berbagai aspek budaya
material, seperti anyaman (arangan), ukiran arsitektur rumah Banjar baik rumah
tinggal maupun rumah ibadah, busana adat perkawinan, serta kain sasirangan. Pada
tahap awal perkembangannya, motif-motif tersebut umumnya memiliki fungsi
sakral.

Dalam tradisi masyarakat perbukitan Meratus, misalnya, arangan yang
digunakan sebagai wadah persembahan kepada roh leluhur dan makhluk gaib
dianyam dengan motif tertentu sesuai dengan tujuan persembahan. Setiap tingkat

atau strata roh yang ditempatkan dalam arangan pada ritual terap-terap langgatan



62

memiliki motif khusus yang tidak boleh tertukar. Demikian pula pada arsitektur
rumah Banjar, penempatan motif ornamen mengikuti aturan tertentu, seperti motif
yang diletakkan pada kandang rasi, dahi lawang, lalongkang, tawing halat, tawing
layar, pilis atau tritisan, jamang, hingga pucuk bubungan. Aturan yang lebih ketat
juga ditemukan pada busana adat perkawinan Banjar, di mana beberapa motif
dianggap pamali jika ditempatkan secara sembarangan, khususnya pada bagian
yang tidak pantas atau kurang menghormati nilai sakral motif tersebut.
Dalam wawancara dengan budayawan tentang Motif Kain Sasirangan,
Beliau Abang Melky mengatakan :
“nah maka dari situ, itu dibikinlah kain sasirangan itu ada motif-motif yang
pertama adalah pada tahun 1950-an itu. ada pakem motif pakem yang
digunakan pada tahun 1970-1989 ini yang digunakan oleh masyarakat
banjar di tahun itu, kerna ini pakem ya yang tanpa dimodifikasi. Ombak
sinapur karang, Naga balimbur ini khusus untuk Raja-raja yang
menggunakannya jadi masyarakat biasa pada waktu itu gak boleh yang
memakai motif itu, tapi kan untuk sekarang sudah hilang peraturannya. Nah
baru pada tahun 90-an ke atas maka mulai dibuatlah motif-motif baru, kaya
laju bekayuh, mendulang intan, dll. Ini motif yang asal dasarnya dari motif

1970 an, tapi kita buat yang baru sekali, nah lalu di tahun 2010 keatas mulai
dah dibuatlah motif kombinasi sampai sekarang "%

Hingga saat ini, terdapat sejumlah motif ornamen Banjar yang
dikategorikan sebagai motif klasik dan masih digunakan, di antaranya Hiris Pudak,
Gigi Haruan, Kulat Karikit, Ular Lidi, Naga Balimbur, Tali Bapilin, Gegatas
(Modang), Bayam Raja, Kambang Kacang, Kambang Sakaki, Kambang Malati
(Bogam), Tampuk Manggis, Kanas, Daun Jaruju, Daun Katu, Kangkung

Kaombakan, Ombak Sinapur Karang, Ramak Sahang, Pancar, Bintang (Bintang

43 Hasil Wawancara Dengan Budayawan Melalui Dinas Kebudayaan Di Museum Kayuh
Baimbai Kota Banjarmasin Tentang Motif Dan Warna Sasirangan



63

Bahambur), Lam Jalalah, Turun Dayang, Mayang Maurai, Sisik Tanggiling, serta
Cacak Burung dan Cacak Hayam.

Berdasarkan keterangan Ida Fitriah Kusuma, salah satu perintis
pengembangan kerajinan kain sasirangan, motif-motif tersebut pada awalnya
memiliki nilai kesakralan yang kuat karena berkaitan dengan tradisi bubuhan tutus.
Ia menceritakan pengalamannya ketika hendak mempelajari teknik pembuatan kain
pamintan dari Antung Kacil yang bermukim di rumah lanting di sekitar Sungai
Mesa. Permintaan tersebut semula ditolak karena dianggap melanggar tradisi
keturunan dan dikhawatirkan membawa tulah bagi orang awam. Namun setelah
diketahui bahwa Ida masih memiliki hubungan kekerabatan dalam garis tutus yang
sama, izin akhirnya diberikan, sehingga ia dapat mempelajari teknik pembuatan
sasirangan dan kemudian menyebarkannya kepada masyarakat luas.

Pengalaman lain yang diceritakan Ida semakin menegaskan bahwa kain
sasirangan pada mulanya berkaitan erat dengan nilai sakral. Ketika ia mencoba
mengaplikasikan motif sasirangan pada kain saputangan sebagai upaya
diversifikasi produk, ia mengaku mendapatkan teguran secara simbolik dari
leluhurnya, Pangeran Suryanata, yang tidak berkenan motif-motif sakral digunakan
pada benda yang dipakai secara sembarangan. Setelah Ida menjelaskan tujuannya
untuk pelestarian dan pengenalan budaya sasirangan kepada masyarakat luas, ia
merasa memperoleh restu untuk melanjutkan upaya tersebut. Kisah ini sejalan
dengan temuan para antropolog yang mengkaji tradisi bubuhan tutus dalam

masyarakat Banjar.



64

Dari uraian tersebut dapat dipahami bahwa motif dalam seni karya
tradisional tidak sekadar berfungsi sebagai elemen visual, melainkan memiliki
wawasan, makna, dan fungsi khusus yang harus dihormati. Bagi komunitas tertentu,
motif merupakan hasil olah imajinasi yang lahir dari pengalaman religius,
pandangan hidup, serta hubungan manusia dengan alam sekitarnya, yang kemudian
diwariskan secara turun-temurun.

Menurut Syamsiar Seman* dalam Sasirangan Kain Khas Banjar,
menguraikan makna simbolik sejumlah motif klasik. Motif Gigi Haruan, misalnya,
melambangkan kecerdasan dan ketajaman berpikir, yang diwujudkan melalui
bentuk zigzag tajam menyerupai gigi ikan haruan. Motif Kulat Karikit
melambangkan kemandirian dan ketahanan hidup, sebagaimana jamur yang
tumbuh menempel pada batang kayu tanpa merusaknya. Motif Hiris Pudak, yang
memiliki bentuk zigzag diagonal lebih besar, terinspirasi dari daun pandan yang
diiris, dan dimaknai sebagai harapan agar masyarakat Banjar dapat bermanfaat serta
membawa nama baik, sebagaimana pandan yang harum dan multiguna.

Motif Kambang Kacang melambangkan keakraban dan kedekatan sosial
karena berkaitan dengan keseharian masyarakat, khususnya dalam aktivitas dapur.
Sementara itu, motif seperti Ular Lidi, Bayam Raja, Naga Balimbur, serta Modang
(Gegatas berukuran besar) dipandang sebagai motif yang relatif sakral karena

merepresentasikan tradisi luhur kalangan bangsawan. Motif Ular Lidi, misalnya,

“ Drs. H. Syamsiar Seman (1 April 1936 — 13 November 2013) Adalah Seorang
Budayawan Dan Penulis Dari Kalimantan Selatan.
Https://1d. Wikipedia.Org/W/Index.Php?Title=Syamsiar Seman&Oldid=27435992.



65

dahulu digunakan pada atribut kerajaan dan dimaknai sebagai simbol kecerdikan
dan kewibawaan.

Hingga saat ini, penjelasan mengenai latar belakang kemunculan motif
tersebut masih belum banyak ditemukan, sehingga informasi yang dapat dihimpun
terkait asal-usulnya relatif terbatas. Dalam wawancara dengan budayawan tentang
Asal-usul Motif Kain Sasirangan, Beliau Abang Melky mengatakan :

“Masalahnya kita kurang pencatatan untuk pada abad 16, tidak secara
gamblang menjelaskan kenapa harus Ombak sinapur karang untuk menyembuhkan
orang yang gangguan mental tersebut, sebenarnya kita kurang informasi sih
sampai saat ini, bahkan di buku terakhir pak Mansyur di 2023 itu masih
kekurangan informasi dan bahkan sampai kebelanda kekurangan informasi tentang

asal usulnya. Bahkan antung kacil ini saat diwawancarai masih meraba-raba
tentang motif dan sejarah-sejarah itu tadi.”*

Secara umum, motif-motif Banjar banyak bersumber dari stilisasi bentuk
flora dan fauna yang ada di lingkungan sekitar. Penggambaran makhluk hidup tidak
dilakukan secara utuh dan realistis, sejalan dengan pengaruh ajaran Islam yang
dianut masyarakat Banjar. Kendati demikian, pembatasan tersebut tidak
mengurangi nilai estetika motif, justru mendorong lahirnya bentuk-bentuk visual
yang sederhana, imajinatif, serta kaya akan makna simbolik.*°
B. Pembahasan

1. Analisis Data
a. Makna Simbol Motif Kain Sasirangan Kangkung Kaombakan
Motif Sasirangan Kangkung Kaumbakan merepresentasikan gambaran

tanaman kangkung yang tumbuh di perairan dan tetap bertahan meskipun diterpa

45 45 Hasil Wawancara Dengan Budayawan Melalui Dinas Kebudayaan Di Museum Kayuh
Baimbai Kota Banjarmasin Tentang Asal-Usul Motif Sasirangan
46 Siti Wasilah DKk., Sasirangan Kain Kuno, Kini, Kena.



66

gelombang atau arus air. Secara alamiah, kangkung memiliki batang yang lentur
dan tidak mudah patah ketika air bergelombang. Karakteristik tersebut kemudian
dimaknai secara simbolik sebagai keteguhan dan daya tahan dalam menghadapi
berbagai cobaan kehidupan.*’ Diambil dari kangkung yang selalu diterpa oleh
golombang sungai sebagaimana manusia dituntut untuk tetap istigamah, pantang
menyerah, dan tidak putus asa meskipun berada dalam kondisi yang sulit.

Hal ini di konfirmasi oleh Kakek Barkati (Kai Barkati) Dalam wawancara
dengan Pengrajin sekaligus Tetua di kampung Sasirangan, Beliau mengatakan :
“Motif Kangkung Kaombakan itu makna nya melambangkan ketabahan dan
kesabaran dalam menghadapi ujian hidup. karena Kangkung adalah tanaman air
vang dapat bertahan hidup meskipun diterjang ombak, sehingga motif ini

mengajarkan kita untuk tetap kuat dan tidak menyerah dalam menghadapi
kesulita. "’

b. Makna Motif Kangkung Kaombakan dalam Perspektif Pendidikan
Islam
Menurut Imam al-Ghazali dalam kitab Thya Ulumuddin Hendaknya setiap
insan menanamkan kesabaran dalam dirinya, sebab kesabaran memiliki dua
tingkatan. Bersabar ketika ditimpa cobaan adalah kebaikan, tetapi yang lebih mulia
ialah bersabar dengan menjaga diri dari hal-hal yang diharamkan oleh Allah
Subhanahu wa Ta‘ala. Sesungguhnya, sabar adalah penyangga yang menguatkan
iman.*’

Peneliti mengaitkan dalam konteks Ruang Lingkup Nilai Pendidikan Islam,

mengambil dari Teori Imam Al Ghazali dan Makna Kultural Motif Kangkung

47 Muhammad Aripin, “Profile Yayasan Rumah Kreatif Dan Pintar,” Ctt. History Motif
Pakem Sasirangan.

8 Hasil Wawancara Dengan Kakek Barkati selaku Pengrajin dan Tetua Kampung

4 Tk Ismail Yakub, “Terjemah Thya Ulumuddin,” bk. Jilid 8, 8.



67

Kaombakan maka motif simbolik ini mencerminkan sikap sabar, ketangguhan, dan
keteguhan iman dalam menghadapi ujian, dengan hal ini nilai pendidikan yang
terdapat dalam simbol motif kangkung kaombakan sejalan dengan proses
pendidikan itu sendiri, bahkan dalam proses pendidikan islam sangat diperlukan
rasa sabar antara pendidik dan peserta didik. Berdasarkan pandangan Luwis
Ma’luf,*° sabar dipahami sebagai sikap mengekang diri dalam menghadapi ujian
dan godaan dengan tujuan mencapai kebaikan yang lebih tinggi. Sabar tidak hanya
berhenti pada upaya atau ikhtiar, tetapi juga berlanjut pada penerimaan yang ikhlas
serta kerelaan hati terhadap ketentuan Allah SWT. Dalam pendidikan Islam, nilai
sabar menjadi fondasi penting pembentukan akhlak, khususnya dalam
mengendalikan hawa nafsu agar terhindar dari perilaku yang merugikan diri sendiri
maupun orang lain.”!

Penulis Menyimpulkan dari Makna simbolik motif dan teori diatas, bahwa
motif Sasirangan Kangkung Kaombakan tidak hanya memiliki nilai estetika, tetapi
juga mengandung pesan edukatif yang mendalam. Ketahanan tanaman kangkung
yang tetap utuh meskipun diterpa arus air merepresentasikan sikap sabar, istiqgamah,
dan keteguhan iman dalam menghadapi berbagai ujian kehidupan. Nilai simbolik
ini sejalan dengan prinsip pendidikan Islam yang menempatkan kesabaran sebagai

fondasi utama dalam proses pembentukan akhlak, baik bagi pendidik maupun

30 Louis Ma‘Luf Adalah Seorang Leksikograf Dan Sarjana Bahasa Arab Asal Lebanon Yang
Dikenal Melalui Karyanya Al-Munjid F1 Al-Lughah Wa Al-A ‘Lam. Kamus Ini Menjadi Salah Satu
Rujukan Penting Dalam Studi Bahasa Arab Dan Banyak Digunakan Dalam Kajian Pendidikan Islam
Untuk Memahami Makna Istilah-Istilah Arab Secara Leksikal Dan Kontekstual. Muhammad Hattab
Dkk., “Louis Ma’luf Wa Manhajuhu FT Ta’lifi Al-Munjid/2ai)l Calli 8 4ngie s Caslea a5 "Ajamiy:
Jurnal Bahasa Dan Sastra Arab 13, No. 1 (2024): 270-84.

5! Nurul Wahyuni Dan Fadriati Fadriati, “Integrasi Konsep Sabar Dalam Pendidikan
Akhlak Dan Psikologi,” Jurnal Pendidikan Islam Al-Ilmi 5, No. 2 (2022): 118,
Https://Doi.0rg/10.32529/A1-1lmi.V5i2.2105.



68

peserta didik. Dengan demikian, motif Kangkung Kaombakan dapat dipahami
sebagai media kultural yang relevan untuk menanamkan nilai sabar dalam
pendidikan Islam.

¢. Makna Simbo Motif Ombak Sinapur Karang

Motif Sasirangan Ombak Sinapur Karang merepresentasikan simbol
perjuangan hidup manusia. Visual motif yang menyerupai gelombang laut yang
menghantam karang dimaknai sebagai gambaran dinamika kehidupan yang sarat
dengan tantangan dan rintangan. Motif ini mencerminkan bahwa perjalanan hidup
tidak bersifat statis, melainkan mengalami pasang surut yang menuntut keteguhan,
ketahanan, dan kesiapan individu dalam menghadapi berbagai ujian kehidupan.>?

Hal in1 di konfirmasi oleh Kakek Barkati (Kai Barkati) Dalam wawancara
dengan Pengrajin sekaligus Tetua di kampung Sasirangan, Beliau mengatakan :
“Motif Ombak Sinapur Karang itu melambangkan kekuatan dan keteguhan dalam
menghadapi tantangan hidup. Ombak yang menerjang karang mengajarkan kita
untuk tetap kokoh dan tidak tergoyahkan dalam menghadapi kesulitan >

d. Makna Motif Ombak Sinapur Karang dalam Perspektif

Pendidikan Islam

Menurut Imam al-Ghazali dalam kitab Thya Ulumuddin Hendaknya setiap
insan menanamkan kesabaran dalam dirinya, sebab kesabaran memiliki dua
tingkatan. Bersabar ketika ditimpa cobaan adalah kebaikan, tetapi yang lebih mulia

ialah bersabar dengan menjaga diri dari hal-hal yang diharamkan oleh Allah

2 Muhammad Aripin, “Profile Yayasan Rumah Kreatif Dan Pintar,” Ctt. Motif Dan History
Sasirangan.
53 Hasil Wawancara Dengan Kakek Barkati selaku Pengrajin dan Tetua Kampung



69

Subhanahu wa Ta‘ala. Sesungguhnya, sabar adalah penyangga yang menguatkan
iman.>*

Dalam konteks pendidikan Islam dan menurut teori Imam Al Ghazali,
peneliti mengaitkan motif Ombak Sinapur Karang memiliki relevansi yang erat
dengan nilai sabar. Karang yang tetap bertahan meskipun terus diterpa ombak
melambangkan keteguhan hati, ketahanan diri, dan kemampuan mengendalikan
emosi ketika menghadapi kesulitan. Makna tersebut sejalan dengan konsep sabar
dalam Islam, yakni sikap menahan diri, tidak berputus asa, serta tetap istiqgamah
dalam menghadapi cobaan kehidupan.

The concept of patience is closely related to the word “persistence”. This
tenacity is shown in Islam as the strength and weapon of an individual in surviving
and facing a problem so that his heart can withstand panic in dealing with problems
easily.>

Maka penulis menyimpulkan bahwa, makna simbolik pada motif ombak
sinapur karang selaras pada konsep sabar yang berkaitan erat dengan sikap
ketekunan atau keuletan (persistence). Nilai sabar yang tercermin dalam motif
Ombak Sinampur Karang menegaskan pentingnya membangun ketahanan mental,
keteguhan iman, dan kesabaran berkelanjutan sebagai bagian dari proses
pembentukan akhlak. Dalam konteks pendidikan Islam, nilai tersebut sejalan
dengan tujuan pendidikan islam, yaitu membentuk pribadi muslim yang mampu

mengendalikan diri, tetap istigamah dalam kebenaran, serta tidak mudah goyah

4 Tk Ismail Yakub, “Terjemah Thya Ulumuddin,” bk. Jilid 8, 8.

55 Arip Solihin Dkk., “The Concept Of Patience In Islam And Its Implications For
Education,” Tarbawy: Indonesian Journal Of Islamic Education 9, No. 2 (2022): 185,
Https://Do0i.Org/10.17509/T.V9i2.48771.



70

ketika menghadapi ujian dan dinamika kehidupan. Pendidikan Islam memandang
sabar sebagai fondasi penting dalam proses internalisasi nilai-nilai keimanan,
karena melalui kesabaran peserta didik dilatih untuk bersikap tenang, tekun, dan
bertanggung jawab dalam menjalani proses belajar maupun kehidupan sosialnya.
Dengan demikian, motif Ombak Sinampur Karang dapat dimaknai sebagai media
kultural yang merepresentasikan nilai sabar dalam pendidikan Islam, khususnya
dalam membangun karakter tangguh dan berakhlak mulia.

Berdasarkan hasil analisis makna simbolik kedua motif tadi, penulis
berpendapat bahwa motif Kangkung Kaombakan dan Ombak Sinapur Karang
sama-sama merepresentasikan nilai sabar dalam perspektif pendidikan Islam,
namun dengan penekanan makna yang berbeda.

Adapun persamaan kedua motif ini penulis meanalisis bahwa pada kedua
motif sama-sama menggambarkan sikap sabar sebagai kemampuan bertahan dalam
menghadapi ujian kehidupan. Keduanya mengajarkan pentingnya ketenangan,
ketahanan mental, serta sikap tidak mudah menyerah ketika menghadapi tekanan
dan kesulitan. Nilai ini sejalan dengan konsep sabar dalam Islam, yakni menahan
diri, tetap istigamah, dan menjaga keimanan dalam kondisi apa pun.

Sedangkan perbedaan yang dapat penulis ambil adalah, motif Kangkung
Kaombakan lebih menekankan pada makna kesabaran yang lentur dan adaptif.
Kangkung yang tidak patah meskipun diterpa arus melambangkan kesabaran dalam
bentuk keuletan, ketekunan, dan kemampuan menyesuaikan diri secara
berkelanjutan. Nilai sabar pada motif ini tercermin dalam sikap konsisten, rendah

hati, dan pantang menyerah dalam proses kehidupan maupun pendidikan.



71

Sementara itu, motif Ombak Sinapur Karang menekankan makna kesabaran
yang kokoh dan tegas. Karang yang tetap bertahan meskipun terus dihantam ombak
melambangkan keteguhan iman, kekuatan prinsip, dan daya tahan spiritual dalam
menghadapi ujian yang berat. Sabar dalam motif ini lebih mengarah pada kekuatan
batin, keteguhan pendirian, dan kemampuan mengendalikan emosi dalam situasi
penuh tekanan.

Dengan demikian, penulis menyimpulkan bahwa Kangkung Kaombakan
merepresentasikan sabar dalam bentuk keuletan dan ketekunan, sedangkan Ombak
Sinapur Karang merepresentasikan sabar dalam bentuk keteguhan dan kekokohan
iman. Keduanya saling melengkapi dan relevan sebagai nilai pendidikan Islam

dalam membentuk pribadi muslim yang sabar, tangguh, dan berakhlak mulia.



