
51 
 

BAB IV 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Hasil Penelitian 

1. Gambaran Umum Lokasi Penelitian 

a. Letak Geografis Pengrajin Kain Sasirangan 

Dalam pembahasan mengenai persebaran geografis pengrajin kain 

sasirangan di wilayah Kalimantan, khususnya Kalimantan Selatan, Kota 

Banjarmasin dikenal sebagai salah satu daerah yang memiliki sejumlah 

kawasan sentra produksi kain sasirangan. 

Berdasarkan hasil temuan lapangan, pengrajin kain sasirangan di Kota 

Banjarmasin tersebar di beberapa kawasan yang telah dikenal sebagai sentra 

produksi, antara lain Sungai Jingah, Kampung Sasirangan Seberang Masjid, 

wilayah Martapura, serta sejumlah rumah produksi yang berada di lingkungan 

permukiman masyarakat. Kawasan-kawasan tersebut tidak hanya berfungsi 

sebagai tempat pembuatan kain sasirangan, tetapi juga menjadi ruang 

pelestarian budaya lokal Banjar yang masih dijalankan secara turun-temurun. 

Dalam praktik pemberdayaan masyarakat, rumah-rumah produksi 

sasirangan umumnya melibatkan warga sekitar sebagai tenaga kerja, baik dalam 

proses menjahit, pencelupan warna, maupun penyelesaian akhir produk. 

Keterlibatan masyarakat lokal ini menunjukkan adanya upaya nyata untuk 

meningkatkan perekonomian warga sekaligus menjaga keberlanjutan tradisi 

pembuatan kain sasirangan. Dengan demikian, keberadaan sentra-sentra 



52 
 

produksi tersebut tidak hanya berkontribusi terhadap aspek ekonomi, tetapi juga 

berperan penting dalam mempertahankan eksistensi budaya sasirangan sebagai 

identitas khas Kalimantan Selatan. 

b. Keadaan Masyarakat dan Sosial Budaya Pengrajin Kain 

Sasirangan 

Berdasarkan hasil pengamatan lapangan dan wawancara dengan pengrajin, 

masyarakat yang bermukim di kawasan Sungai Jingah dan Kampung Sasirangan 

Seberang Masjid sebagian besar merupakan masyarakat Banjar yang telah lama 

menetap secara turun-temurun. Kehidupan sosial masyarakat di kawasan ini masih 

sangat dipengaruhi oleh nilai-nilai budaya lokal, termasuk tradisi gotong royong, 

kekeluargaan, dan keterikatan terhadap warisan budaya daerah, salah satunya kain 

sasirangan. 

Secara ekonomi, masyarakat di sekitar rumah produksi kain sasirangan 

tergolong dalam kategori ekonomi menengah ke bawah. Banyak warga yang 

menggantungkan penghasilan dari sektor informal, seperti menjadi pengrajin 

sasirangan, pekerja jahit, pencelup kain, pengikat motif, hingga tenaga bantu 

produksi. Rumah-rumah warga umumnya difungsikan ganda, yakni sebagai tempat 

tinggal sekaligus sebagai ruang produksi atau workshop sederhana pembuatan kain 

sasirangan. 

Hal ini selaras dengan hasil wawancara dengan pengrajin kain sasirangan 

Bapak Anan dan Ibu Siti Hasnah di Rumah Produksi Kreatif dan Pintar : 

“Ketua yayasan itu ngajar di salah satu sekolah di banjarmasin, trus ketua 

yayasan itu kada bisa begawi secara tatap kaya itu nah, nah kan sidin itu 

handak diangkat PNS nah, waktu itu kan mengundurkan diri sidin kerna 

saran mama beliau kenapa jer mama sidin mengajar sampai malam-



53 
 

malam mengajarinya?. Jaka meolah sekolah saurang gasan anak-anak itu 

nah yang buat anak-anak kurang mampu tuh. Setelah sidin keluar dari 

sekolahan tuh kalo kada salah setelah mama beliau meninggal jadi sidin 

langsung meolah rumah kreatif dan pintar itu lokasinya di pekauman gang 

kemuning di rumah mama sidin, waktu itu kan anak-anak dari situ yang 

kaya kada sekolah yang kaya itulah jadikan mebuat kerajinan daur ulang 

dari limbah plastik yang itulah awal mula terbuatnya rumah kreatif. Jadi 

kan waktu itu ada kakanakan yang menetap sekolah dan ada yang kada 

tahan. Jadi kalo sekarang ini pemberdayaannya lebih terbentuk lah lebih-

lebih kaya ada kelompoknya kaya itu nah lebih jelas kaya itu nah kalo dulu 

kurang jelas kalo ada sekitar 5 (lima) kelompok kaya ada angkraria, ada 

yang pekapuran, ada kalayan, pekauman, dengan besirih, jadi itu beda-

beda tuh anu nya, ada yang khusus menjual sasirangan. Penjelujur di 

angkraria, kalo di pekauman sasirangan lebih ke pewarnaan, kalo kalayan 

dan basirih biasanya maanyam purun”38 

Aktivitas produksi kain sasirangan memberikan kontribusi nyata terhadap 

pemberdayaan ekonomi masyarakat setempat. Keberadaan rumah produksi tidak 

hanya membuka lapangan pekerjaan, tetapi juga mendorong partisipasi masyarakat 

sekitar, terutama perempuan dan ibu rumah tangga, untuk terlibat langsung dalam 

proses produksi sesuai dengan keterampilan yang dimiliki. Hal ini menunjukkan 

bahwa industri sasirangan berperan sebagai sarana penguatan ekonomi keluarga 

sekaligus pelestarian budaya lokal. 

Dari aspek sosial budaya, masyarakat di kawasan ini memiliki kesadaran 

yang cukup tinggi terhadap pentingnya menjaga eksistensi kain sasirangan sebagai 

identitas budaya Banjar. Hal tersebut tercermin dari masih digunakannya motif-

motif tradisional, pemertahanan teknik produksi manual, serta pewarisan 

keterampilan membatik sasirangan kepada generasi muda, baik melalui 

pembelajaran keluarga maupun pelatihan yang difasilitasi oleh pengrajin senior. 

 
38 Hasil Wawancara Dengan Pengrajin Kain Sasirangan Di Rumah Kreatif Dan Pintar Jl. 

Banjar Indah Permai No.7g Kota Banjarmasin 



54 
 

Dengan demikian, kondisi masyarakat di kawasan Sungai Jingah dan 

Kampung Sasirangan Seberang Masjid menunjukkan adanya keterkaitan yang kuat 

antara kehidupan sosial, ekonomi, dan budaya. Industri kain sasirangan tidak hanya 

berfungsi sebagai sumber mata pencaharian, tetapi juga sebagai media pewarisan 

nilai-nilai budaya dan pendidikan lokal yang terus hidup dalam kehidupan 

masyarakat sehari-hari. 

2. Penyajian Data 

Setelah pemaparan mengenai gambaran umum lokasi penelitian, penulis 

selanjutnya menyajikan dan membahas data yang diperoleh melalui kegiatan 

observasi dan wawancara yang diperkuat dengan dokumentasi pendukung. Data 

tersebut kemudian diuraikan secara deskriptif kualitatif untuk mengkaji secara 

mendalam nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam motif kain 

sasirangan Kangkung Kaombakan dan Ombak Sinapur Karang. 

a. Sejarah Asal Usul Kain Sasirangan 

Asal-usul kain sasirangan dapat ditelusuri hingga sekitar enam hingga tujuh 

abad yang lalu, bertepatan dengan masa berkembangnya Kerajaan Negara Dipa 

yang dikenal melalui kisah kain langgundi. Kerajaan Negara Dipa merupakan 

kerajaan bercorak Hindu–Buddha dengan aliran Kalacakra yang didirikan oleh 

Empu Jatmika dan berpusat di wilayah Amuntai pada kisaran pertengahan abad ke-

14 Masehi. Informasi mengenai hal tersebut merujuk pada Hikayat Banjar yang 

kemudian disalin dan dikaji kembali oleh seorang profesor emeritus dari 

Universitas Leiden, Belanda. 



55 
 

Hal tersebut dikuatkan dengan  pendapat Budayawan memalui Museum 

Kayuh Baimbai Abang Melky, Beliau Mengatakan : 

“Kami Kemaren Sudah Eee Sudah Mencari Tau Sampai Ke Leiden, 

Belanda. Dan Di Laiden-Belanda Lumayan Lengkap Sejarahnya, Kenapa 

Begitu, Dan Tahun-Tuhunnya Lumayan Lengkap”39 

Legenda kain Langgundi sebagai cikal bakal kain sasirangan memiliki 

keterkaitan erat dengan kisah Putri Junjung Buih. Dalam cerita tersebut, Putri 

Junjung Buih mengajukan sejumlah syarat kepada Lambung Mangkurat, yang 

kelak diangkat sebagai patih Kerajaan Negara Dipa. Salah satu syarat utama adalah 

penyediaan selembar kain tenun berwarna kuning yang harus diselesaikan dalam 

waktu satu hari oleh empat puluh perempuan yang masih perawan. Selain itu, Putri 

Junjung Buih juga mensyaratkan pembangunan sebuah mahligai megah yang 

dikerjakan oleh empat puluh laki-laki yang belum menikah. Seluruh persyaratan 

tersebut berhasil dipenuhi oleh Lambung Mangkurat, sehingga peristiwa ini 

kemudian diyakini sebagai awal mula lahirnya tradisi kain langgundi yang 

berkembang menjadi kain sasirangan. 

Dalam wawancara dengan pengrajin kain sasirangan Bapak Anan dan Ibu 

Siti Hasnah di Rumah Produksi Kreatif dan Pintar : 

“Sasirangankan sebenarnya peninggalan kerajaan banjar dulu, Cuma kada di 

pakai secara umum. Itu kan sebagai dipakai kerajaan-kerajaan kalangan tertentu 

aja ya. Sama buat media pengobatan dulu itu. Warna menentukan, jadi kalau 

warna kuning itu biasanya untuk penyakit kuning yang di kita kan, biasa ada merah 

untuk sakit kepala namun sering dijadikan laungkan, adakan laung banjar itu nah 

 
39 Hasil Wawancara Dengan Budayawan Melalui Dinas Kebudayaan Di Museum Kayuh 

Baimbai Kota Banjarmasin 



56 
 

jadi biasanya dipakaikan ke kepala, jadi kaya itu nah kepercayaan dahulu, Jadi 

beda motif beda jua historynya sama jua warna beda jua historynya.”   

 Dan dalam wawancara dengan budayawan tentang asal usul kain 

sasirangan, Beliau Abang Melky mengatakan : 

“yang pertama itu sebenarnya kita bagi 3 fase terlebih dahulu, jadi fase 

yang pertama, itu fase sejarahnya tuh putri junjung buih ini yang mana ini 

fase kita mungkin ada cerita rakyatnya, dll. Difase pertama itu sebenarnya 

putri junjung buih minta kain dan namanya itu bukan kain sasirangan lah, 

namanya itu kain langgundi, nah kain langgundi ini diminta oleh putri 

junjung buih dibikin oleh lambung mangkurat waktu itu, jadi minta 40 

perawan yang bikin kain tersebut. Nah difase ini tuh abad 14 ini jelas 

tertulis di dinasti ming bahwasanya cina banyak berdagang di 

Banjarmasin. Nah jadi di buku tersebut dijelaskan bahwa raja-raja 

menggunakan kain yang bercorak dan warnanya itu lumayan terang di 

mata. Jadi waktu itu walaupun gak secara gamblang menyebutkan kain apa 

gitu, tapi kalo kita lihat dari ciri-ciri tersebut yaa mirip kaya kain 

sasirangan. Tapi kalau dulu masih belum jelujur ya tapi masih tenun.” 

 

Catatan mengenai aktivitas produksi kain pada masa awal hingga 

pertengahan Kesultanan Banjar tergolong sangat terbatas. Salah satu sumber tertulis 

yang memberikan gambaran mengenai penggunaan kain di wilayah Banjar berasal 

dari kronik Tiongkok (History of the Ming Dynasty) yang kemudian dikaji ulang 

oleh Groeneveldt. Dalam sumber tersebut digambarkan kehidupan masyarakat 

Banjarmasin sebagai komunitas sungai, di mana penduduk baik laki-laki maupun 

Perempuan menggunakan kain beraneka warna sebagai penutup tubuh. Meskipun 

tidak secara eksplisit menyebut jenis kain tertentu, deskripsi ini menunjukkan 

bahwa kain telah memiliki peran penting dalam kehidupan sosial dan budaya 

masyarakat Banjar, baik sebagai busana sehari-hari maupun simbol status sosial 

pada masa itu. 

Perkembangan tenun tradisional Banjar mencapai puncaknya pada abad ke-

19, ditandai dengan aktivitas produksi benang dan kain yang diperdagangkan 



57 
 

hingga ke Pulau Jawa, khususnya dari wilayah Amuntai dan sekitarnya. Namun, 

memasuki awal abad ke-20, keberadaan tenun lokal mengalami kemunduran akibat 

masuknya tekstil impor hasil produksi mesin dari Belanda. Kondisi tersebut 

mendorong para pengrajin Banjar beralih ke bentuk kerajinan lain, salah satunya 

teknik celup ikat tradisional yang kemudian dikenal sebagai kain sasirangan. 

Peralihan ini menjadi titik penting dalam sejarah tekstil Banjar, karena sasirangan 

berkembang sebagai identitas budaya lokal yang tetap bertahan hingga saat ini, 

meskipun praktik menenun tidak lagi dilakukan secara masif di Kalimantan Selatan. 

Dalam wawancara dengan budayawan tentang Fase kedua ini, Beliau KM 

mengatakan : 

“Nah kita masuk ke fase kedua, dimana di fase kedua ini ada kain tenun ini 

lumayan kurang lah, tapi difase kedua ini sudah masuk zaman islam 

bahwasanya kain yang kita gunakan dulu bukan untuk kaum bangsawan 

saja ya tapi kain ini tetap sakral difase kedua ini di abad 16 keatas. Nah itu 

tu mulai masuk islam dan para bangsawan ini mulai kurang mendapatkan 

keistimewaan dari kain itu tadi, nah para tabib atau penambaan orang dulu 

mengatakan, ini mulai menjadi kain pengobatan istilahnya, ini membasas 

motif ya ini baru tabib-tabib ini meminta bahwasanya kalau misalnya 

penyakit tergantung penyakitnya ya. Misalnya kita sakit panas demam nah 

itu motifnya motif naga balimbur dan matahari, nah itu untuk orang demam. 

Habis tu ada orang penyakitnya sakitnya itu di gigit lipan nah itu halilipan 

motif yang digunakan. Itu beda lagi lah dari kain pamintan itu kerna dari 

permintaan para tabib tadi.”40 

 

Secara historis, tradisi tekstil masyarakat Banjar berakar pada praktik 

menenun kain Sarigading yang telah dikenal jauh sebelum istilah sasirangan 

digunakan. Berdasarkan penuturan Noor Saidah, tradisi menenun Sarigading di 

Desa Sungai Tabukan telah diwariskan lintas generasi sejak masa pendudukan 

 
40 Hasil Wawancara Dengan Budayawan Melalui Dinas Kebudayaan Di Museum Kayuh 

Baimbai Kota Banjarmasin Sejarah Kain Sasirangan 



58 
 

Jepang, bahkan berakar lebih awal pada periode Negara Dipa. Pada masa tersebut, 

keterbatasan akses terhadap kain tekstil mendorong masyarakat memproduksi kain 

secara mandiri sebagai kebutuhan dasar sekaligus sarana pengobatan tradisional 

yang bersifat magis (kapingitan). Kain Sarigading tidak hanya berfungsi sebagai 

penutup tubuh, tetapi juga digunakan sebagai media penyembuhan dengan motif 

tertentu yang disesuaikan dengan jenis penyakit dan petunjuk tabib (panambaan). 

Dalam perkembangannya, fungsi kain Sarigading mengalami pergeseran 

seiring menurunnya aktivitas menenun akibat masuknya kain impor dari Belanda 

dan daerah lain di Nusantara. Kondisi tersebut menyebabkan masyarakat Banjar, 

khususnya di wilayah Banjarmasin, beralih dari menenun kain menjadi teknik 

pewarnaan kain polos dengan metode jelujur (menyirang), yang kemudian dikenal 

sebagai kain pamintan. Kain pamintan inilah yang menjadi cikal bakal 

berkembangnya kain sasirangan. Pada fase ini, motif-motif sasirangan, termasuk 

Ombak Sinampur Karang, tidak hanya memiliki nilai estetika, tetapi juga sarat 

makna simbolik yang berkaitan dengan kondisi fisik, psikologis, dan spiritual 

pemakainya. 

Memasuki era modern, kain sasirangan mengalami transformasi fungsi dari 

media ritual dan pengobatan menjadi identitas budaya dan produk ekonomi kreatif 

masyarakat Banjar. Sejak diperkenalkan secara luas pada awal 1980-an melalui 

peragaan busana dan dukungan kebijakan pemerintah daerah, kain sasirangan 

berkembang pesat dan dikenal sebagai kain khas Kalimantan Selatan. Meski 

demikian, nilai-nilai simbolik yang terkandung dalam motif-motif tradisional, 



59 
 

seperti Ombak Sinampur Karang, tetap relevan untuk dikaji.41 Dalam konteks 

penelitian ini, motif tersebut dipahami tidak hanya sebagai warisan budaya visual, 

tetapi juga sebagai representasi nilai-nilai pendidikan Islam, khususnya nilai 

kesabaran, keteguhan, dan ketahanan dalam menghadapi ujian kehidupan. 

Dalam wawancara dengan budayawan tentang Fase ketiga ini, Beliau KM 

mengatakan : 

“Lalu di fase ketiga adalah fase yang mengawali kain sasirangan itu tadi, 

nah di fase ketiga ini pengobatan sudah mulai berkurang, difase ketiga 

pada abad 20 awal itu mulai masyarakat banjar mulai mencari metode baru 

dalam pembuatan kain khas, kalau dulu kain tenun itu dibuat dengan 

tenunan, maka orang banjar menemukan cara baru yaitu di jelujur atau di 

sirang kalau kata orang itu menyirang, terus dijelujur, diikat, dan 

dicelupkan nah itu baru jadi kain sasirangan di abad 20 awal, tapi 

pewarnaannya tetap mengikuti pewarnaan yang dulu dengan bahan alami. 

Nah kenapa menjadi budaya kita sekarang kain sasirangan itu sebenarnya 

awalnya itu di tahun 1982, ibu ida fitriah kusuma mendatangi pengrajin 

kain sasirangan atas suruhan dari anggota DPR waktu itu Nor Sehan pada 

tahun 1982 biar belajar cara pembuatan kain ini. Nah masalahnya jar 

pengrajin kain ini atau di panggil antung kacil memadahi kaini kada boleh 

kerna nang jadi pengrajin itu harus ada dasar keturunan kesultanan banjar 

kalo di langgar kaina kena bala atau karma dari bubuhan kerajaan. Setelah 

di telusuri lagi ternyata ibu ida ini salah satu keturunan bangsawan baru 

lah antung kacil ini berani melajari. Terus belajarlah ibu ida ini cara 

pembuatannya, terus disebarkan lah oleh ibu ida ini cara pembuatan dan 

pewarnaannya di ubah ke tekstil agar warna lebih terang. Dan ini masih 

belum masuk atau jadi sejarah kita atau budaya kita sepenuhnya lah atau 

belum pakem/official. Nah waktu itu di tahun 1984-1985 itu pak Rithonga 

Efendi wali kota banjarmasin waktu itu datang ke sebuah rumah lalu 

melihatlah sidin ini ke sebuah botol yang dalamnya ada kain, lalu 

bertanyalah sidin ke orang yang ampun rumah tadi. Ini kain apa ujar 

sidin.? Terus di jawab sari gading. Lalu pak rithonga ini membuka dan wah 

bagus banget kain ini, nah pak rithonga ini sendiri berpikir bahwa kita 

harus punya nih punya kain khas identik budaya sendiri. Nah di tahun 1985 

itu barulah dibuat aturan untuk terus menggunakan kain sasirangan pada 

hari jum’at untuk PNS dan para jemaah haji.42 

 
41 Siti Wasilah Dkk., Sasirangan Kain Kuno, Kini, Kena (Tahura Media, 2023). 
42 Hasil Wawancara Dengan Budayawan Melalui Dinas Kebudayaan Di Museum Kayuh 

Baimbai Kota Banjarmasin. 



60 
 

Berdasarkan penelusuran sejarah serta hasil wawancara dengan budayawan, 

Maka Penenliti menyimpulkan bahwa kain sasirangan merupakan warisan budaya 

masyarakat Banjar yang terbentuk melalui proses sejarah yang panjang dan 

berlapis. Pada tahap awal, tradisi kain bermula dari kain langgundi pada masa 

Kerajaan Negara Dipa yang kental dengan unsur mitologi dan simbolisme. 

Selanjutnya, setelah Islam berkembang di wilayah Banjar, fungsi kain mengalami 

pergeseran, dari simbol kebangsawanan menjadi media pengobatan tradisional 

(kain pamintan) yang penggunaannya disesuaikan dengan motif tertentu 

berdasarkan petunjuk tabib. Kondisi ini menunjukkan bahwa kain memiliki peran 

yang melampaui fungsi estetika, yakni sebagai sarana spiritual dan sosial dalam 

kehidupan masyarakat. Pada perkembangan selanjutnya, terutama sejak awal abad 

ke-20, tradisi tersebut bertransformasi menjadi kain sasirangan melalui teknik 

jelujur dan pencelupan warna. Maka sejak dipopulerkan secara luas pada 1980-an, 

kain sasirangan kemudian ditetapkan sebagai identitas budaya khas Kalimantan 

Selatan. 

3. Motif Kain Sasirangan 

Istilah motif dan ornamen dalam seni karya pada dasarnya saling berkaitan 

dan kerap dipahami sebagai satu kesatuan yang utuh. Motif dapat dipahami sebagai 

bentuk visual atau gambar yang memiliki pola khas, yang dihasilkan melalui proses 

penggayaan, distorsi, stilisasi, maupun penyederhanaan dari objek-objek yang 

berasal dari alam dan lingkungan sekitar. Proses tersebut bertujuan untuk 

menghadirkan bentuk yang memiliki nilai estetis. Keindahan motif akan semakin 

kuat ketika disusun secara teratur dan harmonis dalam suatu komposisi yang disebut 



61 
 

ornamen. Dalam konteks ini, motif merupakan unsur pembentuk ornamen; 

keberadaannya dapat tampak jelas maupun samar, sehingga kreativitas dan 

interpretasi pengrajin menjadi faktor penting dalam pengaplikasiannya. 

Seiring dengan perkembangan zaman, motif yang disebut sebagai corak dan 

gaya merefleksikan kecerdasan lokal (local genius) masyarakat dalam memaknai 

lingkungan alam maupun peristiwa-peristiwa sosial yang memengaruhi kehidupan 

mereka. Kecerdasan lokal tersebut tidak bersifat statis, melainkan terus mengalami 

elaborasi dengan pengaruh kebudayaan luar yang masuk, termasuk dalam bentuk 

teknik pengerjaan, desain motif, serta simbolisasi warna. Proses pertemuan budaya 

ini kemudian melahirkan bentuk-bentuk ornamen dan perlambangan visual yang 

khas pada setiap daerah. 

Setiap komunitas memiliki kearifan tersendiri dalam menamai motif 

ornamen serta menjelaskan makna simbolik yang dikandungnya. Hal ini juga 

berlaku pada masyarakat Banjar yang memiliki pandangan dunia dan sistem nilai 

yang khas. Motif dan ornamen Banjar dapat dijumpai pada berbagai aspek budaya 

material, seperti anyaman (arangan), ukiran arsitektur rumah Banjar baik rumah 

tinggal maupun rumah ibadah, busana adat perkawinan, serta kain sasirangan. Pada 

tahap awal perkembangannya, motif-motif tersebut umumnya memiliki fungsi 

sakral. 

Dalam tradisi masyarakat perbukitan Meratus, misalnya, arangan yang 

digunakan sebagai wadah persembahan kepada roh leluhur dan makhluk gaib 

dianyam dengan motif tertentu sesuai dengan tujuan persembahan. Setiap tingkat 

atau strata roh yang ditempatkan dalam arangan pada ritual terap-terap langgatan 



62 
 

memiliki motif khusus yang tidak boleh tertukar. Demikian pula pada arsitektur 

rumah Banjar, penempatan motif ornamen mengikuti aturan tertentu, seperti motif 

yang diletakkan pada kandang rasi, dahi lawang, lalongkang, tawing halat, tawing 

layar, pilis atau tritisan, jamang, hingga pucuk bubungan. Aturan yang lebih ketat 

juga ditemukan pada busana adat perkawinan Banjar, di mana beberapa motif 

dianggap pamali jika ditempatkan secara sembarangan, khususnya pada bagian 

yang tidak pantas atau kurang menghormati nilai sakral motif tersebut. 

Dalam wawancara dengan budayawan tentang Motif Kain Sasirangan, 

Beliau Abang Melky mengatakan : 

“nah maka dari situ, itu dibikinlah kain sasirangan itu ada motif-motif yang 

pertama adalah pada tahun 1950-an itu. ada pakem motif pakem yang 

digunakan pada tahun 1970-1989 ini yang digunakan oleh masyarakat 

banjar di tahun itu, kerna ini pakem ya yang tanpa dimodifikasi. Ombak 

sinapur karang, Naga balimbur ini khusus untuk Raja-raja yang 

menggunakannya jadi masyarakat biasa pada waktu itu gak boleh yang 

memakai motif itu, tapi kan untuk sekarang sudah hilang peraturannya. Nah 

baru pada tahun 90-an ke atas maka mulai dibuatlah motif-motif baru, kaya 

laju bekayuh, mendulang intan, dll. Ini motif yang asal dasarnya dari motif 

1970 an, tapi kita buat yang baru sekali, nah lalu di tahun 2010 keatas mulai 

dah dibuatlah motif kombinasi sampai sekarang”43 

Hingga saat ini, terdapat sejumlah motif ornamen Banjar yang 

dikategorikan sebagai motif klasik dan masih digunakan, di antaranya Hiris Pudak, 

Gigi Haruan, Kulat Karikit, Ular Lidi, Naga Balimbur, Tali Bapilin, Gegatas 

(Modang), Bayam Raja, Kambang Kacang, Kambang Sakaki, Kambang Malati 

(Bogam), Tampuk Manggis, Kanas, Daun Jaruju, Daun Katu, Kangkung 

Kaombakan, Ombak Sinapur Karang, Ramak Sahang, Pancar, Bintang (Bintang 

 
43 Hasil Wawancara Dengan Budayawan Melalui Dinas Kebudayaan Di Museum Kayuh 

Baimbai Kota Banjarmasin Tentang Motif Dan Warna Sasirangan 



63 
 

Bahambur), Lam Jalalah, Turun Dayang, Mayang Maurai, Sisik Tanggiling, serta 

Cacak Burung dan Cacak Hayam. 

Berdasarkan keterangan Ida Fitriah Kusuma, salah satu perintis 

pengembangan kerajinan kain sasirangan, motif-motif tersebut pada awalnya 

memiliki nilai kesakralan yang kuat karena berkaitan dengan tradisi bubuhan tutus. 

Ia menceritakan pengalamannya ketika hendak mempelajari teknik pembuatan kain 

pamintan dari Antung Kacil yang bermukim di rumah lanting di sekitar Sungai 

Mesa. Permintaan tersebut semula ditolak karena dianggap melanggar tradisi 

keturunan dan dikhawatirkan membawa tulah bagi orang awam. Namun setelah 

diketahui bahwa Ida masih memiliki hubungan kekerabatan dalam garis tutus yang 

sama, izin akhirnya diberikan, sehingga ia dapat mempelajari teknik pembuatan 

sasirangan dan kemudian menyebarkannya kepada masyarakat luas. 

Pengalaman lain yang diceritakan Ida semakin menegaskan bahwa kain 

sasirangan pada mulanya berkaitan erat dengan nilai sakral. Ketika ia mencoba 

mengaplikasikan motif sasirangan pada kain saputangan sebagai upaya 

diversifikasi produk, ia mengaku mendapatkan teguran secara simbolik dari 

leluhurnya, Pangeran Suryanata, yang tidak berkenan motif-motif sakral digunakan 

pada benda yang dipakai secara sembarangan. Setelah Ida menjelaskan tujuannya 

untuk pelestarian dan pengenalan budaya sasirangan kepada masyarakat luas, ia 

merasa memperoleh restu untuk melanjutkan upaya tersebut. Kisah ini sejalan 

dengan temuan para antropolog yang mengkaji tradisi bubuhan tutus dalam 

masyarakat Banjar. 



64 
 

Dari uraian tersebut dapat dipahami bahwa motif dalam seni karya 

tradisional tidak sekadar berfungsi sebagai elemen visual, melainkan memiliki 

wawasan, makna, dan fungsi khusus yang harus dihormati. Bagi komunitas tertentu, 

motif merupakan hasil olah imajinasi yang lahir dari pengalaman religius, 

pandangan hidup, serta hubungan manusia dengan alam sekitarnya, yang kemudian 

diwariskan secara turun-temurun. 

Menurut Syamsiar Seman44 dalam Sasirangan Kain Khas Banjar, 

menguraikan makna simbolik sejumlah motif klasik. Motif Gigi Haruan, misalnya, 

melambangkan kecerdasan dan ketajaman berpikir, yang diwujudkan melalui 

bentuk zigzag tajam menyerupai gigi ikan haruan. Motif Kulat Karikit 

melambangkan kemandirian dan ketahanan hidup, sebagaimana jamur yang 

tumbuh menempel pada batang kayu tanpa merusaknya. Motif Hiris Pudak, yang 

memiliki bentuk zigzag diagonal lebih besar, terinspirasi dari daun pandan yang 

diiris, dan dimaknai sebagai harapan agar masyarakat Banjar dapat bermanfaat serta 

membawa nama baik, sebagaimana pandan yang harum dan multiguna. 

Motif Kambang Kacang melambangkan keakraban dan kedekatan sosial 

karena berkaitan dengan keseharian masyarakat, khususnya dalam aktivitas dapur. 

Sementara itu, motif seperti Ular Lidi, Bayam Raja, Naga Balimbur, serta Modang 

(Gegatas berukuran besar) dipandang sebagai motif yang relatif sakral karena 

merepresentasikan tradisi luhur kalangan bangsawan. Motif Ular Lidi, misalnya, 

 
44 Drs. H. Syamsiar Seman (1 April 1936 – 13 November 2013) Adalah Seorang 

Budayawan Dan Penulis Dari Kalimantan Selatan. 

Https://Id.Wikipedia.Org/W/Index.Php?Title=Syamsiar_Seman&Oldid=27435992. 



65 
 

dahulu digunakan pada atribut kerajaan dan dimaknai sebagai simbol kecerdikan 

dan kewibawaan. 

Hingga saat ini, penjelasan mengenai latar belakang kemunculan motif 

tersebut masih belum banyak ditemukan, sehingga informasi yang dapat dihimpun 

terkait asal-usulnya relatif terbatas. Dalam wawancara dengan budayawan tentang 

Asal-usul Motif Kain Sasirangan, Beliau Abang Melky mengatakan : 

“Masalahnya kita kurang pencatatan untuk pada abad 16, tidak secara 

gamblang menjelaskan kenapa harus Ombak sinapur karang untuk menyembuhkan 

orang yang gangguan mental tersebut, sebenarnya kita kurang informasi sih 

sampai saat ini, bahkan di buku terakhir pak Mansyur di 2023 itu masih 

kekurangan informasi dan bahkan sampai kebelanda kekurangan informasi tentang 

asal usulnya. Bahkan antung kacil ini saat diwawancarai masih meraba-raba 

tentang motif dan sejarah-sejarah itu tadi.”45 

Secara umum, motif-motif Banjar banyak bersumber dari stilisasi bentuk 

flora dan fauna yang ada di lingkungan sekitar. Penggambaran makhluk hidup tidak 

dilakukan secara utuh dan realistis, sejalan dengan pengaruh ajaran Islam yang 

dianut masyarakat Banjar. Kendati demikian, pembatasan tersebut tidak 

mengurangi nilai estetika motif, justru mendorong lahirnya bentuk-bentuk visual 

yang sederhana, imajinatif, serta kaya akan makna simbolik.46 

B. Pembahasan 

1. Analisis Data 

a. Makna Simbol Motif Kain Sasirangan Kangkung Kaombakan 

Motif Sasirangan Kangkung Kaumbakan merepresentasikan gambaran 

tanaman kangkung yang tumbuh di perairan dan tetap bertahan meskipun diterpa 

 
45 45 Hasil Wawancara Dengan Budayawan Melalui Dinas Kebudayaan Di Museum Kayuh 

Baimbai Kota Banjarmasin Tentang Asal-Usul Motif Sasirangan 
46 Siti Wasilah Dkk., Sasirangan Kain Kuno, Kini, Kena. 



66 
 

gelombang atau arus air. Secara alamiah, kangkung memiliki batang yang lentur 

dan tidak mudah patah ketika air bergelombang. Karakteristik tersebut kemudian 

dimaknai secara simbolik sebagai keteguhan dan daya tahan dalam menghadapi 

berbagai cobaan kehidupan.47 Diambil dari kangkung yang selalu diterpa oleh 

golombang sungai sebagaimana manusia dituntut untuk tetap istiqamah, pantang 

menyerah, dan tidak putus asa meskipun berada dalam kondisi yang sulit. 

Hal ini di konfirmasi oleh Kakek Barkati (Kai Barkati) Dalam wawancara 

dengan Pengrajin sekaligus Tetua di kampung Sasirangan, Beliau mengatakan : 

“Motif Kangkung Kaombakan itu makna nya melambangkan ketabahan dan 

kesabaran dalam menghadapi ujian hidup. karena Kangkung adalah tanaman air 

yang dapat bertahan hidup meskipun diterjang ombak, sehingga motif ini 

mengajarkan kita untuk tetap kuat dan tidak menyerah dalam menghadapi 

kesulita.”48 

b. Makna Motif Kangkung Kaombakan dalam Perspektif Pendidikan 

Islam 

Menurut Imam al-Ghazali dalam kitab Ihya Ulumuddin Hendaknya setiap 

insan menanamkan kesabaran dalam dirinya, sebab kesabaran memiliki dua 

tingkatan. Bersabar ketika ditimpa cobaan adalah kebaikan, tetapi yang lebih mulia 

ialah bersabar dengan menjaga diri dari hal-hal yang diharamkan oleh Allah 

Subhanahu wa Ta‘ala. Sesungguhnya, sabar adalah penyangga yang menguatkan 

iman.49 

Peneliti mengaitkan dalam konteks Ruang Lingkup Nilai Pendidikan Islam, 

mengambil dari Teori Imam Al Ghazali dan Makna Kultural Motif Kangkung 

 
47 Muhammad Aripin, “Profile Yayasan Rumah Kreatif Dan Pintar,” Ctt. History Motif 

Pakem Sasirangan. 
48 Hasil Wawancara Dengan Kakek Barkati selaku Pengrajin dan Tetua Kampung 
49 Tk Ismail Yakub, “Terjemah Ihya Ulumuddin,” bk. Jilid 8, 8. 



67 
 

Kaombakan maka motif simbolik ini mencerminkan sikap sabar, ketangguhan, dan 

keteguhan iman dalam menghadapi ujian, dengan hal ini nilai pendidikan yang 

terdapat dalam simbol motif kangkung kaombakan sejalan dengan proses 

pendidikan itu sendiri, bahkan dalam proses pendidikan islam sangat diperlukan 

rasa sabar antara pendidik dan peserta didik. Berdasarkan pandangan Luwis 

Ma’luf,50 sabar dipahami sebagai sikap mengekang diri dalam menghadapi ujian 

dan godaan dengan tujuan mencapai kebaikan yang lebih tinggi. Sabar tidak hanya 

berhenti pada upaya atau ikhtiar, tetapi juga berlanjut pada penerimaan yang ikhlas 

serta kerelaan hati terhadap ketentuan Allah SWT. Dalam pendidikan Islam, nilai 

sabar menjadi fondasi penting pembentukan akhlak, khususnya dalam 

mengendalikan hawa nafsu agar terhindar dari perilaku yang merugikan diri sendiri 

maupun orang lain.51 

Penulis Menyimpulkan dari Makna simbolik motif dan teori diatas, bahwa 

motif Sasirangan Kangkung Kaombakan tidak hanya memiliki nilai estetika, tetapi 

juga mengandung pesan edukatif yang mendalam. Ketahanan tanaman kangkung 

yang tetap utuh meskipun diterpa arus air merepresentasikan sikap sabar, istiqamah, 

dan keteguhan iman dalam menghadapi berbagai ujian kehidupan. Nilai simbolik 

ini sejalan dengan prinsip pendidikan Islam yang menempatkan kesabaran sebagai 

fondasi utama dalam proses pembentukan akhlak, baik bagi pendidik maupun 

 
50 Louis Ma‘Luf Adalah Seorang Leksikograf Dan Sarjana Bahasa Arab Asal Lebanon Yang 

Dikenal Melalui Karyanya Al-Munjid Fī Al-Lughah Wa Al-A‘Lām. Kamus Ini Menjadi Salah Satu 

Rujukan Penting Dalam Studi Bahasa Arab Dan Banyak Digunakan Dalam Kajian Pendidikan Islam 

Untuk Memahami Makna Istilah-Istilah Arab Secara Leksikal Dan Kontekstual. Muhammad Hattab 

Dkk., “Louis Ma’luf Wa Manhajuhu Fī Ta’līfi Al-Munjid/لويس معلوف ومنهجه في تأليف المنجد,” ’Ajamiy: 

Jurnal Bahasa Dan Sastra Arab 13, No. 1 (2024): 270–84. 
51 Nurul Wahyuni Dan Fadriati Fadriati, “Integrasi Konsep Sabar Dalam Pendidikan 

Akhlak Dan Psikologi,” Jurnal Pendidikan Islam Al-Ilmi 5, No. 2 (2022): 118, 

Https://Doi.Org/10.32529/Al-Ilmi.V5i2.2105. 



68 
 

peserta didik. Dengan demikian, motif Kangkung Kaombakan dapat dipahami 

sebagai media kultural yang relevan untuk menanamkan nilai sabar dalam 

pendidikan Islam. 

c. Makna Simbo Motif Ombak Sinapur Karang 

Motif Sasirangan Ombak Sinapur Karang merepresentasikan simbol 

perjuangan hidup manusia. Visual motif yang menyerupai gelombang laut yang 

menghantam karang dimaknai sebagai gambaran dinamika kehidupan yang sarat 

dengan tantangan dan rintangan. Motif ini mencerminkan bahwa perjalanan hidup 

tidak bersifat statis, melainkan mengalami pasang surut yang menuntut keteguhan, 

ketahanan, dan kesiapan individu dalam menghadapi berbagai ujian kehidupan.52 

Hal ini di konfirmasi oleh Kakek Barkati (Kai Barkati) Dalam wawancara 

dengan Pengrajin sekaligus Tetua di kampung Sasirangan, Beliau mengatakan : 

“Motif Ombak Sinapur Karang itu melambangkan kekuatan dan keteguhan dalam 

menghadapi tantangan hidup. Ombak yang menerjang karang mengajarkan kita 

untuk tetap kokoh dan tidak tergoyahkan dalam menghadapi kesulitan”53 

d. Makna Motif Ombak Sinapur Karang dalam Perspektif 

Pendidikan Islam 

Menurut Imam al-Ghazali dalam kitab Ihya Ulumuddin Hendaknya setiap 

insan menanamkan kesabaran dalam dirinya, sebab kesabaran memiliki dua 

tingkatan. Bersabar ketika ditimpa cobaan adalah kebaikan, tetapi yang lebih mulia 

ialah bersabar dengan menjaga diri dari hal-hal yang diharamkan oleh Allah 

 
52 Muhammad Aripin, “Profile Yayasan Rumah Kreatif Dan Pintar,” Ctt. Motif Dan History 

Sasirangan. 
53 Hasil Wawancara Dengan Kakek Barkati selaku Pengrajin dan Tetua Kampung 



69 
 

Subhanahu wa Ta‘ala. Sesungguhnya, sabar adalah penyangga yang menguatkan 

iman.54 

Dalam konteks pendidikan Islam dan menurut teori Imam Al Ghazali, 

peneliti mengaitkan motif Ombak Sinapur Karang memiliki relevansi yang erat 

dengan nilai sabar. Karang yang tetap bertahan meskipun terus diterpa ombak 

melambangkan keteguhan hati, ketahanan diri, dan kemampuan mengendalikan 

emosi ketika menghadapi kesulitan. Makna tersebut sejalan dengan konsep sabar 

dalam Islam, yakni sikap menahan diri, tidak berputus asa, serta tetap istiqamah 

dalam menghadapi cobaan kehidupan. 

The concept of patience is closely related to the word “persistence”.This 

tenacity is shown in Islam as the strength and weapon of an individual in surviving 

and facing a problem so that his heart can withstand panic in dealing with problems 

easily.55 

Maka penulis menyimpulkan bahwa, makna simbolik pada motif ombak 

sinapur karang selaras pada konsep sabar yang berkaitan erat dengan sikap 

ketekunan atau keuletan (persistence). Nilai sabar yang tercermin dalam motif 

Ombak Sinampur Karang menegaskan pentingnya membangun ketahanan mental, 

keteguhan iman, dan kesabaran berkelanjutan sebagai bagian dari proses 

pembentukan akhlak. Dalam konteks pendidikan Islam, nilai tersebut sejalan 

dengan tujuan pendidikan islam, yaitu membentuk pribadi muslim yang mampu 

mengendalikan diri, tetap istiqamah dalam kebenaran, serta tidak mudah goyah 

 
54 Tk Ismail Yakub, “Terjemah Ihya Ulumuddin,” bk. Jilid 8, 8. 
55 Arip Solihin Dkk., “The Concept Of Patience In Islam And Its Implications For 

Education,” Tarbawy: Indonesian Journal Of Islamic Education 9, No. 2 (2022): 185, 

Https://Doi.Org/10.17509/T.V9i2.48771. 



70 
 

ketika menghadapi ujian dan dinamika kehidupan. Pendidikan Islam memandang 

sabar sebagai fondasi penting dalam proses internalisasi nilai-nilai keimanan, 

karena melalui kesabaran peserta didik dilatih untuk bersikap tenang, tekun, dan 

bertanggung jawab dalam menjalani proses belajar maupun kehidupan sosialnya. 

Dengan demikian, motif Ombak Sinampur Karang dapat dimaknai sebagai media 

kultural yang merepresentasikan nilai sabar dalam pendidikan Islam, khususnya 

dalam membangun karakter tangguh dan berakhlak mulia. 

Berdasarkan hasil analisis makna simbolik kedua motif tadi, penulis 

berpendapat bahwa motif Kangkung Kaombakan dan Ombak Sinapur Karang 

sama-sama merepresentasikan nilai sabar dalam perspektif pendidikan Islam, 

namun dengan penekanan makna yang berbeda. 

Adapun persamaan kedua motif ini penulis meanalisis bahwa pada kedua 

motif  sama-sama menggambarkan sikap sabar sebagai kemampuan bertahan dalam 

menghadapi ujian kehidupan. Keduanya mengajarkan pentingnya ketenangan, 

ketahanan mental, serta sikap tidak mudah menyerah ketika menghadapi tekanan 

dan kesulitan. Nilai ini sejalan dengan konsep sabar dalam Islam, yakni menahan 

diri, tetap istiqamah, dan menjaga keimanan dalam kondisi apa pun. 

Sedangkan perbedaan yang dapat penulis ambil adalah, motif Kangkung 

Kaombakan lebih menekankan pada makna kesabaran yang lentur dan adaptif. 

Kangkung yang tidak patah meskipun diterpa arus melambangkan kesabaran dalam 

bentuk keuletan, ketekunan, dan kemampuan menyesuaikan diri secara 

berkelanjutan. Nilai sabar pada motif ini tercermin dalam sikap konsisten, rendah 

hati, dan pantang menyerah dalam proses kehidupan maupun pendidikan. 



71 
 

Sementara itu, motif Ombak Sinapur Karang menekankan makna kesabaran 

yang kokoh dan tegas. Karang yang tetap bertahan meskipun terus dihantam ombak 

melambangkan keteguhan iman, kekuatan prinsip, dan daya tahan spiritual dalam 

menghadapi ujian yang berat. Sabar dalam motif ini lebih mengarah pada kekuatan 

batin, keteguhan pendirian, dan kemampuan mengendalikan emosi dalam situasi 

penuh tekanan. 

Dengan demikian, penulis menyimpulkan bahwa Kangkung Kaombakan 

merepresentasikan sabar dalam bentuk keuletan dan ketekunan, sedangkan Ombak 

Sinapur Karang merepresentasikan sabar dalam bentuk keteguhan dan kekokohan 

iman. Keduanya saling melengkapi dan relevan sebagai nilai pendidikan Islam 

dalam membentuk pribadi muslim yang sabar, tangguh, dan berakhlak mulia. 

  


