BAB IV

KONSEP TAZKIYAH AL-NAFS DALAM KITAB HIDAYAH AL-SALIKIN
KARYA SYEKH ABD AL-SHAMAD AL-PALIMBANI DAN ANALISIS
PERSPEKTIF GURU MUHAMMAD SYUKRAN!I

A. Riwayat Hidup Guru Muhammad Syukrani

Pada masa muda Guru Syukrani dikenal sebagai pendidik di sekolah agama
Ar-Ridho. Guru Syukrani yang juga dikenal sebagai penceramah agama sekaligus
praktisi ilmu tasawuf yang merupakan fokus utama dalam aktivitas keilmuannya.
Guru Syukrani lahir di Banjarmasin, 16 Desember 1952. Kemudian menempuh
pendidikan agama di Pondok Pesantren Darussalam Martapura dimulai tahun 1964
hingga sampai dengan 1974. Pendidikan awal Guru Syukrani ditempuh di
lingkungan pesantren selama 9 tahun di pesantren yang merupakan salah satu
pesantren tertua yang ada di Kalimantan Selatan. Guru Syukrani mendirikan
Sekolah agama Ar-Ridho pada tahun 1980 dan majelisnya pada tahun 2004.
Pemikiran Guru Syukrani terbentuk melalui pendidikan formal dan nonformal yang
dijalaninya sejak muda.! Salah satu dari Tokoh ulama yang mempengaruhi
pemikiran agamanya adalah Guru H. Anang Acil, Guru Samman Mulia, Guru KH.
Anang Ramli dan K.H Muhammad Zaini Abdul Ghani atau Guru Sekumpul
Martapura.?

Kitab tasawuf yang Guru Syukrani pernah pelajari di pesantren Darussalam
dan yang juga mengajarkannya pada Majelis Ta’lim Ar-Ridho salah satunya kitab

Sair al-Salikin dan Hidayah al-Salikin yang kedua kitab tersebut merupakan karya

'Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 01 Desember 2024.
2Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 01 Desember 2024.



dari Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani Tokoh yang juga menginspirasi perjalanan
intelektual dan spiritual khususnya melalui kitab Hidayah al-Salikin, menurut Guru
Syukrani kitab itu berisi pedoman praktis dan mendalam tentang pensucian jiwa
(tazkiyah al-nafs) yang sangat relevan diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.
Guru Muhammad Syukrani tidak hanya menyampaikan ilmu teori, tetapi
juga menekankan pentingnya mengamalkan nilai-nilai tasawuf dalam kehidupan,
khususnya pensucian jiwa sebagai fondasi akhlak dan ibadah. Tazkiyah al-nafs
diposisikan sebagai jalan utama untuk mencapai kedekatan dengan Allah SWT. hal
ini menunjukkan bahwa pemikiran beliau tidak hanya bersandar pada aspek

intelektual, tetapi jaga pada dimensi ruhani.*

B. Tazkiyah al-Nafs dalam Kitab Hiddyah al-Salikin
1. Latar Belakang Penulisan Kitab

Hidayah al-Salikin merupakan salah satu karya besar dalam bidang tasawuf
yang ditulis oleh Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani pada abad ke-18. Karya beliau
ini menempati posisi penting dalam khazanah keilmuan Islam di dunia Melayu,
karena menyajikan panduan praktikal serta teori dalam menempuh jalan kesufian
secara lurus dan sesuai dengan syariat Islam, serta kitab ini merupakan bukti nyata
bagaimana ilmu-ilmu Islam dari pusat dunia Islam seperti Mekkah dan Madinah
yang dikembangkan dan disebarluaskan dalam bentuk yang dapat dipahami oleh
masyarakat Islam tempatan. Syekh Abd al-Shamad menyusun kitab ini dalam

bahasa melayu agar mudah dipahami oleh masyarakat awam, tanpa kehilangan

3Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 01 Desember 2024,
“Shohana Hussin, “Kaedah Pendidikan Kerohanian Insan dalam Manuskrip Hidayah al-
Salikin,” Sains Insani, Vol. 8, No. 1 (2023): hlm. 34-36.



esensi ilmu tasawuf sebagaimana diajarkan oleh para ulama besar seperti Imam al-
Ghazali.®

Bahasa Arab-Melayu (Melayu klasik yang ditulis dengan huruf Jawi dan
mengandung istilah Arab) merupakan media utama penyebaran ilmu agama di
Nusantara pada masa itu. Penulisan Hidayah al-Salikin dalam bahasa ini
menunjukkan bahwa Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani ingin menjangkau
pembaca yang lebih luas, khususnya dikalangan masyarakat Muslim di Melayu
yang tidak memahami bahasa Arab secara mendalam. Penulisan ini juga sejalan
dengan tradisi para ulama Nusantara lainnya, seperti Nuruddin al-Raniri dan Syekh
Daud al-Fatani, yang berupaya mengislamkan ilmu-ilmu klasik ke dalam budaya.®

Kitab ini secara eksplisit mengadopsi metode dan isi dari karya agung lhya
Ulum al-Din karya Imam al-Ghazali, seorang tokoh tasawuf terkemuka dalam Islam
Sunni.” Namun, Hidayah al-Salikin tidak hanya menerjemahkan karya al-Ghazali,
tetapi juga menyesuaikannya dengan konteks budaya dan spiritual masyarakat
Melayu, menjadikan karya yang relevan. Syekh Abd al-Shamad termasuk bagian
dari jaringan ulama Haramain, yaitu ulama-ulama dari Nusantara yang menimba
ilmu di Mekah dan Madinah, lalu menyebarkannya kembali ke tanah air mereka.®
Karena itu, penulisan kitab ini dapat dilihat sebagai transmisi keilmuan Islam global

ke dalam bentuk lokal yang kontekstual.

SAbdus Shamad al-Falimbani, Hiddyah al-Salikin, terj. Zainudin (Jakarta: Pustaka Amani,
2015), 12

®Wan Mohd Shaghir Abdullah, Syekh Abdus Shamad al-Flimbani: Ulama dan Pejuang
Islam Nusantara (Kuala Lumpur: Khazanah Fathaniyah, 2001), 22.

"Abu Hamid al-Ghazali, Thya Ulum al-Din (Beirut: Dar al-kutub al-‘Ilmiyyah, 2005), 5.

8Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII
dan XVIII (Jakarta: Kencana, 2004), 230-231.



Syekh Abd al-Shamad juga menekankan pentingnya menyelaraskan antara
syariat, tarigat, dan hakikat, sehingga tasawuf yang dipraktikkan tidak menyimpang
dari ajaran Islam. Pada masa itu, banyaknya terjadi amalan tasawuf yang bercampur
dengan kebatinan lokal yang tidak sesuai dengan syariat, seperti paham wujudiyah
ekstrem atau konsep manunggaling kawula gusti yang keliru pemahamannya.® Oleh
karena itu, penulisan Hidayah al-Salikin dimaksudkan untuk meluruskan
pemahaman umat tentang jalan tasawuf yang benar, yaitu tasawuf yang berpijak

pada al-Qur’an dan sunah.

2. Struktur Penulisan Kitab Secara Umum

Secara umum, struktur Kitab Hidayah al-Salikin disusun secara bertahap.
Dimulai dari mukadimah, kemudian diikuti dengan sejumlah fasal, Bab yang
menggambarkan tahapan perjalanan spiritual seorang salik (penempuh jalan Allah)
dan penutup. Penulisan pada kitab ini menekankan transformasi jiwa secara
bertahap, dari taubat, mujahadah, peningkatan akhlak, hingga mencapai magamat
seperti zuhud, tawakal, dan rida. Setiap fasal mengandung nasehat praktis dan
landasan dalil syar’i, yang ditulis dalam bahasa Melayu klasik beraksara Jawi agar
mudah dipahami oleh masyarakat awam di Nusantara. Gaya penyampaiannya
bersifat nasihat, sufistik, dan sederhana, sehingga kitab ini berperan sebagai

panduan rohani yang lengkap dan aplikatif.*

3. Tujuan Penulisan dan Sasaran Pembaca

®Hamka, Tasawuf Moden (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), 89.
©Rizky Zainul, “Pembersihan Batin dan Dzikir Perspektif Abd Al-Shamad Al-Palimbani
Dalam Kitab Hidayah al-Salikin”, Skripsi (Surabaya: UIN Sunan Ampel, 2021), 37.



Kitab yang disusun oleh Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani ini bertujuan
untuk menyebarkan ilmu tasawuf Sunni yang bersumber dari ajaran Imam al-
Ghazali. Tujuan lainnya adalah untuk meluruskan praktik tasawuf yang
menyimpang dan mengarahkan umat Islam agar tidak terjerumus ke dalam paham-
paham kebatinan atau wujudiyah ekstrem yang bertentangan dengan syari’at.*!

Kitab ini juga ditulis sebagai media dakwah yang menekankan
keseimbangan antara syariat, tarekat, dan hakikat, sehingga tasawuf yang
dipraktikkan tetap dalam koridor ajaran Islam yang benar.'? Sasaran pembaca kitab
Hidayah al-Salikin secara umum adalah masyarakat Muslim Melayu di Nusantara
Muslim yang ingin menempuh jalan tasawuf, khususnya:

a. Para salik (penempuh jalan rohani), yang sedang dalam proses tazkiyah

al-nafs (penyucian jiwa).

b. Santri dan penuntut ilmu pesantren. Pesantren/tradisi pondok, yang

mempelajari tasawuf sebagai bagian dari disiplin ilmu Islam.

c. Ulama, guru agama dan pendakwah, yang menggunakan kitab ini

sebagai bahan rujukan untuk membimbing masyarakat secara spiritual.

d. Masyarakat awam. Karena bahasa yang digunakan adalah Arab-

Melayu/Jawi yang populer saat itu, sehingga lebih mudah dipahami

dibandingkan kitab berbahasa Arab penuh.®

Untan Permata, “Konsep Dzikir Menurut Syekh Abdus Shamad al-Palimbani dalam Kitab
Hidayah al- Salikin”, Skripsi (Palembang: UIN Raden Fatah, 2018), 26.

12yusri Mohamad Ramli, “Pengaruh Pemikiran al-Ghazali dalam kitab Hiddyah al-Salikin
Karya Syekh Abdus Shamad al-Falimbani”, Jurnal Studi llmu-ilmu Keislaman (UIN Raden Intan
Lampung), Vol. 14, No. 1, 2018, 112-114.

®Hasnan Kasan, “Kitab Kuning dan Perannya dalam Pendidikan Islam Tradisional di
Nusantara”, Jurnal Studi Ilmu-ilmu Ushuluddin, Vol. 14, No. 2, 2015, 237.



4. Isi Kitab Hidayah al-Salikin Tentang Tazkiyah al-Nafs

Hidayah al-Salikin karya Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani merupakan
salah satu kitab tasawuf penting dalam tradisi Islam Melayu yang menjelaskan
perjalanan rohani dalam menuju jalan Allah Swt. Dalam kisah ini Syekh Abd al-
Shamad menekankan bahwa tazkiyah al-nafs adalah inti dari suluk, yaitu usaha
seorang hamba untuk menyucikan jiwanya dari segala sifat yang tercela seta
menghiasinya dengan sifat-sifat yang terpuji. Beliau berpendapat bahwa tanpa
tazkiyah seorang hamba tidak dapat mencapai hakikat iman dan ma rifat. Pada
penjelasan mengenai tazkiyah al-nafs Syekh Abd al-Shamad menguraikan makna
takhalli, yaitu mengosongkan dan membersihkan jiwa dari segala sifat keji seperti
syirik, riya’, ujub, takabbur, hasad, dan cinta dunia yang berlebihan. Pembersihan
jiwa ini menjadi langkah pertama yang wajib dilakukan oleh setiap salik. Beliau
menegaskan pentingnya mujahadah dan muragabah dalam usaha menghilangkan
sifat-sifat tercela tersebut.

Selanjutnya Syekh Abd al-Shamad menguraikan tentang tahalli, yaitu
menghiasi jiwa dengan sifat-sifat terpuji. Sifat tersebut antara ialah ikhlas, sabar,
syukur, tawakal, zuhud, dan mahabbah kepada Allah Swt. Menurut beliau tahalli
hanya bias dicapai apabila seorang salik telah membersihkan jiwanya dengan
sempurna dari segala sifat tercela. Tahalli menjadi pintu untuk memperoleh
kedekatan rohani dengan Allah Swt. Tahapan berikutnya dalam Hidayah al-Salikin
adalah tajalli, yakni tersingkapnya cahaya Allah Swt. dalam hati seorang salik.

Pada tahap ini seorang hamba merasa nur ilahi memenuhi kalbunya, sehingga ia



dapat menikmati manisnya iman dan meraih ma rifat kepada Allah Swt. Tajalli
menjadi tanda sempurnanya perjalanan tazkiyah al-nafs yang dilalui seorang salik.

Adapun kandungan tazkiyah al-nafs yang dimaksud dalam kitab Hidayah
al-Salikin yaitu penyucian diri dari pada dosa dan maksiat, baik dosa zohir maupun
dosa batin serta pembersihan hati dari pada sifat-sifat tercela (mazmumah), seperti
riya (beribadah untuk mendapat pujian), ujub (merasa kagum kepada diri sendiri),
takabbur (sombong), hasad (dengki), hubbud dunya (cinta dunia secara
berlebihan). Menghiasi jiwa dengan sifat-sifat terpuji (mahmudah) seperti ikhlas,
tawadhu’, sabar, zuhud. Syekh Abd al-Shamad menyebutnya ini merupakan
thaharah batin yang sangat penting dalam kehidupan seorang mukmin karna
menjadi dasar diterimanya ibadah.

C. Pandangan Guru Muhammad Syukrani Terhadap Konsep Tazkiyah al-
Nafs Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani

Kajian yang disampaikan Guru Muhammad Syukrani tidak hanya
penyampaian pada ilmu teori, tetapi juga menekankan pentingnya mengamalkan
nilai-nilai tasawuf dalam kehidupan sehari-hari, khususnya pensucian jiwa sebagai
pondasi akhlak dan ibadah. Tazkiyah al-nafs diposisikan sebagai jalan utama untuk
mencapai kedekatan dengan Allah Swt. Hal ini menunjukkan bahwa pemikiran
keilmuannya tidak hanya bersandar pada aspek intelektual, tetapi juga pada dimensi

rohani yang mendalam.*

14Shohana Hussin, “Kaedah Pendidikan Kerohanian Insan dalam Manuskrip Hiddyah al-
Salikin,” Sains Insani, Vol. 8, No. 1 (2023), 34-36.



Guru Muhammad Syukrani memahami konsep tazkiyah al-nafs Syekh Abd
al-Shamad al-Palimbani adalah jalan untuk mendekat kepada Allah Swt. Dalam
wawancara yang peneliti lakukan, Guru Syukrani menjelaskan bahwa inti ajaran
Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani adalah bagaimana seseorang mampu
mensucikan jiwanya dari sifat-sifat tercela (madzmumah) dan menghiasinya dengan
sifat-sifat terpuji (mahmudah). Guru Syukrani menyebutkan bahwa pembersihan
jiwa bukan hanya sekedar teori saja, akan tetapi harus dilakukan dengan amalan
seperti dzikir, membaca shalawat, banyak muhasabah.®

“Seorang yang membersihkan nafsunya janganlah tinggal dzikir, jaga

sembahyang, jangan suka marah, jangan suka benci orang, itu yang diajarkan
ulama kita jua dulu, Syekh Palimbani juga bilang itu. ®

Guru Syukrani memandang bahwa tazkiyah al-nafs bukan hanya sekedar
ilmu untuk dibahas (teori), tetapi untuk diamalkan setiap hari. Beliau juga
menegaskan pentingnya ada guru yang membimbing, karna menurut beliau, dalam
membersihkan nafsu itu banyak sekali rintangannya.

“Kalau tidak ada guru, kita bisa sesat. Jadi harus ada guru yang alim untuk
membimbing kita.”*"

Dari segi implementasi, Guru Syukrani mengakui bahwa zaman sekarang
orang yang sudah banyak lupa dengan ajaran tazkiyah al-nafs. Beliau mengatakan
dengan khas bahasa daerahnya atau bahasa kampung yakni:

“Orang wayah ini sudah banyak yang jauh hatinya. Lebih sibuk lawan dunia.

Padahal tazkiyah al-nafs itu yang buat hidup kita selamat dunia dan
akhirat. '8

Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 10 Mei 2025.
Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 10 Mei 2025.
YGuru Muhammad Syukrani, Wawancara, 10 Mei 2025.
18Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.



Guru Muhammad Syukrani juga menjelaskan bahwa tazkiyah al-nafs pada
hakikatnya adalah upaya membersihkan hati dari segala sifat yang buruk, seperti
hasad (dengki), takabbur (sombong), riya (pamer), dan sifat buruk lainnya, serta
menggantinya dengan sifat-sifat terpuji seperti ikhlas, sabar, dan tawadhu’, yang
dengan bahasa sederhana beliau menyebutkan:

“Tazkiyah al-nafs itu artinya bersihkan hati, bersihkan batin. Jangan sampai
hati ini rigat (kotor), penuh dengan kedengkian, sombong dan apa-apa yang
negatif dipikiran terhadap manusia (bentuk penyakit hati). Kita hidup ini mau
bersih, supaya Allah Ridha. ™

Beliau juga berpendapat bahwa isi kitab Hidayah al-Salikin itu bukan hanya
tentang sembahyang dan puasa, tetapi juga banyak mengajarkan tentang
pembersihan hati, ditambah lagi beliau mengatakan bahwa orang yang belajar
agama akan tetapi tidak menyucikan hatinya, maka amalnya bisa habis tidak ada

bernilai di sisi Allah. Dengan bahasa sederhana beliau menyebutkan:

“Jiwa itu harus bersihkan dulu, amun handak sembahyang kita kabul, hati
kita jua mesti berasih. Kada cukup hanya suci badan. Dalam kitab itu, Syekh Abd
al-Shamad al-Palimbani menyebut supaya kita mehindari soal ujub, riya’,
takabbur, dan hasad. Banyak urang alim tapi guring batinnya. Sembahyang rajin
tapi masih benci orang nol nilainya. Dalam kitab ini di lajari supaya kita belajar
sabar, tawadhu, ikhlas. Hati bersih Insya Allah, Allah sayangi, caranya, pertama
banyak (muhasabah), hitung salah diri. Lalu dzikir, istighfar dibanyaki sehari
paling kada 100 kali pagi sore petang, lawan duduk di majelis ilmu. Paling kada
seminggu ada 3 kali atau sekali seminggu, supaya hati kada keras, hawa nafsu
dilawan, amun hawa nafsu kena, habis amal kita.”"*°

Guru Syukrani menambahkan bahwa ilmu agama sekalipun bisa jadi
bahaya, apabila dipakainya untuk mencari pujian atau bahkan menjatuhkan orang

lain:

Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.
0Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.



10

“Mun hati kada disucikan, makin banyak ilmu, bisa makin bahaya. Ilmu itu
bisa jadi racun amun hati masih cinta lawan pujian. Jadi tasawuf dalam kitab ini
mengajari supaya ilmu itu disampai akan ke dalam hati.”**

Guru Syukrani juga menyinggung gejala banyaknya orang rajin ibadah tapi
masih penuh penyakit hati, seperti hasad dan dengki terhadap orang lain:

“Rajin puasa, sembahyang, atau beamalan, tapi bila orang lain senang,
hatinya kada senang, itu belum tazkiyah al-nafs, dikitab ini membedakan amal
orang shaleh lawan amal orang yang hanya ikut kebiasaan. "%

Pada pernyataan berikutnya Guru Syukrani juga menyebutkan bahwa fikih

dan tasawuf harus berjalan seimbang:

“Mun kita belajar fikih saja, kita harus tahu caranya wudhu, tapi belajar
tasawuf kita harus tahu bagaimana membersihkan hati sebelum wudhu. >

Mengenai amal, beliau juga menekankan bahwa seorang yang memiliki hati
yang ikhlas segera melupakan amalnya setelah dilaksanakan tanpa harapan pujian:
“Kita juga jangan membangga akan kepada amal, bila sudah merasa ba
amal, langsung lupakan. Ibarat seperti membuang kotoran jangan di lihat-lihat

lagi, sedikit sulit mengerjakannya tapi apabila berhasil bagus banar. Tujuan ini
supaya hati kita kada riya. %

Guru Syukrani kembali menegaskan bahwa membersihkan hati itu lebih
berat dari pada amal lahir, beliau menekankan bahwa ilmu tasawuf tidak boleh
berhenti dilisan, harus sampai pada praktek perbuatan. Penyucian jiwa itu
memerlukan latihan yang terus-menerus karna hawa nafsu sering menyelinap
secara halus. Begini kutipannya:

“Mangaji tasawuf itu kada cukup didangar haja, tapi diamalkan. Kita ini
kadang pandai bicara ihwal sabar, tapi hanya babaya digawil rahatan guring,

2Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.
22Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.
23 Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.
%Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.



11

sarik (marah). Tazkiyah al-nafs itu melawan hawa nafsu yang halus-halus, nang
kadang kada tarasa, tapi nang kada tarasa itu nang paling marusak hati.”*

Pada bagian akhir, beliau menegaskan tujuan ilmu adalah untuk menyucikan
hati, bukan untuk mencari kedudukan atau kemuliaan dunia:

“llmu itu bukan untuk berbangga, ilmu dipakai sagan membersihkan hati
parak lawan Allah Swt. Kedada gunanya mengaji tinggi-tinggi, tapi lawan urang
tuha masih wani kasar, lawan kawan masih hasad, lawan Allah masih lalai, lawan
urang masih mahina. Dalam kitab ini memberi kita pamahaman ilmu sekira parak
lawan Allah lawan hati lembut.

“Panderan yang kada manfaat kada usah, bahujung dunia kada dapat
apalagi akhirat, urang yang banyak pender itu mematikan hati. Jadi jaga hati kita
lawan minta puji-puji, sanjungan, seperti dimasyurkan oleh urang banyak atau
digerumungi urang. >’

Guru Syukrani menambahkan lagi bahwasanya belajar ilmu tasawuf itu
harus berkelanjutan sampai akhir hayat. :

“Ilmu tasawuf itu kada cukup belajar sahari dua hari. Bujur-bujur sampai
mati kita gawi. Selama masih barnafas, selama itu jua kita harus membersihkan
hati, maingat diri, bertaubat, baik-baiki perangai. Kada kawa betahanan. Tasawuf
itu jalan panjang sampai nyawa kita diambi/ Tuhan.”?®

Cara membedakan yang benar bersih (tazkiyah al-nafs) dengan yang semu
seakan bersih serta Pesan bagi para salik:

“Sabanarnya, nang tahu bener-bener bertasawuf atau kada itu cuma Allah
haja. Manusia kada kawa maaku. Malah, mun ada urang merasa dirinya sudah
bertasawuf, itu tandanya inya balum bertasawuf. Urang nang bertasawuf kada
pernah merasa sampai, kada pernah merasa lihat diri, nang ada cuma melihat
Allah wan merasa kada ada apa-apanya. ’%°

“Gasannya salik, nang paling utama harus manyongkorkan ilmu dulu.
Kada bararti ilmu dibuang, tapi dikosongkan hati dari rasa pintar. Mun hati masih
pina pinuuh ilmu, pamandang, wan rasa ‘aku tahu’, cahaya ngalih masuk. Cahaya
itu datang ka hati nang kosong, nang tunduk, nang pasrah lawan Allah.”°

Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.
%Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.
2'Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.
2Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.
Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 2 Januari 2026.
Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 2 Januari 2026.



12

Guru Muhammad Syukrani berpandangan bahwa tahapan paling berat
dalam menjalankan tazkiyah al-nafs adalah pengendalian hawa nafsu. Hal ini
disebabkan oleh kuatnya dorongan nafsu yang sering kali dipengaruhi oleh
lingkungan, kebiasaan, dan godaan duniawi. Namun, apabila seorang hamba
mampu menundukkan nafsunya, maka proses penyucian jiwa akan berjalan lebih
baik dan berdampak langsung pada kualitas kehidupan sehari-hari. Dengan jiwa
yang terlatih, seseorang akan lebih mampu menghadapi cobaan hidup dengan
ketenangan, menolak godaan dunia yang merusak, serta menjaga hati agar tetap
bersih dari berbagai penyakit spiritual. Keseluruhan pembahasan ini menegaskan
bahwa tazkiyah al-nafs menurut Guru Syukrani adalah proses esensial bagi seorang
hamba untuk mencapai kedekatan dengan Allah, membersihkan hati, memperbaiki
akhlak, dan membentuk kualitas spiritual yang autentik.3! Guru Muhammad
Syukrani memandang bahwa seseorang yang telah melakukan tazkiyah al-nafs
dapat menunjukkan akhlak yang baik dalam kehidupan sosialnya. Guru
Muhammad Syukrani menekankan pentingnya berperilaku baik kepada orang lain
sebagai cermin dari kesucian hati.*> Kemudian memandang tazkiyah al-nafs adalah
proses seumur hidup. Guru Syukrani juga menekankan pentingnya berhati-hati
pada setiap ucapan juga perbuatan, karena pada ucapan atau tulisan yang tidak
dijaga bisa mengotori hati.*

Berdasarkan hasil analisis, konsep tazkiyah al-nafs Syekh Abd al-Shamad

al-Palimbani, menurut pandangan Guru Syukrani merupakan proses penyucian jiwa

31Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.
32Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.
33Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 10 Mei 2025.



13

yang bertujuan membersihkan hati dari sifat tercela, menanamkan sifat terpuji, dan
mendekatkan diri kepada Allah Swt. Guru Syukrani menambahkan sholawat bagi
seorang salik dalam tazkiyah al-nafs memiliki peran khusus sebagai sarana untuk
menyejukkan hati, menguatkan ikatan spiritual dengan Allah Swt. dan membantu
membersihkan ego serta sifat tercela. Guru Syukrani menekankan bahwa membaca
sholawat secara rutin tidak sekadar ritual, tetapi merupakan praktik yang
mendukung proses penyucian jiwa, menumbuhkan kerendahan hati, dan mencegah
hati terjerumus pada ujub, riya atau kesombongan. Dengan kata lain, sholawat
menjadi alat spiritual untuk menundukkan nafsu, memperhalus batin, dan
menyiapkan hati agar dapat menerima cahaya tazkiyah al-nafs. Konsep ini sejalan
dengan pandangan Imam Al-Ghazali yang menekankan tahapan takhalli, tahalli,
dan tajalli serta pentingnya mujahadah, muragabah, dan muhasabah, begitu juga
dengan Ibnu Qayyim al-Jauziyah yang menekankan tauhid, kesesuaian dengan
syari’at, dan amal saleh sebagai sarana penyucian jiwa. Guru Syukrani menegaskan
bahwa tazkiyah al-nafs harus dilakukan secara bertahap dan konsisten, bukan hanya
membina kesalehan pribadi, tetapi juga membentuk akhlak mulia dan
meningkatkan kualitas hubungan sosial. Dengan pengamalan tazkiyah ini, seorang
mukmin dapat mencapai ketenangan batin, meningkatkan kualitas ibadah, serta
menyeimbangkan kehidupan lahir dan batin, sehingga menjadi sarana untuk meraih
kebahagiaan hakiki di dunia dan akhirat, selaras dengan prinsip-prinsip yang
diajarkan oleh Imam Al-Ghazali dan Ibnu Qayyim.

Namun demikian terdapat pandangan lain dari Guru Syukrani yakni tasawuf

tidak dapat diukur oleh pengakuan diri. Hanya Allah yang mengetahui siapa yang



14

benar-benar bertasawuf. Ciri utama orang yang berjalan di jalan tasawuf justru
adalah hilangnya rasa memiliki magam, derajat, atau pencapaian spiritual. Ketika
seseorang merasa dirinya sudah bertasawuf, itu menandakan masih adanya ego
(nafs) yang kuat, sehingga ia belum sampai pada hakikat tasawuf itu sendiri. Tanpa
penyucian jiwa, ilmu dan amal seseorang tidak bisa membawa kebaikan hakiki
karena hati yang kotor dapat menodai setiap tindakan. Konsep ini menekankan
bahwa tazkiyah bukan sekadar pada praktik ritual, tetapi transformasi batin yang
menyeluruh, mempengaruhi dimensi internal dan eksternal kehidupan seorang
hamba. Perbedaan pada metode penyampaian antara keduanya. Syekh Abd al-
Shamad al-Palimbani menyampaikan ajarannya dalam bentuk tulisan, yaitu melalui
kitab Hidayah al-Salikin, yang ditulis dalam bahasa Melayu.®* Sementara itu Guru
Muhammad Syukrani lebih memilih pendekatan lisan dan langsung kepada
masyarakat.>> Dengan kata lain meskipun ajaran mereka memiliki substansi yang
selaras namun penyampaiannya berbeda karena disesuaikan dengan konteks zaman
dan kebutuhan umat. Dari segi tujuan tazkiyah al-nafs, Guru Syukrani menjelaskan
bahwa semua usaha membersihkan jiwa ini supaya kita bisa dekat dengan Allah
Swt. selamat dunia akhirat.%

Secara substansial, pemikiran Guru Muhammad Syukrani sejalan dengan
ajaran Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani dalam kitab Hidayah al-Salikin yang

menegaskan bahwa penyucian hati merupakan fondasi utama diterimanya amal

#Abdul Hadi WM., Tasawuf yang Tertindas: Kajian Hermaneutik terhadap karya-karya
Sufi Asia Tenggara (Yogyakarta: Perpustaka Pelajar, 2001), 88-89.

%Zainal Arifin Abbas, Tasawuf dan Tarekat: Telaah History, Konseptual dan Praktis
(Jakarta: Rajawali Pers, 2018), 146.

%6Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.



15

ibadah. Guru Syukrani menegaskan bahwa kesucian lahir tidak akan bernilai tanpa
disertai kesucian batin, sehingga ibadah yang dilakukan dapat kehilangan nilainya
di sisi Allah Swt. apabila hati masih dipenuhi sifat-sifat tercela. Pandangan ini
menegaskan bahwa tazkiyah al-nafs tidak hanya berdimensi spiritual individual,
tetapi juga berimplikasi langsung terhadap kualitas ibadah dan perilaku sosial
seorang Muslim.

Jika dikaitkan dengan landasan teori, pandangan Guru Muhammad
Syukrani memiliki kesesuaian yang signifikan dengan konsep tazkiyah al-nafs
menurut Imam al-Ghazali, khususnya dalam penekanan pada tahapan takhalli,
tahalli, dan tajalli serta pentingnya mujahadah, muragabah, dan muhasabah
sebagai sarana pembinaan jiwa. Selain itu, keselarasan juga tampak dengan
pemikiran Ibnu Qoyyim al-Jauziyah yang menekankan pemurnian tauhid,
keikhlasan, serta kesesuaian dengan al-Qur’an dan sunnah sebagai dasar utama
penyucian jiwa. Dengan demikian, pemikiran Guru Syukrani dapat dipahami
sebagai aktualisasi ajaran tazkiyah al-nafs klasik yang relevan dengan konteks
kehidupan umat Islam masa Kini.

Dari segi metode penyampaian, terdapat perbedaan yang bersifat
kontekstual antara Guru Muhammad Syukrani dan Syekh Abd al-Shamad al-
Palimbani. Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani menyampaikan ajarannya melalui
karya tulis yang sistematis dalam bentuk kitab Hidayah al-Salikin, sedangkan Guru
Muhammad Syukrani menyampaikan ajaran tazkiyah al-nafs melalui pendekatan
lisan dalam pengajian dan majelis taklim. Perbedaan ini tidak menunjukkan

perbedaan substansi ajaran, melainkan penyesuaian metode dakwah terhadap



16

kondisi dan kebutuhan umat. Pendekatan Guru Syukrani dinilai lebih aplikatif
dalam menjawab tantangan spiritual masyarakat kontemporer.

Lebih lanjut, Guru Muhammad Syukrani memandang tazkiyah al-nafs
sebagai proses panjang seumur hidup yang menuntut konsistensi, kerendahan hati,
kesadaran atas kelemahan diri, serta kedisiplinan dalam amalan spiritual.
Menekankan bahwa hakikat tasawuf tidak diukur dari pengakuan atas pencapaian
spiritual, melainkan dari hilangnya rasa ego dan totalitas penyerahan diri kepada
Allah Swt. Selain itu, Guru Syukrani menganjurkan membaca sholawat secara rutin
sebagai bagian penting dalam memperkuat ikatan spiritual dan menyejukkan hati,
serta menekankan pentingnya berguru kepada guru yang alim untuk mendapatkan
bimbingan yang benar dalam perjalanan tasawuf. Pandangan ini menegaskan
bahwa tazkiyah al-nafs adalah proses pengendalian nafs dan pembentukan
kepribadian spiritual yang matang, bukan sekadar simbol atau identitas keagamaan.

Dengan demikian, pandangan Guru Muhammad Syukrani tentang tazkiyah
al-nafs merupakan kelanjutan dari ajaran Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani,
selaras dengan pemikiran Imam al-Ghazali dan Ibnu Qoyyim al-Jauziyah. Tazkiyah
al-nafs dipahami sebagai inti pembinaan spiritual seorang Muslim yang bertujuan
membersihkan hati, memperbaiki akhlak, serta mendekatkan diri kepada Allah Swt.
Proses ini tidak hanya membentuk kesalehan individual, tetapi juga melahirkan
perilaku sosial yang berlandaskan nilai kejujuran, ketawadhuan, kasih sayang, dan
disiplin spiritual, sehingga tazkiyah al-nafs, ditopang dengan amalan sholawat dan
bimbingan guru yang alim, menjadi sarana utama untuk meraih kebahagiaan hakiki

di dunia dan akhirat sesuai dengan tujuan sebenarnya



17



