
 

1 

 

BAB IV 

KONSEP TAZKIYAH AL-NAFS DALAM KITAB HIDÂYAH AL-SÂLIKÎN 

KARYA SYEKH ABD AL-SHAMAD AL-PALIMBANI DAN ANALISIS 

PERSPEKTIF GURU MUHAMMAD SYUKRANI 

 

A. Riwayat Hidup Guru Muhammad Syukrani 

Pada masa muda Guru Syukrani dikenal sebagai pendidik di sekolah agama 

Ar-Ridho. Guru Syukrani yang juga dikenal sebagai penceramah agama sekaligus 

praktisi ilmu tasawuf yang merupakan fokus utama dalam aktivitas keilmuannya. 

Guru Syukrani lahir di Banjarmasin, 16 Desember 1952. Kemudian menempuh 

pendidikan agama di Pondok Pesantren Darussalam Martapura dimulai tahun 1964 

hingga sampai dengan 1974. Pendidikan awal Guru Syukrani ditempuh di 

lingkungan pesantren selama 9 tahun di pesantren yang merupakan salah satu 

pesantren tertua yang ada di Kalimantan Selatan. Guru Syukrani mendirikan 

Sekolah agama Ar-Ridho pada tahun 1980 dan majelisnya pada tahun 2004.  

Pemikiran Guru Syukrani terbentuk melalui pendidikan formal dan nonformal yang 

dijalaninya sejak muda.1 Salah satu dari Tokoh ulama yang mempengaruhi 

pemikiran agamanya adalah Guru H. Anang Acil, Guru Samman Mulia, Guru KH. 

Anang Ramli dan K.H Muhammad Zaini Abdul Ghani atau Guru Sekumpul 

Martapura.2  

Kitab tasawuf yang Guru Syukrani pernah pelajari di pesantren Darussalam 

dan yang juga mengajarkannya pada Majelis Ta’lim Ar-Ridho salah satunya kitab 

Sair al-Sâlikîn dan  Hidayah al-Sâlikîn yang kedua kitab tersebut merupakan karya 

                                                           
1Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 01 Desember 2024. 
2Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 01 Desember 2024.  



2 

 

 

 

dari Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani Tokoh yang juga menginspirasi perjalanan 

intelektual dan spiritual khususnya melalui kitab Hidâyah al-Sâlikîn, menurut Guru 

Syukrani kitab itu berisi pedoman praktis dan mendalam tentang pensucian jiwa 

(tazkiyah al-nafs) yang sangat relevan diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.3 

Guru Muhammad Syukrani tidak hanya menyampaikan ilmu teori, tetapi 

juga menekankan pentingnya mengamalkan nilai-nilai tasawuf dalam kehidupan, 

khususnya pensucian jiwa sebagai fondasi akhlak dan ibadah. Tazkiyah al-nafs 

diposisikan sebagai jalan utama untuk mencapai kedekatan dengan Allah SWT. hal 

ini menunjukkan bahwa pemikiran beliau tidak hanya bersandar pada aspek 

intelektual, tetapi jaga pada dimensi ruhani.4 

 

B. Tazkiyah al-Nafs  dalam Kitab Hidâyah al-Sâlikîn 

1. Latar Belakang Penulisan Kitab 

Hidâyah al-Sâlikîn merupakan salah satu karya besar dalam bidang tasawuf 

yang ditulis oleh Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani pada abad ke-18. Karya beliau 

ini menempati posisi penting dalam khazanah keilmuan Islam di dunia Melayu, 

karena menyajikan panduan praktikal serta teori dalam menempuh jalan kesufian 

secara lurus dan sesuai dengan syariat Islam, serta kitab ini merupakan bukti nyata 

bagaimana ilmu-ilmu Islam dari pusat dunia Islam seperti Mekkah dan Madinah 

yang dikembangkan dan disebarluaskan dalam bentuk yang dapat dipahami oleh 

masyarakat Islam tempatan. Syekh Abd al-Shamad menyusun kitab ini dalam 

bahasa melayu agar mudah dipahami oleh masyarakat awam, tanpa kehilangan 

                                                           
3Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 01 Desember 2024.  
4Shohana Hussin, “Kaedah Pendidikan Kerohanian Insan dalam Manuskrip Hidayah al-

Salikin,” Sains Insani, Vol. 8, No. 1 (2023): hlm. 34-36. 



3 

 

 

 

esensi ilmu tasawuf sebagaimana diajarkan oleh para ulama besar seperti Imam al-

Ghazali.5 

Bahasa Arab-Melayu (Melayu klasik yang ditulis dengan huruf Jawi dan 

mengandung istilah Arab) merupakan media utama penyebaran ilmu agama di 

Nusantara pada masa itu. Penulisan Hidâyah al-Sâlikîn dalam bahasa ini 

menunjukkan bahwa Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani ingin menjangkau 

pembaca yang lebih luas, khususnya dikalangan masyarakat Muslim di Melayu 

yang tidak memahami bahasa Arab secara mendalam. Penulisan ini juga sejalan 

dengan tradisi para ulama Nusantara lainnya, seperti Nuruddin al-Raniri dan Syekh 

Daud al-Fatani, yang berupaya mengislamkan ilmu-ilmu klasik ke dalam budaya.6 

Kitab ini secara eksplisit mengadopsi metode dan isi dari karya agung Ihya 

Ulum al-Din karya Imam al-Ghazali, seorang tokoh tasawuf terkemuka dalam Islam 

Sunni.7 Namun, Hidâyah al-Sâlikîn tidak hanya menerjemahkan karya al-Ghazali, 

tetapi juga menyesuaikannya dengan konteks budaya dan spiritual masyarakat 

Melayu, menjadikan karya yang relevan. Syekh Abd al-Shamad termasuk bagian 

dari jaringan ulama Haramain, yaitu ulama-ulama dari Nusantara yang menimba 

ilmu di Mekah dan Madinah, lalu menyebarkannya kembali ke tanah air mereka.8 

Karena itu, penulisan kitab ini dapat dilihat sebagai transmisi keilmuan Islam global 

ke dalam bentuk lokal yang kontekstual.  

                                                           
5Abdus Shamad al-Falimbani, Hidâyah al-Sâlikîn, terj. Zainudin (Jakarta: Pustaka Amani, 

2015), 12  
6Wan Mohd Shaghir Abdullah, Syekh Abdus Shamad al-Flimbani: Ulama dan Pejuang 

Islam Nusantara (Kuala Lumpur: Khazanah Fathaniyah, 2001), 22. 
7Abu Hamid al-Ghazali, Ihya Ulum al-Din (Beirut: Dar al-kutub al-‘Ilmiyyah, 2005), 5. 
8Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII 

dan XVIII (Jakarta: Kencana, 2004), 230-231. 



4 

 

 

 

Syekh Abd al-Shamad juga menekankan pentingnya menyelaraskan antara 

syariat, tariqat, dan hakikat, sehingga tasawuf yang dipraktikkan tidak menyimpang 

dari ajaran Islam. Pada masa itu, banyaknya terjadi amalan tasawuf yang bercampur 

dengan kebatinan lokal yang tidak sesuai dengan syariat, seperti paham wujudiyah 

ekstrem atau konsep manunggaling kawula gusti yang keliru pemahamannya.9 Oleh 

karena itu, penulisan Hidâyah al-Sâlikîn dimaksudkan untuk meluruskan 

pemahaman umat tentang jalan tasawuf yang benar, yaitu tasawuf yang berpijak 

pada al-Qur’an dan sunah. 

2. Struktur Penulisan Kitab Secara Umum 

Secara umum, struktur Kitab Hidâyah al-Sâlikîn disusun secara bertahap. 

Dimulai dari mukadimah, kemudian diikuti dengan sejumlah fasal, Bab yang 

menggambarkan tahapan perjalanan spiritual seorang salik (penempuh jalan Allah) 

dan penutup. Penulisan pada kitab ini menekankan transformasi jiwa secara 

bertahap, dari taubat, mujahadah, peningkatan akhlak, hingga mencapai maqamat 

seperti zuhud, tawakal, dan rida. Setiap fasal mengandung nasehat praktis dan 

landasan dalil syar’i, yang ditulis dalam bahasa Melayu klasik beraksara Jawi agar 

mudah dipahami oleh masyarakat awam di Nusantara. Gaya penyampaiannya 

bersifat nasihat, sufistik, dan sederhana, sehingga kitab ini berperan sebagai 

panduan rohani yang lengkap dan aplikatif.10 

3. Tujuan Penulisan dan Sasaran Pembaca  

                                                           
9Hamka, Tasawuf Moden (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), 89. 
10Rizky Zainul, “Pembersihan Batin dan Dzikir Perspektif Abd Al-Shamad Al-Palimbani 

Dalam Kitab Hidâyah al-Sâlikîn”, Skripsi (Surabaya: UIN Sunan Ampel, 2021), 37. 



5 

 

 

 

Kitab yang disusun oleh Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani ini bertujuan 

untuk menyebarkan ilmu tasawuf Sunni yang bersumber dari ajaran Imam al-

Ghazali. Tujuan lainnya adalah untuk meluruskan praktik tasawuf yang 

menyimpang dan mengarahkan umat Islam agar tidak terjerumus ke dalam paham-

paham kebatinan atau wujudiyah ekstrem yang bertentangan dengan syari’at.11 

Kitab ini juga ditulis sebagai media dakwah yang menekankan 

keseimbangan antara syariat, tarekat, dan hakikat, sehingga tasawuf yang 

dipraktikkan tetap dalam koridor ajaran Islam yang benar.12 Sasaran pembaca kitab 

Hidâyah al-Sâlikîn secara umum adalah masyarakat Muslim Melayu di Nusantara 

Muslim yang ingin menempuh jalan tasawuf, khususnya: 

a. Para salik (penempuh jalan rohani), yang sedang dalam proses tazkiyah 

al-nafs (penyucian jiwa). 

b. Santri dan penuntut ilmu pesantren. Pesantren/tradisi pondok, yang 

mempelajari tasawuf sebagai bagian dari disiplin ilmu Islam. 

c. Ulama, guru agama dan pendakwah, yang menggunakan kitab ini 

sebagai bahan rujukan untuk membimbing masyarakat secara spiritual.  

d. Masyarakat awam. Karena bahasa yang digunakan adalah Arab-

Melayu/Jawi yang populer saat itu, sehingga lebih mudah dipahami 

dibandingkan kitab berbahasa Arab penuh.13 

 

                                                           
11Intan Permata, “Konsep Dzikir Menurut Syekh Abdus Shamad al-Palimbani dalam Kitab 

Hidayah al- Salikin”, Skripsi (Palembang: UIN Raden Fatah, 2018), 26. 
12Yusri Mohamad Ramli, “Pengaruh Pemikiran al-Ghazali dalam kitab Hidâyah al-Sâlikîn 

Karya Syekh Abdus Shamad al-Falimbani”, Jurnal Studi Ilmu-ilmu Keislaman (UIN Raden Intan 

Lampung), Vol. 14, No. 1, 2018, 112-114. 
13Hasnan Kasan, “Kitab Kuning dan Perannya dalam Pendidikan Islam Tradisional di 

Nusantara”, Jurnal Studi Ilmu-ilmu Ushuluddin, Vol. 14, No. 2, 2015, 237. 



6 

 

 

 

4. Isi Kitab Hidâyah al-Sâlikîn Tentang Tazkiyah al-Nafs 

Hidâyah al-Sâlikîn karya Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani merupakan 

salah satu kitab tasawuf penting dalam tradisi Islam Melayu yang menjelaskan 

perjalanan rohani dalam menuju jalan Allah Swt. Dalam kisah ini Syekh Abd al-

Shamad menekankan bahwa tazkiyah al-nafs adalah inti dari suluk, yaitu usaha 

seorang hamba untuk menyucikan jiwanya dari segala sifat yang tercela seta 

menghiasinya dengan sifat-sifat yang terpuji. Beliau berpendapat bahwa tanpa 

tazkiyah seorang hamba tidak dapat mencapai hakikat iman dan ma’rifat. Pada 

penjelasan mengenai tazkiyah al-nafs Syekh Abd al-Shamad menguraikan makna 

takhalli, yaitu mengosongkan dan membersihkan jiwa dari segala sifat keji seperti 

syirik, riya’, ujub, takabbur, hasad, dan cinta dunia yang berlebihan. Pembersihan 

jiwa ini menjadi langkah pertama yang wajib dilakukan oleh setiap salik. Beliau 

menegaskan pentingnya mujahadah dan muraqabah dalam usaha menghilangkan 

sifat-sifat tercela tersebut.  

Selanjutnya Syekh Abd al-Shamad menguraikan tentang tahalli, yaitu 

menghiasi jiwa dengan sifat-sifat terpuji. Sifat tersebut antara ialah ikhlas, sabar, 

syukur, tawakal, zuhud, dan mahabbah kepada Allah Swt. Menurut beliau tahalli 

hanya bias dicapai apabila seorang salik telah membersihkan jiwanya dengan 

sempurna dari segala sifat tercela. Tahalli menjadi pintu untuk memperoleh 

kedekatan rohani dengan Allah Swt. Tahapan berikutnya dalam Hidâyah al-Sâlikîn 

adalah tajalli, yakni tersingkapnya cahaya Allah Swt. dalam hati seorang salik. 

Pada tahap ini seorang hamba merasa nur ilahi memenuhi kalbunya, sehingga ia 



7 

 

 

 

dapat menikmati manisnya iman dan meraih ma’rifat kepada Allah Swt. Tajalli 

menjadi tanda sempurnanya perjalanan tazkiyah al-nafs yang dilalui seorang salik. 

Adapun kandungan tazkiyah al-nafs yang dimaksud dalam kitab Hidâyah 

al-Sâlikîn yaitu penyucian diri dari pada dosa dan maksiat, baik dosa zohir maupun 

dosa batin serta pembersihan hati dari pada sifat-sifat tercela (mazmumah), seperti 

riya (beribadah untuk mendapat pujian), ujub (merasa kagum kepada diri sendiri), 

takabbur (sombong), hasad (dengki), hubbud dunya (cinta dunia secara 

berlebihan). Menghiasi jiwa dengan sifat-sifat terpuji (mahmudah) seperti ikhlas, 

tawadhu’, sabar, zuhud. Syekh Abd al-Shamad menyebutnya ini merupakan 

thaharah batin yang sangat penting dalam kehidupan seorang mukmin karna 

menjadi dasar diterimanya ibadah.  

 

C. Pandangan Guru Muhammad Syukrani Terhadap Konsep Tazkiyah al-

Nafs Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani 

 

Kajian yang disampaikan Guru Muhammad Syukrani tidak hanya 

penyampaian pada ilmu teori, tetapi juga menekankan pentingnya mengamalkan 

nilai-nilai tasawuf dalam kehidupan sehari-hari, khususnya pensucian jiwa sebagai 

pondasi akhlak dan ibadah. Tazkiyah al-nafs diposisikan sebagai jalan utama untuk 

mencapai kedekatan dengan Allah Swt. Hal ini menunjukkan bahwa pemikiran 

keilmuannya tidak hanya bersandar pada aspek intelektual, tetapi juga pada dimensi 

rohani yang mendalam.14 

                                                           
14Shohana Hussin, “Kaedah Pendidikan Kerohanian Insan dalam Manuskrip Hidâyah al-

Sâlikîn,” Sains Insani, Vol. 8, No. 1 (2023), 34-36. 



8 

 

 

 

Guru Muhammad Syukrani memahami konsep tazkiyah al-nafs Syekh Abd 

al-Shamad al-Palimbani adalah jalan untuk mendekat kepada Allah Swt. Dalam 

wawancara yang peneliti lakukan, Guru Syukrani menjelaskan bahwa inti ajaran 

Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani adalah bagaimana seseorang mampu 

mensucikan jiwanya dari sifat-sifat tercela (madzmumah) dan menghiasinya dengan 

sifat-sifat terpuji (mahmudah). Guru Syukrani menyebutkan bahwa pembersihan 

jiwa bukan hanya sekedar teori saja, akan tetapi harus dilakukan dengan amalan 

seperti dzikir, membaca shalawat, banyak muhasabah.15 

“Seorang yang membersihkan nafsunya janganlah tinggal dzikir, jaga 

sembahyang, jangan suka marah, jangan suka benci orang, itu yang diajarkan 

ulama kita jua dulu, Syekh Palimbani juga bilang itu.”16 

Guru Syukrani memandang bahwa tazkiyah al-nafs bukan hanya sekedar 

ilmu untuk dibahas (teori), tetapi untuk diamalkan setiap hari. Beliau juga 

menegaskan pentingnya ada guru yang membimbing, karna menurut beliau, dalam 

membersihkan nafsu itu banyak sekali rintangannya.  

“Kalau tidak ada guru, kita bisa sesat. Jadi harus ada guru yang alim untuk 

membimbing kita.”17 

Dari segi implementasi, Guru Syukrani mengakui bahwa zaman sekarang 

orang yang sudah banyak lupa dengan ajaran tazkiyah al-nafs. Beliau mengatakan 

dengan khas bahasa daerahnya atau bahasa kampung yakni: 

“Orang wayah ini sudah banyak yang jauh hatinya. Lebih sibuk lawan dunia. 

Padahal tazkiyah al-nafs itu yang buat hidup kita selamat dunia dan 

akhirat.”18 

                                                           
15Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 10 Mei 2025. 
16Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 10 Mei 2025. 
17Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 10 Mei 2025. 
18Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 



9 

 

 

 

Guru Muhammad Syukrani juga menjelaskan bahwa tazkiyah al-nafs pada 

hakikatnya adalah upaya membersihkan hati dari segala sifat yang buruk, seperti 

hasad (dengki), takabbur (sombong), riya (pamer), dan sifat buruk lainnya, serta 

menggantinya dengan sifat-sifat terpuji seperti ikhlas, sabar, dan tawadhu’, yang 

dengan bahasa sederhana beliau menyebutkan:  

“Tazkiyah al-nafs itu artinya bersihkan hati, bersihkan batin. Jangan sampai 

hati ini rigat (kotor), penuh dengan kedengkian, sombong dan apa-apa yang 

negatif dipikiran terhadap manusia (bentuk penyakit hati). Kita hidup ini mau 

bersih, supaya Allah Ridha.”19 

Beliau juga berpendapat bahwa isi kitab Hidâyah al-Sâlikîn itu bukan hanya 

tentang sembahyang dan puasa, tetapi juga banyak mengajarkan tentang 

pembersihan hati, ditambah lagi beliau mengatakan bahwa orang yang belajar 

agama akan tetapi tidak menyucikan hatinya, maka amalnya bisa habis tidak ada 

bernilai di sisi Allah. Dengan bahasa sederhana beliau menyebutkan: 

“Jiwa itu harus bersihkan dulu, amun handak sembahyang kita kabul, hati 

kita jua mesti berasih. Kada cukup hanya suci badan. Dalam kitab itu, Syekh Abd 

al-Shamad al-Palimbani menyebut supaya kita mehindari soal ujub, riya’, 

takabbur, dan hasad. Banyak urang alim tapi guring batinnya. Sembahyang rajin 

tapi masih benci orang nol nilainya. Dalam kitab ini di lajari supaya kita belajar 

sabar, tawadhu, ikhlas. Hati bersih Insya Allah, Allah sayangi, caranya, pertama 

banyak (muhasabah), hitung salah diri. Lalu dzikir, istighfar dibanyaki sehari 

paling kada 100 kali pagi sore petang, lawan duduk di majelis ilmu. Paling kada 

seminggu ada 3 kali atau sekali seminggu, supaya hati kada keras, hawa nafsu 

dilawan, amun hawa nafsu kena, habis amal kita.”20 

Guru Syukrani menambahkan bahwa ilmu agama sekalipun bisa jadi 

bahaya, apabila dipakainya untuk mencari pujian atau bahkan menjatuhkan orang 

lain:  

                                                           
19Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 
20Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 



10 

 

 

 

“Mun hati kada disucikan, makin banyak ilmu, bisa makin bahaya. Ilmu itu 

bisa jadi racun amun hati masih cinta lawan pujian. Jadi tasawuf dalam kitab ini 

mengajari supaya ilmu itu disampai akan ke dalam hati.”21 

Guru Syukrani juga menyinggung gejala banyaknya orang rajin ibadah tapi 

masih penuh penyakit hati, seperti hasad dan dengki terhadap orang lain: 

“Rajin puasa, sembahyang, atau beamalan, tapi bila orang lain senang, 

hatinya kada senang, itu belum tazkiyah al-nafs, dikitab ini membedakan amal 

orang shaleh lawan amal orang yang hanya ikut kebiasaan.”22 

Pada pernyataan berikutnya Guru Syukrani juga menyebutkan bahwa fikih 

dan tasawuf harus berjalan seimbang:  

“Mun kita belajar fikih saja, kita harus tahu caranya wudhu, tapi belajar 

tasawuf kita harus tahu bagaimana membersihkan hati sebelum wudhu.”23 

Mengenai amal, beliau juga menekankan bahwa seorang yang memiliki hati 

yang ikhlas segera melupakan amalnya setelah dilaksanakan tanpa harapan pujian: 

“Kita juga jangan membangga akan kepada amal, bila sudah merasa ba 

amal, langsung lupakan. Ibarat seperti membuang kotoran jangan di lihat-lihat 

lagi, sedikit sulit mengerjakannya tapi apabila berhasil bagus banar. Tujuan ini 

supaya hati kita kada riya.”24 

Guru Syukrani kembali menegaskan bahwa membersihkan hati itu lebih 

berat dari pada amal lahir, beliau menekankan bahwa ilmu tasawuf tidak boleh 

berhenti dilisan, harus sampai pada praktek perbuatan. Penyucian jiwa itu 

memerlukan latihan yang terus-menerus karna hawa nafsu sering menyelinap 

secara halus. Begini kutipannya: 

“Mangaji tasawuf itu kada cukup didangar haja, tapi diamalkan. Kita ini 

kadang pandai bicara ihwal sabar, tapi hanya babaya digawil rahatan guring, 

                                                           
21Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 
22Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 
23 Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 
24Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 



11 

 

 

 

sarik (marah). Tazkiyah al-nafs itu melawan hawa nafsu yang halus-halus, nang 

kadang kada tarasa, tapi nang kada tarasa itu nang paling marusak hati.”25 

Pada bagian akhir, beliau menegaskan tujuan ilmu adalah untuk menyucikan 

hati, bukan untuk mencari kedudukan atau kemuliaan dunia: 

“Ilmu itu bukan untuk berbangga, ilmu dipakai sagan membersihkan hati 

parak lawan Allah Swt. Kedada gunanya mengaji tinggi-tinggi, tapi lawan urang 

tuha masih wani kasar, lawan kawan masih hasad, lawan Allah masih lalai, lawan 

urang masih mahina. Dalam kitab ini memberi kita pamahaman ilmu sekira parak 

lawan Allah lawan hati lembut.”26 

“Panderan yang kada manfaat kada usah, bahujung dunia kada dapat 

apalagi akhirat, urang yang banyak pender itu mematikan hati. Jadi jaga hati kita 

lawan minta puji-puji, sanjungan, seperti dimasyurkan oleh urang banyak atau 

digerumungi urang.”27 

Guru Syukrani menambahkan lagi bahwasanya belajar ilmu tasawuf itu 

harus berkelanjutan sampai akhir hayat. : 

“Ilmu tasawuf itu kada cukup belajar sahari dua hari. Bujur-bujur sampai 

mati kita gawi. Selama masih barnafas, selama itu jua kita harus membersihkan 

hati, maingat diri, bertaubat, baik-baiki perangai. Kada kawa betahanan. Tasawuf 

itu jalan panjang sampai nyawa kita diambil Tuhan.”28 

Cara membedakan yang benar bersih (tazkiyah al-nafs) dengan yang semu 

seakan bersih serta Pesan bagi para salik: 

“Sabanarnya, nang tahu bener-bener bertasawuf atau kada itu cuma Allah 

haja. Manusia kada kawa maaku. Malah, mun ada urang merasa dirinya sudah 

bertasawuf, itu tandanya inya balum bertasawuf. Urang nang bertasawuf kada 

pernah merasa sampai, kada pernah merasa lihat diri, nang ada cuma melihat 

Allah wan merasa kada ada apa-apanya.”29 

“Gasannya salik, nang paling utama harus manyongkorkan ilmu dulu. 

Kada bararti ilmu dibuang, tapi dikosongkan hati dari rasa pintar. Mun hati masih 

pina pinuuh ilmu, pamandang, wan rasa ‘aku tahu’, cahaya ngalih masuk. Cahaya 

itu datang ka hati nang kosong, nang tunduk, nang pasrah lawan Allah.”30 

                                                           
25Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 
26Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 
27Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 
28Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 
29Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 2 Januari 2026. 
30Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 2 Januari 2026. 



12 

 

 

 

Guru Muhammad Syukrani berpandangan bahwa tahapan paling berat 

dalam menjalankan tazkiyah al-nafs adalah pengendalian hawa nafsu. Hal ini 

disebabkan oleh kuatnya dorongan nafsu yang sering kali dipengaruhi oleh 

lingkungan, kebiasaan, dan godaan duniawi. Namun, apabila seorang hamba 

mampu menundukkan nafsunya, maka proses penyucian jiwa akan berjalan lebih 

baik dan berdampak langsung pada kualitas kehidupan sehari-hari. Dengan jiwa 

yang terlatih, seseorang akan lebih mampu menghadapi cobaan hidup dengan 

ketenangan, menolak godaan dunia yang merusak, serta menjaga hati agar tetap 

bersih dari berbagai penyakit spiritual. Keseluruhan pembahasan ini menegaskan 

bahwa tazkiyah al-nafs menurut Guru Syukrani adalah proses esensial bagi seorang 

hamba untuk mencapai kedekatan dengan Allah, membersihkan hati, memperbaiki 

akhlak, dan membentuk kualitas spiritual yang autentik.31 Guru Muhammad 

Syukrani memandang bahwa seseorang yang telah melakukan tazkiyah al-nafs 

dapat menunjukkan akhlak yang baik dalam kehidupan sosialnya. Guru 

Muhammad Syukrani menekankan pentingnya berperilaku baik kepada orang lain 

sebagai cermin dari kesucian hati.32 Kemudian memandang tazkiyah al-nafs adalah 

proses seumur hidup. Guru Syukrani juga menekankan pentingnya berhati-hati 

pada setiap ucapan juga perbuatan, karena pada ucapan atau tulisan yang tidak 

dijaga bisa mengotori hati.33  

Berdasarkan hasil analisis, konsep tazkiyah al-nafs Syekh Abd al-Shamad 

al-Palimbani, menurut pandangan Guru Syukrani merupakan proses penyucian jiwa 

                                                           
31Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 
32Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025. 
33Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 10 Mei 2025. 



13 

 

 

 

yang bertujuan membersihkan hati dari sifat tercela, menanamkan sifat terpuji, dan 

mendekatkan diri kepada Allah Swt. Guru Syukrani menambahkan sholawat bagi 

seorang salik dalam tazkiyah al-nafs memiliki peran khusus sebagai sarana untuk 

menyejukkan hati, menguatkan ikatan spiritual dengan Allah Swt. dan membantu 

membersihkan ego serta sifat tercela. Guru Syukrani menekankan bahwa membaca 

sholawat secara rutin tidak sekadar ritual, tetapi merupakan praktik yang 

mendukung proses penyucian jiwa, menumbuhkan kerendahan hati, dan mencegah 

hati terjerumus pada ujub, riya atau kesombongan. Dengan kata lain, sholawat 

menjadi alat spiritual untuk menundukkan nafsu, memperhalus batin, dan 

menyiapkan hati agar dapat menerima cahaya tazkiyah al-nafs. Konsep ini sejalan 

dengan pandangan Imam Al-Ghazali yang menekankan tahapan takhalli, tahalli, 

dan tajalli serta pentingnya mujahadah, muraqabah, dan muhasabah, begitu juga 

dengan Ibnu Qayyim al-Jauziyah yang menekankan tauhid, kesesuaian dengan 

syari’at, dan amal saleh sebagai sarana penyucian jiwa. Guru Syukrani menegaskan 

bahwa tazkiyah al-nafs harus dilakukan secara bertahap dan konsisten, bukan hanya 

membina kesalehan pribadi, tetapi juga membentuk akhlak mulia dan 

meningkatkan kualitas hubungan sosial. Dengan pengamalan tazkiyah ini, seorang 

mukmin dapat mencapai ketenangan batin, meningkatkan kualitas ibadah, serta 

menyeimbangkan kehidupan lahir dan batin, sehingga menjadi sarana untuk meraih 

kebahagiaan hakiki di dunia dan akhirat, selaras dengan prinsip-prinsip yang 

diajarkan oleh Imam Al-Ghazali dan Ibnu Qayyim. 

Namun demikian terdapat pandangan lain dari Guru Syukrani yakni tasawuf 

tidak dapat diukur oleh pengakuan diri. Hanya Allah yang mengetahui siapa yang 



14 

 

 

 

benar-benar bertasawuf. Ciri utama orang yang berjalan di jalan tasawuf justru 

adalah hilangnya rasa memiliki maqam, derajat, atau pencapaian spiritual. Ketika 

seseorang merasa dirinya sudah bertasawuf, itu menandakan masih adanya ego 

(nafs) yang kuat, sehingga ia belum sampai pada hakikat tasawuf itu sendiri. Tanpa 

penyucian jiwa, ilmu dan amal seseorang tidak bisa membawa kebaikan hakiki 

karena hati yang kotor dapat menodai setiap tindakan. Konsep ini menekankan 

bahwa tazkiyah bukan sekadar pada praktik ritual, tetapi transformasi batin yang 

menyeluruh, mempengaruhi dimensi internal dan eksternal kehidupan seorang 

hamba. Perbedaan pada metode penyampaian antara keduanya. Syekh Abd al-

Shamad al-Palimbani menyampaikan ajarannya dalam bentuk tulisan, yaitu melalui 

kitab Hidâyah al-Sâlikîn, yang ditulis dalam bahasa Melayu.34 Sementara itu Guru 

Muhammad Syukrani lebih memilih pendekatan lisan dan langsung kepada 

masyarakat.35 Dengan kata lain meskipun ajaran mereka memiliki substansi yang 

selaras namun penyampaiannya berbeda karena disesuaikan dengan konteks zaman 

dan kebutuhan umat. Dari segi tujuan tazkiyah al-nafs, Guru Syukrani menjelaskan 

bahwa semua usaha membersihkan jiwa ini supaya kita bisa dekat dengan Allah 

Swt. selamat dunia akhirat.36  

Secara substansial, pemikiran Guru Muhammad Syukrani sejalan dengan 

ajaran Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani dalam kitab Hidâyah al-Sâlikîn yang 

menegaskan bahwa penyucian hati merupakan fondasi utama diterimanya amal 

                                                           
34Abdul Hadi W.M., Tasawuf yang Tertindas: Kajian Hermaneutik terhadap karya-karya 

Sufi Asia Tenggara (Yogyakarta: Perpustaka Pelajar, 2001), 88-89. 
35Zainal Arifin Abbas, Tasawuf dan Tarekat: Telaah History, Konseptual dan Praktis 

(Jakarta: Rajawali Pers, 2018), 146. 
36Guru Muhammad Syukrani, Wawancara, 19 Juni 2025.  



15 

 

 

 

ibadah. Guru Syukrani menegaskan bahwa kesucian lahir tidak akan bernilai tanpa 

disertai kesucian batin, sehingga ibadah yang dilakukan dapat kehilangan nilainya 

di sisi Allah Swt. apabila hati masih dipenuhi sifat-sifat tercela. Pandangan ini 

menegaskan bahwa tazkiyah al-nafs tidak hanya berdimensi spiritual individual, 

tetapi juga berimplikasi langsung terhadap kualitas ibadah dan perilaku sosial 

seorang Muslim. 

Jika dikaitkan dengan landasan teori, pandangan Guru Muhammad 

Syukrani memiliki kesesuaian yang signifikan dengan konsep tazkiyah al-nafs 

menurut Imam al-Ghazali, khususnya dalam penekanan pada tahapan takhalli, 

tahalli, dan tajalli serta pentingnya mujahadah, muraqabah, dan muhasabah 

sebagai sarana pembinaan jiwa. Selain itu, keselarasan juga tampak dengan 

pemikiran Ibnu Qoyyim al-Jauziyah yang menekankan pemurnian tauhid, 

keikhlasan, serta kesesuaian dengan al-Qur’an dan sunnah sebagai dasar utama 

penyucian jiwa. Dengan demikian, pemikiran Guru Syukrani dapat dipahami 

sebagai aktualisasi ajaran tazkiyah al-nafs klasik yang relevan dengan konteks 

kehidupan umat Islam masa kini. 

Dari segi metode penyampaian, terdapat perbedaan yang bersifat 

kontekstual antara Guru Muhammad Syukrani dan Syekh Abd al-Shamad al-

Palimbani. Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani menyampaikan ajarannya melalui 

karya tulis yang sistematis dalam bentuk kitab Hidâyah al-Sâlikîn, sedangkan Guru 

Muhammad Syukrani menyampaikan ajaran tazkiyah al-nafs melalui pendekatan 

lisan dalam pengajian dan majelis taklim. Perbedaan ini tidak menunjukkan 

perbedaan substansi ajaran, melainkan penyesuaian metode dakwah terhadap 



16 

 

 

 

kondisi dan kebutuhan umat. Pendekatan Guru Syukrani dinilai lebih aplikatif 

dalam menjawab tantangan spiritual masyarakat kontemporer. 

Lebih lanjut, Guru Muhammad Syukrani memandang tazkiyah al-nafs 

sebagai proses panjang seumur hidup yang menuntut konsistensi, kerendahan hati, 

kesadaran atas kelemahan diri, serta kedisiplinan dalam amalan spiritual. 

Menekankan bahwa hakikat tasawuf tidak diukur dari pengakuan atas pencapaian 

spiritual, melainkan dari hilangnya rasa ego dan totalitas penyerahan diri kepada 

Allah Swt. Selain itu, Guru Syukrani menganjurkan membaca sholawat secara rutin 

sebagai bagian penting dalam memperkuat ikatan spiritual dan menyejukkan hati, 

serta menekankan pentingnya berguru kepada guru yang alim untuk mendapatkan 

bimbingan yang benar dalam perjalanan tasawuf. Pandangan ini menegaskan 

bahwa tazkiyah al-nafs adalah proses pengendalian nafs dan pembentukan 

kepribadian spiritual yang matang, bukan sekadar simbol atau identitas keagamaan. 

Dengan demikian, pandangan Guru Muhammad Syukrani tentang tazkiyah 

al-nafs merupakan kelanjutan dari ajaran Syekh Abd al-Shamad al-Palimbani, 

selaras dengan pemikiran Imam al-Ghazali dan Ibnu Qoyyim al-Jauziyah. Tazkiyah 

al-nafs dipahami sebagai inti pembinaan spiritual seorang Muslim yang bertujuan 

membersihkan hati, memperbaiki akhlak, serta mendekatkan diri kepada Allah Swt. 

Proses ini tidak hanya membentuk kesalehan individual, tetapi juga melahirkan 

perilaku sosial yang berlandaskan nilai kejujuran, ketawadhuan, kasih sayang, dan 

disiplin spiritual, sehingga tazkiyah al-nafs, ditopang dengan amalan sholawat dan 

bimbingan guru yang alim, menjadi sarana utama untuk meraih kebahagiaan hakiki 

di dunia dan akhirat sesuai dengan tujuan sebenarnya



 

17 

 

 


