BAB |
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Secara etimologis, Al-Qur’an dimaknai sebagai “bacaan yang sempurna”.
Quraish Shihab menjelaskan bahwa makna ini menegaskan tidak ada satu pun
bacaan sejak manusia mengenal tradisi baca tulis sekitar lima ribu tahun silam yang
mampu menyamai Al-Qur’an, sebuah bacaan yang memiliki kesempurnaan
sekaligus kemuliaan.! Di sisi lain, telah tertanam keyakinan kuat dalam diri umat
Islam bahwa aktivitas membaca Al-Qur’an, meskipun tanpa memahami maknanya
secara mendalam, tetap memiliki nilai ibadah.? Bahkan, bagi mayoritas umat Islam,
salah satu bentuk ibadah paling utama setelah ibadah wajib adalah membaca Al-
Qur’an, menghafalkannya, menjadikannya sebagai zikir, serta mengamalkan ajaran
yang terkandung di dalamnya.

Dalam pola hubungan umat Islam dengan Al-Qur’an, terdapat dua bentuk
interaksi utama. Pertama, interaksi melalui pendekatan kajian teks. Model ini telah
lama dikembangkan oleh para mufasir, baik klasik maupun kontemporer, yang
kemudian melahirkan berbagai karya tafsir. Kedua, interaksi yang bersifat langsung
dan praktis, yakni dengan memperlakukan serta mengaplikasikan Al-Qur’an dalam
kehidupan sehari-hari. Bentuk interaksi kedua ini dapat dijumpai, antara lain,
melalui kegiatan membaca dan menghafalkan Al-Qur’an, menjadikannya sebagai

sarana pengobatan, memohon berbagai kebutuhan, mengusir makhluk halus,

!Quraish Shihab, Tafsir al-Mishah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, 1, (Jakarta:
Lentera Hati, 200), 13-14.
2lmam Nawawi, Syarh Shahih Muslim, Juz 6, 65.



mengamalkan ayat-ayat tertentu dalam kehidupan pribadi maupun sosial, serta
menuliskan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai media perlindungan maupun hiasan.®
Al-Qur’an merupakan firman Allah yang disampaikan kepada Nabi
Muhammad SAW melalui perantaraan Malaikat Jibril A.S, sebagai penyempurna
sekaligus penegas kitab-kitab sebelumnya, serta sebagai jawaban atas berbagai
persoalan yang ada di alam semesta. Selain itu, Al-Qur’an juga memuat banyak
petunjuk dan memiliki fungsi sebagai sarana penyembuhan bagi manusia.* Tentang
malaikat Jibril A.S sebagai perantara dijelaskan dalam QS. al-Bagarah/2 ayat 97

berikut:

il (5555 53 s G W Bt A 3, A8 e A K0 Jad 15 OF s I8

Artinya: Katakanlah: "Barang siapa yang menjadi musuh Jibril, maka
Jibril itu telah menurunkannya (Al Quran) ke dalam hatimu dengan seizin Allah;
membenarkan apa (kitab-kitab) yang sebelumnya dan menjadi petunjuk serta berita
gembira bagi orang-orang yang beriman.

Pada hakikatnya, setiap upaya pengobatan sebaiknya diawali dengan
menggunakan Al-Qur’an, kemudian dilanjutkan dengan pemanfaatan obat-obatan
lainnya. Khususnya untuk penyakit rohani yang membutuhkan ketenangan jiwa,
maka orang yang sakit jiwa/ rohani alangkah baiknya diobati terlebih dahulu
dengan bacaan ayat Al-Qur’an, setelah itu barulah memakai obat-obatan lainnya.
Sedangkan penyakit jasmani bisa dilakukan dengan dua cara: pertama, pengobatan

yang dilakukan sendiri secara naluri yang telah dianugerahkan oleh Allah,

contohnya seperti makan, dingin, lelah. Kedua, pengobatan yang memerlukan

3M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan
Masyarakat, (Bandung: Mizan, 1994), 45-46.

“Abdullah Yusuf Ali, The Holy Qur'an: Text, Translation and Commentary, (Amana Corp,
1983), 1-5.



pengamatan, pemikiran dan penelitian yang mendalam, dalam hal ini diperlukan
bantuan dokter atau ahlinya.

Berbicara megenai obat, sakit sendiri adalah kondisi organ tubuh yang tidak
sejalan dengan semestinya. Agar tubuh tetap berada dalam kondisi sehat,
diperlukan dua langkah utama. Pertama, upaya pemeliharaan dan pencegahan, yaitu
menjaga orang yang sehat agar terhindar dari penyakit. Kedua, tindakan pengobatan
bagi mereka yang telah terserang penyakit, dengan tujuan mencegah kondisi
semakin parah sekaligus menyembuhkan penyakit yang diderita.>

Dalam buku Mukjizat Ilmiah dalam Al-Qur’an dipaparkan sebuah
eksperimen yang menguji pengaruh bacaan ayat-ayat Al-Qur’an terhadap
kesehatan. Penelitian tersebut dilakukan dengan memperdengarkan potongan ayat
Al-Qur’an dalam bahasa Arab beserta terjemahannya dalam bahasa Inggris kepada
responden yang berbahasa Arab maupun non-Arab, baik dari kalangan Muslim
maupun non-Muslim. Hasil eksperimen tersebut menunjukkan adanya pengaruh
positif Al-Qur’an, di mana sekitar 97 persen responden mengalami perubahan
kondisi kejiwaan ke arah yang lebih baik. Sebuah lembaga kajian keislaman di
Amerika melakukan penelitian terhadap penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an dalam
terapi berbagai penyakit. Hasil kajian ilmiah tersebut semakin menegaskan adanya
pengaruh lafaz-lafaz Al-Qur’an dalam proses penyembuhan. Sejalan dengan ajaran

Islam, diyakini bahwa Allah telah menyediakan obat bagi setiap penyakit. Maka

SBambang Wispriyono, Pengantar llmu Kesehatan Masyarakat, (Yogyakarta: Penerbit Andi,
2018), 10-15.



dari itu, sepatutnya sebagai seorang muslim memanfaatkan sarana yang telah ada
yang tidak menjurus kepada kemaksiatan yakni terapi Al-Qur’an.

Dalam praktiknya, ayat-ayat Al-Qur’an dipandang oleh umat Islam sebagai
sesuatu yang bersifat multifungsi. Selain berfungsi sebagai bacaan yang bernilai
ibadah, Al-Qur’an juga menjadi rujukan utama dalam menghadapi persoalan sosial
maupun transendental. Sejak masa Rasulullah Saw, Al-Qur’an telah dimanfaatkan
sebagai sarana penyembuhan berbagai penyakit serta untuk menangkal dan
menghilangkan sihir yang bersifat jahat. Oleh karena itu, tidak berlebihan apabila
setiap Muslim, ketika berhadapan dengan persoalan medis maupun magis, atau
yang bersifat klinis dan klenik, menggali rujukan dari ajaran agamanya, selama hal
tersebut membawa manfaat.”

Pengobatan dengan Al-Qur’an pada dasarnya dilakukan dengan
membacakan ayat-ayat Al-Qur’an kepada orang yang sakit, disertai doa-doa
ma’tsur, dan diulang secara terus-menerus hingga pasien memperoleh kesembuhan
atas izin Allah. Dengan demikian, faktor utama yang memengaruhi kondisi pasien
adalah bacaan Al-Qur’an itu sendiri. Bacaan Al-Qur’an mencakup dua unsur
penting, yaitu suara orang yang membacakan atau melakukan penyembuhan, serta
makna yang terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur’an tersebut.’

Dalam sejarah Islam, praktik memperlakukan Al-Qur’an atau bagian-bagian
tertentu darinya secara langsung dalam kehidupan nyata telah berlangsung sejak

masa Nabi Muhammad saw. Dalam sebuah riwayat dari ‘Aisyah r.a. disebutkan

®Fazlur Rahman, Islam dan Kesehatan, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1996), 50-55.
"Muhammad Ali Al-Barr, Pengobatan dengan Al-Qur’an, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,
2005), 10-15.



bahwa ketika Rasulullah saw sakit menjelang wafatnya, beliau membacakan
Mu ‘awwidzatain (surat al-Falaq dan an-Nas) sambil meniupkannya pada diri beliau
sendiri. Ketika kondisi beliau semakin melemah, ‘Aisyah-lah yang membacakan
kedua surat tersebut dan mengusap tubuh beliau dengan tangan Rasulullah sendiri,
dengan harapan memperoleh keberkahan. Praktik serupa juga dilakukan oleh para
sahabat, dan ketika hal itu disampaikan kepada Nabi saw, beliau membenarkannya.
Bahkan, Rasulullah saw memperbolehkan menerima imbalan dari praktik
pengobatan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa sejak masa Nabi, Al-Qur’an tidak
hanya dijadikan pedoman hidup dalam aspek perilaku, tetapi juga dimanfaatkan
oleh Rasulullah saw sebagai sarana pengobatan.

Praktik-praktik yang berkembang di tengah masyarakat menunjukkan
keragaman dan perbedaan. Hal ini disebabkan oleh perbedaan sudut pandang dalam
memahami nash, meskipun bersumber pada landasan yang sama. Selain itu, faktor
budaya, kondisi geografis, serta kebiasaan yang berbeda di setiap daerah turut
memengaruhi bentuk praktik yang dilakukan masyarakat, sehingga memungkinkan
adanya pengaruh pengalaman-pengalaman tertentu yang tidak selalu disadari.
Sebagai contoh, seorang da’i menggunakan sebagian ayat-ayat syifa’ sebagai dasar
dalam ceramah yang membahas penyakit rohani. Sementara itu, para tabib atau
praktisi pengobatan tradisional memanfaatkan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai media
penyembuhan yang diyakini mujarab, seperti dalam praktik suwuk. Selain itu,

terdapat pula terapi rugyah yang menggunakan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai sarana



untuk mengatasi gangguan jin atau makhluk halus, dan bahkan diyakini mampu
menyembuhkan penyakit fisik.®

Dalam penelitian ini, peneliti memusatkan perhatian pada praktik
pengobatan yang memanfaatkan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai media penyembuhan,
sebagaimana yang dilakukan oleh Ustadz Faisal Rachman. Ustadz Faisal Rachman
diketahui mampu berinteraksi secara langsung dengan ayat-ayat Al-Qur’an dalam
proses pengobatan, antara lain dengan menggunakan surat al-Fatihah, ayat-ayat
terakhir surat al-Bagarah, dan ayat-ayat lainnya. Dalam praktiknya, beliau
menangani berbagai keluhan, seperti persoalan kebatinan, gangguan jin, dan
masalah sejenis. Selain itu, beliau juga memberikan amalan serta doa-doa kepada
individu yang menginginkan keberhasilan dalam bidang pekerjaan, perdagangan,
maupun urusan politik yang sedang dihadapi oleh para pasiennya.

Ketertarikan penulis terhadap penelitian ini didasari oleh perhatian pada
penggunaan ayat-ayat tertentu dari Al-Qur’an dalam praktik pengobatan,
khususnya sebagaimana dipahami dan diterapkan oleh Ustadz Faisal Rachman.
Oleh karena itu, penelitian ini memfokuskan kajian pada praktik pengobatan
dengan ayat-ayat Al-Qur’an yang beliau lakukan dalam menangani pasien, serta
pada pemaknaan terhadap praktik pengobatan tersebut dalam berbagai metode yang
diterapkannya.

Tujuan dari penelitian ini ialah untuk mengkaji secara mendalam
pemahaman Ustadz Faisal Rachman terhadap konsep Qur’anic Healing,

menganalisis metode atau praktik penyembuhan yang diterapkannya, serta

8Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, (New York: Basic Books, 1973), 89-91.



mengidentifikasi jenis-jenis bacaan Al-Qur’an yang digunakan dalam proses terapi.
Selain itu, penelitian ini bertujuan untuk mengevaluasi efektivitas bacaan-bacaan
tersebut terhadap kondisi pasien yang ditangani. Melalui kajian ini, diharapkan
dapat diperoleh pemahaman yang lebih komprehensif tentang penerapan Qur anic
Healing dalam praktik penyembuhan, serta kontribusinya terhadap kesehatan

spiritual dan psikologis pasien.

B. Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang tersebut, permasalahan penelitian ini dapat
dirumuskan sebagai berikut:
1. Bagaimana pemahaman Ustadz Faisal Rachman terhadap ayat-ayat Al-
Qur’an yang dijadikan dasar dalam praktik Qur’anic Healing?
2. Bagaimana bentuk praktik pengobatan Qur’anic Healing yang dilakukan
oleh Ustadz Faisal Rachman di Tenggarong?
3. Apa saja manfaat atau efek Qur’anic Healing yang dirasakan oleh pasien

setelah mengikuti terapi Ustadz Faisal Rachman?

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian
Dalam penelitian ini, penulis menetapkan beberapa tujuan yang dirumuskan
berdasarkan permasalahan penelitian sebagai berikut:
1. Penelitian ini dimaksudkan untuk mengetahui pemahaman ayat-ayat Al-
Qur’an yang digunakan dalam praktik pengobatan oleh Ustadz Faisal

Rachman di Kecamatan Tenggarong Kabupaten Kutai Kartanegara



2. Penelitian ini dimaksudkan untuk mengetahui dan menjelaskan praktik
pengobatan Ustadz Faisal Rachman dengan ayat-ayat Al-Qur’an di
Kecamatan Tenggarong Kabupaten Kutai Kartanegara.

3. Penelitian ini juga dimaksudkan untuk mengetahui dan menjelaskan apa
saja manfaat pengobatan yang dilakukan oleh Ustadz Faisal Rachman
melalui ayat-ayat Al-Qur’an kepada pasien atau masyarakat.

Adapun kegunaan atau manfaat penelitian ini adalah:

1. Manfaat Teoritis

Hasil penelitian ini diharapkan dapat menambah wawasan serta melengkapi
informasi mengenai praktik Living Qur’an, sekaligus menjadi salah satu rujukan
bagi penelitian selanjutnya dalam mengkaji fenomena sosial, khususnya terkait
respons masyarakat terhadap kehadiran Al-Qur’an dalam kehidupan mereka. Selain
itu juga hadirnya pengobatan alternatif dengan menggunakan metode Living
Qur’an atau pengobatan memakai ayat-ayat Al-Qur’an akan menjadi akan
menambah ilmu pengetahun baru dalam dunia pengobatan yang bersifat non medis.

2. Manfaat Praktis
a. Bagi penulis, penelitian ini memiliki manfaat yang sangat signifikan

secara pribadi. Selain menjadi sarana pembelajaran, kegiatan ini juga
berfungsi sebagai media latihan dan pendalaman kemampuan berpikir
kritis dalam menghadapi serta memecahkan berbagai persoalan yang
kompleks, khususnya tantangan yang dihadapi generasi muda pada masa

Kini.



b. Bagi para pembaca, penelitian ini diharapkan dapat menjadi sumber
tambahan wawasan keilmuan yang memberikan respons terhadap
fenomena kemerosotan akhlak remaja di era globalisasi. Dengan
demikian, pembaca diharapkan mampu mengambil nilai-nilai yang
terkandung di dalamnya sebagai landasan dalam membentuk generasi
yang berakhlak dan selaras dengan tuntunan syariat agama.

c. Bagi lembaga, penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan
pertimbangan dan evaluasi dalam upaya meningkatkan kualitas
pelaksanaan kegiatan secara optimal, sehingga hasil atau output yang

dihasilkan dapat sesuai dengan tujuan dan harapan yang telah ditetapkan.

D. Definisi Operasional

Definisi operasional merupakan penjelasan yang disusun berdasarkan
karakteristik atau sifat dari objek yang didefinisikan dan dapat diamati secara
langsung. Konsep ini memiliki peranan penting karena aspek yang dapat
diobservasi memungkinkan peneliti lain untuk melakukan kajian terhadap
fenomena yang sama, sehingga penelitian yang dilakukan penulis bersifat terbuka
untuk diuji dan dikaji ulang oleh pihak lain.°

Untuk memperjelas maksud dan tujuan skripsi ini, diperlukan penegasan
sudut pandang atau fokus penelitian, sehingga dapat menghindari terjadinya

kesalahpahaman dalam memahami judul dan ruang lingkup kajian yang dibahas.

® Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, (Bandung: Alfabeta, 2019),
60-65.



10

Penegasan tersebut penting agar pembaca maupun peneliti memiliki pemahaman
yang sama mengenai ruang lingkup dan batasan penelitian, sebagai berikut:

Qur’anic Healing dalam konteks penelitian ini, dioperasionalkan sebagai
bentuk praktik penyembuhan yang bersumber dari keyakinan terhadap kekuatan
spiritual ayat-ayat Al-Qur’an, baik melalui pembacaan (tilawah), pendengaran
(sima’), maupun perantara ritual tertentu seperti ruqyah, dzikir, dan doa-doa yang
dikaitkan dengan fungsi penyembuhan. Praktik ini tidak hanya dilihat dari segi teks
yang dibaca, tetapi juga dari dimensi relasional antara praktisi, pasien, dan ayat-
ayat yang digunakan. Qur’anic Healing dalam penelitian ini juga mencakup
persepsi pasien terhadap efektivitas spiritual dan psikologis dari pengobatan
tersebut serta integrasinya dengan keyakinan lokal.

Pemahaman yang dimaksud adalah cara praktisi dan pasien memaknai ayat-
ayat Al-Qur’an yang digunakan dalam praktik Qur’anic Healing sebagai sarana
penyembuhan spiritual. Pemahaman tersebut tidak diposisikan sebagai penafsiran
akademik atau tafsir tekstual terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, melainkan sebagai
pemahaman praktis yang tumbuh dari keyakinan keagamaan, pengalaman spiritual,
dan konteks sosial-keagamaan tempat praktik tersebut berlangsung. Pemahaman ini
bersifat subjektif dan kontekstual, karena dibentuk melalui pengalaman langsung
individu dalam menjalani proses pengobatan, baik oleh praktisi yang memimpin
terapi maupun oleh pasien yang mengikutinya. Dengan demikian, pemahaman
dalam penelitian ini dipahami sebagai lived understanding, yaitu makna Al-Qur’an
yang dihidupi dan dipraktikkan dalam realitas kehidupan sehari-hari, bukan makna

normatif yang ditetapkan melalui analisis linguistik atau metodologi tafsir klasik.



11

Praktik yang dimaksud adalah rangkaian tindakan keagamaan yang
dilakukan oleh praktisi dan diikuti oleh pasien dalam pelaksanaan Qur’anic
Healing, khususnya yang berkaitan dengan penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an
sebagai media penyembuhan spiritual. Praktik tersebut mencakup proses
pembacaan ayat-ayat Al-Qur’an, doa-doa yang menyertainya, serta tata cara
pelaksanaan terapi sebagaimana dijalankan oleh praktisi berdasarkan keyakinan
dan pengalaman religiusnya. Praktik ini tidak dipahami sebagai ritual baku yang
memiliki standar tunggal, melainkan sebagai aktivitas keagamaan yang bersifat
kontekstual dan fleksibel, karena pelaksanaannya dapat menyesuaikan dengan
kondisi pasien, situasi sosial, dan pemahaman praktisi terhadap ayat-ayat yang
digunakan. Dengan demikian, praktik dalam penelitian ini dipahami sebagai bentuk
aktualisasi Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari, yaitu bagaimana ayat-ayat Al-
Qur’an tidak hanya dibaca sebagai teks suci, tetapi juga dihadirkan dalam tindakan
nyata sebagai bagian dari upaya penyembuhan yang diyakini oleh pelaku dan
penerimanya.

Efek yang dimaksud adalah perubahan yang dirasakan dan dialami oleh
pasien setelah mengikuti praktik Qur’anic Healing, sebagaimana diungkapkan
melalui pengalaman subjektif dan narasi personal mereka. Efek tersebut tidak
dipahami sebagai hasil medis atau kesembuhan klinis yang dapat diukur secara
objektif, melainkan sebagai dampak psikologis dan spiritual yang muncul dalam
bentuk ketenangan batin, rasa nyaman, peningkatan kepercayaan diri, serta
perubahan sikap dalam menghadapi kondisi yang dialami. Efek ini bersifat subjektif

dan kontekstual, karena sangat dipengaruhi oleh keyakinan religius, pemahaman



12

terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, serta pengalaman spiritual masing-masing pasien.
Dengan demikian, efek dalam penelitian ini dipahami sebagai konsekuensi
pengalaman keagamaan (religious experience) yang lahir dari interaksi antara
praktik pembacaan ayat Al-Qur’an dan pemaknaan individu terhadap proses
pengobatan tersebut, bukan sebagai bukti kausal langsung atas efektivitas terapi
secara medis.

E. Kajian Terdahulu

Setelah peneliti melakukan pengamatan dan penelusuran terhadap literatur
terdahulu, ditemukan sejumlah penelitian yang memiliki kemiripan dengan tema
yang dikaji dalam penelitian ini, di antaranya sebagai berikut:

Dalam buku Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir karya Abdul
Mustaqim, dibahas secara komprehensif berbagai pendekatan metodologis dalam
studi Al-Qur’an dan tafsir. Buku ini menjelaskan dua model utama penelitian, yaitu
penelitian berbasis teks dan penelitian sosial. Lebih lanjut, penulis menguraikan
lima ranah atau model penelitian Al-Qur’an dan tafsir, meliputi penelitian tokoh,
tematik, Living Qur’an, manuskrip, dan komparatif. Dari kelima model tersebut,
empat di antaranya termasuk dalam kategori penelitian teks, sedangkan penelitian
Living Qur’an diposisikan sebagai bagian dari penelitian sosial karena
menitikberatkan pada praktik dan respons masyarakat terhadap Al-Qur’an dalam
kehidupan sehari-hari.

Skripsi Aida Hidayah yang berjudul Penggunaan Ayat-ayat Al-Qur’an
sebagai Metode Pengobatan bagi Penyakit Jasmani: Studi Living Qur’an di

Kabupaten Demak, Jawa Tengah mengkaji praktik pemanfaatan ayat-ayat Al-



13

Qur’an sebagai sarana penyembuhan penyakit fisik. Penelitian tersebut
mengungkap dua temuan utama. Pertama, penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an dalam
pengobatan jasmani di Demak dilakukan dengan beragam cara, seperti
membacakan ayat pada air minum, mengamalkannya dalam bentuk wirid, serta
menuliskan ayat pada bagian tubuh yang mengalami sakit, dan bentuk-bentuk
lainnya. Kedua, penelitian ini menunjukkan bahwa pengaruh pengobatan terhadap
aspek spiritual pasien sangat bergantung pada tingkat partisipasi dan keterlibatan
pasien dalam proses pengobatan tersebut. Persamaan dari skripsi Aida Hidayah
dengan penulis adalah pengobatan memakai Al-Qur’an dan menggunakan media
lain seperti air untuk kesembuhan pasien. Adapun perbedaannya terletak di proses
dan pelaksaan saat pasien sedang diobati.

Skripsi Didik Andriawan yang berjudul Penggunaan Ayat-ayat Al-Qur’an
sebagai Pengobatan: Studi Living Qur’an pada Praktik Pengobatan Dr. KH.
Komari Saifullah di Pesantren Sunan Kalijaga, Desa Pakuncen, Kecamatan
Patianworo, Kabupaten Nganjuk, Jawa Timur mengkaji secara mendalam praktik
pengobatan berbasis Al-Qur’an yang dilakukan oleh Tabib Komari Saifullah.
Penelitian ini memaparkan metode pengobatan yang diterapkan serta ayat-ayat Al-
Qur’an yang digunakan, yang secara kuantitatif berjumlah sekitar sebelas jenis ayat.
Selain itu, skripsi ini juga menganalisis hubungan hermeneutis antara ayat-ayat Al-
Qur’an dan jenis penyakit, yang dibedakan menjadi hubungan eksplisit sebanyak
delapan ayat, hubungan implisit sebanyak sepuluh ayat, serta ayat-ayat yang tidak
memiliki keterkaitan hermeneutis secara langsung, berjumlah empat puluh enam

ayat. Persamaan dari skripsi Didik Andriawan adalah pemakaian ayat-ayat Al-



14

Qur’an yang digunakan sebagai pengobatan. Adapun perbedaan dari tulisan penulis
adalah ayat-ayat yang digunakan pada saat proses pengobatan pada pasien, serta
adanya, media lain seperti obat-obatan.

Skripsi Faturohim yang berjudul Tradisi Membaca Surah al-Jinn sebelum
Menempati Rumah Baru pada Masyarakat Kecamatan Sidareja, Kabupaten
Cilacap (Studi Living Qur’an) mengkaji praktik keagamaan yang berkembang di
masyarakat setempat. Penelitian ini mengungkapkan tiga temuan utama. Pertama,
masyarakat meyakini bahwa membaca Surah al-Jinn dapat melindungi diri dari
gangguan jin. Kedua, pembacaan Surah al-Jinn telah menjadi tradisi yang dilakukan
ketika akan menempati rumah atau bangunan baru, biasanya dilaksanakan setelah
salat Magrib atau Isya dengan melibatkan sedikitnya 45 orang. Ketiga, faktor-faktor
yang mendorong pelaksanaan tradisi ini meliputi harapan akan keselamatan,
keberkahan, serta perlindungan dari gangguan makhluk halus. Persamaan dari
skripsi Fathurohim adalah pembacaan ayat-ayat dari Al-Qur’an yang bertujuan
untuk terhindar dari gangguan jin. Perbedaannya terdapat pada surah yang dibaca,
tidak adanya yang berobat, dan pembacaan ayat Al-Qur’an dilakukan secara
serempak di suatu tempat.

Berdasarkan berbagai referensi yang telah diuraikan di atas, penelitian ini
akan mengkaji penggunaan bacaan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai media pengobatan
yang dipraktikkan oleh Ustadz Faisal Rachman. Secara tematik, penelitian ini
memiliki kesamaan dengan kajian yang dilakukan oleh Didik Andriawan dalam
skripsinya Penggunaan Ayat-ayat Al-Qur’an sebagai Pengobatan: Studi Living

Qur’an pada Praktik Pengobatan Dr. KH. Komari Saifullah di Pesantren Sunan



15

Kalijaga, Desa Pakuncen, Kecamatan Patianworo, Kabupaten Nganjuk, Jawa
Timur, yakni sama-sama menempatkan pengobatan Al-Qur’an sebagai tema utama
dalam perspektif Living Qur’an.

Namun demikian, penelitian yang akan dilakukan ini memiliki perbedaan
pada aspek kajian Living Qur’an. Perbedaan antara penelitian ini dan penelitian
Didik Andriawan terletak pada fokus analisisnya. Penelitian Didik Andriawan
menitikberatkan kajian pada analisis matematis dan hermeneutis lafaz dalam
menjelaskan makna ayat-ayat yang digunakan dalam praktik pengobatan.
Sementara itu, penelitian ini lebih memfokuskan kajian pada praktik pengobatan
yang dilakukan oleh Ustadz Faisal Rachman yang bersumber dari ayat-ayat Al-
Qur’an. Selain itu, penelitian ini juga secara khusus dan mendalam menguraikan
ayat-ayat Al-Qur’an yang digunakan serta metode yang diterapkan oleh Ustadz

Faisal Rachman dalam proses pengobatan terhadap para pasiennya.

F. Sistematika Pembahasan

Agar memperoleh gambaran yang lebih jelas, sistematis, dan mudah
dipahami, penulis akan menguraikan secara garis besar pembahasan penelitian ini
ke dalam masing-masing bab sebagai berikut:

Bab satu tentang pendahuluan membahas tentang latar belakang masalah,
rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, ruang lingkup dan
keterbatasan penelitian, definisi operasional dan sistematika pembahasan.

Bab dua, pada bab ini memaparkan secara singkat mengenai gambaran

umum, mengenai Qur’anic Healing.



16

Bab tiga menjelaskan tentang Metodologi Penelitian

Bab empat, berisi Hasil Penilitian dan Pembahasan yang mengungkap
Pemahaman, Praktik, dan Efek dari Qur’anic Healing.

Bab lima dalah penutup yang di dalamnya berisi tentang kesimpulan dan

saran.



