
 

 

1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Secara etimologis, Al-Qur’an dimaknai sebagai “bacaan yang sempurna”. 

Quraish Shihab menjelaskan bahwa makna ini menegaskan tidak ada satu pun 

bacaan sejak manusia mengenal tradisi baca tulis sekitar lima ribu tahun silam yang 

mampu menyamai Al-Qur’an, sebuah bacaan yang memiliki kesempurnaan 

sekaligus kemuliaan.1 Di sisi lain, telah tertanam keyakinan kuat dalam diri umat 

Islam bahwa aktivitas membaca Al-Qur’an, meskipun tanpa memahami maknanya 

secara mendalam, tetap memiliki nilai ibadah.2  Bahkan, bagi mayoritas umat Islam, 

salah satu bentuk ibadah paling utama setelah ibadah wajib adalah membaca Al-

Qur’an, menghafalkannya, menjadikannya sebagai zikir, serta mengamalkan ajaran 

yang terkandung di dalamnya. 

 Dalam pola hubungan umat Islam dengan Al-Qur’an, terdapat dua bentuk 

interaksi utama. Pertama, interaksi melalui pendekatan kajian teks. Model ini telah 

lama dikembangkan oleh para mufasir, baik klasik maupun kontemporer, yang 

kemudian melahirkan berbagai karya tafsir. Kedua, interaksi yang bersifat langsung 

dan praktis, yakni dengan memperlakukan serta mengaplikasikan Al-Qur’an dalam 

kehidupan sehari-hari. Bentuk interaksi kedua ini dapat dijumpai, antara lain, 

melalui kegiatan membaca dan menghafalkan Al-Qur’an, menjadikannya sebagai 

sarana pengobatan, memohon berbagai kebutuhan, mengusir makhluk halus, 

                                                 
1Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, 1, (Jakarta: 

Lentera Hati, 200), 13-14.  
2Imam Nawawi, Syarh Shahih Muslim, Juz 6,  65.  



2 

 

 

mengamalkan ayat-ayat tertentu dalam kehidupan pribadi maupun sosial, serta 

menuliskan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai media perlindungan maupun hiasan.3  

 Al-Qur’an merupakan firman Allah yang disampaikan kepada Nabi 

Muhammad SAW melalui perantaraan Malaikat Jibril A.S, sebagai penyempurna 

sekaligus penegas kitab-kitab sebelumnya, serta sebagai jawaban atas berbagai 

persoalan yang ada di alam semesta. Selain itu, Al-Qur’an juga memuat banyak 

petunjuk dan memiliki fungsi sebagai sarana penyembuhan bagi manusia.4  Tentang 

malaikat Jibril A.S sebagai perantara dijelaskan dalam QS. al-Baqarah/2 ayat 97 

berikut: 

قًا لِمَا بَيْنَ يَ  ِ مُصَد ِ بِكَ بِإِذْنِ اللََّّ
ْ
ىٰ قَل

َ
هُ عَل

َ
ل  فَإِنَّهُ نَزَّ

َ
بْرِيل ا لِجِ انَ عَدُوًّ

َ
 مَنْ ك

ْ
مُؤْمِنِينَ قُل

ْ
دَيْهِ وَهُدًى وَبُشْرَىٰ لِل  

Artinya: Katakanlah: "Barang siapa yang menjadi musuh Jibril, maka 

Jibril itu telah menurunkannya (Al Quran) ke dalam hatimu dengan seizin Allah; 

membenarkan apa (kitab-kitab) yang sebelumnya dan menjadi petunjuk serta berita 

gembira bagi orang-orang yang beriman. 

 

Pada hakikatnya, setiap upaya pengobatan sebaiknya diawali dengan 

menggunakan Al-Qur’an, kemudian dilanjutkan dengan pemanfaatan obat-obatan 

lainnya.  Khususnya untuk penyakit rohani yang membutuhkan ketenangan jiwa, 

maka orang yang sakit jiwa/ rohani alangkah baiknya diobati terlebih dahulu 

dengan bacaan ayat Al-Qur’an, setelah itu barulah memakai obat-obatan lainnya. 

Sedangkan penyakit jasmani bisa dilakukan dengan dua cara: pertama, pengobatan 

yang dilakukan sendiri secara naluri yang telah dianugerahkan oleh Allah, 

contohnya seperti makan, dingin, lelah. Kedua, pengobatan yang memerlukan 

                                                 
3M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat, (Bandung: Mizan, 1994), 45-46.  
4Abdullah Yusuf Ali, The Holy Qur'an: Text, Translation and Commentary, (Amana Corp, 

1983), 1-5.  



3 

 

 

pengamatan, pemikiran dan penelitian yang mendalam, dalam hal ini diperlukan 

bantuan dokter atau ahlinya. 

 Berbicara megenai obat, sakit sendiri adalah kondisi organ tubuh yang tidak 

sejalan dengan semestinya. Agar tubuh tetap berada dalam kondisi sehat, 

diperlukan dua langkah utama. Pertama, upaya pemeliharaan dan pencegahan, yaitu 

menjaga orang yang sehat agar terhindar dari penyakit. Kedua, tindakan pengobatan 

bagi mereka yang telah terserang penyakit, dengan tujuan mencegah kondisi 

semakin parah sekaligus menyembuhkan penyakit yang diderita.5  

Dalam buku Mukjizat Ilmiah dalam Al-Qur’an dipaparkan sebuah 

eksperimen yang menguji pengaruh bacaan ayat-ayat Al-Qur’an terhadap 

kesehatan. Penelitian tersebut dilakukan dengan memperdengarkan potongan ayat 

Al-Qur’an dalam bahasa Arab beserta terjemahannya dalam bahasa Inggris kepada 

responden yang berbahasa Arab maupun non-Arab, baik dari kalangan Muslim 

maupun non-Muslim. Hasil eksperimen tersebut menunjukkan adanya pengaruh 

positif Al-Qur’an, di mana sekitar 97 persen responden mengalami perubahan 

kondisi kejiwaan ke arah yang lebih baik. Sebuah lembaga kajian keislaman di 

Amerika melakukan penelitian terhadap penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an dalam 

terapi berbagai penyakit. Hasil kajian ilmiah tersebut semakin menegaskan adanya 

pengaruh lafaz-lafaz Al-Qur’an dalam proses penyembuhan. Sejalan dengan ajaran 

Islam, diyakini bahwa Allah telah menyediakan obat bagi setiap penyakit. Maka 

                                                 
5Bambang Wispriyono, Pengantar Ilmu Kesehatan Masyarakat, (Yogyakarta: Penerbit Andi, 

2018), 10-15.  



4 

 

 

dari itu, sepatutnya sebagai seorang muslim memanfaatkan sarana yang telah ada 

yang tidak menjurus kepada kemaksiatan yakni terapi Al-Qur’an. 

 Dalam praktiknya, ayat-ayat Al-Qur’an dipandang oleh umat Islam sebagai 

sesuatu yang bersifat multifungsi. Selain berfungsi sebagai bacaan yang bernilai 

ibadah, Al-Qur’an juga menjadi rujukan utama dalam menghadapi persoalan sosial 

maupun transendental. Sejak masa Rasulullah Saw, Al-Qur’an telah dimanfaatkan 

sebagai sarana penyembuhan berbagai penyakit serta untuk menangkal dan 

menghilangkan sihir yang bersifat jahat. Oleh karena itu, tidak berlebihan apabila 

setiap Muslim, ketika berhadapan dengan persoalan medis maupun magis, atau 

yang bersifat klinis dan klenik, menggali rujukan dari ajaran agamanya, selama hal 

tersebut membawa manfaat.6 

 Pengobatan dengan Al-Qur’an pada dasarnya dilakukan dengan 

membacakan ayat-ayat Al-Qur’an kepada orang yang sakit, disertai doa-doa 

ma’tsur, dan diulang secara terus-menerus hingga pasien memperoleh kesembuhan 

atas izin Allah. Dengan demikian, faktor utama yang memengaruhi kondisi pasien 

adalah bacaan Al-Qur’an itu sendiri. Bacaan Al-Qur’an mencakup dua unsur 

penting, yaitu suara orang yang membacakan atau melakukan penyembuhan, serta 

makna yang terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur’an tersebut.7 

 Dalam sejarah Islam, praktik memperlakukan Al-Qur’an atau bagian-bagian 

tertentu darinya secara langsung dalam kehidupan nyata telah berlangsung sejak 

masa Nabi Muhammad saw. Dalam sebuah riwayat dari ‘Aisyah r.a. disebutkan 

                                                 
6Fazlur Rahman, Islam dan Kesehatan, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1996), 50-55.  
7Muhammad Ali Al-Barr, Pengobatan dengan Al-Qur’an, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 

2005), 10-15.  



5 

 

 

bahwa ketika Rasulullah saw sakit menjelang wafatnya, beliau membacakan 

Mu‘awwidzatain (surat al-Falaq dan an-Nas) sambil meniupkannya pada diri beliau 

sendiri. Ketika kondisi beliau semakin melemah, ‘Aisyah-lah yang membacakan 

kedua surat tersebut dan mengusap tubuh beliau dengan tangan Rasulullah sendiri, 

dengan harapan memperoleh keberkahan. Praktik serupa juga dilakukan oleh para 

sahabat, dan ketika hal itu disampaikan kepada Nabi saw, beliau membenarkannya. 

Bahkan, Rasulullah saw memperbolehkan menerima imbalan dari praktik 

pengobatan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa sejak masa Nabi, Al-Qur’an tidak 

hanya dijadikan pedoman hidup dalam aspek perilaku, tetapi juga dimanfaatkan 

oleh Rasulullah saw sebagai sarana pengobatan. 

 Praktik-praktik yang berkembang di tengah masyarakat menunjukkan 

keragaman dan perbedaan. Hal ini disebabkan oleh perbedaan sudut pandang dalam 

memahami nash, meskipun bersumber pada landasan yang sama. Selain itu, faktor 

budaya, kondisi geografis, serta kebiasaan yang berbeda di setiap daerah turut 

memengaruhi bentuk praktik yang dilakukan masyarakat, sehingga memungkinkan 

adanya pengaruh pengalaman-pengalaman tertentu yang tidak selalu disadari. 

Sebagai contoh, seorang da’i menggunakan sebagian ayat-ayat syifa’ sebagai dasar 

dalam ceramah yang membahas penyakit rohani. Sementara itu, para tabib atau 

praktisi pengobatan tradisional memanfaatkan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai media 

penyembuhan yang diyakini mujarab, seperti dalam praktik suwuk. Selain itu, 

terdapat pula terapi ruqyah yang menggunakan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai sarana 



6 

 

 

untuk mengatasi gangguan jin atau makhluk halus, dan bahkan diyakini mampu 

menyembuhkan penyakit fisik.8 

 Dalam penelitian ini, peneliti memusatkan perhatian pada praktik 

pengobatan yang memanfaatkan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai media penyembuhan, 

sebagaimana yang dilakukan oleh Ustadz Faisal Rachman. Ustadz Faisal Rachman 

diketahui mampu berinteraksi secara langsung dengan ayat-ayat Al-Qur’an dalam 

proses pengobatan, antara lain dengan menggunakan surat al-Fatihah, ayat-ayat 

terakhir surat al-Baqarah, dan ayat-ayat lainnya. Dalam praktiknya, beliau 

menangani berbagai keluhan, seperti persoalan kebatinan, gangguan jin, dan 

masalah sejenis. Selain itu, beliau juga memberikan amalan serta doa-doa kepada 

individu yang menginginkan keberhasilan dalam bidang pekerjaan, perdagangan, 

maupun urusan politik yang sedang dihadapi oleh para pasiennya. 

 Ketertarikan penulis terhadap penelitian ini didasari oleh perhatian pada 

penggunaan ayat-ayat tertentu dari Al-Qur’an dalam praktik pengobatan, 

khususnya sebagaimana dipahami dan diterapkan oleh Ustadz Faisal Rachman. 

Oleh karena itu, penelitian ini memfokuskan kajian pada praktik pengobatan 

dengan ayat-ayat Al-Qur’an yang beliau lakukan dalam menangani pasien, serta 

pada pemaknaan terhadap praktik pengobatan tersebut dalam berbagai metode yang 

diterapkannya. 

 Tujuan dari penelitian ini ialah untuk mengkaji secara mendalam 

pemahaman Ustadz Faisal Rachman terhadap konsep Qur’anic Healing, 

menganalisis metode atau praktik penyembuhan yang diterapkannya, serta 

                                                 
8Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, (New York: Basic Books, 1973), 89-91. 



7 

 

 

mengidentifikasi jenis-jenis bacaan Al-Qur’an yang digunakan dalam proses terapi. 

Selain itu, penelitian ini bertujuan untuk mengevaluasi efektivitas bacaan-bacaan 

tersebut terhadap kondisi pasien yang ditangani. Melalui kajian ini, diharapkan 

dapat diperoleh pemahaman yang lebih komprehensif tentang penerapan Qur’anic 

Healing dalam praktik penyembuhan, serta kontribusinya terhadap kesehatan 

spiritual dan psikologis pasien. 

 

B. Rumusan Masalah 

 Berdasarkan latar belakang tersebut, permasalahan penelitian ini dapat 

dirumuskan sebagai berikut: 

1. Bagaimana pemahaman Ustadz Faisal Rachman terhadap ayat-ayat Al-

Qur’an yang dijadikan dasar dalam praktik Qur’anic Healing? 

2. Bagaimana bentuk praktik pengobatan Qur’anic Healing yang dilakukan 

oleh Ustadz Faisal Rachman di Tenggarong? 

3. Apa saja manfaat atau efek Qur’anic Healing yang dirasakan oleh pasien 

setelah mengikuti terapi Ustadz Faisal Rachman? 

 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

 Dalam penelitian ini, penulis menetapkan beberapa tujuan yang dirumuskan 

berdasarkan permasalahan penelitian sebagai berikut: 

1. Penelitian ini dimaksudkan untuk mengetahui pemahaman ayat-ayat Al-

Qur’an yang digunakan dalam praktik pengobatan oleh Ustadz Faisal 

Rachman di Kecamatan Tenggarong Kabupaten Kutai Kartanegara 



8 

 

 

2. Penelitian ini dimaksudkan untuk mengetahui dan menjelaskan praktik 

pengobatan Ustadz Faisal Rachman dengan ayat-ayat Al-Qur’an di 

Kecamatan Tenggarong Kabupaten Kutai Kartanegara. 

3. Penelitian ini juga dimaksudkan untuk mengetahui dan menjelaskan apa 

saja manfaat pengobatan yang dilakukan oleh Ustadz Faisal Rachman 

melalui ayat-ayat Al-Qur’an kepada pasien atau masyarakat. 

Adapun kegunaan atau manfaat penelitian ini adalah: 

1. Manfaat Teoritis 

 Hasil penelitian ini diharapkan dapat menambah wawasan serta melengkapi 

informasi mengenai praktik Living Qur’an, sekaligus menjadi salah satu rujukan 

bagi penelitian selanjutnya dalam mengkaji fenomena sosial, khususnya terkait 

respons masyarakat terhadap kehadiran Al-Qur’an dalam kehidupan mereka. Selain 

itu juga hadirnya pengobatan alternatif dengan menggunakan metode Living 

Qur’an atau pengobatan memakai ayat-ayat Al-Qur’an akan menjadi akan 

menambah ilmu pengetahun baru dalam dunia pengobatan yang bersifat non medis.  

2. Manfaat Praktis 

a. Bagi penulis, penelitian ini memiliki manfaat yang sangat signifikan 

secara pribadi. Selain menjadi sarana pembelajaran, kegiatan ini juga 

berfungsi sebagai media latihan dan pendalaman kemampuan berpikir 

kritis dalam menghadapi serta memecahkan berbagai persoalan yang 

kompleks, khususnya tantangan yang dihadapi generasi muda pada masa 

kini. 



9 

 

 

b. Bagi para pembaca, penelitian ini diharapkan dapat menjadi sumber 

tambahan wawasan keilmuan yang memberikan respons terhadap 

fenomena kemerosotan akhlak remaja di era globalisasi. Dengan 

demikian, pembaca diharapkan mampu mengambil nilai-nilai yang 

terkandung di dalamnya sebagai landasan dalam membentuk generasi 

yang berakhlak dan selaras dengan tuntunan syariat agama. 

c. Bagi lembaga, penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan 

pertimbangan dan evaluasi dalam upaya meningkatkan kualitas 

pelaksanaan kegiatan secara optimal, sehingga hasil atau output yang 

dihasilkan dapat sesuai dengan tujuan dan harapan yang telah ditetapkan. 

 

D. Definisi Operasional 

 Definisi operasional merupakan penjelasan yang disusun berdasarkan 

karakteristik atau sifat dari objek yang didefinisikan dan dapat diamati secara 

langsung. Konsep ini memiliki peranan penting karena aspek yang dapat 

diobservasi memungkinkan peneliti lain untuk melakukan kajian terhadap 

fenomena yang sama, sehingga penelitian yang dilakukan penulis bersifat terbuka 

untuk diuji dan dikaji ulang oleh pihak lain.9 

 Untuk memperjelas maksud dan tujuan skripsi ini, diperlukan penegasan 

sudut pandang atau fokus penelitian, sehingga dapat menghindari terjadinya 

kesalahpahaman dalam memahami judul dan ruang lingkup kajian yang dibahas. 

                                                 
9 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, (Bandung: Alfabeta, 2019), 

60-65.  



10 

 

 

Penegasan tersebut penting agar pembaca maupun peneliti memiliki pemahaman 

yang sama mengenai ruang lingkup dan batasan penelitian, sebagai berikut: 

Qur’anic Healing dalam konteks penelitian ini, dioperasionalkan sebagai 

bentuk praktik penyembuhan yang bersumber dari keyakinan terhadap kekuatan 

spiritual ayat-ayat Al-Qur’an, baik melalui pembacaan (tilawah), pendengaran 

(sima’), maupun perantara ritual tertentu seperti ruqyah, dzikir, dan doa-doa yang 

dikaitkan dengan fungsi penyembuhan. Praktik ini tidak hanya dilihat dari segi teks 

yang dibaca, tetapi juga dari dimensi relasional antara praktisi, pasien, dan ayat-

ayat yang digunakan. Qur’anic Healing dalam penelitian ini juga mencakup 

persepsi pasien terhadap efektivitas spiritual dan psikologis dari pengobatan 

tersebut serta integrasinya dengan keyakinan lokal. 

Pemahaman yang dimaksud adalah cara praktisi dan pasien memaknai ayat-

ayat Al-Qur’an yang digunakan dalam praktik Qur’anic Healing sebagai sarana 

penyembuhan spiritual. Pemahaman tersebut tidak diposisikan sebagai penafsiran 

akademik atau tafsir tekstual terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, melainkan sebagai 

pemahaman praktis yang tumbuh dari keyakinan keagamaan, pengalaman spiritual, 

dan konteks sosial-keagamaan tempat praktik tersebut berlangsung. Pemahaman ini 

bersifat subjektif dan kontekstual, karena dibentuk melalui pengalaman langsung 

individu dalam menjalani proses pengobatan, baik oleh praktisi yang memimpin 

terapi maupun oleh pasien yang mengikutinya. Dengan demikian, pemahaman 

dalam penelitian ini dipahami sebagai lived understanding, yaitu makna Al-Qur’an 

yang dihidupi dan dipraktikkan dalam realitas kehidupan sehari-hari, bukan makna 

normatif yang ditetapkan melalui analisis linguistik atau metodologi tafsir klasik. 



11 

 

 

Praktik yang dimaksud adalah rangkaian tindakan keagamaan yang 

dilakukan oleh praktisi dan diikuti oleh pasien dalam pelaksanaan Qur’anic 

Healing, khususnya yang berkaitan dengan penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an 

sebagai media penyembuhan spiritual. Praktik tersebut mencakup proses 

pembacaan ayat-ayat Al-Qur’an, doa-doa yang menyertainya, serta tata cara 

pelaksanaan terapi sebagaimana dijalankan oleh praktisi berdasarkan keyakinan 

dan pengalaman religiusnya. Praktik ini tidak dipahami sebagai ritual baku yang 

memiliki standar tunggal, melainkan sebagai aktivitas keagamaan yang bersifat 

kontekstual dan fleksibel, karena pelaksanaannya dapat menyesuaikan dengan 

kondisi pasien, situasi sosial, dan pemahaman praktisi terhadap ayat-ayat yang 

digunakan. Dengan demikian, praktik dalam penelitian ini dipahami sebagai bentuk 

aktualisasi Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari, yaitu bagaimana ayat-ayat Al-

Qur’an tidak hanya dibaca sebagai teks suci, tetapi juga dihadirkan dalam tindakan 

nyata sebagai bagian dari upaya penyembuhan yang diyakini oleh pelaku dan 

penerimanya. 

Efek yang dimaksud adalah perubahan yang dirasakan dan dialami oleh 

pasien setelah mengikuti praktik Qur’anic Healing, sebagaimana diungkapkan 

melalui pengalaman subjektif dan narasi personal mereka. Efek tersebut tidak 

dipahami sebagai hasil medis atau kesembuhan klinis yang dapat diukur secara 

objektif, melainkan sebagai dampak psikologis dan spiritual yang muncul dalam 

bentuk ketenangan batin, rasa nyaman, peningkatan kepercayaan diri, serta 

perubahan sikap dalam menghadapi kondisi yang dialami. Efek ini bersifat subjektif 

dan kontekstual, karena sangat dipengaruhi oleh keyakinan religius, pemahaman 



12 

 

 

terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, serta pengalaman spiritual masing-masing pasien. 

Dengan demikian, efek dalam penelitian ini dipahami sebagai konsekuensi 

pengalaman keagamaan (religious experience) yang lahir dari interaksi antara 

praktik pembacaan ayat Al-Qur’an dan pemaknaan individu terhadap proses 

pengobatan tersebut, bukan sebagai bukti kausal langsung atas efektivitas terapi 

secara medis. 

E. Kajian Terdahulu 

 Setelah peneliti melakukan pengamatan dan penelusuran terhadap literatur 

terdahulu, ditemukan sejumlah penelitian yang memiliki kemiripan dengan tema 

yang dikaji dalam penelitian ini, di antaranya sebagai berikut: 

Dalam buku Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir karya Abdul 

Mustaqim, dibahas secara komprehensif berbagai pendekatan metodologis dalam 

studi Al-Qur’an dan tafsir. Buku ini menjelaskan dua model utama penelitian, yaitu 

penelitian berbasis teks dan penelitian sosial. Lebih lanjut, penulis menguraikan 

lima ranah atau model penelitian Al-Qur’an dan tafsir, meliputi penelitian tokoh, 

tematik, Living Qur’an, manuskrip, dan komparatif. Dari kelima model tersebut, 

empat di antaranya termasuk dalam kategori penelitian teks, sedangkan penelitian 

Living Qur’an diposisikan sebagai bagian dari penelitian sosial karena 

menitikberatkan pada praktik dan respons masyarakat terhadap Al-Qur’an dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Skripsi Aida Hidayah yang berjudul Penggunaan Ayat-ayat Al-Qur’an 

sebagai Metode Pengobatan bagi Penyakit Jasmani: Studi Living Qur’an di 

Kabupaten Demak, Jawa Tengah mengkaji praktik pemanfaatan ayat-ayat Al-



13 

 

 

Qur’an sebagai sarana penyembuhan penyakit fisik. Penelitian tersebut 

mengungkap dua temuan utama. Pertama, penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an dalam 

pengobatan jasmani di Demak dilakukan dengan beragam cara, seperti 

membacakan ayat pada air minum, mengamalkannya dalam bentuk wirid, serta 

menuliskan ayat pada bagian tubuh yang mengalami sakit, dan bentuk-bentuk 

lainnya. Kedua, penelitian ini menunjukkan bahwa pengaruh pengobatan terhadap 

aspek spiritual pasien sangat bergantung pada tingkat partisipasi dan keterlibatan 

pasien dalam proses pengobatan tersebut. Persamaan dari skripsi Aida Hidayah 

dengan penulis adalah pengobatan memakai Al-Qur’an dan menggunakan media 

lain seperti air untuk kesembuhan pasien. Adapun perbedaannya terletak di proses 

dan pelaksaan saat pasien sedang diobati. 

 Skripsi Didik Andriawan yang berjudul Penggunaan Ayat-ayat Al-Qur’an 

sebagai Pengobatan: Studi Living Qur’an pada Praktik Pengobatan Dr. KH. 

Komari Saifullah di Pesantren Sunan Kalijaga, Desa Pakuncen, Kecamatan 

Patianworo, Kabupaten Nganjuk, Jawa Timur mengkaji secara mendalam praktik 

pengobatan berbasis Al-Qur’an yang dilakukan oleh Tabib Komari Saifullah. 

Penelitian ini memaparkan metode pengobatan yang diterapkan serta ayat-ayat Al-

Qur’an yang digunakan, yang secara kuantitatif berjumlah sekitar sebelas jenis ayat. 

Selain itu, skripsi ini juga menganalisis hubungan hermeneutis antara ayat-ayat Al-

Qur’an dan jenis penyakit, yang dibedakan menjadi hubungan eksplisit sebanyak 

delapan ayat, hubungan implisit sebanyak sepuluh ayat, serta ayat-ayat yang tidak 

memiliki keterkaitan hermeneutis secara langsung, berjumlah empat puluh enam 

ayat. Persamaan dari skripsi Didik Andriawan adalah pemakaian ayat-ayat Al-



14 

 

 

Qur’an yang digunakan sebagai pengobatan. Adapun perbedaan dari tulisan penulis 

adalah ayat-ayat yang digunakan pada saat proses pengobatan pada pasien, serta 

adanya, media lain seperti obat-obatan. 

 Skripsi Faturohim yang berjudul Tradisi Membaca Surah al-Jinn sebelum 

Menempati Rumah Baru pada Masyarakat Kecamatan Sidareja, Kabupaten 

Cilacap (Studi Living Qur’an) mengkaji praktik keagamaan yang berkembang di 

masyarakat setempat. Penelitian ini mengungkapkan tiga temuan utama. Pertama, 

masyarakat meyakini bahwa membaca Surah al-Jinn dapat melindungi diri dari 

gangguan jin. Kedua, pembacaan Surah al-Jinn telah menjadi tradisi yang dilakukan 

ketika akan menempati rumah atau bangunan baru, biasanya dilaksanakan setelah 

salat Magrib atau Isya dengan melibatkan sedikitnya 45 orang. Ketiga, faktor-faktor 

yang mendorong pelaksanaan tradisi ini meliputi harapan akan keselamatan, 

keberkahan, serta perlindungan dari gangguan makhluk halus.  Persamaan dari 

skripsi Fathurohim adalah pembacaan ayat-ayat dari Al-Qur’an yang bertujuan 

untuk terhindar dari gangguan jin. Perbedaannya terdapat pada surah yang dibaca, 

tidak adanya yang berobat, dan pembacaan ayat Al-Qur’an dilakukan secara 

serempak di suatu tempat. 

 Berdasarkan berbagai referensi yang telah diuraikan di atas, penelitian ini 

akan mengkaji penggunaan bacaan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai media pengobatan 

yang dipraktikkan oleh Ustadz Faisal Rachman. Secara tematik, penelitian ini 

memiliki kesamaan dengan kajian yang dilakukan oleh Didik Andriawan dalam 

skripsinya Penggunaan Ayat-ayat Al-Qur’an sebagai Pengobatan: Studi Living 

Qur’an pada Praktik Pengobatan Dr. KH. Komari Saifullah di Pesantren Sunan 



15 

 

 

Kalijaga, Desa Pakuncen, Kecamatan Patianworo, Kabupaten Nganjuk, Jawa 

Timur, yakni sama-sama menempatkan pengobatan Al-Qur’an sebagai tema utama 

dalam perspektif Living Qur’an. 

 Namun demikian, penelitian yang akan dilakukan ini memiliki perbedaan 

pada aspek kajian Living Qur’an. Perbedaan antara penelitian ini dan penelitian 

Didik Andriawan terletak pada fokus analisisnya. Penelitian Didik Andriawan 

menitikberatkan kajian pada analisis matematis dan hermeneutis lafaz dalam 

menjelaskan makna ayat-ayat yang digunakan dalam praktik pengobatan. 

Sementara itu, penelitian ini lebih memfokuskan kajian pada praktik pengobatan 

yang dilakukan oleh Ustadz Faisal Rachman yang bersumber dari ayat-ayat Al-

Qur’an. Selain itu, penelitian ini juga secara khusus dan mendalam menguraikan 

ayat-ayat Al-Qur’an yang digunakan serta metode yang diterapkan oleh Ustadz 

Faisal Rachman dalam proses pengobatan terhadap para pasiennya. 

 

F. Sistematika Pembahasan 

Agar memperoleh gambaran yang lebih jelas, sistematis, dan mudah 

dipahami, penulis akan menguraikan secara garis besar pembahasan penelitian ini 

ke dalam masing-masing bab sebagai berikut: 

Bab satu tentang pendahuluan membahas tentang latar belakang masalah, 

rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, ruang lingkup dan 

keterbatasan penelitian, definisi operasional dan sistematika pembahasan. 

Bab dua, pada bab ini memaparkan secara singkat mengenai gambaran 

umum, mengenai Qur’anic Healing.  



16 

 

 

Bab tiga menjelaskan tentang Metodologi Penelitian 

Bab empat, berisi Hasil Penilitian dan Pembahasan yang mengungkap 

Pemahaman, Praktik, dan Efek dari Qur’anic Healing. 

Bab lima dalah penutup yang di dalamnya berisi tentang kesimpulan dan 

saran. 

 

  


