
 

 

57 

 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 

A. Biografi Ustadz Faisal Rachman 

 Ustadz Faisal Rachman, yang dikenal luas oleh masyarakat dengan nama 

yang sama, lahir pada tanggal 1 Februari 1985 di Tanah Grogot, Kalimantan Timur. 

Beliau merupakan sosok yang sederhana namun penuh semangat dalam 

mengabdikan diri di jalan dakwah dan pengobatan Islam. Saat ini, beliau menetap 

di Jalan Kartini, Gang Rizky Nomor 25 RT. X, Kelurahan Melayu, Kecamatan 

Tenggarong, Kabupaten Kutai Kartanegara. Di balik kesibukannya sebagai seorang 

pedagang atau wirausahawan, beliau tetap istiqamah menjalani peran sebagai 

praktisi ruqyah syar’iyyah dan penyembuh melalui metode Qur’anic Healing. 

 Ustadz Faisal Rachman adalah seorang suami dari Rika Wahyuni dan ayah 

dari dua anak, yaitu Alsyarifa Zahra dan Muhammad Rafa Al-Fatih. Dalam 

kesehariannya, beliau dikenal sebagai pribadi yang ramah, bersahaja, dan memiliki 

perhatian yang besar terhadap kesehatan spiritual umat, khususnya mereka yang 

tengah berjuang melawan penyakit non-medis seperti gangguan jin, sihir, dan 

sejenisnya. 

Riwayat pendidikan beliau menunjukkan dedikasi terhadap ilmu sejak usia 

dini. Pendidikan dasar ia tempuh di MI Al-Muna, kemudian melanjutkan ke Mts 

Muhammadiyah 2, dan MAN 1 Samarinda. Setelah menyelesaikan pendidikan 

menengah, beliau meneruskan ke jenjang perguruan tinggi di Universitas Kutai 

Kartanegara dan berhasil meraih gelar Sarjana Pendidikan Guru Agama Islam. 



58 

 

 

Latar belakang pendidikan ini menjadi pondasi kuat dalam kiprahnya sebagai 

pendakwah sekaligus terapis Qur’ani. 

Perjalanan beliau dalam dunia ruqyah dimulai sejak tahun 2014. Selama 

lebih dari satu dekade, Ustadz Faisal Rachman telah mendedikasikan dirinya untuk 

belajar, memahami, dan mengamalkan ilmu ruqyah syar’iyyah. Dalam proses 

pembelajarannya, beliau berguru kepada beberapa tokoh besar dalam organisasi 

Jam’iyyah Ruqyah Aswaja, seperti Guz Allama Alaudin Siddiqi JRA, Ustadz 

Nuruddin Al-Indunisiy dari Rehab Hati, Kyai Imron Al-Rosyidi dari KBRA, serta 

Ustadz Muhammad Yunus. Dari merekalah beliau menyerap ilmu-ilmu penting 

tentang pengobatan melalui ayat-ayat Al-Qur’an dan pendekatan spiritual Islami. 

Salah satu hal yang membuat beliau istimewa adalah kemampuannya dalam 

menerapkan terapi Al-Qur’an secara konsisten di tengah aktivitasnya sebagai 

pedagang. Ia tidak pernah memisahkan antara dunia usaha dan pengabdian spiritual, 

justru menjadikan keduanya sebagai jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah 

dan menebar manfaat kepada sesama. Menurut beliau, “Jadikanlah Al-Qur’an 

sebagai obat yang pertama dan utama untuk makhluk yang sedang sakit.” Pesan ini 

tidak hanya menjadi prinsip pribadi, tetapi juga disampaikan kepada setiap pasien 

dan orang yang datang berkonsultasi dengannya. 

Pengalaman paling berkesan yang pernah dialami oleh Ustadz Faisal 

Rachman selama menjalani terapi Qur’anic Healing ialah ketika beliau 

membacakan ayat-ayat suci Al-Qur’an kepada seorang pasien non-Muslim. Saat 

itu, dengan izin Allah, bacaan ayat-ayat Al-Qur’an tersebut mampu menyentuh hati 

sang pasien hingga ia mendapatkan hidayah dan memutuskan untuk memeluk 



59 

 

 

agama Islam. Momen tersebut menjadi bukti nyata bahwa Al-Qur’an tidak hanya 

menjadi penyembuh bagi fisik dan jiwa, tetapi juga menjadi jalan hidayah yang 

membawa seseorang pada kebenaran. 

Kiprah Ustadz Faisal Rachman semakin dikenal luas di tengah masyarakat, 

terutama di wilayah Kabupaten Kutai Kartanegara. Beliau dianggap sebagai salah 

satu tokoh muda Islam yang mempunyai kemampuan istimewa dalam bidang 

pengobatan alternatif berbasis spiritual Islam. Dengan metode Qur’anic Healing 

dan pengobatan herbal yang beliau kembangkan, banyak masyarakat datang untuk 

mencari kesembuhan dari gangguan non-medis maupun penyakit fisik yang tak 

kunjung sembuh melalui jalur medis. 

Metode pengobatan yang digunakan oleh beliau tidak saja melibatkan 

pembacaan ayat-ayat Al-Qur’an, namun juga melibatkan pendekatan ruhiyah 

(spiritual), konseling, hingga pemberian herbal alami yang sesuai dengan syariat. 

Obat herbal yang beliau gunakan ber-merk Herbalife. Beliau selalu menekankan 

pentingnya niat yang tulus, keyakinan kepada Allah, dan kesabaran dalam setiap 

proses penyembuhan. Hal ini menjadi kunci utama keberhasilan terapi yang beliau 

lakukan. Tak jarang, pasien-pasien yang datang bukan hanya mendapatkan 

kesembuhan fisik, tetapi juga kedamaian batin dan peningkatan kualitas spiritual. 

Dalam praktiknya, Ustadz Faisal tidak pernah menjanjikan kesembuhan 

secara mutlak, sebab beliau meyakini bahwa semua kesembuhan datang hanya dari 

Allah. Beliau hanya berikhtiar sebagai wasilah atau perantara, sementara hasil 

akhirnya adalah hak prerogatif Allah. Pandangan yang tawadhu (rendah hati) ini 



60 

 

 

membuat beliau dihormati oleh banyak kalangan, baik tokoh agama, masyarakat 

umum, maupun pasien-pasien yang pernah menjalani terapi dengannya. 

 Sebagai tokoh yang semakin dikenal, Ustadz Faisal Rachman juga aktif 

dalam berbagai kegiatan dakwah dan sosial. Beliau kerap diundang untuk mengisi 

kajian, pelatihan ruqyah syar’iyyah, dan seminar kesehatan Islami. Keaktifannya 

dalam berdakwah menunjukkan bahwa beliau tidak hanya fokus pada aspek 

penyembuhan, tetapi juga pada penyadaran umat agar lebih dekat kepada Al-Qur’an 

dan menjadikannya sebagai pedoman hidup dalam segala aspek kehidupan. 

Ketertarikan penulis untuk menjadikan Ustadz Faisal Rachman sebagai 

objek penelitian tidak terlepas dari konsistensi dan pengaruh positif yang telah 

beliau torehkan dalam masyarakat. Dengan pengalaman lebih dari 10 tahun, 

reputasi yang baik, serta pendekatan yang ilmiah dan spiritual, beliau merupakan 

figur yang layak untuk diteladani, khususnya dalam hal mengintegrasikan ajaran 

Islam ke dalam praktik kehidupan sehari-hari, termasuk dalam dunia pengobatan 

dan penyembuhan. 

 

B. Penyajian Data 

1. Hasil Wawancara 

Untuk mendapatkan informasi dari informan, maka dilakukan wawancara 

mengenai Qur’anic Healing yang dilakukan Ustadz Faisal Rachman, Adapun hasil 

wawancara dengan para informan, yaitu: 

 

 



61 

 

 

a. Informan 1 (Ustadz Faisal Rachman) 

Peneliti: 

“Ustadz, bagaimana sebenarnya Ustadz memahami makna ayat-ayat Al-Qur’an 

yang sering digunakan dalam terapi Qur’anic Healing?” 

 

Ustadz Faisal: 

“Saya memahami ayat-ayat Al-Qur’an bukan hanya dari sisi teks atau lafaznya, 

tapi juga dari konteks spiritual dan tujuan ilahinya. Al-Qur’an itu diturunkan 

bukan sekadar untuk dibaca, tetapi untuk menjadi syifa’, penawar bagi penyakit 

hati dan jasmani. Ketika saya memilih ayat tertentu, saya selalu berusaha 

memahami maknanya secara mendalam baik melalui tafsir klasik seperti Ibnu 

Katsir maupun refleksi pribadi selama berdzikir dan bermunajat. Dalam terapi, 

saya melihat setiap ayat memiliki getaran energi ilahi yang berhubungan dengan 

makna yang dikandungnya. Misalnya, ayat-ayat tentang ketenangan hati saya 

gunakan untuk pasien yang mengalami kecemasan atau depresi, karena makna 

ayatnya memang menenangkan jiwa.”48 

 

Peneliti: 

“Apakah pemilihan ayat itu selalu berdasarkan tafsir, atau ada unsur pengalaman 

spiritual juga?” 

 

Ustadz Faisal: 

 

“Keduanya. Tafsir memberi dasar ilmiah dan keagamaan, sedangkan pengalaman 

spiritual memperkuat intuisi saya dalam mempraktikkan ayat itu pada pasien. 

Kadang, ketika saya merenung atau berdoa, ada dorongan batin untuk 

menggunakan ayat tertentu kepada pasien tertentu. Setelah saya baca, ternyata 

cocok dengan kondisi yang dialami pasien. Dari situ saya semakin yakin bahwa 

Allah memberi petunjuk langsung kepada hati orang yang ikhlas membantu sesama 

melalui kalam-Nya.”49 

 

Peneliti: 

                                                 

48Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA).  

49Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA).  



62 

 

 

Bagaimana Ustadz menilai kesesuaian antara ayat yang dibacakan dengan jenis 

penyakit pasien? 

 

 

Ustadz Faisal: 

“Saya melihat penyakit bukan hanya urusan fisik, tapi ada dimensi ruhani. 

Misalnya, pasien yang mengalami penyakit lambung sering kali juga menanggung 

beban pikiran atau kecemasan. Maka saya bacakan ayat-ayat tentang ketenangan 

dan tawakkal, seperti surah Ar-Ra’d ayat 28: “Ala bidzikrillahi tathma’innul 

qulub”. Sedangkan untuk penyakit yang bersifat kerasukan atau gangguan non-

fisik, saya gunakan ayat-ayat yang bersifat perlindungan, seperti Al-Baqarah ayat 

255 (Ayat Kursi) dan surah Al-Ikhlas, Al-Falaq, dan An-Naas. Jadi saya sesuaikan 

makna ayat dengan kebutuhan spiritual pasien.”50 

 

Peneliti: 

“Apakah Ustadz selalu yakin bahwa ayat itu akan membawa kesembuhan?” 

 

Ustadz Faisal: 

“Keyakinan itu penting, tapi bukan berarti saya yang menyembuhkan. Saya hanya 

perantara. Kesembuhan datang dari Allah, sedangkan Al-Qur’an adalah wasilah. 

Saya percaya ketika ayat dibaca dengan niat yang benar, hati yang khusyuk, dan 

iman yang kuat, maka resonansi kalimat Allah akan menyentuh dimensi terdalam 

tubuh dan jiwa manusia. Bahkan dalam beberapa kasus, saya sendiri merasakan 

getaran yang luar biasa ketika membaca ayat tertentu, seolah ada energi positif 

yang mengalir dari lafaz kalamullah itu kepada pasien.”51 

 

Peneliti: 

“Bagaimana proses terapi Qur’anic Healing yang Ustadz lakukan dari awal 

hingga akhir?” 

 

                                                 

50Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA). 

51Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA).  



63 

 

 

Ustadz Faisal: 

“Biasanya saya awali dengan doa dan dzikir untuk menenangkan diri. Saya minta 

pasien berwudhu, duduk tenang, dan menghadirkan niat untuk sembuh karena 

Allah. Setelah itu, saya membaca beberapa ayat pilihan, tergantung pada kondisi 

pasien. Saya bacakan dengan tartil, penuh khusyuk, sambil memohon agar Allah 

menurunkan rahmat-Nya melalui bacaan itu. Kadang saya tiupkan pada air putih 

agar pasien bisa meminumnya atau membasuh bagian tubuh yang sakit. Terapi 

berlangsung antara 15 hingga 45 menit, tergantung respons pasien. Setelah selesai, 

saya arahkan pasien untuk rutin membaca ayat-ayat tertentu di rumah, agar proses 

penyembuhannya terus berlanjut.”52 

 

Peneliti: 

“Apakah ada metode khusus dalam pembacaan ayat, seperti jumlah pengulangan 

atau nada tertentu?” 

 

Ustadz Faisal: 

“Ya, saya memperhatikan intonasi, irama, dan pengulangan. Misalnya, ayat yang 

mengandung lafaz syifa’ saya ulangi beberapa kali untuk meneguhkan niat dan 

energi penyembuhan. Suara yang keluar pun harus lembut tapi mantap, karena 

bacaan Al-Qur’an itu bukan mantra, melainkan doa yang hidup. Saya juga 

menjaga adab bacaan, tidak terburu-buru dan selalu dalam keadaan suci. Setiap 

huruf yang keluar adalah doa, jadi saya berusaha menjaga kemurnian niat dan 

getaran batinnya.”53 

 

Peneliti: 

“Bagaimana Ustadz berinteraksi dengan pasien selama terapi?” 

 

Ustadz Faisal: 

“Saya berusaha membuat pasien merasa aman dan dihargai. Banyak yang datang 

dalam kondisi takut, cemas, bahkan putus asa. Saya tidak hanya membacakan ayat, 

tapi juga memberikan bimbingan rohani menasihati mereka agar mendekatkan diri 

                                                 

52Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA). 

53Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA).  



64 

 

 

kepada Allah, menjaga shalat, dan memperbaiki akhlak. Saya ingin mereka sembuh 

lahir batin. Kalau pasien menunjukkan reaksi seperti menangis, gemetar, atau 

tertidur, saya tenangkan dengan lembut, karena itu tanda adanya pelepasan energi 

negatif dari tubuh dan jiwa mereka.”54 

 

Peneliti: 

“Bagaimana Ustadz menilai keberhasilan terapi?” 

 

Ustadz Faisal: 

“Kesembuhan bukan hanya saat sakit fisik hilang, tapi ketika hati pasien merasa 

damai dan pasrah kepada Allah. Ada pasien yang mungkin belum sembuh secara 

medis, tapi ia jadi lebih sabar, lebih rajin shalat, dan lebih yakin bahwa Allah 

Maha Menyembuhkan. Bagi saya, itu juga kesembuhan sejati.”55 

 

Peneliti: 

“Menurut Ustadz, apa saja manfaat atau efek Qur’anic Healing yang paling sering 

dirasakan oleh pasien?” 

 

Ustadz Faisal: 

“Alhamdulillah, banyak pasien yang merasakan ketenangan setelah terapi. Mereka 

bilang pikirannya jadi ringan, hatinya lebih lapang, tidurnya nyenyak, dan rasa 

sakit berkurang. Ada juga yang mengalami perbaikan kondisi medis setelah 

beberapa kali terapi. Tapi yang paling saya syukuri adalah perubahan spiritual 

mereka mereka jadi lebih dekat kepada Al-Qur’an. Banyak yang setelah terapi rutin 

membaca ayat-ayat yang dulu saya bacakan, seolah menemukan makna baru 

dalam ibadahnya.”56 

 

Peneliti: 

                                                 

54Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA).  

55Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA). 

56Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA).  



65 

 

 

Apakah menurut Ustadz efeknya lebih bersifat fisik atau spiritual? 

 

Ustadz Faisal: 

“Keduanya saling berhubungan. Jika hati tenang, tubuh pun ikut sehat. Rasulullah 

saw bersabda bahwa dalam tubuh ada segumpal daging, jika ia baik maka seluruh 

tubuh akan baik. Jadi, ketika ayat-ayat Al-Qur’an menyentuh hati, maka efek 

penyembuhannya akan merambat ke seluruh tubuh. Ada pasien yang sebelumnya 

sakit kronis, tapi setelah terapi dan memperbaiki shalatnya, kesehatannya 

membaik. Itu bukti bahwa penyembuhan sejati datang dari keseimbangan antara 

iman dan ikhtiar.”57 

 

Peneliti: 

“Bagaimana Ustadz melihat peran Al-Qur’an sebagai obat dalam kehidupan 

modern?” 

 

Ustadz Faisal: 

“Al-Qur’an tidak pernah kehilangan relevansinya. Sekarang banyak orang sakit 

bukan karena kurang obat, tapi karena jauh dari dzikir. Qur’anic Healing hadir 

bukan menggantikan medis, tapi melengkapinya dari sisi spiritual. Saya sering 

mengatakan kepada pasien: “Obat menyembuhkan badan, tapi ayat 

menyembuhkan hati.” Ketika hati sudah kuat, tubuh akan mengikuti. Itulah 

kekuatan sejati kalamullah.”58 

 

b. Informan 2 (Pasien 1) 

Informan Pasien 1, Inayatul Istiqamah, perempuan berusia 41 tahun yang 

berperan sebagai ibu rumah tangga dan tinggal di Tenggarong, Kutai Kartanegara, 

telah mengikuti terapi selama kurang lebih tiga bulan. Sebagai individu dengan 

tanggung jawab domestik yang cukup intens, partisipasinya dalam terapi 

                                                 

57Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) (08.00 WITA).  

58Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) (08.00 WITA).  



66 

 

 

menunjukkan adanya kebutuhan untuk memperoleh stabilitas fisik maupun 

emosional di tengah aktivitas sehari-hari. Durasi keterlibatannya selama tiga bulan 

memberikan gambaran mengenai proses adaptasi dan penerimaan terhadap metode 

terapi, sementara konsistensinya mengikuti sesi memperlihatkan motivasi dan 

komitmen dalam upaya pemulihan kondisi yang ia rasakan. 

Peneliti: 

“Sebelum Ibu menjalani terapi Qur’anic Healing dengan Ustadz Faisal, boleh 

diceritakan bagaimana kondisi Ibu saat itu?” 

 

Pasien 1: 

“Waktu itu saya sedang mengalami sakit lambung yang sudah cukup lama. Tapi 

yang paling terasa bukan cuma sakit di perut, melainkan perasaan cemas yang 

terus-menerus. Saya sulit tidur, mudah menangis, dan sering merasa sesak di dada. 

Saya sudah berobat ke dokter, hasilnya hanya disuruh minum obat rutin, tapi saya 

merasa tidak banyak berubah. Akhirnya saya mencari pengobatan yang bisa 

menenangkan hati juga. Dari teman, saya dengar ada terapi Qur’anic Healing di 

Tenggarong oleh Ustadz Faisal Rachman, jadi saya coba datang.”59 

 

Peneliti: 

“Apa yang Ibu harapkan dari terapi itu ketika pertama kali datang?” 

 

Pasien 1: 

“Awalnya saya hanya ingin sembuh dari sakit lambung dan kecemasan itu. Tapi 

setelah mendengar penjelasan Ustadz Faisal, saya mulai sadar bahwa mungkin 

penyakit ini bukan hanya karena tubuh, tapi juga karena hati yang kurang dekat 

dengan Allah. Harapan saya berubah: saya ingin sembuh, tapi juga ingin kembali 

tenang seperti dulu.”60 

 

                                                 

59Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).  

60Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).  



67 

 

 

Peneliti: 

“Apakah Ibu sempat ragu sebelum mencoba terapi ini?” 

 

Pasien 1: 

“Sedikit, karena saya belum pernah ikut terapi semacam ini. Tapi setelah melihat 

cara Ustadz menjelaskan, sangat lembut dan tidak berlebihan, saya jadi percaya. 

Saya juga merasa bahwa kalau isinya bacaan Al-Qur’an, pasti tidak ada salahnya. 

Justru itu yang membuat saya tenang.”61 

 

Peneliti: 

“Bisa Ibu ceritakan bagaimana proses terapi Qur’anic Healing itu berlangsung?” 

 

Pasien 1: 

“Sebelum terapi dimulai, Ustadz Faisal meminta saya berwudhu dan membaca 

istighfar bersama. Setelah itu beliau duduk di depan saya dan mulai membaca ayat-

ayat Al-Qur’an dengan suara lembut dan tartil. Saya diminta memejamkan mata 

dan fokus mendengarkan. Suaranya itu sangat menenangkan, seperti ada getaran 

yang masuk ke dada saya. Beliau membaca beberapa ayat, saya tidak ingat 

semuanya, tapi ada ayat Kursi dan Surah Ar-Ra’d yang isinya tentang ketenangan 

hati.”62 

 

Peneliti: 

“Apa yang Ibu rasakan ketika ayat-ayat itu dibacakan?” 

 

Pasien 1: 

“Awalnya dada saya terasa sesak dan berat, tapi setelah beberapa menit saya 

mulai menangis tanpa sadar. Rasanya seperti ada beban yang keluar. Setelah itu 

tubuh saya terasa ringan dan perut saya hangat. Saya tidak tahu kenapa, tapi 

setelah terapi saya bisa tidur nyenyak malam itu. Biasanya saya gelisah dan tidak 

bisa tidur sampai subuh.”63 

                                                 

61Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).  

62Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).  

63Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).  



68 

 

 

 

Peneliti: 

“Apakah ada reaksi fisik atau emosional lain yang Ibu rasakan selama terapi?” 

Pasien 1: 

“Iya, waktu dibacakan ayat tertentu, tangan saya sempat bergetar dan mata terasa 

panas, lalu saya menangis cukup lama. Tapi setelah selesai, hati saya sangat 

tenang, bahkan saya merasa lebih dekat dengan Allah. Seolah saya baru sadar 

selama ini terlalu banyak memikirkan dunia dan melupakan doa.”64 

 

Peneliti: 

“Bagaimana interaksi Ustadz Faisal selama terapi itu?” 

Pasien 1: 

“Beliau sangat sabar dan lembut. Setelah terapi, beliau menasihati saya untuk 

tidak hanya bergantung pada terapi, tapi memperbanyak dzikir dan membaca Al-

Qur’an sendiri di rumah. Ustadz juga memberi saya ayat-ayat tertentu untuk 

diamalkan setiap habis shalat. Saya merasa bukan hanya diobati, tapi juga 

dibimbing.”65 

 

Peneliti: 

“Setelah menjalani terapi beberapa kali, perubahan apa yang Ibu rasakan?” 

 

Pasien 1: 

“Banyak sekali, alhamdulillah. Secara fisik, lambung saya sudah jauh lebih baik. 

Saya bisa makan tanpa rasa sakit, tidur nyenyak, dan tidak mudah cemas lagi. Tapi 

yang paling saya syukuri adalah hati saya lebih tenang. Saya tidak mudah marah, 

tidak gampang menangis seperti dulu. Saya juga mulai rutin membaca Al-Qur’an 

setiap pagi, walau hanya beberapa ayat. Rasanya seperti menemukan ketenangan 

yang hilang.”66 

                                                 

64Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).  

65Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).  

66Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).  



69 

 

 

 

Peneliti: 

“Apakah Ibu merasa efeknya lebih pada fisik atau pada batin?” 

 

Pasien 1: 

“Dua-duanya. Tapi menurut saya yang paling besar itu efek batinnya. Kalau hati 

sudah tenang, sakit fisik ikut ringan. Saya yakin karena hati saya dulu yang sakit, 

bukan lambung saya. Setelah ayat-ayat itu dibacakan, hati saya seperti 

disembuhkan. Sekarang kalau ada masalah, saya tidak panik lagi, tapi saya baca 

Al-Qur’an dan dzikir pelan-pelan.”67 

 

Peneliti: 

“Apakah terapi ini juga memengaruhi hubungan Ibu dengan keluarga atau orang 

sekitar?” 

 

Pasien 1: 

“Iya, keluarga saya bilang saya jadi lebih sabar dan jarang marah. Anak-anak 

juga senang karena saya lebih sering tersenyum. Bahkan suami saya juga tertarik 

untuk ikut terapi setelah melihat perubahan saya. Jadi, saya merasa bukan hanya 

diri saya yang disembuhkan, tapi suasana keluarga juga ikut berubah jadi lebih 

damai.”68 

 

Peneliti: 

“Bagaimana Ibu memaknai terapi Qur’anic Healing ini setelah menjalaninya?” 

 

Pasien 1: 

“Saya sekarang percaya bahwa Al-Qur’an memang benar-benar obat, seperti yang 

difirmankan Allah. Bukan hanya obat untuk tubuh, tapi juga untuk hati dan pikiran. 

Kesembuhan bukan hanya ketika penyakit hilang, tapi ketika hati kita bisa 

                                                 

67Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).  

68Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).  



70 

 

 

menerima semua cobaan dengan lapang. Terapi ini membuat saya semakin yakin 

bahwa Allah selalu dekat, bahkan di saat sakit.” 

 

Peneliti: 

“Menurut Ibu, apa yang sebenarnya menjadi penyebab kesembuhan itu ayat-ayat 

yang dibacakan, keyakinan, atau peran Ustadz Faisal?” 

 

Pasien 1: 

“Semuanya berperan. Ayat Al-Qur’an itu sumbernya dari Allah, tapi kalau tidak 

dibacakan dengan iman dan niat yang benar, mungkin tidak akan terasa. Ustadz 

Faisal menjadi perantara, beliau membacakan dengan niat yang tulus dan hati 

yang bersih, jadi efeknya sangat kuat. Tapi yang paling penting adalah keyakinan 

kita kepada Allah. Tanpa keyakinan, bacaan seindah apa pun tidak akan menyentuh 

hati.”69 

 

Peneliti: 

“Apa makna kesembuhan bagi Ibu sekarang?” 

 

Pasien 1: 

“Bagi saya, kesembuhan itu bukan berarti tidak pernah sakit lagi, tapi bisa 

menjalani hidup dengan tenang dan bersyukur. Saya merasa terapi ini 

mengajarkan saya untuk berserah diri, bukan hanya meminta sembuh. Sekarang 

saya lebih banyak bersyukur dan lebih ringan menghadapi cobaan.” 

 

Peneliti: 

“Apakah Ibu akan merekomendasikan terapi ini kepada orang lain?” 

 

Pasien 1: 

“InsyaAllah iya. Saya sudah banyak cerita ke teman dan keluarga bahwa terapi 

Qur’anic Healing itu bukan hal mistik, tapi cara mendekatkan diri kepada Allah. 

                                                 

69Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).  



71 

 

 

Saya bilang, kalau kita ingin sembuh, datanglah ke Allah lewat ayat-ayat-Nya. 

Karena di situlah letak ketenangan sejati.”70 

 

Peneliti: 

“Terima kasih, Ibu, atas kesediaannya berbagi pengalaman yang sangat berharga. 

Semoga pengalaman ini bisa menjadi inspirasi bagi orang lain.” 

 

Pasien 1: 

“Sama-sama. Saya senang bisa berbagi. Semoga penelitian ini membawa manfaat 

dan membuat semakin banyak orang mengenal Al-Qur’an sebagai obat hati dan 

jasmani.”71 

 

c. Informan 3 (Pasien 2) 

Informan Pasien 2, Ibramsyah, seorang laki-laki berusia 46 tahun yang 

bekerja sebagai pegawai swasta dan tinggal di Tenggarong, Kutai Kartanegara, 

telah mengikuti terapi selama dua bulan. Meskipun durasinya relatif singkat, 

keikutsertaannya menunjukkan adanya kebutuhan dan motivasi untuk memperoleh 

pemulihan, serta memberikan gambaran mengenai proses adaptasi awal terhadap 

terapi. Komitmennya dalam mengikuti sesi secara rutin mencerminkan upayanya 

menyeimbangkan tuntutan pekerjaan dengan kebutuhan penyembuhan yang sedang 

ia jalani. 

Peneliti: 

”Sebelum Anda menjalani terapi Qur’anic Healing dengan Ustadz Faisal 

Rachman, bisa diceritakan bagaimana kondisi yang Anda alami waktu itu?” 

 

Pasien 2: 

                                                 

70Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA)  

71Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA)  



72 

 

 

“Waktu itu saya sedang dalam kondisi yang cukup berat. Secara fisik saya sehat, 

tapi pikiran saya kacau. Saya sering cemas, sulit tidur, dan merasa seperti ada 

tekanan yang tidak bisa dijelaskan. Saya pernah periksa ke psikolog, katanya saya 

mengalami stres berat akibat pekerjaan dan masalah keluarga. Tapi terapi 

psikologis yang saya jalani tidak terlalu membantu. Saya merasa ada kekosongan 

batin. Sampai akhirnya teman kantor menyarankan saya untuk mencoba Qur’anic 

Healing di tempat Ustadz Faisal.”72 

 

Peneliti: 

“Apa yang membuat Anda tertarik mencoba terapi Qur’anic Healing?” 

 

Pasien 2: 

“Awalnya karena rasa penasaran. Saya pikir, kalau terapi ini menggunakan Al-

Qur’an, tidak ada salahnya dicoba. Tapi setelah mendengar langsung penjelasan 

dari Ustadz Faisal tentang makna ayat-ayat yang bisa menyembuhkan hati, saya 

merasa ini bukan sekadar pengobatan, tapi cara untuk menenangkan jiwa. Jadi 

motivasi saya lebih ke mencari ketenangan batin, bukan sekadar ingin 

disembuhkan.”73 

 

Peneliti: 

”Bisa dijelaskan bagaimana proses terapi yang Anda jalani bersama Ustadz 

Faisal?” 

 

Pasien 2: 

“Prosesnya cukup sederhana tapi terasa sangat dalam. Sebelum dimulai, saya 

diajak berdoa dan membaca istighfar beberapa kali. Ustadz Faisal kemudian 

membacakan beberapa ayat Al-Qur’an yang katanya berhubungan dengan 

ketenangan hati dan perlindungan dari gangguan pikiran. Beliau membacanya 

dengan suara pelan tapi tegas, dan saya diminta menutup mata sambil mengatur 

napas. Suasana ruangan waktu itu sangat tenang, bahkan saya bisa mendengar 

jelas setiap lantunan ayatnya.”74 

 

                                                 

72Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 

73Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 

74Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 



73 

 

 

Peneliti: 

“Ayat-ayat apa saja yang dibacakan waktu itu?” 

 

Pasien 2: 

“Kalau tidak salah, Ustadz membaca Surah Al-Insyirah, Al-Baqarah ayat 286, dan 

juga ayat Kursi. Tapi yang paling saya ingat adalah Surah Ar-Ra’d ayat 28, “Ala 

bidzikrillahi tathma’innul qulub”, karena ayat itu seperti berbicara langsung ke 

hati saya. Sejak saat itu saya hafal artinya  “Hanya dengan mengingat Allah hati 

menjadi tenang.””75 

 

Peneliti: 

“Apa yang Anda rasakan selama proses pembacaan ayat-ayat itu?” 

 

Pasien 2: 

“Sangat berbeda dari yang saya bayangkan. Awalnya saya menahan air mata 

karena malu, tapi semakin lama mendengarkan bacaan itu, dada saya terasa 

hangat dan ringan. Pikiran yang tadinya kalut seperti perlahan reda. Saya seperti 

diselimuti ketenangan. Saya bahkan sempat tertidur sebentar saat terapi, dan 

ketika bangun, rasanya sangat lega.”76 

 

Peneliti: 

“Apakah Ustadz Faisal memberikan bimbingan atau nasihat setelah terapi?” 

 

Pasien 2: 

“Iya. Beliau bilang bahwa stres dan kegelisahan itu kadang bukan karena masalah 

luar, tapi karena hati yang jauh dari Al-Qur’an. Beliau menyarankan saya untuk 

membaca Al-Insyirah setiap pagi sebelum berangkat kerja, dan Surah Al-Ikhlas 

tiga kali setiap malam sebelum tidur. Katanya, itu akan menjaga hati tetap tenang. 

Nasihatnya sederhana tapi sangat membekas, karena beliau menyampaikannya 

dengan ketulusan.”77 

                                                 

75Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 

76Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 

77Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 



74 

 

 

 

Peneliti: 

“Setelah mengikuti terapi beberapa kali, apa perubahan yang Anda rasakan?” 

 

Pasien 2: 

“Perubahannya terasa sekali. Saya yang dulu gampang marah dan gelisah, 

sekarang lebih sabar dan bisa berpikir jernih. Tidur saya mulai teratur, bahkan 

saya bisa bangun subuh tanpa alarm, sesuatu yang dulu hampir mustahil. Di 

kantor, saya lebih fokus, dan hubungan dengan rekan kerja juga membaik.”78 

 

Peneliti: 

“Apakah perubahan itu menurut Anda bersifat fisik, psikis, atau spiritual?” 

 

Pasien 2: 

“Saya rasa ketiganya. Secara fisik, tubuh saya jadi lebih bugar karena tidur 

teratur. Secara psikis, saya jauh lebih tenang, tidak ada rasa takut berlebihan. Tapi 

yang paling besar adalah perubahan spiritual. Saya jadi lebih rajin shalat, lebih 

sering membaca Al-Qur’an, dan merasa dekat dengan Allah. Dulu saya hanya 

berdoa kalau sedang susah, sekarang saya merasa ingin terus berdzikir walaupun 

sedang tenang.”79 

 

Peneliti: 

“Apakah ada momen tertentu selama terapi yang paling berkesan bagi Anda?” 

 

Pasien 2: 

“Ada. Saat Ustadz membacakan Surah Al-Insyirah dan menjelaskan maknanya  

“Sesungguhnya bersama kesulitan ada kemudahan.” Saya waktu itu sedang berada 

di titik lemah, dan ayat itu seperti menampar saya dengan lembut. Saya menangis 

lama sekali, bukan karena sedih, tapi karena merasa diingatkan oleh Allah. Sejak 

                                                 

78Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 

79Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 



75 

 

 

saat itu saya yakin, semua masalah pasti ada jalan keluarnya asalkan kita dekat 

dengan-Nya.”80 

 

Peneliti: 

“Bagaimana Anda memaknai Qur’anic Healing setelah menjalani terapi ini?” 

 

Pasien 2: 

“Saya melihat Qur’anic Healing bukan hanya sebagai pengobatan alternatif, tapi 

sebagai bentuk pendidikan jiwa. Ustadz Faisal bukan sekadar membacakan ayat, 

tapi mengajarkan cara hidup yang lebih selaras dengan Al-Qur’an. Jadi bagi saya, 

Qur’anic Healing adalah proses “penyembuhan hati” agar kita kembali seimbang 

fisik, pikiran, dan ruh.”81 

 

Peneliti: 

“Menurut Anda, apa yang membuat terapi ini efektif?” 

 

Pasien 2: 

“Karena ayat Al-Qur’an itu punya getaran yang tidak dimiliki oleh bacaan lain. 

Tapi yang penting juga adalah niat dan keyakinan. Kalau datang dengan hati 

tertutup, mungkin tidak akan terasa efeknya. Saya juga percaya bahwa bacaan 

Ustadz Faisal disertai niat tulus dan penuh konsentrasi, sehingga ayat-ayat itu 

menyentuh batin saya. Jadi faktor spiritual dan keikhlasan sangat berperan 

besar.”82 

 

Peneliti: 

“Apakah terapi ini membawa perubahan dalam cara Anda beribadah atau 

berpikir?” 

 

Pasien 2: 

                                                 

80Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 

81Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 

82Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 



76 

 

 

“Sangat. Sekarang saya lebih sadar bahwa penyakit, stres, atau tekanan hidup itu 

ujian untuk mendekatkan diri kepada Allah. Saya jadi lebih rajin shalat berjamaah, 

lebih disiplin membaca Al-Qur’an, dan lebih sabar menghadapi orang lain. Saya 

merasa bukan hanya “sembuh”, tapi juga “diperbarui” secara batin.”83 

 

Peneliti: 

“Bagaimana pandangan Anda terhadap Ustadz Faisal Rachman sebagai terapis?” 

 

 

Pasien 2: 

“Menurut saya beliau sangat profesional dan berwawasan luas. Cara beliau 

menjelaskan ayat sangat menyentuh tapi juga rasional. Beliau tidak menganggap 

dirinya penyembuh, melainkan hanya perantara. Itu yang membuat saya hormat. 

Saya tidak merasa seperti pasien, tapi seperti murid yang sedang belajar tentang 

kehidupan spiritual.”84 

 

Peneliti: 

“Apa makna kesembuhan bagi Anda setelah menjalani terapi ini?” 

 

Pasien 2: 

“Kesembuhan bagi saya bukan berarti semua masalah selesai, tapi hati menjadi 

kuat menghadapi apa pun. Dulu saya mengira sehat itu hanya soal tubuh, tapi 

sekarang saya paham bahwa hati yang tenang adalah sumber kesehatan sejati. Dan 

ketenangan itu saya temukan lewat bacaan Al-Qur’an dalam terapi ini.”85 

 

Peneliti: 

“Apakah Anda akan melanjutkan terapi ini atau merekomendasikannya kepada 

orang lain?” 

 

                                                 

83Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 

84Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 

85Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 



77 

 

 

Pasien 2: 

“Ya, tentu. Saya masih sesekali datang untuk terapi lanjutan, tapi sekarang saya 

juga melakukannya sendiri di rumah. Saya sudah hafal beberapa ayat yang 

dibacakan Ustadz Faisal dan sering membacanya saat merasa cemas. Saya juga 

menyarankan teman-teman yang stres untuk mencoba, karena Qur’anic Healing 

bukan hal mistik, tapi cara kembali menata hati lewat ayat-ayat Allah.”86 

 

Peneliti: 

“Terima kasih, Pak, atas cerita dan refleksi yang sangat mendalam. Semoga 

pengalaman Bapak bisa menjadi inspirasi bagi banyak orang.” 

 

Pasien 2: 

“Sama-sama. Saya juga berharap penelitian ini bisa membantu banyak orang 

memahami bahwa kesembuhan sejati itu datang dari Allah, dan Al-Qur’an adalah 

jalannya.”87 

 

d. Informan 4 (Pasien 3) 

Informan Pasien 3, Hairul Basri, seorang laki-laki berusia 57 tahun dan 

pensiunan PNS yang tinggal di Tenggarong, Kutai Kartanegara, telah mengikuti 

terapi selama sekitar lima bulan. Latar belakang kehidupannya yang relatif stabil 

membuatnya mampu menjalani terapi secara konsisten, sementara durasi 

keterlibatannya memberikan gambaran pengalaman subjektif yang cukup 

mendalam. Komitmen dan keteraturannya dalam mengikuti sesi terapi 

menunjukkan tingkat penerimaan dan motivasi yang kuat terhadap proses 

penyembuhan, sehingga menjadikan pengalamannya relevan sebagai sumber data 

dalam analisis fenomenologis penelitian ini. 

                                                 

86Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 

87Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).  



78 

 

 

Peneliti: 

“Sebelum Bapak mengikuti terapi Qur’anic Healing yang dipimpin oleh Ustadz 

Faisal Rachman, bisa diceritakan bagaimana kondisi Bapak saat itu?” 

 

Pasien 3: 

“Waktu itu saya baru beberapa bulan pulih dari stroke ringan. Tubuh sebelah kiri 

saya masih terasa kaku dan sulit digerakkan. Selain itu, saya sering merasa pusing 

dan mudah lelah. Tapi yang paling berat justru rasa putus asa. Saya sempat merasa 

hidup saya sudah selesai karena tidak bisa bekerja lagi seperti dulu. Tidur pun 

susah, kadang malam terbangun dan menangis sendiri.”88 

 

Peneliti: 

Apa yang membuat Bapak akhirnya tertarik mencoba Qur’anic Healing? 

 

Pasien 3: 

“Anak saya yang menyarankan. Katanya ada terapi dengan bacaan ayat-ayat Al-

Qur’an yang dilakukan oleh Ustadz Faisal di Tenggarong. Awalnya saya ragu, 

karena sudah mencoba berbagai pengobatan, tapi hasilnya belum maksimal. Tapi 

setelah dipikir-pikir, tidak ada salahnya mencoba, apalagi ini pakai bacaan Al-

Qur’an. Saya yakin tidak akan rugi, malah mungkin bisa menambah ketenangan 

batin.”89 

 

Peneliti: 

“Apa harapan Bapak saat pertama kali datang?” 

 

Pasien 3: 

“Jujur saja, waktu pertama datang saya cuma ingin bisa tidur nyenyak dan tidak 

terlalu sedih lagi. Kalau tubuh belum bisa pulih, paling tidak hati saya bisa tenang. 

Tapi ternyata hasilnya lebih dari yang saya bayangkan.”90 

                                                 

88Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  

89Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  

90Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  



79 

 

 

 

Peneliti: 

“Bagaimana proses terapi Qur’anic Healing yang Bapak jalani bersama Ustadz 

Faisal?” 

 

Pasien 3: 

“Pertama kali datang, saya disambut dengan ramah. Ustadz Faisal menanyakan 

keluhan saya dan kemudian mengajak saya untuk berwudhu terlebih dahulu. 

Setelah itu, beliau membaca beberapa ayat Al-Qur’an sambil mengusap bagian 

tubuh saya yang kaku, terutama di tangan dan kaki kiri. Bacaan ayatnya tidak 

terlalu keras, tapi nadanya sangat menenangkan. Beliau juga mengajarkan saya 

untuk ikut berdzikir pelan-pelan di dalam hati.”91 

 

Peneliti: 

Ayat-ayat apa yang biasanya dibacakan oleh Ustadz Faisal? 

 

Pasien 3: 

“Beberapa kali saya dengar beliau membaca Surah Al-Fatihah, Al-Ikhlas, Al-

Falaq, dan An-Nas. Tapi yang paling sering adalah ayat Kursi dan beberapa 

potongan dari Surah Al-Isra’. Beliau bilang, ayat-ayat itu mengandung kekuatan 

penyembuhan dan perlindungan, serta bisa memperkuat iman seseorang yang 

sedang sakit. Kadang juga dibacakan doa dari hadits Nabi tentang kesembuhan.”92 

 

Peneliti: 

“Apa yang Bapak rasakan selama mendengarkan bacaan ayat-ayat tersebut?” 

 

Pasien 3: 

“Sulit dijelaskan dengan kata-kata. Saat pertama kali, saya merasa tubuh saya 

seperti bergetar halus. Rasa hangat muncul di tangan kiri saya yang sebelumnya 

sulit digerakkan. Saya menangis waktu itu, bukan karena sakit, tapi karena merasa 

                                                 

91Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA).  

92Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA).  



80 

 

 

disentuh oleh sesuatu yang dalam. Hati saya terasa sangat tenang, bahkan saya 

seperti lupa sedang sakit. Setelah terapi, saya merasa tubuh lebih ringan dan 

pikiran lebih lapang.”93 

 

Peneliti: 

“Apakah Ustadz Faisal memberikan arahan atau amalan setelah terapi?” 

 

 

Pasien 3: 

“Iya, beliau menyarankan saya untuk rutin membaca Surah Yasin setiap pagi dan 

ayat Kursi setiap malam sebelum tidur. Katanya, jangan hanya mengandalkan 

terapi, tapi terus berdoa dan memperkuat keyakinan. Beliau juga berpesan agar 

saya selalu bersyukur atas setiap perubahan kecil. Itu membuat saya lebih 

semangat menjalani hari.”94 

 

Peneliti: 

“Setelah beberapa kali menjalani terapi, apa saja perubahan yang Bapak 

rasakan?” 

 

Pasien 3: 

“Alhamdulillah, perubahan itu nyata. Setelah terapi keempat, tangan kiri saya 

sudah bisa digerakkan sedikit demi sedikit. Rasa kaku mulai berkurang. Yang lebih 

mengejutkan, tidur saya jadi nyenyak. Sebelumnya saya bisa terbangun tiga sampai 

empat kali semalam, tapi sekarang bisa tidur sampai subuh tanpa gangguan. Selain 

itu, saya jadi lebih tenang dan jarang merasa putus asa.”95 

 

Peneliti: 

“Apakah Bapak merasa efeknya hanya secara fisik atau juga pada batin dan 

spiritual?” 

                                                 

93Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  

94Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  

95Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  



81 

 

 

 

Pasien 3: 

“Efeknya menyeluruh. Kalau dulu saya merasa kehilangan semangat hidup, 

sekarang saya justru lebih banyak bersyukur. Saya mulai sadar bahwa mungkin 

sakit ini cara Allah mengingatkan saya untuk lebih banyak mendekat kepada-Nya. 

Setiap kali ayat dibacakan, saya merasa hati saya dibersihkan dari keluh kesah. 

Bagi saya, itulah penyembuhan sebenarnya bukan hanya tubuh yang sehat, tapi 

hati yang damai.”96 

 

Peneliti: 

“Apakah ada peristiwa atau momen tertentu selama terapi yang paling berkesan?” 

 

Pasien 3: 

“Ada satu kali, ketika Ustadz membacakan Surah Al-Isra’ ayat 82: “Dan Kami 

turunkan dari Al-Qur’an sesuatu yang menjadi penawar dan rahmat bagi orang-

orang yang beriman.” Saat itu beliau berhenti sejenak dan berkata pelan, “Ayat 

ini untuk Bapak.” Saya langsung menangis. Sejak itu saya hafal ayat itu dan 

membacanya setiap kali rasa sakit datang. Saya merasa ayat itu menyalakan 

harapan baru dalam diri saya.”97 

 

Peneliti: 

“Bagaimana pandangan Bapak terhadap Qur’anic Healing setelah 

menjalaninya?” 

 

Pasien 3: 

“Saya melihat Qur’anic Healing bukan hanya pengobatan, tapi bentuk ibadah. 

Prosesnya membuat saya kembali menyadari bahwa setiap ayat Al-Qur’an 

memiliki kekuatan luar biasa, bukan hanya dibaca, tapi diresapi. Dulu saya hanya 

membaca tanpa memahami maknanya, sekarang saya tahu bahwa setiap bacaan 

bisa jadi obat kalau disertai iman.”98 

                                                 

96Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  

97Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  

98Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  



82 

 

 

 

Peneliti: 

“Menurut Bapak, apa yang membuat terapi ini efektif bagi Anda?” 

 

Pasien 3: 

“Pertama tentu karena izin Allah. Kedua, karena cara Ustadz Faisal membacakan 

ayat dengan ketulusan dan keikhlasan. Suaranya menenangkan, bukan 

menakutkan. Beliau juga tidak pernah menjanjikan kesembuhan instan, tapi 

mengajak saya bersyukur atas setiap kemajuan kecil. Saya rasa pendekatan itu 

yang membuat terapi ini berhasil, karena menyentuh hati, bukan sekadar tubuh.”99 

 

Peneliti: 

“Bagaimana pengaruh terapi ini terhadap ibadah dan kehidupan Bapak sehari-

hari?” 

 

Pasien 3: 

“Sangat besar. Sekarang saya lebih rajin shalat berjamaah, lebih sering membaca 

Al-Qur’an, dan merasa lebih dekat dengan Allah. Saya juga tidak mudah mengeluh 

seperti dulu. Bahkan ketika rasa sakit muncul, saya anggap itu sebagai cara Allah 

menghapus dosa. Hidup saya terasa lebih ringan dan penuh makna.”100 

 

Peneliti: 

“Bagaimana Bapak menilai sosok Ustadz Faisal Rachman sebagai terapis 

Qur’anic Healing?” 

 

Pasien 3: 

“Beliau sangat profesional dan berwibawa, tapi juga rendah hati. Tidak pernah 

menonjolkan diri, selalu menegaskan bahwa kesembuhan datang dari Allah, bukan 

dari dirinya. Itu yang membuat saya percaya. Beliau juga sabar mendengarkan 

                                                 

99Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  

100Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  



83 

 

 

keluhan pasien, dan tidak terburu-buru dalam terapi. Saya merasa diperlakukan 

dengan penuh empati.”101 

 

Peneliti: 

“Apa makna kesembuhan bagi Bapak setelah menjalani terapi ini?” 

 

 

Pasien 3: 

“Dulu saya pikir kesembuhan itu ketika bisa berjalan normal lagi. Sekarang saya 

paham bahwa kesembuhan sejati adalah ketika hati bisa menerima apa pun dengan 

ikhlas. Walaupun tangan saya belum pulih seratus persen, saya merasa jauh lebih 

sehat dibanding dulu. Karena hati saya sudah sembuh, dan itu membuat saya 

kuat.”102 

 

Peneliti: 

“Apakah Bapak akan terus melanjutkan terapi ini atau menyarankan orang lain 

untuk mencobanya?” 

 

Pasien 3: 

“InsyaAllah saya akan tetap melanjutkan. Saya juga sudah menyarankan beberapa 

teman yang sakit untuk mencoba. Saya bilang ke mereka, Qur’anic Healing bukan 

pengganti medis, tapi pelengkap spiritual. Kalau badan diobati dokter, hati diobati 

dengan ayat-ayat Allah. Dua-duanya penting untuk kesembuhan yang utuh.”103 

 

Peneliti: 

“Terima kasih banyak, Pak, atas cerita dan pengalaman yang sangat 

menginspirasi. Semoga Bapak terus diberi kesehatan dan ketenangan.” 

 

                                                 

101Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  

102Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  

103Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  



84 

 

 

Pasien 3: 

“Amin, sama sama. Semoga penelitian ini bisa membuka mata banyak orang 

bahwa Al-Qur’an bukan hanya untuk dibaca, tapi juga untuk dirasakan sebagai 

penawar bagi hati dan tubuh.”104 

 

Berikut adalah rangkuman temuan utama yang disusun dalam bentuk 

tabeluntuk memperjelas kategori dan sumber informasi penelitian ini 

Tema Utama Kategori 
Ringkasan 

Temuan 
Sumber 

1. Pemahaman 

Qur’anic Healing 

Makna ayat Ayat dipahami 

melalui tafsir, 

refleksi spiritual, 

dan intuisi ibadah; 

ayat memiliki 

energi 

penyembuhan. 

Ustadz Faisal 

 Al-Qur’an sebagai 

obat 

Al-Qur’an 

diyakini sebagai 

syifa’ untuk 

penyakit fisik dan 

batin. 

Ustadz Faisal 

2. Proses Terapi Tahapan terapi Wudhu, 

doa/istighfar, 

pembacaan ayat 

tartil, tiupan ke 

air, dzikir 

pendamping. 

Ustadz Faisal, 

Pasien 1–3 

 Pemilihan ayat Ayat disesuaikan 

dengan keluhan: 

kecemasan (Ar-

Ra’d 28), 

perlindungan 

(Ayat Kursi, 3 

Semua Informan 

                                                 

104Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  



85 

 

 

Tema Utama Kategori 
Ringkasan 

Temuan 
Sumber 

Qul), ketenangan 

(Al-Insyirah). 

 Interaksi terapis Sikap lembut, 

empatik, 

memberikan 

bimbingan rohani. 

Pasien 1–3 

3. Pengalaman 

Pasien 

Reaksi emosional Menangis, lega, 

pikiran lebih 

ringan, 

ketenangan 

muncul. 

Pasien 1–3 

 Reaksi fisik Tidur lebih baik, 

lambung 

membaik, 

berkurangnya 

kaku pasca stroke. 

Pasien 1–3 

 Reaksi spiritual Merasa dekat 

dengan Allah, 

kembali rajin 

ibadah. 

Pasien 1–3 

4. Dampak Terapi Dampak fisik Kualitas tidur 

membaik, stres 

berkurang, 

perbaikan fisik 

bertahap. 

Pasien 1–3 

 Dampak psikis Hilangnya 

kecemasan, 

pikiran lebih 

stabil, ketenangan 

batin. 

Pasien 1–3 

 Dampak spiritual Kehidupan ibadah 

meningkat, 

muncul rasa 

syukur dan 

ketabahan. 

Pasien 1–3 

5. Persepsi 

Kesembuhan 

Makna 

kesembuhan 

Kesembuhan 

dilihat sebagai 

ketenangan hati, 

bukan hanya fisik. 

Semua Informan 



86 

 

 

Tema Utama Kategori 
Ringkasan 

Temuan 
Sumber 

 Kesembuhan 

holistik 

Terapi dirasakan 

menyembuhkan 

fisik–psikis–

ruhani secara 

bersamaan. 

Semua Informan 

6. Persepsi 

terhadap Terapis 

Sikap terapis Rendah hati, 

penuh empati, 

menegaskan 

bahwa 

kesembuhan dari 

Allah. 

Pasien 1–3 

 Profesionalitas Tidak 

menjanjikan hasil 

instan; 

menekankan 

amalan lanjutan. 

Pasien 2–3 

7. Faktor 

Efektivitas Terapi 

Keyakinan pasien Efek muncul 

karena iman, 

keikhlasan, dan 

kesiapan spiritual 

pasien. 

Pasien 1–3 

 Keikhlasan terapis Bacaan ayat lebih 

mengena karena 

niat dan ketulusan 

terapis. 

Semua Informan 

 Kesesuaian ayat Pemilihan ayat 

tepat 

meningkatkan 

resonansi 

penyembuhan. 

Ustadz Faisal 

 

 Pemahaman Ustadz Faisal Rachman tentang Qur’anic Healing menjadi 

dasar yang membentuk cara beliau mempraktikkan terapi, karena keyakinannya 

terhadap kekuatan ayat-ayat Al-Qur’an, mekanisme spiritual penyembuhan, dan 

pentingnya ketulusan dalam membaca ayat secara langsung terwujud dalam teknik 

bacaan, pemilihan ayat, serta pendekatan personal terhadap pasien. Praktik yang 

didasarkan pada pemahaman tersebut kemudian menciptakan pengalaman spiritual 

dan emosional bagi pasien, di mana suasana terapi, bacaan ayat yang ritmis, dan 

kehadiran ustadz sebagai pembimbing menghadirkan kondisi batin tertentu yang 



87 

 

 

memengaruhi respons mereka. Dari pengalaman inilah muncul berbagai efek, 

seperti ketenangan, penguatan keyakinan, perbaikan kondisi emosional, hingga 

pengurangan keluhan fisik. Dengan demikian, pemahaman, praktik, dan efek 

Qur’anic Healing membentuk satu rangkaian yang saling berkelindan: pemahaman 

memandu praktik, praktik membentuk pengalaman, dan pengalaman menghasilkan 

efek yang menjadi fokus utama penelitian ini: 

a. Pemahaman Ustadz Faisal Rachman 

 Ustadz Faisal Rachman memahami ayat-ayat Al-Qur’an sebagai sumber 

utama penyembuhan spiritual dan psikologis, bukan sekadar bacaan ritual. 

Menurutnya, setiap ayat memiliki energi dan makna tersendiri yang bekerja sesuai 

dengan niat dan kondisi batin pembacanya. Ia menjelaskan, “Ayat-ayat Al-Qur’an 

itu tidak hanya untuk dibaca, tapi untuk dirasakan dan diresapi maknanya. Saat 

seseorang membacanya dengan keyakinan penuh, maka getaran ayat itu bisa 

menjadi energi penyembuh bagi dirinya.”105 Pandangan ini menunjukkan bahwa 

bagi Ustadz Faisal, penyembuhan melalui Al-Qur’an berakar dari kekuatan iman 

dan kesadaran spiritual, bukan sekadar formula bacaan yang mekanistik. 

 Dalam pandangannya, setiap ayat memiliki energi spiritual yang berbeda 

sesuai konteks dan maknanya. Ia menjelaskan bahwa Al-Qur’an memiliki struktur 

yang mampu “menyentuh” kesadaran batin manusia melalui bacaan dan getaran 

maknanya. “Ayat tentang kesabaran punya efek berbeda dengan ayat tentang 

ketenangan,” ujarnya, “dan semuanya bekerja sesuai dengan kondisi hati orang 

yang mendengarnya.”.106 Pernyataan ini menunjukkan bahwa Ustadz Faisal 

                                                 
105Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
106Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



88 

 

 

menempatkan bacaan ayat sebagai stimulus spiritual yang bekerja di tingkat 

emosional dan psikologis. Konsep ini sejalan dengan teori psychospiritual 

resonance yang menilai bahwa kata-kata religius memiliki daya pengaruh terhadap 

sistem saraf dan kondisi emosional individu. 

 Dalam praktiknya, Ustadz Faisal menggabungkan pendekatan tafsir 

maknawi dengan intuisi spiritual dalam menentukan ayat yang digunakan untuk 

terapi. Ia tidak sekadar memilih ayat berdasarkan tema penyakit, tetapi lebih 

menekankan kesesuaian antara kandungan makna ayat dengan kondisi psikologis 

pasien. Ia menuturkan, “Kalau pasien datang dengan keluhan kecemasan, saya 

bacakan ayat-ayat yang menenangkan hati, seperti Al-Baqarah ayat 286 atau Al-

Insyirah. Tapi kalau penyakitnya fisik, saya ambil ayat yang berbicara tentang 

kekuatan dan penyembuhan, seperti Asy-Syu’ara ayat 80.”107 Dengan demikian, 

pemilihan ayat dalam Qur’anic Healing bersifat kontekstual dan reflektif terhadap 

kebutuhan batin pasien. 

 Selain itu, Ustadz Faisal menegaskan bahwa proses Qur’anic Healing 

bukan hanya tentang membaca ayat, melainkan juga tentang membangun hubungan 

spiritual antara pembaca, ayat, dan Sang Pencipta. Ia menjelaskan, “Yang 

menyembuhkan bukan saya, tapi Allah. Saya hanya perantara untuk membantu 

pasien menyadari bahwa kesembuhan datang dari keyakinannya terhadap kalam 

Allah.”108 Sikap kerendahan hati ini memperlihatkan etika profesional seorang 

                                                 
107Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
108Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



89 

 

 

terapis Qur’anic Healing yang tidak menempatkan dirinya sebagai pusat kekuatan, 

tetapi sebagai fasilitator keimanan. Pandangan tersebut memperkuat aspek tauhidik 

dalam praktik terapi Qur’ani yang menolak unsur mistik atau personalisasi 

kekuatan spiritual. 

 Dalam membangun kepercayaan pasien, Ustadz Faisal menekankan 

pentingnya ketulusan dan keikhlasan dalam membaca ayat-ayat Al-Qur’an. Ia 

menuturkan, “Kalau hati kita tidak ikhlas, bacaan seindah apa pun tidak akan 

menembus hati pasien. Tapi kalau ikhlas, walau satu ayat dibaca dengan sungguh-

sungguh, efeknya bisa luar biasa.”.109 Pernyataan ini menggambarkan 

pandangannya bahwa efek penyembuhan Al-Qur’an tidak semata bergantung pada 

teknik bacaan atau jumlah ayat, tetapi pada kualitas spiritual pembacanya. Hal ini 

sejalan dengan pandangan Al-Ghazali yang menekankan pentingnya tazkiyatun 

nafs (penyucian jiwa) sebagai prasyarat bagi keberkahan amal ibadah, termasuk 

bacaan Al-Qur’an yang berdaya penyembuh. 

 Dalam konteks metodologis, Ustadz Faisal juga memiliki sistematika 

tertentu dalam pelaksanaan terapi. Ia menjelaskan bahwa proses dimulai dengan 

taharah dan wudhu, dilanjutkan dengan tilawah ayat-ayat penyembuh, dzikir, dan 

doa penutup. “Saya minta pasien berwudhu dulu supaya badannya suci. Lalu saya 

bacakan ayat tertentu sambil mengusap bagian tubuh yang sakit, sambil mengajak 

pasien ikut berdzikir dalam hati,” ujarnya.110 Struktur ini menegaskan adanya 

                                                 
109Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
110Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



90 

 

 

integrasi antara dimensi ritual (wudhu, doa) dan spiritual (dzikir, keyakinan) yang 

selaras dengan prinsip syifa’ Qaur’ani konsep penyembuhan berbasis spiritualitas 

Al-Qur’an yang menenangkan jiwa sekaligus memperbaiki kondisi tubuh. 

 Ustadz Faisal juga menilai bahwa penyembuhan melalui Al-Qur’an tidak 

bersifat instan, tetapi melalui proses peningkatan keimanan dan ketenangan batin. 

Ia menekankan, “Saya selalu bilang ke pasien, jangan berharap sembuh cepat. 

Sembuh itu proses, yang penting sabar dan yakin. Kalau hatinya tenang, insyaAllah 

tubuhnya ikut sembuh.”.111 Pandangan ini menunjukkan pemahaman holistik 

bahwa kesehatan bukan hanya hilangnya penyakit, tetapi tercapainya keseimbangan 

antara jasad dan ruh. Hal ini sejalan dengan teori psikospiritual modern yang 

menempatkan ketenangan batin sebagai kunci pemulihan dari penyakit 

psikosomatik maupun fisik. 

 Sebagai bentuk tanggung jawab moral, Ustadz Faisal juga memberikan 

pendampingan spiritual lanjutan kepada para pasiennya. Ia mendorong mereka 

untuk memperbanyak tilawah, dzikir, dan shalat malam. “Saya tidak ingin mereka 

bergantung pada saya. Saya ajarkan supaya mereka bisa mandiri, karena kekuatan 

sesungguhnya ada dalam hubungan langsung antara hamba dan Allah,”.112  

Pendekatan ini memperlihatkan bahwa Qur’anic Healing bukan hanya praktik 

penyembuhan sesaat, tetapi juga pendidikan ruhani (tarbiyah ruhiyyah) yang 

membentuk kemandirian spiritual pasien. 

                                                 
111Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
112Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



91 

 

 

Ustadz Faisal juga menyampaikan bahwa setiap penyakit memiliki akar 

spiritual yang berbeda. Ia menjelaskan, “Kadang penyakit datang karena hati 

gelisah, karena dosa, atau karena kita lupa bersyukur. Maka terapi bukan hanya 

baca ayat, tapi memperbaiki hubungan kita dengan Allah.”113 Pandangan ini 

menunjukkan pemahaman yang mendalam tentang hubungan antara kesehatan 

spiritual dan kondisi fisik manusia. Ia menempatkan Qur’anic Healing sebagai 

sarana untuk menata kembali keseimbangan jiwa agar tubuh ikut sehat. 

Ustadz Faisal menegaskan bahwa pembacaan ayat tidak bisa dilakukan 

secara asal atau tanpa pemahaman. Menurutnya, “Yang paling penting itu adab 

membaca. Kalau dibaca dengan hati lalai, ayat tidak akan bekerja.”.114 Oleh karena 

itu, ia selalu menekankan kepada pasien agar menjaga niat, fokus, dan kebersihan 

hati. Pernyataan ini menunjukkan bahwa aspek spiritualitas dan moralitas menjadi 

fondasi utama keberhasilan terapi Qur’ani, di mana keyakinan dan ketulusan 

menjadi mediator antara bacaan dan efek penyembuhan. 

Ustadz Faisal juga memandang pentingnya menjaga integritas moral dan 

profesionalitas dalam menjalankan terapi. Ia berkata, “Saya tidak mau 

mengkomersialkan bacaan Qur’an. Terapi ini bukan bisnis, tapi amanah.”115 Sikap 

ini memperlihatkan konsistensi antara pemahaman dan tindakan, serta menegaskan 

nilai etis yang melandasi praktik Qur’anic Healing. Dengan demikian, 

keprofesionalan Ustadz Faisal tidak hanya terletak pada pengetahuannya tentang 

                                                 
113Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
114Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
115Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



92 

 

 

ayat, tetapi juga pada komitmennya menjaga kesucian niat dan pelayanan terhadap 

sesama. 

Pada akhirnya, Ustadz Faisal menegaskan bahwa esensi Qur’anic Healing 

adalah pembebasan hati dari kegelisahan dan kembalinya manusia pada ketenangan 

iman. Ia menyimpulkan, “Kesembuhan sejati bukan saat penyakit hilang, tapi ketika 

hati damai dan dekat dengan Allah.” Narasi ini menggambarkan paradigma holistik 

yang menempatkan spiritualitas sebagai pusat kesehatan manusia. Dengan cara 

demikian, praktik Qur’anic Healing yang dilakukan oleh Ustadz Faisal tidak hanya 

berfungsi sebagai terapi penyembuhan, tetapi juga sebagai gerakan pembentukan 

kesadaran Qur’ani yang menuntun individu menuju keseimbangan ruh, akal, dan 

jasad. 

Dengan demikian, pemahaman Ustadz Faisal Rachman terhadap ayat-ayat 

Al-Qur’an yang dijadikan terapi menegaskan bahwa Qur’anic Healing bukan 

pengobatan alternatif dalam arti sempit, melainkan pendekatan integratif antara 

spiritualitas, psikologi, dan kesehatan holistik. Baginya, kesembuhan sejati bukan 

hanya pulihnya tubuh, tetapi juga bangkitnya kesadaran bahwa “Al-Qur’an adalah 

obat bagi hati dan penuntun bagi hidup yang tenang.”116 Melalui praktiknya, Ustadz 

Faisal menghadirkan dimensi aplikatif dari ayat “wa nunazzilu minal qur’āni mā 

huwa syifā’un wa rahmatun lil-mu’minīn” (QS. Al-Isra’: 82), yang menjadi 

landasan teologis utama dalam penyembuhan Qur’ani. 

                                                 
116Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



93 

 

 

b. Praktik Qur’anic Healing oleh Ustadz Faisal Rachman 

 Praktik Qur’anic Healing yang dilakukan oleh Ustadz Faisal Rachman di 

Tenggarong dibangun atas prinsip kesucian lahir dan batin. Ia menjelaskan bahwa 

proses terapi tidak bisa dimulai tanpa kesiapan spiritual baik dari pasien maupun 

dirinya sendiri. “Saya selalu minta pasien berwudhu dulu sebelum terapi. Kalau 

tubuhnya bersih, maka ayat-ayat Allah lebih mudah masuk ke dalam hati,”.117 Hal 

ini menunjukkan bahwa dimensi fiqhiyyah (ritual kesucian) menjadi fondasi awal 

proses terapi, sekaligus menegaskan nilai spiritualisasi dalam praktik penyembuhan 

berbasis Al-Qur’an. 

 Pelaksanaan terapi Qur’anic Healing berlangsung dalam ruangan 

sederhana, tenang, dan bersih. Ustadz Faisal menata tempat khusus dengan 

pencahayaan lembut dan aroma wewangian alami untuk menciptakan suasana 

spiritual yang khusyuk. “Ruangnya tidak perlu megah, yang penting bersih dan 

tenang supaya ayat-ayat yang dibacakan bisa dirasakan dengan khidmat”.118 

Lingkungan ini didesain agar pasien dapat menenangkan pikiran dan fokus pada 

lantunan ayat-ayat Al-Qur’an, memperkuat efek psychological suggestibility yang 

menjadi bagian dari proses penyembuhan spiritual. 

 Tahapan terapi dimulai dengan dzikir dan istighfar bersama. Ustadz Faisal 

memandu pasien untuk menundukkan hati dan menyiapkan niat ikhlas. Ia berkata, 

“Saya ajak mereka berdzikir dulu agar hatinya lembut. Kalau hati masih keras, 

                                                 
117Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
118Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



94 

 

 

bacaan Al-Qur’an tidak akan menembus.”119 Pendekatan ini menunjukkan bahwa 

terapi Qur’anic Healing bersifat gradual dimulai dengan pembersihan hati, 

dilanjutkan dengan pembacaan ayat, dan diakhiri dengan refleksi spiritual. Hal ini 

sejalan dengan konsep tazkiyatun nafs dalam tasawuf, yaitu penyucian diri sebagai 

langkah awal menuju kesembuhan ruhani. 

 Selanjutnya, Ustadz Faisal mulai membacakan ayat-ayat tertentu sesuai 

dengan keluhan pasien. Pemilihan ayat didasarkan pada pemahaman makna dan 

hubungan kontekstual dengan kondisi pasien. “Kalau pasiennya stres, saya baca 

Surah Al-Insyirah dan Ar-Ra’d ayat 28. Kalau sakit fisik, saya bacakan Asy-

Syu’ara ayat 80,” jelasnya.120 Pemilihan ini menunjukkan pendekatan semi-tafsiri 

yang menggabungkan aspek teologis dan psikologis, di mana makna ayat 

digunakan sebagai preskripsi spiritual untuk menenangkan hati dan memperkuat 

keyakinan pasien. 

 Ustadz Faisal juga menekankan teknik bacaan yang khusyuk, berirama 

lembut, dan penuh penghayatan. Ia menjelaskan, “Saya tidak mengejar suara 

merdu, tapi bacaan yang datang dari hati. Karena getaran hati itulah yang dirasakan 

pasien.”121 Pendekatan ini menggambarkan pentingnya aspek intonasi spiritual 

dalam praktik Qur’anic Healing, yang bukan sekadar lantunan verbal, tetapi 

transmisi energi emosional dari pembaca kepada pendengar. Dalam konteks 

                                                 
119Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
120Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
121Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



95 

 

 

psikoterapi Islami, teknik ini serupa dengan konsep ruqyah syar’iyyah yang 

mengedepankan niat, keikhlasan, dan konsentrasi batin. 

Selain membaca ayat, Ustadz Faisal melakukan teknik pengusapan simbolik 

pada bagian tubuh pasien yang sakit sambil membaca doa atau ayat tertentu. Ia 

menegaskan, “Saya tidak menggunakan media apa pun, hanya tangan dan bacaan 

ayat. Semua kekuatan ada pada kalam Allah.”122 Gestur ini memiliki fungsi sugestif 

sekaligus spiritual: membantu pasien merasakan kehadiran energi penyembuhan 

yang bersumber dari firman Allah. Ustadz Faisal dengan hati-hati menjaga agar 

praktik tersebut tidak mengandung unsur mistik atau manipulasi, melainkan tetap 

berlandaskan tauhid. 

Dalam beberapa kasus, Ustadz Faisal juga menggunakan air putih yang 

telah dibacakan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai media terapi tambahan. Ia 

menjelaskan, “Air itu bukan benda sakti. Ia hanya perantara. Tapi kalau dibacakan 

ayat dengan niat ikhlas, air bisa menjadi penenang dan penguat keyakinan 

pasien.”123 Pemanfaatan air sebagai media terapi mengingatkan pada tradisi klasik 

syifa’ ma’i (penyembuhan dengan air doa) yang telah lama dikenal dalam praktik 

pengobatan Islam, dan tetap dijalankan dalam kerangka rasional serta teologis. 

Proses terapi biasanya berlangsung antara 30 hingga 45 menit, tergantung 

kondisi pasien. Selama sesi berlangsung, Ustadz Faisal mendorong pasien untuk 

berpartisipasi aktif, bukan hanya duduk pasif. “Saya ajak mereka ikut berdzikir atau 

                                                 
122Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
123Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



96 

 

 

membaca ayat pendek bersama. Karena yang sembuh bukan karena saya bacakan, 

tapi karena mereka ikut berinteraksi dengan Al-Qur’an,” katanya.124 Pendekatan 

partisipatif ini memperlihatkan upaya untuk membangun hubungan spiritual dua 

arah yang memperkuat efek self-healing dalam diri pasien. 

Setelah sesi pembacaan ayat, Ustadz Faisal selalu menutup terapi dengan 

doa bersama dan nasihat rohani. Ia menyampaikan, “Saya beri mereka pesan supaya 

menjaga wudhu, jangan tinggalkan shalat, dan perbanyak syukur. Itu bagian dari 

terapi lanjutan.”125 Nasihat tersebut menunjukkan bahwa Qur’anic Healing tidak 

berhenti pada praktik ritual, tetapi meluas menjadi pembinaan moral dan spiritual 

pasien agar kesehatannya dapat terjaga secara berkelanjutan. Dalam perspektif 

Islam, hal ini mencerminkan integrasi antara ibadah dan ikhtiar kesembuhan. 

Untuk pasien dengan gangguan psikis berat, Ustadz Faisal menerapkan 

pendekatan bertahap dan penuh kesabaran. Ia berkata, “Kalau pasiennya trauma 

atau depresi, saya tidak langsung baca ayat keras-keras. Saya mulai dengan istighfar 

dan ayat yang lembut dulu supaya tidak terkejut.”126 Hal ini memperlihatkan 

sensitivitas terapeutik yang tinggi terhadap kondisi emosional pasien, sekaligus 

menunjukkan profesionalitasnya dalam menyesuaikan metode sesuai kebutuhan 

individu, sebagaimana prinsip person-centered therapy dalam psikologi modern. 

Dalam praktiknya, Ustadz Faisal juga mengintegrasikan konseling ringan di 

sela-sela terapi. Ia menjelaskan, “Saya dengarkan dulu keluhan pasien, biar mereka 

                                                 
124Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
125Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
126Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



97 

 

 

lega. Setelah itu baru saya arahkan ke ayat-ayat yang relevan.”127 Kombinasi antara 

listening therapy dan pembacaan ayat ini menjadikan Qur’anic Healing sebagai 

metode yang holistik menyentuh aspek mental, emosional, dan spiritual sekaligus. 

Pendekatan ini selaras dengan teori spiritual counseling yang menempatkan empati 

dan komunikasi rohani sebagai bagian dari proses penyembuhan. 

Selain terapi individu, Ustadz Faisal juga mengadakan sesi Qur’anic 

Healing kelompok bagi masyarakat umum. Ia menuturkan, “Kadang saya adakan 

pengajian khusus penyembuhan, kita baca Surah Yasin bersama dan berdoa untuk 

ketenangan.”128 Kegiatan ini berfungsi sebagai terapi komunal yang memperkuat 

rasa kebersamaan dan keimanan kolektif. Dalam perspektif sosiologis, kegiatan ini 

dapat dilihat sebagai bentuk healing community berbasis nilai-nilai Qur’ani yang 

menumbuhkan solidaritas spiritual di tengah masyarakat Tenggarong. 

Ustadz Faisal menegaskan bahwa keberhasilan terapi tidak bergantung pada 

jumlah sesi, tetapi pada kemauan pasien untuk memperbaiki diri. Ia berkata, “Saya 

selalu bilang, kalau mau sembuh, jangan hanya datang ke saya. Mulailah 

memperbaiki hubungan dengan Allah.”129 Pernyataan ini menandakan orientasi 

pendidikan moral dalam terapi Qur’anic Healing, yang menempatkan kesembuhan 

sebagai buah dari kesadaran dan kedekatan spiritual, bukan semata hasil intervensi 

eksternal. 

                                                 
127Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
128Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
129Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



98 

 

 

Ustadz Faisal Rachman juga menolak keras praktik yang menjanjikan 

kesembuhan instan atau bersifat komersial. Dengan tegas ia menyampaikan, “Saya 

tidak mau menjual ayat. Terapi ini bukan bisnis, tapi ibadah.”130 Pandangan ini 

menegaskan etika profesional dalam praktik Qur’anic Healing menjauhkan diri dari 

komodifikasi agama dan menjaga kemurnian niat dalam membantu sesama. Nilai 

ini menjadikan Ustadz Faisal sebagai figur terapis religius yang menempatkan 

pelayanan spiritual di atas keuntungan material. 

Pada akhirnya, seluruh rangkaian praktik Qur’anic Healing yang dilakukan 

oleh Ustadz Faisal Rachman menggambarkan integrasi antara dzikir, doa, tafakkur, 

dan penghayatan makna ayat. Ia menutup wawancara dengan refleksi mendalam: 

“Qur’anic Healing itu bukan sekadar terapi, tapi cara hidup. Kalau hati kita hidup 

dengan ayat Allah, maka seluruh tubuh kita ikut sembuh.”131 Pernyataan tersebut 

menggambarkan paradigma Qur’anic Healing sebagai jalan menuju keseimbangan 

total menyembuhkan jasad, menenangkan jiwa, dan meneguhkan iman. 

 

c. Efek Qur’anic Healing terhadap Pasien 

 Efek terapi Qur’anic Healing yang dilakukan oleh Ustadz Faisal Rachman 

tampak tidak hanya pada aspek fisik, tetapi juga pada dimensi spiritual dan 

psikologis pasien. Ia menjelaskan bahwa “banyak pasien datang dengan wajah 

tegang dan hati gelisah, tapi setelah terapi, mereka pulang dengan wajah lebih 

                                                 
130Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
131Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



99 

 

 

tenang.”132 Fenomena ini memperlihatkan bahwa efek utama terapi muncul dalam 

bentuk ketenangan batin (inner peace) yang menjadi prasyarat bagi proses 

penyembuhan alami. Dalam konteks psikologi Islam, ketenangan tersebut disebut 

sebagai ithmi’nan an-nafs, yaitu kondisi jiwa yang stabil dan berserah diri kepada 

Allah. 

Salah satu efek yang paling menonjol adalah perubahan suasana hati pasien. 

Menurut Ustadz Faisal, “pasien yang sebelumnya mudah marah dan gelisah jadi 

lebih sabar dan lembut. Mereka merasa seperti diingatkan kembali kepada 

Allah.”133 Hal ini menandakan bahwa terapi ayat-ayat Al-Qur’an berfungsi sebagai 

sarana spiritual regulation, yang membantu individu menata kembali orientasi 

emosionalnya melalui lantunan ayat suci. Dalam teori religious coping, efek ini 

dikategorikan sebagai positive religious reappraisal yaitu kemampuan melihat 

penderitaan sebagai bagian dari proses penyucian diri. 

Efek lain yang sering muncul adalah meningkatnya kualitas tidur dan 

ketenangan pikiran. Ustadz Faisal menyebutkan, “setelah dibacakan ayat, banyak 

yang bilang tidurnya jadi lebih nyenyak dan tidak mimpi buruk lagi.”134 Dari 

perspektif medis holistik, hal ini dapat dijelaskan sebagai efek psikofisiologis akibat 

relaksasi mendalam yang ditimbulkan oleh irama bacaan Al-Qur’an. Gelombang 

suara yang berulang secara ritmis diyakini mampu menstimulasi sistem saraf 

                                                 
132Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
133Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
134Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



100 

 

 

parasimpatik, menurunkan kadar stres, dan menumbuhkan rasa damai dalam diri 

pasien. 

Selain itu, Qur’anic Healing juga memberikan efek moral-spiritual berupa 

peningkatan keimanan. Ustadz Faisal mengatakan, “terapi ini bukan hanya 

menyembuhkan, tapi juga mengingatkan manusia agar kembali kepada Allah. 

Banyak pasien yang akhirnya rajin shalat dan membaca Al-Qur’an setelah 

sembuh.”135 Kesembuhan di sini tidak hanya berarti hilangnya gejala penyakit, 

melainkan transformasi perilaku religius. Dalam konteks pendidikan Islam, hal ini 

menunjukkan adanya dimensi ta’dib proses penyadaran moral yang membawa 

individu kepada kehidupan yang lebih beradab dan bertakwa. 

Pasien yang mengalami gangguan psikis seperti kecemasan dan depresi juga 

menunjukkan kemajuan signifikan. Ustadz Faisal mengungkapkan, “ada yang 

awalnya tidak bisa tidur berhari-hari karena takut, tapi setelah tiga kali terapi, dia 

bisa tersenyum dan berbicara normal.”136 Efek semacam ini sejalan dengan 

penelitian psikoterapi Islami yang menunjukkan bahwa lantunan Al-Qur’an dapat 

mengaktifkan mekanisme self-calming dan memperkuat rasa percaya diri pasien. 

Dengan demikian, Qur’anic Healing berperan sebagai terapi suportif bagi 

gangguan mental ringan hingga sedang. 

Efek lain yang kerap muncul adalah perubahan aura emosional pasien. 

Ustadz Faisal menjelaskan, “kadang dari pertama datang auranya gelap, tapi setelah 

                                                 
135Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
136Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



101 

 

 

terapi, wajahnya bersinar. Itu bukan sulap, tapi karena hatinya jadi bersih.”137 

Ungkapan ini secara simbolik menunjukkan bahwa penyembuhan melalui ayat-ayat 

Al-Qur’an membawa efek psikosomatik yang tercermin pada ekspresi fisik pasien. 

Dalam terminologi sufistik, kondisi tersebut disebut nurul qalb pancaran cahaya 

hati yang lahir dari kedekatan spiritual dengan Allah. 

Selain aspek emosional, banyak pasien juga melaporkan perbaikan kondisi 

fisik. “Ada yang sakit lambung menahun, setelah terapi dan rutin baca ayat-ayat 

yang saya ajarkan, rasa nyerinya berkurang,” ujar Ustadz Faisal.138 Fenomena ini 

menunjukkan bahwa Qur’anic Healing dapat berfungsi sebagai pelengkap 

pengobatan medis, terutama dalam menurunkan faktor psikosomatik yang 

memperparah penyakit fisik. Hal ini sejalan dengan konsep integrative healing yang 

memadukan pengobatan spiritual dan medis secara harmonis. 

Efek sosial juga tampak dari perubahan perilaku pasien dalam kehidupan 

sehari-hari. Menurut Ustadz Faisal, “setelah terapi, banyak yang jadi lebih dekat 

dengan keluarga, lebih sabar menghadapi masalah.”139 Hal ini menunjukkan bahwa 

Qur’anic Healing tidak hanya menargetkan penyembuhan individu, tetapi juga 

membangun kesadaran sosial dan hubungan interpersonal yang sehat. Dalam 

kerangka teori social healing, perubahan semacam ini memperkuat solidaritas dan 

meningkatkan empati dalam komunitas keagamaan. 

                                                 
137Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
138Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
139Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



102 

 

 

Dari sisi spiritualitas, Ustadz Faisal menegaskan bahwa pasien yang sembuh 

bukan semata karena kekuatan ayat yang dibacakan, tetapi karena keikhlasan 

mereka dalam menerima petunjuk Allah. Ia menyatakan, “ayat-ayat itu adalah obat, 

tapi kalau hati pasien tidak yakin, maka efeknya tidak maksimal.”140 Pandangan ini 

memperlihatkan prinsip iman sebagai energi penyembuhan, di mana keyakinan 

menjadi kunci utama bagi tercapainya keseimbangan spiritual dan fisik pasien. Ini 

menguatkan teori faith healing yang menempatkan kepercayaan sebagai variabel 

terapeutik utama. 

Efek jangka panjang dari terapi Qur’anic Healing adalah terbentuknya 

kebiasaan spiritual baru pada pasien. “Saya ajarkan mereka untuk terus membaca 

Al-Qur’an setiap habis Subuh. Kalau rutin, mereka akan lebih tenang dan jarang 

sakit lagi,” kata Ustadz Faisal.141 Pembentukan kebiasaan ini berfungsi sebagai 

spiritual maintenance, yaitu upaya menjaga kesehatan mental dan rohani secara 

berkelanjutan. Dengan demikian, Qur’anic Healing tidak berhenti pada pengobatan 

sesaat, tetapi menjadi proses pembinaan diri jangka panjang. 

Beberapa pasien juga mengalami efek berupa munculnya kesadaran diri 

baru. Ustadz Faisal menceritakan, “ada yang setelah sembuh bilang dia baru sadar 

bahwa penyakitnya datang karena jauh dari Allah.”142 Kesadaran ini menunjukkan 

terjadinya religious awakening, di mana pengalaman sakit dan penyembuhan 

menjadi momentum reflektif untuk memperbaiki hubungan spiritual. Efek seperti 

                                                 
140Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
141Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
142Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



103 

 

 

ini sering disebut sebagai transformative healing, yaitu kesembuhan yang 

menghasilkan perubahan eksistensial mendalam. 

Efek terapi juga terlihat pada meningkatnya rasa syukur dan ketergantungan 

kepada Allah. Ustadz Faisal mengatakan, “pasien yang sembuh biasanya jadi lebih 

sering bersyukur dan tidak mudah mengeluh.”143 Dalam perspektif psikologi positif 

Islami, rasa syukur (syukr) berfungsi sebagai penyeimbang emosi dan memperkuat 

ketahanan mental. Hal ini mempertegas bahwa Qur’anic Healing tidak hanya 

menyembuhkan tubuh, tetapi juga mengajarkan sikap spiritual yang memperkuat 

karakter dan kebahagiaan hidup. 

Efek Qur’anic Healing terhadap pasien juga memperlihatkan adanya 

perubahan persepsi terhadap penderitaan. “Banyak yang bilang, sakitnya dulu 

dianggap hukuman, tapi sekarang mereka menganggapnya ujian kasih sayang,” 

jelas Ustadz Faisal.144 Perubahan persepsi ini menunjukkan adanya rekonstruksi 

makna religius terhadap penyakit, yang membuat pasien lebih mudah menerima 

keadaan dan bangkit secara spiritual. Dalam teori meaning-making, perubahan 

pemaknaan ini merupakan indikator keberhasilan terapi spiritual. 

Tidak semua pasien mengalami kesembuhan fisik total, namun mayoritas 

merasakan ketenangan batin. “Saya selalu bilang, kesembuhan itu milik Allah. 

Kalau belum sembuh secara fisik, tapi hatinya tenang, itu juga bagian dari 

kesembuhan,” tuturnya.145 Pandangan ini menunjukkan pendekatan sufistik 

                                                 
143Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
144Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
145Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 



104 

 

 

terhadap konsep kesembuhan, di mana kesejahteraan spiritual lebih utama daripada 

kesembuhan jasmani semata. Ustadz Faisal menempatkan dimensi spiritual sebagai 

puncak keberhasilan Qur’anic Healing. 

Secara keseluruhan, efek Qur’anic Healing yang dilakukan oleh Ustadz 

Faisal Rachman mencakup transformasi menyeluruh dari tubuh, jiwa, hingga 

kesadaran spiritual pasien. Ia menutup wawancara dengan pernyataan reflektif, 

“Qur’an itu bukan sekadar dibaca untuk sembuh, tapi untuk hidup dengan tenang 

dan dekat dengan Allah.”146 Pernyataan ini menegaskan hakikat Qur’anic Healing 

sebagai metode penyembuhan integral yang menggabungkan dimensi teologis, 

psikologis, dan etis dalam satu kesatuan harmoni. 

1. Pasien Pertama 

 Sebelum mengikuti terapi Qur’anic Healing, Inayatul Istiqamah berada 

dalam kondisi fisik dan emosional yang cukup berat. Ia menderita sakit lambung 

kronis disertai gangguan kecemasan dan insomnia. “Saya sulit tidur, mudah 

menangis, dan sering merasa sesak di dada,” ungkapnya dengan lirih, 

menggambarkan penderitaan yang ia alami sebelum mengenal terapi ini.147 

Keadaan tersebut menunjukkan adanya hubungan erat antara gangguan fisik dan 

psikis, di mana ketegangan emosional memperparah kondisi tubuh. Dalam konteks 

ini, Inayatul mencari penyembuhan yang bukan hanya medis, tetapi juga spiritual, 

hingga akhirnya tertarik mencoba Qur’anic Healing yang dipimpin oleh Ustadz 

Faisal Rachman. 

                                                 
146Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00 

WITA) 
147Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA) 



105 

 

 

Pada tahap awal, motivasi Inayatul bukan hanya ingin sembuh secara fisik, 

melainkan menemukan ketenangan batin. Ia mengatakan, “Saya mulai sadar bahwa 

mungkin penyakit ini bukan hanya karena tubuh, tapi juga karena hati yang kurang 

dekat dengan Allah.”148 Pernyataan ini mencerminkan pergeseran orientasi dari 

pengobatan medis ke penyembuhan spiritual, di mana pasien menyadari 

keterlibatan aspek ruhani dalam proses kesembuhan. Hal ini sejalan dengan teori 

Holistic Healing yang menekankan keseimbangan antara tubuh, pikiran, dan jiwa 

sebagai dasar kesembuhan menyeluruh. 

Selama proses terapi, Inayatul menggambarkan suasana yang penuh 

ketenangan dan spiritualitas. Ia diminta berwudhu, beristighfar, lalu mendengarkan 

bacaan ayat-ayat Al-Qur’an dari Ustadz Faisal dengan tartil dan lembut. “Suaranya 

sangat menenangkan, seperti ada getaran yang masuk ke dada saya,” ujarnya 

menggambarkan pengalaman emosional yang intens.149 Bacaan ayat-ayat seperti 

Ayat Kursi dan Surah Ar-Ra’d menciptakan resonansi psikologis yang 

menenangkan, sesuai dengan pandangan psikologi religius bahwa lantunan ayat 

suci dapat menurunkan tingkat stres dan menstimulasi relaksasi saraf. 

Reaksi emosional Inayatul selama terapi menunjukkan pelepasan beban 

batin yang terpendam. Ia berkata, “Awalnya dada saya terasa sesak dan berat, tapi 

setelah beberapa menit saya mulai menangis tanpa sadar, setelah itu tubuh terasa 

ringan dan perut hangat.”150 Fenomena tangisan spontan ini dapat dipahami sebagai 

bentuk katarsis spiritual, di mana energi negatif dan ketegangan emosional 

                                                 
148Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA). 
149Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA). 
150Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA). 



106 

 

 

dilepaskan melalui kesadaran religius. Pengalaman tersebut juga menggambarkan 

interaksi antara dimensi spiritual dan fisiologis dalam konteks penyembuhan 

Qur’anic Healing. 

Dalam setiap sesi, Ustadz Faisal tidak hanya membacakan ayat, tetapi juga 

memberi nasihat agar pasien memperkuat hubungan pribadi dengan Al-Qur’an. 

“Beliau menasihati saya untuk tidak hanya bergantung pada terapi, tapi 

memperbanyak dzikir dan membaca Al-Qur’an sendiri di rumah,” tutur Inayatul.151 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa Qur’anic Healing bukanlah praktik pasif, 

tetapi melibatkan transformasi spiritual aktif dari pihak pasien. Hal ini sejalan 

dengan konsep self-healing spiritual, di mana partisipasi pasien melalui dzikir dan 

tilawah berperan besar dalam memperkuat efek penyembuhan. 

Setelah tiga bulan menjalani terapi, Inayatul merasakan perubahan 

signifikan baik secara fisik maupun psikologis. Ia menyatakan, “Lambung saya 

sudah jauh lebih baik, tidur nyenyak, dan tidak mudah cemas lagi.”152 Namun, ia 

menegaskan bahwa efek terbesar justru terasa pada ketenangan hati dan kestabilan 

emosi. Dalam konteks teori psikosomatik religius, hal ini menggambarkan bahwa 

kondisi spiritual yang damai dapat memengaruhi keseimbangan sistem tubuh, 

mengurangi stres, dan mempercepat pemulihan fisik. 

Selain efek individual, terapi Qur’anic Healing juga berdampak sosial 

terhadap lingkungan keluarga pasien. “Keluarga saya bilang saya jadi lebih sabar 

dan jarang marah. Anak-anak juga senang karena saya lebih sering tersenyum,” 

                                                 
151Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA). 
152Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA). 



107 

 

 

ujarnya penuh rasa syukur.153 Perubahan perilaku ini menunjukkan bahwa 

penyembuhan spiritual mampu menciptakan keseimbangan emosional yang 

berimbas positif pada relasi sosial. Dengan demikian, Qur’anic Healing tidak hanya 

berperan sebagai terapi individual, tetapi juga sebagai sarana pembinaan karakter 

dan keharmonisan keluarga. 

Inayatul juga mengungkapkan transformasi dalam persepsi religiusnya 

setelah menjalani terapi. “Sekarang saya percaya bahwa Al-Qur’an memang benar-

benar obat, bukan hanya untuk tubuh, tapi juga untuk hati dan pikiran,” katanya 

dengan mantap.154 Pernyataan ini menguatkan konsep Qur’an sebagai Syifa’, 

sebagaimana termaktub dalam QS. Al-Isra’ [17]: 82 bahwa Al-Qur’an merupakan 

penyembuh dan rahmat bagi orang beriman. Kesadaran ini menunjukkan 

internalisasi nilai spiritual yang menjadi inti dari praktik Qur’anic Healing. 

Ketika ditanya tentang faktor utama kesembuhannya, Inayatul menjawab 

secara reflektif, “Ayat Al-Qur’an itu sumbernya dari Allah, tapi kalau tidak 

dibacakan dengan iman dan niat yang benar, mungkin tidak akan terasa.”155 

Ucapannya memperlihatkan pemahaman mendalam bahwa penyembuhan bukan 

semata efek verbal dari bacaan ayat, melainkan interaksi antara iman, niat, dan 

resonansi spiritual. Faktor niat (ikhlas) dan keyakinan (iman) menjadi katalis dalam 

menyalurkan energi penyembuhan dari Al-Qur’an kepada jiwa pasien. 

Makna kesembuhan bagi Inayatul juga mengalami redefinisi. Ia 

menyatakan, “Kesembuhan itu bukan berarti tidak pernah sakit lagi, tapi bisa 

                                                 
153Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA) 
154Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA) 
155Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA) 



108 

 

 

menjalani hidup dengan tenang dan bersyukur.”156 Dalam perspektif ini, 

kesembuhan spiritual melampaui aspek medis ia mencakup penerimaan diri dan 

ketenangan batin. Konsep ini sejalan dengan pandangan Viktor Frankl tentang 

meaning-centered therapy, yang menyebut bahwa kesembuhan sejati terjadi ketika 

individu menemukan makna dalam penderitaannya. 

Dampak terapi Qur’anic Healing juga memperkuat kualitas religius 

Inayatul dalam kehidupan sehari-hari. Ia mengaku, “Sekarang saya lebih banyak 

bersyukur dan lebih ringan menghadapi cobaan.”157 Peningkatan intensitas ibadah, 

keikhlasan, dan kesadaran spiritual menunjukkan keberhasilan terapi dalam 

menumbuhkan dimensi spiritual resilience daya tahan spiritual yang membantu 

individu menghadapi kesulitan dengan sabar dan optimis. 

Akhirnya, Inayatul melihat Qur’anic Healing bukan sekadar terapi, tetapi 

jalan untuk kembali mengenal dirinya dan Tuhannya. Ia mengatakan, “Kalau kita 

ingin sembuh, datanglah ke Allah lewat ayat-ayat-Nya. Karena di situlah letak 

ketenangan sejati.”158 Pernyataan ini menegaskan bahwa Qur’anic Healing 

berfungsi sebagai media spiritual reconnection, menghubungkan manusia dengan 

sumber kekuatan ilahiah yang menyembuhkan, menenangkan, dan menumbuhkan 

harapan. 

2. Pasien kedua 

 Sebelum mengikuti terapi Qur’anic Healing bersama Ustadz Faisal 

Rachman, Ibramsyah menggambarkan kondisi dirinya dalam keadaan stres berat 

                                                 
156Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA) 
157Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA) 
158Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA) 



109 

 

 

meskipun secara fisik tidak ada keluhan. Ia menjelaskan bahwa “pikiran saya kacau, 

sering cemas, sulit tidur, dan merasa seperti ada tekanan yang tidak bisa dijelaskan.” 

Kondisi tersebut membuatnya sempat berkonsultasi dengan psikolog yang 

menyatakan bahwa dirinya mengalami stres akibat tekanan pekerjaan dan masalah 

keluarga, namun upaya tersebut tidak membawa perubahan berarti. Ia menuturkan 

bahwa “terapi psikologis yang saya jalani tidak terlalu membantu, saya merasa ada 

kekosongan batin.”159 

Motivasi awal Ibramsyah untuk mencoba Qur’anic Healing muncul dari 

rasa penasaran terhadap pendekatan spiritual melalui Al-Qur’an. Ia 

mengungkapkan bahwa “awalnya karena rasa penasaran, saya pikir kalau terapi ini 

menggunakan Al-Qur’an, tidak ada salahnya dicoba.” Setelah mendengarkan 

penjelasan Ustadz Faisal tentang makna ayat-ayat yang menenangkan jiwa, 

motivasinya bergeser dari sekadar mencari kesembuhan menjadi upaya 

menemukan kedamaian batin. “Saya merasa ini bukan sekadar pengobatan, tapi 

cara untuk menenangkan jiwa,” ungkapnya.160 Hal ini menunjukkan orientasi 

spiritual yang kuat sebagai dasar penerimaan terhadap proses terapi. 

Selama proses terapi berlangsung, Ibramsyah menjelaskan bahwa metode 

yang digunakan sederhana namun berdampak mendalam. Ia diajak berdoa, 

beristighfar, dan kemudian mendengarkan bacaan ayat-ayat Al-Qur’an yang 

dibacakan secara tartil oleh Ustadz Faisal. Ia menggambarkan suasana terapi 

dengan detail: “Ustadz membacakan beberapa ayat yang katanya berhubungan 

                                                 
159Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 
160Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 



110 

 

 

dengan ketenangan hati dan perlindungan dari gangguan pikiran… suaranya pelan 

tapi tegas.”161 Ketenangan lingkungan dan irama bacaan Al-Qur’an menjadi faktor 

penting yang menciptakan kondisi spiritual yang mendukung proses penyembuhan. 

Dalam proses tersebut, Ibramsyah mengenang beberapa ayat yang paling 

berkesan, terutama Surah Ar-Ra’d ayat 28. Ia menyebut, “ayat itu seperti berbicara 

langsung ke hati saya: ‘Ala bidzikrillahi tathma’innul qulub,’ artinya hanya dengan 

mengingat Allah hati menjadi tenang.”162 Pengalaman batin ini memperlihatkan 

efek sugestif dan spiritual dari lantunan ayat suci yang membangkitkan kesadaran 

transendental pada diri pasien. Bagi Ibramsyah, terapi Qur’anic Healing bukan 

hanya ritual pembacaan ayat, melainkan proses internalisasi makna yang 

membangkitkan ketenangan psikologis. 

Efek emosional yang dialami selama terapi juga sangat kuat. Ia mengaku 

bahwa “awalnya saya menahan air mata karena malu, tapi semakin lama 

mendengarkan bacaan itu, dada saya terasa hangat dan ringan.”163 Reaksi fisik dan 

emosional yang muncul menunjukkan proses katarsis, di mana perasaan tertekan 

dilepaskan melalui tangisan dan rasa lega. Menariknya, Ibramsyah sempat tertidur 

selama terapi dan ketika terbangun ia merasa “sangat lega.” Fenomena ini dapat 

dipahami sebagai hasil dari sinkronisasi antara relaksasi spiritual dan fisiologis 

melalui lantunan ayat Al-Qur’an. 

Selain pembacaan ayat, bimbingan spiritual juga menjadi bagian penting 

dalam proses terapi. Ustadz Faisal memberikan arahan agar pasien menjaga 

                                                 
161Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 
162Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 
163Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 



111 

 

 

ketenangan batin dengan memperbanyak dzikir dan tilawah. Ibramsyah 

menceritakan, “Beliau menyarankan saya membaca Al-Insyirah setiap pagi dan Al-

Ikhlas tiga kali sebelum tidur.”164 Arahan ini bersifat aplikatif dan 

mengintegrasikan prinsip Qur’anic Healing dalam kehidupan sehari-hari, yang 

tidak hanya berfungsi sebagai terapi sesaat, tetapi juga pembinaan ruhani yang 

berkelanjutan. 

Perubahan signifikan dirasakan oleh Ibramsyah setelah menjalani beberapa 

kali terapi. Ia menyebut, “Saya yang dulu gampang marah dan gelisah, sekarang 

lebih sabar dan bisa berpikir jernih.”165 Secara fisik, tidur menjadi lebih teratur dan 

tubuh terasa lebih segar; secara psikis, kecemasan menurun drastis; dan secara 

spiritual, kedekatannya dengan Allah meningkat. Ia menegaskan, “Saya jadi lebih 

rajin shalat, lebih sering membaca Al-Qur’an, dan merasa dekat dengan Allah.” 

Transformasi ini menandakan bahwa Qur’anic Healing berfungsi sebagai 

mekanisme integratif antara kesadaran spiritual dan keseimbangan psikologis. 

Salah satu momen yang paling berkesan bagi informan adalah ketika Ustadz 

Faisal membacakan Surah Al-Insyirah. Ia mengungkapkan, “Ayat ‘Sesungguhnya 

bersama kesulitan ada kemudahan’ seperti menampar saya dengan lembut.”166 

Tangisan panjang yang ia alami bukan disebabkan oleh kesedihan, melainkan 

perasaan tersentuh oleh makna ayat yang menyentuh nurani. Pengalaman religius 

semacam ini menunjukkan proses penyadaran spiritual yang mampu menumbuhkan 

kembali rasa optimisme dan keikhlasan menghadapi ujian hidup. 

                                                 
164Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 
165Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 
166Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 



112 

 

 

Ibramsyah memaknai Qur’anic Healing bukan sekadar pengobatan 

alternatif, tetapi juga “bentuk pendidikan jiwa.”167 Ia menilai bahwa peran Ustadz 

Faisal lebih sebagai pembimbing spiritual yang mengajarkan keseimbangan hidup 

melalui Al-Qur’an. Pemaknaan ini menunjukkan bahwa terapi tersebut berfungsi 

sebagai proses pembelajaran eksistensial yang mempertemukan dimensi spiritual 

dan psikologis pasien. Dengan demikian, Qur’anic Healing menjadi sarana untuk 

menata ulang orientasi hidup agar lebih berpusat pada nilai-nilai ilahiah. 

Ketika ditanya mengenai efektivitas terapi, Ibramsyah menekankan 

pentingnya niat dan keyakinan. Ia menyatakan, “Kalau datang dengan hati tertutup, 

mungkin tidak akan terasa efeknya.”168 Menurutnya, kekuatan Qur’anic Healing 

tidak hanya bersumber dari bacaan ayat, tetapi juga dari getaran spiritual dan 

keikhlasan pembacanya. Keyakinan ini mempertegas konsep psiko-spiritual dalam 

penyembuhan Islam, bahwa sugesti keimanan menjadi katalis utama dalam proses 

pemulihan diri. 

Lebih jauh, terapi ini juga membawa perubahan dalam cara beribadah dan 

berpikir. Ia mengaku, “Sekarang saya lebih sadar bahwa penyakit atau tekanan 

hidup itu ujian untuk mendekatkan diri kepada Allah.”169 Kesadaran spiritual 

tersebut mendorongnya untuk lebih disiplin beribadah dan bersabar dalam 

menghadapi persoalan hidup. Hal ini menunjukkan adanya pergeseran paradigma 

dari penderitaan menuju penerimaan, di mana sakit dipandang bukan sebagai 

hukuman, tetapi sarana untuk mendekatkan diri kepada Sang Pencipta. 

                                                 
167Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 
168Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 
169Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 



113 

 

 

Pandangan Ibramsyah terhadap Ustadz Faisal Rachman juga sangat positif. 

Ia menilai bahwa “beliau sangat profesional dan berwawasan luas, tidak 

menganggap dirinya penyembuh, melainkan hanya perantara.”170 Etika kerendahan 

hati yang ditunjukkan oleh sang terapis memperkuat rasa percaya dan keterbukaan 

pasien selama proses terapi. Pendekatan humanistik ini menjadi aspek penting yang 

memperkuat efektivitas Qur’anic Healing dalam membangun hubungan terapeutik 

antara pembaca dan pendengar ayat suci. 

Makna kesembuhan bagi Ibramsyah berubah setelah mengikuti terapi ini. Ia 

menuturkan, “Kesembuhan bagi saya bukan berarti semua masalah selesai, tapi hati 

menjadi kuat menghadapi apa pun.”171 Pemahaman ini menunjukkan transendensi 

makna kesembuhan dari sekadar aspek fisik menuju spiritual. Hati yang tenang 

menjadi indikator utama dari kesehatan jiwa yang sejati, sesuai dengan prinsip 

Qur’anic Healing bahwa sumber penyakit seringkali berakar dari 

ketidakseimbangan batin. 

Sebagai bentuk keberlanjutan, Ibramsyah menyatakan bahwa ia tetap 

melakukan terapi secara mandiri di rumah. “Saya sudah hafal beberapa ayat yang 

dibacakan Ustadz Faisal dan sering membacanya saat merasa cemas,” 

ungkapnya.172 Ia bahkan mulai merekomendasikan terapi ini kepada teman-teman 

yang mengalami stres, dengan menegaskan bahwa Qur’anic Healing “bukan hal 

mistik, tapi cara menata hati lewat ayat-ayat Allah.” Pemahaman ini 

                                                 
170Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 
171Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 
172Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA). 



114 

 

 

memperlihatkan keberhasilan internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan 

sehari-hari pasien. 

3. Pasien ketiga 

 Pasien 3, Hairul Basri (57 tahun), memulai kisahnya dengan 

menggambarkan kondisi awal sebelum menjalani Qur’anic Healing. Ia baru pulih 

dari stroke ringan dan mengalami kelumpuhan sebagian pada sisi kiri tubuhnya. 

Namun, yang paling berat baginya bukanlah rasa sakit fisik, melainkan “rasa putus 

asa” yang membuatnya kehilangan semangat hidup. Ia berkata, “Saya sempat 

merasa hidup saya sudah selesai karena tidak bisa bekerja lagi seperti dulu.”173 

Pernyataan ini menunjukkan adanya trauma psikologis yang menghambat proses 

pemulihan, di mana penderitaan fisik memperdalam krisis makna hidup yang 

dialaminya. 

 Ketertarikan Hairul pada Qur’anic Healing muncul bukan karena 

ekspektasi kesembuhan medis, melainkan sebagai bentuk ikhtiar spiritual. Ia 

menyatakan, “Awalnya saya ragu, tapi setelah dipikir-pikir, tidak ada salahnya 

mencoba, apalagi ini pakai bacaan Al-Qur’an.”174 Ungkapan ini memperlihatkan 

dimensi keimanan sebagai dasar motivasi terapeutik. Dalam konteks psikologi 

religius, keputusan Hairul menunjukkan adanya faith-based coping mechanism 

bahwa keputusasaan dapat diatasi melalui orientasi keimanan terhadap sumber 

transendental. Ia berharap terapi ini setidaknya memberikan ketenangan batin dan 

kemampuan tidur yang lebih baik, bukan semata kesembuhan fisik. 

                                                 
173Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 
174Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 



115 

 

 

 Proses terapi dimulai dengan pendekatan spiritual yang penuh empati. 

Hairul menggambarkan bagaimana Ustadz Faisal memulai setiap sesi dengan 

wudhu, dzikir, dan bacaan ayat suci. Ia menjelaskan, “Beliau membaca beberapa 

ayat sambil mengusap bagian tubuh saya yang kaku. Bacaan ayatnya tidak keras, 

tapi nadanya sangat menenangkan.”175 Narasi ini menunjukkan pentingnya suasana 

spiritual dan komunikasi terapeutik yang menenangkan dalam proses Qur’anic 

Healing. Suara lembut dan suasana sakral menjadi media relaksasi spiritual yang 

memengaruhi sistem psikosomatik pasien, sebagaimana ditegaskan dalam teori 

psikospiritual bahwa ketenangan batin dapat mengaktifkan mekanisme 

penyembuhan tubuh. 

Dalam pengalaman Hairul, bacaan yang paling sering digunakan antara lain 

Surah Al-Fatihah, Al-Ikhlas, Al-Falaq, An-Nas, dan Ayat Kursi. Ia juga 

menyebutkan potongan ayat dari Surah Al-Isra’ yang berkaitan dengan 

penyembuhan. Menurutnya, “Beliau bilang ayat-ayat itu mengandung kekuatan 

penyembuhan dan perlindungan.” 176Pandangan ini memperlihatkan internalisasi 

keyakinan terhadap ayat sebagai energi ilahiah yang bersifat terapeutik. 

Pengulangan ayat-ayat ini secara konsisten berfungsi tidak hanya sebagai bacaan, 

tetapi juga sebagai penguatan kognitif dan spiritual yang memunculkan efek 

psikologis positif seperti rasa aman, tenang, dan dilindungi oleh kekuatan 

transenden. 

                                                 
175Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 
176Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)  



116 

 

 

Ketika ditanya tentang pengalaman emosional selama terapi, Hairul 

menjelaskan momen spiritual yang intens. Ia berkata, “Saya merasa tubuh bergetar 

halus, ada rasa hangat di tangan kiri saya, lalu saya menangis.”177 Reaksi tersebut 

menandakan proses katarsis spiritual, di mana emosi terpendam dilepaskan melalui 

pengalaman keagamaan yang mendalam. Dalam perspektif psikologi Islam, 

tangisan dalam konteks dzikir dan bacaan Al-Qur’an dianggap sebagai tanda 

tazkiyah al-nafs penyucian diri dari beban batin. Hairul menggambarkan sensasi 

“lupa sedang sakit,” menunjukkan bahwa pada puncak pengalaman spiritual, 

penderitaan jasmani kehilangan dominasi karena hati mencapai ketenangan ilahiah. 

Setelah beberapa kali menjalani terapi, Hairul mulai merasakan perubahan 

signifikan, terutama pada aspek fisik dan psikis. Ia menyatakan, “Setelah terapi 

keempat, tangan kiri saya sudah bisa digerakkan sedikit demi sedikit.”178 Selain 

perbaikan motorik, ia mengalami peningkatan kualitas tidur dan ketenangan batin. 

Temuan ini konsisten dengan penelitian tentang efek spiritual healing yang 

menunjukkan bahwa relaksasi spiritual dapat menurunkan kadar hormon stres dan 

meningkatkan kualitas tidur. Namun yang lebih penting, Hairul menegaskan bahwa 

ketenangan batin menjadi awal kesembuhan sejati: tubuh dan ruh saling 

memulihkan melalui energi maknawi ayat-ayat Al-Qur’an. 

Efek Qur’anic Healing pada Hairul bersifat menyeluruh tidak hanya 

memengaruhi tubuh, tetapi juga batin dan cara berpikir. Ia menuturkan, “Sekarang 

saya justru lebih banyak bersyukur. Saya sadar mungkin sakit ini cara Allah 

                                                 
177Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 
178Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 



117 

 

 

mengingatkan saya.”179 Pandangan ini memperlihatkan transformasi kognitif dan 

spiritual yang mendalam, dari pandangan negatif terhadap penyakit menjadi 

pemahaman bahwa sakit adalah sarana tazkiyah ruhaniyah. Dalam konteks ini, 

Qur’anic Healing berfungsi sebagai meaning-making process, di mana pasien 

menemukan kembali makna hidup melalui hubungan dengan Tuhan. Spiritualitas 

menjadi fondasi baru bagi kebermaknaan dan keteguhan jiwa. 

Momen paling berkesan bagi Hairul adalah ketika Ustadz Faisal 

membacakan Surah Al-Isra’ ayat 82 dan berkata, “Ayat ini untuk Bapak.” Hairul 

mengaku langsung menangis dan sejak itu menghafal ayat tersebut.180 Pengalaman 

ini menegaskan peran personalisasi ayat dalam terapi ketika teks ilahiah dipahami 

secara eksistensial, bukan sekadar verbal. Dalam pandangan Qur’anic psychology, 

personalisasi ayat dapat memunculkan resonansi spiritual yang memperkuat sugesti 

positif dan menumbuhkan harapan. Bagi Hairul, ayat tersebut menjadi simbol 

kesembuhan dan harapan, menjadikan Al-Qur’an bukan hanya bacaan, tetapi 

sahabat dalam proses pemulihan. 

Perubahan besar juga terlihat dalam pandangan Hairul terhadap Qur’anic 

Healing itu sendiri. Ia menyatakan, “Saya melihat Qur’anic Healing bukan hanya 

pengobatan, tapi bentuk ibadah.”181 Pandangan ini menegaskan bahwa terapi 

dengan Al-Qur’an tidak dapat dipisahkan dari dimensi ubudiyah. Bagi Hairul, 

proses penyembuhan sejati adalah perjalanan spiritual menuju kesadaran bahwa 

setiap ayat adalah manifestasi kasih sayang Allah. Melalui pendekatan ini, Qur’anic 

                                                 
179Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 
180Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 
181Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 



118 

 

 

Healing mengubah paradigma pasien dari mencari kesembuhan fisik menjadi 

menemukan kedamaian iman. Hal ini sejalan dengan konsep syifa’ li al-qulub 

(penyembuhan hati) dalam literatur klasik Islam. 

Hairul menilai efektivitas terapi ini berasal dari ketulusan dan metode 

Ustadz Faisal. Ia mengatakan, “Beliau tidak pernah menjanjikan kesembuhan 

instan, tapi mengajak saya bersyukur atas setiap kemajuan kecil.”182 Pendekatan 

terapeutik yang penuh empati ini menumbuhkan hubungan spiritual antara terapis 

dan pasien yang disebut ruhani bonding. Ustadz Faisal berperan bukan sebagai 

penyembuh, tetapi sebagai mediator penyadaran spiritual. Ini menunjukkan 

profesionalitas dalam konteks dakwah terapeutik, di mana kejujuran, ketulusan, dan 

penghindaran dari eksploitasi spiritual menjadi aspek etika utama dalam praktik 

Qur’anic Healing. 

Terapi Qur’anic Healing juga membawa pengaruh besar terhadap 

kehidupan religius Hairul. Ia mengaku lebih rajin beribadah dan merasa lebih dekat 

dengan Allah. “Sekarang saya lebih rajin shalat berjamaah, membaca Al-Qur’an, 

dan tidak mudah mengeluh seperti dulu.”183 Hal ini menunjukkan keberhasilan 

terapi dalam menginternalisasi nilai-nilai spiritual yang bersifat transformasional. 

Kesembuhan baginya kini bukan sekadar hilangnya penyakit, tetapi terbangunnya 

hubungan yang lebih kuat antara manusia dan Sang Pencipta. Spiritualitas menjadi 

sumber kekuatan adaptif yang membuat pasien lebih tahan menghadapi penderitaan 

dan tantangan hidup. 

                                                 
182Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 
183Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 



119 

 

 

Penilaian Hairul terhadap sosok Ustadz Faisal menegaskan peran etika dan 

kompetensi dalam keberhasilan terapi. Ia menggambarkan, “Beliau sangat 

profesional dan rendah hati, tidak menonjolkan diri, dan selalu menegaskan bahwa 

kesembuhan datang dari Allah.”184 Pernyataan ini menunjukkan bahwa kredibilitas 

spiritual dan moral terapis adalah kunci keberhasilan Qur’anic Healing. Dalam 

konteks profesionalisme spiritual, Ustadz Faisal menampilkan karakter murabbi 

(pendidik ruhani) yang tidak hanya memfasilitasi penyembuhan, tetapi juga 

menanamkan nilai tauhid dan kesadaran ketuhanan dalam diri pasien. 

Bagi Hairul, makna kesembuhan kini berubah secara paradigmatik. Ia 

menegaskan, “Kesembuhan sejati adalah ketika hati bisa menerima apa pun dengan 

ikhlas.”185 Pemaknaan ini mengandung nilai spiritual yang mendalam: kesembuhan 

bukan hasil akhir, melainkan proses penerimaan terhadap kehendak Allah. 

Transformasi makna ini menunjukkan perubahan dari paradigma medis ke 

paradigma teologis, di mana kesejahteraan batin menjadi ukuran utama kesehatan. 

Pemahaman semacam ini memperlihatkan integrasi antara aspek spiritual 

acceptance dan emotional regulation yang dihasilkan oleh pengalaman religius 

dalam Qur’anic Healing. 

Hairul juga menunjukkan keinginan untuk meneruskan terapi dan 

menganjurkan orang lain untuk mencoba. Ia mengatakan, “Qur’anic Healing bukan 

pengganti medis, tapi pelengkap spiritual.”186 Pandangan ini mencerminkan 

kesadaran integratif antara ilmu medis dan spiritual. Ia tidak menolak sains, 

                                                 
184Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 
185Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 
186Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA) 



120 

 

 

melainkan menggabungkannya dengan dimensi ruhani. Pendekatan ini sejalan 

dengan gagasan integrative Islamic healing, di mana tubuh diobati oleh ilmu medis, 

sementara hati disembuhkan oleh Al-Qur’an. Dengan demikian, pengalaman Hairul 

menggambarkan paradigma penyembuhan Islam yang menyeluruh: menyatukan 

jasad, akal, dan ruh dalam harmoni yang holistik. 

2. Analisis Data 

Penelitian ini berupaya menyingkap secara mendalam bagaimana Qur’anic 

Healing dipahami, dijalankan, dan dihayati oleh seorang praktisi bernama Ustadz 

Faisal Rachman di Tenggarong, serta bagaimana pengalaman penyembuhan 

tersebut dirasakan oleh pasien yang datang kepada beliau. Narasi temuan penelitian 

ini disusun melalui pendekatan fenomenologis yang menempatkan pengalaman 

subjektif informan sebagai pusat analisis, serta melalui kerangka Living Qur’an 

yang memandang Al-Qur’an tidak hanya sebagai teks, tetapi sebagai realitas yang 

hidup dan bekerja dalam struktur sosial dan spiritual masyarakat. 

Ketika peneliti memasuki ruang praktik penyembuhan yang dikelola Ustadz 

Faisal Rachman, kesan pertama yang muncul bukanlah suasana mistis atau 

supranatural, melainkan nuansa ketenangan yang sangat kental. Pencahayaan 

ruangan yang lembut, aroma minyak herbal yang tipis, dan cara duduk sang praktisi 

yang penuh wibawa namun rendah hati, menciptakan atmosfer yang secara 

psikologis telah mengondisikan pasien untuk merasa aman. Dalam konteks 

fenomenologi, kondisi ini menjadi pintu masuk penting bagi terbentuknya 

pengalaman spiritual yang mendalam, sebab kesadaran seseorang akan lebih mudah 

diarahkan ketika ia sedang berada dalam keadaan relaks. 



121 

 

 

a. Analisis Pemahaman Ustadz Faisal Rachman terhadap Ayat-Ayat 

Qur’anic Healing. 

 Pemahaman Ustadz Faisal Rachman mengenai ayat-ayat Al-Qur’an dalam 

praktik Qur’anic Healing tidak dapat dilepaskan dari pengalaman religius, proses 

belajar nonformal, dan konteks sosial tempat ia berinteraksi dengan masyarakat. 

Analisis terhadap pemahaman beliau menunjukkan bahwa Qur’anic Healing 

baginya bukan sekadar praktik teknis, tetapi suatu sistem pengetahuan spiritual 

yang dibangun dari interaksi antara teks dan pengalaman hidup. Ketika menjelaskan 

bagaimana ia memahami makna ayat-ayat penyembuhan, Ustadz Faisal tidak hanya 

merujuk pada tafsir ulama, tetapi juga menekankan dimensi batin dan pengalaman 

empiris dalam menentukan ayat mana yang tepat digunakan untuk kondisi tertentu. 

Ia memandang bahwa syifa’, merupakan konsep yang mencakup penyembuhan 

fisik, psikologis, dan spiritual. Bagi beliau, ayat bukan sekadar susunan kata, tetapi 

energi ilahiah yang berfungsi membersihkan hati, menenangkan jiwa, serta menata 

ulang kesadaran manusia agar kembali selaras dengan kehendak Allah. Hal ini 

sebagaimana yang termaktub dalam QS. Al-Isra’/17 ayat 82 berikut: 

ا خَسَارًا
َّ
ل ينَ إِّ مِّ الِّ

يدُ الظَّ ا يَزِّ
َ
ينَۙ  وَل نِّ مُؤْمِّ

ْ
ل فَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِّ قُرْآنِّ مَا هُوَ شِّ

ْ
نَ ال  مِّ

ُ
ل ِّ

 وَنُنَز 
Artinya: Dan Kami turunkan dari Al Quran suatu yang menjadi penawar 

dan rahmat bagi orang-orang yang beriman dan Al Quran itu tidaklah menambah 

kepada orang-orang yang zalim selain kerugian.  

 

Konteks tersebut sejalan dengan pandangan yang menyatakan bahwa Al-

Qur’an berfungsi sebagai asy-syifa, yang berarti obat atau penyembuh. Berbagai 

penelitian telah menunjukkan bahwa Al-Qur’an dapat digunakan sebagai sarana 

penyembuhan untuk penyakit jasmani, misalnya melalui terapi mendengarkan 



122 

 

 

bacaan Al-Qur’an atau metode pengobatan lain yang berbasis ayat-ayat suci. Selain 

efek fisik, membaca Al-Qur’an juga memberikan manfaat bagi kesehatan batin, 

seperti menenangkan hati yang gelisah, menyejukkan jiwa yang tidak tenteram, 

membersihkan hati dari kesesatan, serta menghapus noda-noda spiritual yang 

mengganggu. Dengan demikian, Al-Qur’an tidak hanya berperan sebagai petunjuk 

hidup, tetapi juga menjadi obat terbaik untuk memulihkan kesehatan hati dan jiwa, 

menegaskan pentingnya pengamalan ayat-ayat suci dalam kehidupan sehari-hari 

sebagai sumber penyembuhan yang menyeluruh.187 

Dalam wawancara, Ustadz Faisal menjelaskan bahwa proses memahami 

ayat tidak ia peroleh sekaligus. Pemahaman itu dibentuk melalui rangkaian 

pengalaman dakwah, pembelajaran kitab-kitab ruqyah, interaksi dengan para guru, 

serta pengalaman panjang menangani pasien dengan keluhan beragam. Ia 

menggambarkan bahwa pemahamannya bersifat progresif, tumbuh melalui praktik 

berulang. Misalnya, ia sering menggunakan surat Al-Fatihah karena keyakinannya 

bahwa surat tersebut memuat inti rahmat dan petunjuk. Dalam kasus pasien dengan 

gangguan kecemasan, ia memilih ayat-ayat yang bernuansa menenangkan seperti 

potongan ayat tentang ketenangan hati melalui dzikir. Sementara untuk pasien 

dengan gangguan psikis berat, ia menggunakan ayat-ayat yang lembut, karena 

menurutnya intensitas bacaan harus disesuaikan dengan kondisi batin pasien agar 

tidak menjadi tekanan baru. 

                                                 
187 Farah Ifa et al., “Fungsi Al-Qur’an Sebagai Obat Penyakit Hati Perspektif Tafsir Al-

Maraghi,” El-Wasathy: Journal of Islamic Studies 2, no. 2 (2024): 256, 

https://doi.org/10.61693/elwasathy.vol22.2024.254-264. 



123 

 

 

 Pemahaman hermeneutis Ustadz Faisal memperlihatkan pola tafsir yang 

bersifat kontekstual dan terapeutik. Beliau tidak terpaku pada satu model penafsiran 

literal, tetapi menempatkan ayat sebagai teks hidup yang berinteraksi dengan 

kondisi manusia. Ketika menilai kesesuaian ayat dengan penyakit, misalnya, ia 

tidak hanya melihat tema ayat tetapi juga mempertimbangkan keadaan psikis pasien 

dan tingkat ketegangan spiritual yang dialami. Pendekatan ini sejalan dengan 

prinsip tafsir bil-ma’na yang menekankan tujuan dan pesan ayat dalam konteks 

penerimanya.188 Proses memilih ayat dilakukan secara selektif, menggunakan 

pertimbangan batin, intuisi spiritual, dan pengalaman empiris yang telah teruji 

selama bertahun-tahun. 

Di sisi lain, pemahaman beliau sangat terikat pada keyakinan bahwa 

kesembuhan berasal dari Allah, sedangkan ayat hanya menjadi sarana. Ia menolak 

keras anggapan bahwa bacaan ayat memiliki kekuatan mekanis yang otomatis 

menghasilkan kesembuhan. Baginya, ayat bekerja melalui resonansi iman, sehingga 

keyakinan pasien adalah komponen yang tidak dapat dipisahkan dari proses 

terapeutik. Penekanan pada iman ini memperlihatkan pemahaman teologis yang 

sangat sufistik, bahwa syifa’ tidak hanya berupa hilangnya penyakit fisik tetapi 

terjadinya ketenangan batin dan kedekatan spiritual yang membuat individu merasa 

lebih kuat menghadapi ujian hidup. 

Analisis mendalam juga menunjukkan bahwa penghayatan Ustadz Faisal 

terhadap ayat-ayat penyembuhan tidak dapat dipisahkan dari orientasi moralnya. Ia 

                                                 
188 Iskandar Kholis et al., “Konsekuensi Riwayat Bil Ma’na Terhadap Derivasi Lafaz Matan 

Hadis,” Tammat: Journal of Critical Hadith Studies 2, no. 2 (2024): 2. 



124 

 

 

menolak komersialisasi ayat dan menegaskan bahwa terapi adalah amanah. Prinsip 

moral ini memengaruhi cara ia memahami Al-Qur’an: bukan sebagai objek yang 

dapat diperdagangkan, melainkan sebagai kalam ilahi yang harus dihormati, 

dimuliakan, dan digunakan hanya dalam kerangka ketulusan. Pemahaman ini 

membentuk integritasnya sebagai terapis religius yang memiliki tanggung jawab 

spiritual terhadap pasien. 

Pemikiran Ustadz Faisal juga menunjukkan bahwa pemahaman Qur’anic 

Healing bersifat integratif antara aspek tekstual, emosional, dan spiritual. Beliau 

memadukan pengetahuan tentang makna ayat, intuisi spiritual, kepekaan terhadap 

kondisi pasien, dan pengalaman empiris dalam menentukan metode penyembuhan 

yang tepat. Dengan demikian, pemahaman beliau bukan hanya penerapan teori 

ruqyah, tetapi bentuk living interpretation terhadap Al-Qur’an yang berfungsi 

dalam praktik sosial. Pendekatan yang ia lakukan merefleksikan pemahaman Living 

Qur’an, di mana teks Al-Qur’an tidak hanya dibaca, tetapi dihidupkan melalui 

praktik penyembuhan dan interaksi langsung dengan realitas manusia. 

Jika ditinjau dari perspektif fenomenologi, cara Ustadz Faisal memahami 

ayat tidak bersifat teoretis tetapi hadir sebagai pengalaman konkrit yang ia alami 

dalam relasi dengan pasien. Ia memahami ayat melalui tubuh, suara, dan intensi 

spiritual ketika membacanya. Dengan demikian, pemahaman beliau muncul dari 

praksis, bukan semata dari pembacaan kitab. Fenomena ini menunjukkan bahwa 

Qur’anic Healing baginya adalah proses memaknai ayat melalui pengalaman 

langsung, di mana makna tidak hanya dipahami tetapi dialami dan diwujudkan 

dalam tindakan penyembuhan. 



125 

 

 

Di sinilah letak kekhasan pemahaman Ustadz Faisal. Ia tidak melihat 

Qur’anic Healing sebagai metode terpisah dari kehidupan beragama, tetapi sebagai 

perpanjangan dari ibadah dan dakwah. Ayat dibaca dengan tujuan mendekatkan diri 

kepada Allah, dan kesembuhan menjadi buah dari kedekatan itu. Pandangan ini 

menjadikan Qur’anic Healing tidak sekadar teknik penyembuhan tetapi sebagai 

proses spiritual yang membentuk hubungan baru antara manusia dan Tuhannya. 

Sehingga dapat disimpulkan bahwa pemahaman beliau terhadap ayat-ayat 

penyembuhan merupakan hasil dari interaksi yang mendalam antara teks, 

pengalaman, spiritualitas, dan konteks sosial masyarakat Tenggarong. 

b. Analisis Praktik Qur’anic Healing oleh Ustadz Faisal Rachman. 

 Praktik Qur’anic Healing yang dilakukan Ustadz Faisal Rachman 

memperlihatkan perpaduan antara dimensi ritual, psikologis, interpersonal, dan 

spiritual. Observasi lapangan menunjukkan bahwa proses penyembuhan tidak 

berlangsung secara serampangan, tetapi mengikuti alur tertentu yang disesuaikan 

dengan kondisi masing-masing pasien. Praktik dimulai dengan mempersiapkan 

suasana batin melalui wudhu, baik bagi terapis maupun pasien. Ustadz Faisal 

menjelaskan bahwa kesucian lahir dan batin menjadi syarat awal agar ayat-ayat Al-

Qur’an dapat bekerja dengan optimal dalam diri pasien. Pandangan ini berakar pada 

konsep thaharah yang tidak hanya bermakna kebersihan fisik tetapi juga kesiapan 

spiritual dalam menerima kalam Allah. 

Setelah proses persiapan, Ustadz Faisal mengawali terapi dengan istighfar 

dan membaca doa perlindungan. Tahapan ini memiliki fungsi psikologis yang 

penting, yakni mengurangi kecemasan pasien dan membangun rasa aman. Ia 



126 

 

 

kemudian melanjutkan dengan pembacaan ayat-ayat tertentu yang disesuaikan 

dengan keluhan pasien. Misalnya, pasien dengan gangguan kecemasan diberikan 

ayat-ayat yang berisi pesan ketenangan, sementara pasien dengan gangguan psikis 

berat diberikan bacaan lembut agar tidak mengalami ketegangan berlebihan. 

Praktik ini menunjukkan sensitivitas terapeutik yang tinggi karena ia tidak 

menerapkan metode seragam, tetapi menyesuaikan pendekatan berdasarkan situasi. 

Sensitivitas terapeutik, sebagaimana yang didefinisikan oleh Roxburgh dan 

Kawan-kawan,189 sebagai kesadaran dan daya tanggap yang meningkat dalam diri 

seorang terapis, terutama mereka yang memiliki kecenderungan highly sensitive 

person (HSP), tampak jelas dalam praktik terapi yang dilakukan oleh Ustadz Faisal. 

Setelah proses persiapan, ia memulai sesi dengan istighfar dan doa perlindungan 

sebagai strategi psikologis untuk meredakan kecemasan dan menumbuhkan rasa 

aman dalam diri pasien. Langkah ini menunjukkan kepekaan emosional terhadap 

kondisi batin pasien sejak awal. Selanjutnya, pemilihan ayat-ayat yang berbeda 

untuk tiap jenis keluhan, ayat bernuansa ketenangan bagi pasien dengan gangguan 

cemas dan bacaan yang lebih lembut bagi pasien dengan gangguan psikis berat, 

menegaskan bahwa ia tidak menggunakan pendekatan yang seragam. Sebaliknya, 

ia menyesuaikan intensitas, konten, dan nada bacaan sesuai kebutuhan emosional 

serta kemampuan regulasi pasien. Penyesuaian-penyesuaian ini merupakan wujud 

nyata dari sensitivitas terapeutik, karena Ustadz Faisal secara sadar menangkap 

                                                 
189 Elizabeth C. Roxburgh and Mel Wright‐Bevans, “Therapists’ Lived Experiences of 

Identifying with Sensory Processing Sensitivity: A Phenomenological Inquiry,” Counselling and 

Psychotherapy Research 25, no. 2 (2025): 67, https://doi.org/10.1002/capr.12857. 



127 

 

 

sinyal psikologis pasien dan meresponsnya dengan cara yang paling aman dan 

efektif bagi proses penyembuhan. 

Dalam beberapa sesi, Ustadz Faisal melakukan pengusapan simbolik pada 

bagian tubuh yang sakit sambil membaca ayat. Gestur ini tidak memiliki maksud 

mistis, tetapi berfungsi sebagai media sugestif dan simbolik bahwa energi 

penyembuhan dari ayat sedang dialirkan. Ia menegaskan bahwa tangan hanya 

perantara, sedangkan kesembuhan adalah hak prerogatif Allah. Ia juga 

menggunakan air ruqyah sebagai media tambahan, tetapi selalu menekankan bahwa 

air bukan benda sakti, melainkan alat untuk memperkuat keyakinan pasien. Praktik 

ini memperlihatkan keseimbangan antara rasionalitas teologis dan kebutuhan 

emosional pasien dalam proses penyembuhan. 

Aspek lain yang menarik dari praktik Qur’anic Healing ini adalah integrasi 

antara pembacaan ayat dan konseling spiritual. Ustadz Faisal tidak hanya 

memfokuskan diri pada pengobatan fisik atau ritual, tetapi melibatkan proses 

mendengarkan keluhan pasien secara penuh empati. Ia memberikan ruang bagi 

pasien untuk menceritakan masalah hidup yang menjadi sumber kecemasan, 

depresi, atau ketegangan emosional. Setelah pasien meluapkan perasaan, ia 

memberikan arahan spiritual yang relevan dengan kondisi mereka. Praktik ini 

mencerminkan prinsip terapi berbasis empati yang banyak dikenal dalam 

pendekatan psikologi humanistik, tetapi dikemas dalam bingkai nilai-nilai Islam.190 

                                                 
190 Hisan Mursalin, “Integrasi Tasawuf Dan Psikoterapi Islam: Tinjauan Literatur Tentang 

Pengaruh Spiritualitas Dan Kesehatan Mental,” Ghaidan: Jurnal Bimbingan Konseling Islam Dan 

Kemasyarakatan 8, no. 1 (2024): 83, https://doi.org/10.19109/smxnp693. 



128 

 

 

Selain terapi individu, Ustadz Faisal juga melakukan terapi dalam kelompok 

melalui pengajian khusus penyembuhan, di mana peserta membaca Surah Yasin 

dan berdoa bersama. Kegiatan ini tidak hanya berfungsi sebagai terapi, tetapi juga 

membangun solidaritas spiritual dalam masyarakat Tenggarong. Terapi komunal 

seperti ini memperkuat ikatan sosial dan menciptakan ruang kebersamaan di mana 

individu yang mengalami penderitaan dapat merasakan dukungan emosional dari 

lingkungan. 

Praktik yang dilakukan Ustadz Faisal menolak keras segala bentuk 

komersialisasi agama. Ia menegaskan bahwa terapi bukan bisnis dan ia tidak pernah 

mematok tarif tertentu. Sikap ini memperlihatkan dimensi etis dan moral yang kuat 

dalam praktik penyembuhan. Ia menjaga agar pengobatan tetap berada dalam 

koridor ibadah dan menjauhi godaan materialisme. Keberpihakan pada nilai-nilai 

keikhlasan ini memperkuat legitimasi sosialnya sebagai praktisi Qur’anic Healing 

yang dihormati dan dipercaya masyarakat. 

Dengan demikian, praktik Qur’anic Healing yang dilakukan Ustadz Faisal 

bersifat holistik, mengintegrasikan unsur psikologis, spiritual, sosial, dan ritual. 

Praktik ini tidak dapat dipahami hanya sebagai ruqyah, tetapi sebagai proses 

penyembuhan menyeluruh yang membentuk hubungan baru antara pasien dengan 

Al-Qur’an, serta membuka ruang bagi transformasi batin yang lebih dalam. 

c. Analisis Pengalaman Pasien dalam Menjalani Qur’anic Healing. 

 Pengalaman pasien menjadi inti dari pemahaman fenomenologis penelitian 

ini, karena fenomenologi berusaha menangkap hakikat yang tersembunyi di balik 

gejala yang tampak. Setiap pengalaman pasien bukan hanya catatan empiris, tetapi 



129 

 

 

jendela menuju bagaimana ayat-ayat Al-Qur’an bekerja dalam realitas hidup 

manusia. Dalam konteks penelitian ini, pengalaman pasien memuat perpaduan 

antara rasa sakit, kecemasan, pencarian makna, dan kebutuhan akan ketenangan 

spiritual. Oleh karena itu, seluruh pengalaman ini dianalisis bukan sebagai 

kumpulan gejala medis, tetapi sebagai fenomena kesadaran yang memiliki makna 

religius. 

Pertama, pengalaman Inayatul Istiqamah menghadirkan gambaran jelas 

tentang bagaimana Qur’anic Healing bekerja pada kondisi psikis yang terganggu. 

Ia datang dengan keluhan rasa takut tanpa sebab, gangguan tidur, pikiran kacau, 

dan kecemasan berlebih yang telah berlangsung berbulan-bulan. Saat sesi terapi 

berlangsung, ia merasakan getaran halus pada tubuhnya dan air matanya mengalir 

deras tanpa ia mampu mengendalikan. Fenomena menangis tanpa sebab ini 

menunjukkan bahwa tubuhnya memasuki fase katarsis, yaitu pelepasan emosi yang 

terpendam akibat tekanan batin yang dialaminya selama bertahun-tahun. Tetapi 

bagi Inayatul sendiri, pengalaman tersebut tidak dimaknainya sebagai proses 

psikologis semata. Ia meyakini bahwa air matanya keluar sebagai respons ruhani 

ketika ayat-ayat Al-Qur’an menyentuh sisi terdalam dari hatinya. Ia mengatakan 

bahwa bacaannya terasa seperti membukakan pintu yang selama ini tertutup dalam 

jiwanya, seolah-olah beban yang ia tidak mengerti asalnya mulai terangkat. 

Pengalaman seperti ini menunjukkan bahwa Qur’anic Healing tidak hanya 

bekerja pada aspek psikis, tetapi pada aspek spiritual. Dalam kondisi relaksasi 

mendalam, ayat-ayat suci berfungsi sebagai stimulus yang memunculkan kembali 

ingatan emosional yang tidak disadari pasien. Fenomena ini selaras dengan prinsip 



130 

 

 

tazkiyatun nafs dalam tradisi tasawuf, di mana jiwa dibersihkan melalui kesadaran 

spiritual.191 Penelitian empiris dalam konteks pendidikan keislaman melaporkan 

bahwa praktik tazkiyatun nafs berkontribusi pada peningkatan stabilitas emosional, 

regulasi emosi, dan kesejahteraan psikologis individu.192 Setelah terapi, Inayatul 

merasa lebih tenang dan tidur lebih nyenyak. Perubahan ini membuktikan bahwa 

terapi telah berhasil mengembalikan keseimbangan mental dan spiritualnya. 

Transformasi Inayatul menunjukkan bahwa Qur’anic Healing bukan proses sekali 

selesai, tetapi perjalanan batin yang memulihkan jiwanya dari kondisi gelap menuju 

kedamaian. 

Kedua, pengalaman Ibramsyah menunjukkan dimensi fisik dan spiritual 

dalam satu waktu. Ia datang dengan keluhan nyeri pada punggung dan kepala yang 

tidak membaik meski telah mencoba pengobatan medis. Ketika terapi berlangsung, 

ia merasakan sensasi panas yang mengalir dari punggung ke bagian dada. Sensasi 

ini baginya adalah tanda bahwa sesuatu yang buruk sedang dikeluarkan dari 

tubuhnya. Ia menggambarkan bahwa panas itu seperti dorongan yang bergerak dari 

dalam, lalu memudar setelah dibacakan ayat tertentu oleh Ustadz Faisal. Sensasi 

panas ini sebenarnya dapat dijelaskan dalam psikologi sebagai reaksi fisiologis 

terhadap relaksasi yang memengaruhi aliran darah dan tensi otot. Namun, 

interpretasi Ibramsyah bahwa panas tersebut adalah energi negatif yang keluar 

                                                 
191 Riyandi Baehaqi and Yasin Fahmi, “Integrating the Qur’an and Psychology,” Tamadduna: 

Jurnal Peradaban 2, no. 2 (2025): 12, https://doi.org/10.29313/tamadduna.v2i2.8457. 
192 Ma’muroh Ma’muroh et al., “The Concept of Tazkiyatun Nafs by Al-Ghazali and Its 

Implementation at Pesantren Darut Tasbih Tangerang,” Edu Cendikia: Jurnal Ilmiah Kependidikan 

4, no. 02 (2024): 839, https://doi.org/10.47709/educendikia.v4i02.4989. 



131 

 

 

menunjukkan bahwa pengalaman religius membentuk kerangka pemaknaan yang 

jauh lebih mendalam daripada penjelasan medis. 

Setelah terapi selesai, rasa nyeri yang ia alami berkurang secara signifikan. 

Ia merasa tubuhnya lebih ringan dan konsentrasinya membaik. Pengalaman ini 

memperlihatkan bahwa Qur’anic Healing memiliki efek fisik yang dapat dirasakan 

oleh pasien. Namun yang lebih penting adalah pemaknaan personal Ibramsyah 

terhadap kesembuhan tersebut. Ia meyakini bahwa kesembuhan ini adalah bukti 

bahwa Allah menjawab doanya melalui bacaan ayat. Rasa syukur yang 

diungkapkan Ibramsyah memberi bukti bahwa penyembuhan bukan hanya terjadi 

pada tubuh, tetapi juga pada makna hidup. 

Ketiga, pengalaman Hairul Basri memberikan contoh bahwa Qur’anic 

Healing tidak hanya mengobati penyakit, tetapi juga memperbaiki kesadaran moral 

seseorang. Ia mengaku bahwa selama terapi berlangsung, ia tiba-tiba teringat 

banyak kesalahan masa lalu dan merasa sangat menyesal. Kesadaran ini tidak 

datang dari dorongan luar, melainkan muncul secara spontan ketika mendengar 

bacaan ayat. Fenomena ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an dapat berperan sebagai 

cermin batin yang memantulkan kondisi moral seseorang. Pengalaman spiritual 

Hairul adalah pengalaman tajalli, yaitu pencerahan dalam diri yang memunculkan 

rasa rendah hati, taubat, dan kebutuhan untuk memperbaiki diri.193 Sebelum terapi, 

ia sering merasa mudah marah, emosinya tidak terkontrol, dan sulit tidur. Setelah 

                                                 
193 Husni Hidayat, “Tajalliyât Sufistik Dialektika Nilai-Nilai Religius-Humanistik,” Teosofi: 

Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 2, no. 2 (2015): 219, 

https://doi.org/10.15642/teosofi.2012.2.2.219-246. 



132 

 

 

terapi, ia merasakan ketenangan luar biasa. Ia juga mengaku menjadi lebih mampu 

mengendalikan emosi dan lebih rajin menjalankan ibadah. 

Ketiga pengalaman pasien ini memperlihatkan bahwa Qur’anic Healing 

memiliki efek yang sangat beragam namun saling terkait. Setiap pasien mengalami 

kombinasi efek fisik, emosional, dan spiritual. Namun yang lebih penting bukanlah 

perbedaan gejalanya, melainkan cara mereka memaknai pengalaman tersebut. Bagi 

ketiganya, terapi bukan hanya proses penyembuhan, tetapi perjalanan menemukan 

kembali diri dan kedekatan dengan Allah. Makna inilah yang membedakan 

Qur’anic Healing dari bentuk terapi medis atau psikologis lainnya. 

d. Analisis Fenomenologis Efek Qur’anic Healing. 

 Pendekatan fenomenologi dalam penelitian menekankan pentingnya 

menangkap makna yang muncul langsung dari pengalaman subjek, tanpa 

bergantung pada teori atau kerangka konseptual yang sudah ada sebelumnya. 

Dalam konteks Qur’anic Healing, pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk 

memahami bagaimana ayat-ayat Al-Qur’an tidak sekadar dipahami sebagai teks 

tertulis, tetapi juga sebagai pengalaman yang nyata dan hidup, yang memengaruhi 

tubuh, pikiran, serta jiwa manusia. Dengan cara ini, fenomenologi membantu 

menggali dimensi spiritual dan psikologis dari pengobatan berbasis Al-Qur’an 

secara lebih mendalam dan kontekstual. 

Fenomena pertama yang terlihat adalah terciptanya kondisi kesadaran baru 

setelah ayat dibacakan. Ketika ayat suci dibacakan oleh Ustadz Faisal, pasien 

memasuki keadaan relaksasi yang mendalam. Kondisi ini secara fenomenologis 

merupakan ruang batin di mana subjek berhenti dari aktivitas kesadaran sehari-hari 



133 

 

 

dan membuka diri kepada dimensi transendental. Dalam kondisi seperti ini, 

kesadaran pasien menjadi lebih sensitif terhadap simbol-simbol religius, suara 

bacaan, dan getaran emosional yang muncul dari ayat. Di sinilah terjadi momen 

transformasi: ayat tidak lagi sekadar bunyi bahasa Arab, tetapi menjadi pengalaman 

batin yang penuh pesan moral, spiritual, dan ketenangan. 

Fenomena kedua adalah munculnya reaksi tubuh sebagai respons langsung 

terhadap bacaan ayat. Getaran tubuh, sensasi panas atau dingin, denyutan pada 

bagian tertentu, dan air mata yang keluar tanpa instruksi merupakan ekspresi 

jasmani dari tekanan emosional yang terbuka. Dalam teori embodied 

phenomenology, tubuh bukan sekadar objek, tetapi medium pengalaman.194 

Artinya, tubuh merespons pengalaman spiritual dengan cara yang tidak dapat 

direduksi menjadi penjelasan biologis semata. Dalam kasus pasien yang menangis 

tanpa sebab, fenomenologi melihatnya sebagai penyingkapan diri yang tidak 

dibatasi oleh kesadaran rasional. Air mata muncul sebagai bentuk komunikasi 

antara jiwa yang tersentuh dan tubuh yang menerjemahkan sentuhan itu dalam 

bentuk fisik. 

Fenomena ketiga adalah rekonstruksi makna hidup setelah menjalani terapi. 

Pasien tidak hanya merasa lebih sehat, tetapi juga lebih dekat dengan Allah, lebih 

mampu mengendalikan diri, dan lebih memahami hakikat ujian hidup. Pengalaman 

penyembuhan mengubah orientasi hidup mereka. Inilah inti fenomenologi Qur’anic 

Healing: penyembuhan bukan hanya peristiwa medis, tetapi peristiwa makna. 

                                                 
194 Malcolm Thorburn and Steven A. Stolz, “Emphasising an Embodied Phenomenological 

Sense of the Self and the Social in Education,” British Journal of Educational Studies 69, no. 3 

(2021): 372, https://doi.org/10.1080/00071005.2020.1796923. 



134 

 

 

Pasien yang sebelumnya merasa cemas dan takut, setelah terapi merasakan bahwa 

hidup masih memiliki harapan dan mereka masih dilindungi oleh Allah. Pasien 

yang merasakan sakit fisik menilai kesembuhannya bukan hanya hilangnya rasa 

sakit, tetapi sebagai tanda bahwa Allah memberi perhatian kepadanya. Sementara 

pasien yang mengalami kesadaran moral menganggap terapi sebagai momen taubat 

yang memperbaiki hubungan mereka dengan Tuhan. 

Fenomena keempat adalah munculnya rasa keterhubungan antara pasien 

dan teks Al-Qur’an. Setelah terapi, ketiga pasien menyatakan bahwa mereka lebih 

sering membaca Al-Qur’an, lebih mudah menenangkan diri dengan ayat tertentu, 

dan lebih merasakan kehadiran spiritual dalam ibadah mereka. Ini menunjukkan 

bahwa Qur’anic Healing menciptakan hubungan baru antara manusia dan Al-

Qur’an, yaitu hubungan yang bersifat personal, intim, dan transformatif. Al-Qur’an 

tidak lagi menjadi kitab suci yang jauh, tetapi sumber ketenangan yang hidup dan 

dapat dirasakan secara langsung.195 

Keseluruhan fenomena ini membuktikan bahwa Qur’anic Healing bekerja 

melalui struktur kesadaran manusia yang terdalam. Penyembuhan yang terjadi 

bukan hanya hasil bacaan ayat, tetapi hasil interaksi antara iman, pengalaman 

spiritual, kondisi psikologis, dan bimbingan praktisi. Fenomenologi membantu 

menunjukkan bahwa Qur’anic Healing bukan sekadar ritual, tetapi pengalaman 

eksistensial yang mengubah cara seseorang memahami dirinya, tubuhnya, dan 

Tuhannya. 

                                                 
195 Muhammad Dzikri Abdilah et al., “An Analysis of the Concept of Tazkiyah Al-Nafs in 

the Qur’anic Tafsir and the Book Mi’raj al-Sa’adah by Ahmad al-Naraqi,” Tanzil: Jurnal Studi Al-

Qur’an 8, no. 1 (2025): 27, https://doi.org/10.20871/tjsq.v8i1.461. 



135 

 

 

3. Temuan Penelitian Melalui Analisis Fenomenologis. 

 Temuan penelitian mengenai praktik Qur’anic Healing oleh Ustadz Faisal 

Rachman menunjukkan bahwa pengalaman penyembuhan yang dialami pasien 

bukan sekadar hasil dari tindakan ritual, tetapi merupakan fenomena kesadaran 

yang kompleks, yang muncul dari interaksi antara tubuh, pikiran, dan pengalaman 

spiritual. Dengan menggunakan pendekatan fenomenologi, penelitian ini berusaha 

menggali hakikat terdalam dari pengalaman tersebut sebagaimana ia muncul dalam 

kesadaran para subjek. Untuk itu, temuan penelitian tidak melihat Qur’anic Healing 

sebagai metode medis atau teologis, tetapi sebagai pengalaman empiris yang 

dialami subjek secara langsung. 

Pertama, temuan penelitian menunjukkan bahwa penyembuhan melalui 

Qur’anic Healing diawali oleh terbentuknya kesadaran baru pada diri pasien. 

Kesadaran ini muncul pada momen ketika ayat dibacakan dan pasien memasuki 

kondisi relaksasi mendalam. Dalam fenomenologi, kondisi ini disebut sebagai 

perubahan horizon kesadaran, yaitu perubahan fokus perhatian dari dunia luar yang 

penuh tekanan menuju dunia batin yang lebih tenang.196 Pada saat ayat dibacakan 

dengan suara lembut oleh Ustadz Faisal, pasien perlahan meninggalkan kondisi 

kesadaran sehari-hari dan memasuki keadaan batin yang lebih hening. Di sinilah 

letak pintu masuk bagi munculnya pengalaman baru yang sebelumnya tidak 

disadari oleh pasien. 

                                                 
196 Edmund Husserl, The Phenomenology of Internal Time-Consciousness (Indiana 

University Press, 1964), 128. 



136 

 

 

Kesadaran yang terfokus ini memunculkan fenomena kedua, yaitu respons 

tubuh terhadap rangsangan spiritual yang diterima. Tubuh pasien merespons bacaan 

ayat dengan cara yang berbeda-beda, tetapi semuanya menunjukkan bahwa tubuh 

menjadi medium utama pengalaman spiritual. Ada pasien yang merasakan getaran 

halus, ada yang merasakan aliran panas, dan ada pula yang merasakan tubuhnya 

ringan seakan kehilangan beban selama ini. Dalam fenomenologi tubuh, respons 

tersebut menunjukkan bahwa tubuh bukan objek pasif, tetapi bagian integral dari 

kesadaran. Tubuh mengalami dan mengekspresikan pengalaman spiritual dalam 

bentuk sensasi fisik yang mewakili proses internalisasi pesan ayat. 

Selanjutnya, fenomena ketiga yang ditemukan dalam penelitian ini adalah 

munculnya pemaknaan baru terhadap pengalaman sakit. Pasien yang awalnya 

datang dengan keluhan kecemasan, tekanan batin, atau gangguan fisik tertentu, 

setelah terapi mulai memaknai rasa sakitnya secara berbeda. Misalnya, Inayatul 

mulai memandang kecemasannya bukan sebagai gangguan semata, tetapi sebagai 

akibat dari ketidakseimbangan batin yang memerlukan ketenangan spiritual. 

Ibramsyah melihat sakit fisiknya bukan hanya sebagai masalah tubuh, tetapi juga 

sebagai manifestasi dari tekanan mental yang selama ini ia pendam. Hairul Basri 

menilai gangguan emosinya sebagai tanda bahwa jiwanya perlu dibersihkan dari 

beban moral masa lalu. Perubahan cara memaknai rasa sakit ini menunjukkan 

munculnya transformasi kesadaran mengenai diri dan kondisi yang dialami. 

Kemudian, fenomena keempat yang muncul adalah pengalaman katarsis 

sebagai bagian dari pemulihan. Ketika ayat dibacakan, sebagian pasien mengalami 

tangisan spontan yang muncul tanpa sebab jelas. Tangisan ini bukan hanya luapan 



137 

 

 

emosi, tetapi merupakan proses pelepasan beban batin yang telah lama terpendam. 

Dalam fenomenologi, katarsis ini muncul ketika subjek kembali berjumpa dengan 

dirinya sendiri melalui pengalaman intens yang memunculkan kembali lapisan-

lapisan kesadaran terdalam. Tangisan itu menjadi tanda bahwa pasien telah 

memasuki pengalaman pemurnian batin. Fenomena ini terlihat jelas pada kasus 

Inayatul dan Hairul Basri yang mengaku merasakan kelegaan mendalam setelah 

menangis. 

Fenomena kelima yang ditemukan adalah terbentuknya hubungan 

intensional antara pasien dan bacaan ayat. Dalam fenomenologi, relasi intensional 

ini berarti bahwa kesadaran pasien terarah sepenuhnya kepada objek tertentu, dalam 

hal ini suara bacaan yang dibacakan oleh Ustadz Faisal. Ketika perhatian pasien 

terpusat pada bacaan ayat, mereka mengalami kondisi yang disebut sebagai 

ketenggelaman batin atau deep absorption. Pada momen itu, suara ayat bukan lagi 

suara eksternal, tetapi menjadi bagian dari ruang kesadaran internal pasien. Ayat 

tidak hanya didengar, tetapi dialami dan diresapi sebagai kehadiran yang 

menenangkan. Hal ini membuat pasien merasakan bahwa terapi bukan hanya 

mendengarkan, tetapi mengalami perjumpaan spiritual secara langsung. 

Setelah melalui proses pembacaan ayat dan respons tubuh, fenomena 

keenam yang muncul adalah pengalaman pemulihan yang dirasakan segera setelah 

terapi. Pemulihan ini tidak selalu berupa hilangnya rasa sakit secara total, tetapi 

berupa perubahan kondisi batin dan fisik yang dirasakan lebih ringan dan stabil. 

Inayatul merasakan perubahan emosional yang signifikan setelah terapi, ia merasa 

dapat tidur nyenyak dan pikirannya tidak lagi kalut. Ibramsyah merasakan 



138 

 

 

berkurangnya nyeri fisik, sementara Hairul Basri merasakan ketenangan luar biasa 

dan kemampuan mengendalikan emosinya yang meningkat. Dalam fenomenologi, 

pemulihan ini adalah hasil integrasi antara tubuh dan kesadaran yang telah 

mengalami perubahan struktur selama terapi berlangsung. 

Fenomena ketujuh adalah perubahan identitas diri setelah terapi. Setelah 

menjalani Qur’anic Healing, ketiga pasien mengalami rekonstruksi diri. Mereka 

merasa lebih tangguh, lebih tenang, dan lebih mampu menghadapi masalah hidup. 

Perubahan ini menunjukkan bahwa Qur’anic Healing memberi dampak bukan 

hanya pada kondisi fisik, tetapi juga pada keseluruhan cara pasien memandang 

dirinya dan kehidupannya. Identitas baru ini muncul karena terapi membangunkan 

kembali pusat kesadaran terdalam yang memberi arah baru dalam hidup mereka. 

Proses ini merupakan bentuk transformasi eksistensial, yaitu perubahan cara 

seseorang berada di dunia setelah mengalami pengalaman spiritual yang mendalam. 

Pada akhirnya, temuan penelitian menunjukkan bahwa hakikat Qur’anic 

Healing terletak pada pengalaman kesadaran yang berubah, bukan pada ritual yang 

tampak di permukaan. Ritual hanyalah pintu masuk, sedangkan pengalaman 

terdalam terjadi dalam ruang batin pasien. Kesadaran berubah, tubuh merespons, 

makna baru terbentuk, beban emosional terlepas, dan identitas diri diperbarui. 

Semua proses ini terjadi secara alami dalam kesadaran pasien ketika ia berhadapan 

dengan bacaan ayat suci dalam suasana hening dan penuh kekhusyukan. 

Oleh karena itu, temuan fenomenologis dari penelitian ini menegaskan 

bahwa Qur’anic Healing bukan hanya proses membaca ayat untuk mengobati 

penyakit, tetapi proses transformatif yang menyentuh dimensi terdalam keberadaan 



139 

 

 

manusia. Yang terjadi bukan hanya penyembuhan fisik, tetapi penataan ulang 

kesadaran melalui pengalaman spiritual yang intens, sehingga subjek keluar dari 

ruang terapi sebagai pribadi yang lebih utuh dan lebih tenang dari sebelumnya. 

Sintesis fenomenologis dalam penelitian ini dilakukan untuk memahami 

hakikat pengalaman Qur’anic Healing sebagaimana hadir dalam kesadaran para 

subjek. Analisis pada bagian ini berupaya menyatukan seluruh pengalaman pasien 

dan pemahaman Ustadz Faisal dalam sebuah struktur makna yang utuh. 

Fenomenologi memandang pengalaman bukan sebagai potongan-potongan 

informasi terpisah, melainkan sebagai sebuah totalitas kesadaran yang saling 

berhubungan. Oleh karena itu, sintesis ini menggabungkan dimensi tubuh, pikiran, 

emosi, dan spiritualitas dalam satu kesatuan pengalaman penyembuhan. 

Pertama, sintesis fenomenologis menunjukkan bahwa Qur’anic Healing 

menghasilkan perubahan kesadaran yang menjadi titik awal penyembuhan. 

Perubahan kesadaran ini bukan hasil dari teori atau penjelasan logis, tetapi muncul 

dari pengalaman langsung ketika ayat dibacakan dalam suasana yang tenang dan 

penuh ketulusan. Kesadaran pasien bergeser dari keadaan gelisah menuju keadaan 

yang lebih rileks. Dalam fenomenologi, perubahan kesadaran ini merupakan 

momen kunci yang memungkinkan pengalaman baru muncul. Tanpa perubahan 

kesadaran, pengalaman batin tidak akan terjadi, dan tubuh tidak akan merespons. 

Dengan demikian, penyembuhan dimulai sejak kesadaran pasien memasuki kondisi 

terbuka terhadap pengalaman religius. 

Selanjutnya, sintesis memperlihatkan bahwa pengalaman penyembuhan 

dalam Qur’anic Healing bukan pengalaman pasif. Pasien tidak sekadar menerima 



140 

 

 

bacaan ayat, tetapi secara aktif terlibat dalam proses batin. Keterlibatan ini tampak 

pada bagaimana tubuh mereka merespons dengan getaran, panas, napas yang 

berubah, atau keluarnya air mata. Respons-respons ini membuktikan bahwa tubuh 

berperan sebagai medium yang menerjemahkan pengalaman spiritual dalam bentuk 

fisik. Fenomenologi Merleau-Ponty menyebut bahwa tubuh adalah pusat 

pengalaman yang tidak dapat dipisahkan dari kesadaran. Dalam konteks Qur’anic 

Healing, tubuh menjadi medium utama pengalaman transendental yang dialami 

pasien. Pengalaman ini menunjukkan integrasi antara tubuh dan jiwa yang 

menciptakan kondisi penyembuhan yang lebih dalam. 

Kemudian, sintesis fenomenologis menunjukkan bahwa pengalaman 

penyembuhan selalu diikuti oleh proses pemaknaan ulang terhadap rasa sakit dan 

penderitaan. Pasien tidak lagi memandang keluhannya sebagai beban semata, tetapi 

mulai memahami bahwa rasa sakit memiliki akar yang lebih dalam dan dapat 

diredakan dengan ketenangan spiritual. Inilah yang disebut fenomenologi sebagai 

rekonstruksi makna. Melalui terapi, pasien menemukan cara baru untuk melihat 

dirinya dan penyakitnya. Mereka memaknai rasa sakit sebagai kondisi yang dapat 

dipahami dan dihadapi, bukan sebagai ancaman yang menakutkan. Rekonstruksi 

makna ini menghasilkan ketenangan batin dan memberi arah baru bagi kehidupan 

mereka setelah terapi. 

Fenomena lain yang disatukan dalam sintesis ini adalah katarsis.197 Dalam 

seluruh rangkaian pengalaman, katarsis menjadi salah satu titik puncak 

                                                 
197 Katarsis, seperti yang digunakan dalam Puisi Aristoteles, mengacu pada pemurnian 

emosional atau pembersihan yang dialami oleh individu setelah tragedi mendadak, sejajar dengan 

kelegaan mental dan fisik yang diantisipasi yang muncul dari menghadapi dan memproses 



141 

 

 

penyembuhan. Ketika pasien menangis tanpa sebab atau merasakan kelegaan 

emosional, momen itu menjadi fase pelepasan beban batin yang telah lama tertahan. 

Katarsis bukan hanya bentuk ekspresi emosional, tetapi pembersihan ruang batin 

yang memungkinkan munculnya kesadaran baru. Fenomenologi memandang 

katarsis sebagai bagian dari proses transformasi eksistensial. Dalam konteks 

penelitian ini, katarsis yang dialami pasien merupakan bukti bahwa penyembuhan 

telah menyentuh lapisan terdalam diri manusia. 

Selain itu, sintesis fenomenologis menegaskan bahwa hubungan intensional 

antara pasien dan ayat merupakan inti dari pengalaman Qur’anic Healing. Suara 

bacaan ayat tidak hanya menjadi stimulus yang masuk melalui telinga, tetapi 

menjadi objek kesadaran yang sepenuhnya diserap dalam ruang batin. Suara 

tersebut masuk ke dalam pusat kesadaran dan menjadi pengalaman spiritual yang 

mengisi ruang batin pasien. Hubungan intensional inilah yang memungkinkan 

terjadinya perubahan kesadaran dan transformasi batin. Ketika kesadaran terfokus 

secara penuh pada ayat, dunia luar menjadi redup, dan pasien memasuki ruang batin 

yang lebih jernih. Di sinilah pengalaman penyembuhan mengambil bentuknya yang 

paling kuat. 

Pada akhirnya, sintesis fenomenologis menunjukkan bahwa seluruh 

pengalaman penyembuhan membawa pasien kepada rekonstruksi identitas diri. 

Setelah terapi, mereka tidak hanya merasa lebih sehat atau lebih tenang, tetapi juga 

merasa menjadi pribadi yang berbeda. Identitas mereka mengalami perubahan 

                                                 
penderitaan. Lihat, John Yfantopoulos, “Awaiting the ‘Catharsis,’” The European Journal of Health 

Economics 22, no. 4 (2021): 502, https://doi.org/10.1007/s10198-020-01193-w. 



142 

 

 

seiring dengan munculnya kesadaran baru akan hubungan antara diri, tubuh, dan 

penghayatan spiritual. Identitas baru ini memberikan kekuatan bagi pasien untuk 

kembali menghadapi hidup dengan lebih tenang dan lebih percaya diri. Pengalaman 

ini merupakan bentuk transformasi eksistensial yang menjadi inti dari 

penyembuhan fenomenologis. 

 

C. Pembahasan 

1. Sintesis Teori (Qur’anic Healing). 

 Pembahasan ini mengintegrasikan temuan penelitian yang diperoleh melalui 

analisis fenomenologis dengan teori-teori Qur’anic Healing yang telah berkembang 

dalam khazanah keilmuan Islam klasik maupun kontemporer. Fokus sintesis ini 

adalah menelisik bagaimana pengalaman para informan dalam terapi Qur’anic 

Healing menunjukkan kesesuaian, penguatan, atau elaborasi terhadap konsep-

konsep teoretis mengenai syifā’, vibrasi ayat, kesadaran spiritual, serta transformasi 

psikis yang disebabkan oleh bacaan Al-Qur’an. 

 Temuan penelitian memperlihatkan bahwa seluruh informan mengalami 

bentuk perubahan kesadaran yang menjadi titik awal proses penyembuhan. 

Perubahan tersebut muncul secara spontan ketika ayat-ayat Al-Qur’an dibacakan, 

dzikir diarahkan, dan suasana hening diciptakan oleh praktisi. Dalam fenomenologi 

Husserl, pengalaman yang muncul tanpa perantara konsep atau penjelasan rasional 

ini disebut sebagai return to the things themselves, yakni esensi pengalaman yang 



143 

 

 

hadir langsung dalam kesadaran subjek.198 Mengaitkan temuan ini dengan teori 

Qur’anic Healing, Ibn Qayyim al-Jauziyyah menegaskan bahwa ayat Al-Qur’an 

memiliki efek langsung pada hati yang hadir dan pasrah (hudlūr al-qalb), sehingga 

seseorang dapat mengalami perubahan batin meskipun tanpa diberi penjelasan 

konseptual mengenai makna ayat.199 Temuan fenomenologis ini memperkuat 

konsep tersebut: informan merasakan ketenangan dan kelegaan sebelum memahami 

makna ayat secara kognitif. 

 Secara teoretis, penyembuhan melalui Al-Qur’an bekerja melalui dua 

mekanisme utama, yaitu vibrational healing dan spiritual healing. Teori vibrasi 

menyatakan bahwa suara manusia, terlebih ketika membaca Al-Qur’an, 

menghasilkan gelombang akustik yang memengaruhi sistem saraf, hormon, dan 

kondisi emosional.200 Al-Kindi dan al-Farabi telah lama menjelaskan bahwa suara 

dan musik dapat menghasilkan resonansi tertentu dalam tubuh manusia, dan konsep 

ini kemudian diadaptasi dalam kajian penyembuhan spiritual kontemporer.201 

Temuan penelitian menegaskan hal tersebut: informan menggambarkan tubuhnya 

terasa lebih ringan, napas lebih panjang, dan ketegangan berkurang setelah 

mendengar bacaan ayat. Fenomena ini konsisten dengan prinsip parasimpatik-

relaksatif yang dijelaskan dalam literatur psikofisiologi, di mana gelombang suara 

yang stabil akan menurunkan ketegangan saraf.202 

                                                 
198 Edmund Husserl, Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological 

Philosophy (The Hague: Nijhoff, 1983), 37. 
199 Ibn Qayyim al-Jauziyyah, Al-Tibb al-Nabawi (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003), 

112. 
200 Zainuddin Ali, Terapi Qur’ani untuk Kesehatan Spiritual (Jakarta: Amzah, 2017), 44. 
201 Al-Farabi, Kitab al-Musiqa al-Kabir (Cairo: Al-Matba'ah al-Amiriyyah, 1967), 29. 
202 Daniel Goleman, Emotional Intelligence (New York: Bantam Books, 1995), 87. 



144 

 

 

Selain itu, perubahan emosional yang dialami oleh para informan, seperti 

tangisan spontan, perasaan haru, dan pelepasan beban batin, sejalan dengan teori 

emotional catharsis dalam konteks penyembuhan psikospritual. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa pengalaman batiniah selama terapi bukan hanya sekadar 

respons fisik, tetapi juga merupakan proses pemurnian jiwa. Al-Ghazali 

menekankan bahwa dzikir dan bacaan Al-Qur’an berfungsi membuka tabir hati, 

sehingga emosi-emosi yang terpendam dapat muncul ke permukaan dan dilepaskan 

dengan cara yang sehat, digantikan oleh ketenangan, kedamaian, dan rasa dekat 

kepada Allah. Proses ini tidak hanya memberikan efek terapeutik secara psikologis, 

tetapi juga memperkuat spiritualitas pasien, menumbuhkan kesadaran diri, serta 

memperdalam pengalaman religius yang berdampak positif pada kesejahteraan jiwa 

secara menyeluruh.203 

Proses ini sejalan dengan prinsip-prinsip psikologi modern yang 

menekankan bahwa stabilitas emosional merupakan faktor penting dan 

fundamental dalam pemulihan kondisi psikosomatis. Ketika emosi terkelola dengan 

baik dan beban batin dapat dilepaskan, tubuh dan pikiran berada dalam keadaan 

seimbang, yang selanjutnya mempercepat proses penyembuhan fisik maupun 

mental. Dengan demikian, pengelolaan emosi melalui metode seperti bacaan Al-

Qur’an dan dzikir tidak hanya memberikan ketenangan spiritual, tetapi juga 

mendukung kesehatan psikologis dan fisik secara menyeluruh.204 

                                                 
203 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ Ulum al-Din, Jil. 4 (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2005), 213. 
204 Bessel van der Kolk, The Body Keeps the Score (New York: Viking, 2014), 83. 



145 

 

 

Beberapa informan penelitian mengalami hal ini secara jelas, seperti 

merasakan “beban di dada hilang”, “lebih lapang”, dan “ingin menangis tanpa 

sebab.” Temuan ini memperkuat teori bahwa Qur’anic Healing bekerja sebagai 

proses pembersihan emosional yang mendalam. 

Dari sisi spiritual, Qur’anic Healing bertumpu pada keyakinan bahwa Al-

Qur’an adalah syifā’ bagi penyakit hati dan fisik sebagaimana disebut dalam QS 

Yunus: 57 dan QS Fussilat: 44. Konsep syifā’ ini bukan hanya bermakna obat, tetapi 

juga penyucian, ketenangan, dan penguatan batin.205 Informan penelitian 

menunjukkan bahwa terapi yang dilakukan bukan sekadar mengurangi gejala fisik, 

tetapi juga menumbuhkan rasa pasrah, syukur, dan kedekatan dengan Allah. 

Keadaan batin ini dalam tradisi tazkiyatun nafs disebut sebagai ma‘iyyah rūhiyyah, 

yaitu pengalaman kedekatan spiritual dengan Tuhan yang menumbuhkan 

ketenangan dan optimisme.206 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa keberhasilan terapi sangat dipengaruhi 

oleh kesiapan batin, niat yang tulus, dan tingkat keterbukaan diri pasien. Dalam 

kerangka teori Qur’anic Healing, kondisi hati yang terbuka ini disebut sebagai al-

qabul al-ruhāni, yang berarti kesiapan ruhani seseorang untuk menerima pancaran 

energi ilahi. Semakin tinggi tingkat keterbukaan dan kesadaran spiritual pasien, 

semakin efektif proses penyembuhan berlangsung, karena energi dan makna yang 

terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur’an dapat terserap dengan optimal oleh jiwa dan 

pikiran pasien.207 

                                                 
205 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Jil. 5 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 67. 
206 Muhammad al-Ghazali, Khuluq al-Muslim (Cairo: Dar al-Syuruq, 1990), 122. 
207 Hamka, Tafsir al-Azhar, Jil. 7 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), 51. 



146 

 

 

Ibn Qayyim menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak akan memberikan 

pengaruh atau manfaat jika hati seseorang tertutup atau tidak dalam kondisi siap 

menerima petunjuk dan energi spiritual yang terkandung di dalamnya. Dengan kata 

lain, kesiapan hati merupakan syarat utama agar bacaan atau pengamalan ayat-ayat 

Al-Qur’an dapat menghasilkan efek penyembuhan dan ketenangan batin.208 Data 

penelitian membuktikan hal ini: informan yang sejak awal pasrah dan percaya pada 

proses menunjukkan perubahan batin lebih cepat dibandingkan informan yang ragu. 

Dengan kata lain, Qur’anic Healing merupakan proses intersubjektif yang 

melibatkan pasien, praktisi, dan dimensi spiritual sekaligus. 

Salah satu temuan terpenting adalah munculnya perubahan pola pikir 

setelah terapi. Informan tidak hanya merasa lebih tenang, tetapi juga memiliki 

motivasi baru untuk memperbaiki ibadah, meningkatkan relasi keluarga, dan 

mengubah cara memandang masalah. Temuan ini konsisten dengan teori cognitive 

spiritual restructuring yang menjelaskan bahwa ketenangan batin dapat menata 

ulang cara berpikir seseorang, sehingga ia memiliki perspektif yang lebih positif 

terhadap hidup.209 Dalam khazanah Islam, perubahan pola pikir ini disebut tajdid 

al-shuur, yakni pembaruan persepsi internal melalui cahaya ayat.210 

Temuan penelitian juga memperlihatkan peran praktisi sebagai fasilitator 

energi dan kesadaran. Praktisi bukan penyembuh, melainkan pengarah (murshid) 

yang membantu pasien memasuki ruang kesadaran tenang melalui suara, sentuhan 

                                                 
208 Ibn Qayyim al-Jauziyyah, Al-Da’ wa al-Dawā’ (Beirut: Dar al-Fikr, 1999), 57. 
209 Malik Badri, The Dilemma of Muslim Psychologists (Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 

2013), 105. 
210 Al-Nasafi, Madārik al-Tanzīl (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008), 222. 



147 

 

 

energetik, dan doa. Konsep ini sejalan dengan teori spiritual companionship yang 

menjelaskan bahwa hubungan empatik antara praktisi dan pasien dapat 

meningkatkan efektivitas penyembuhan.211 Dalam Qur’anic Healing, hubungan ini 

dipahami sebagai tawassuth ruhani, yaitu perantara kelembutan spiritual tanpa 

meniadakan peran utama Allah sebagai penyembuh.212 Deskripsi informan yang 

merasa “dituntun”, “didoakan”, atau “dikuatkan melalui suara ustadz” 

menunjukkan bahwa dimensi relasional memiliki kontribusi signifikan dalam 

keberhasilan terapi. 

Secara keseluruhan, temuan fenomenologis yang menunjukkan perubahan 

kesadaran, ketenangan batin, relaksasi tubuh, pelepasan emosi, dan peningkatan 

spiritualitas merupakan bukti empiris yang mendukung teori Qur’anic Healing. 

Temuan ini memperjelas bahwa penyembuhan melalui Al-Qur’an adalah proses 

holistik yang mengintegrasikan dimensi fisik, psikis, dan spiritual secara simultan. 

Proses tersebut bekerja bukan melalui sugesti belaka, melainkan melalui resonansi 

ayat, pembimbingan kesadaran, serta kehadiran spiritual yang mendalam dalam diri 

pasien. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa Qur’anic Healing 

bukan hanya konsep teoretis, tetapi realitas pengalaman yang dapat diamati secara 

langsung melalui kesaksian para informan. Temuan penelitian memperkuat 

pandangan ulama klasik dan modern bahwa Al-Qur’an memiliki dimensi 

                                                 
211 Harold G. Koenig, Spirituality and Health Research (West Conshohocken: Templeton 

Press, 2011), 144. 
212 Muhammad Mutawalli al-Sya'rawi, Tafsir al-Sya'rawi, Jil. 3 (Cairo: Akhbar al-Youm, 

1997), 89. 



148 

 

 

penyembuhan multidimensional yang relevan bagi manusia kontemporer yang 

mengalami tekanan mental, emosional, maupun spiritual. 

2. Refleksi Kritis 

Refleksi kritis yang berfokus pada implikasi penelitian ini bertujuan menilai 

bagaimana temuan penelitian mengenai praktik Qur’anic Healing Ustadz Faisal 

Rachman memberikan kontribusi terhadap pengembangan ilmu, praktik 

keagamaan, kesehatan psiko-spiritual, dan konteks sosial masyarakat di 

Tenggarong. Dalam kerangka penelitian fenomenologis, implikasi tidak hanya 

dipahami sebagai konsekuensi praktis dari data, tetapi juga sebagai perluasan 

makna yang muncul dari pengalaman subjektif para informan setelah melalui 

proses penyembuhan. 

a. Implikasi Teoretis: Memperluas Pemahaman tentang Qur’anic Healing 

sebagai Fenomena Psiko-Spiritual 

 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Qur’anic Healing tidak bekerja 

secara tunggal sebagai praktik spiritual, tetapi sebagai proses yang 

mengintegrasikan suara, sugesti positif, ketenangan batin, dan hubungan 

interpersonal. Implikasi teoretisnya adalah perlunya membaca Qur’anic Healing 

bukan hanya dalam kerangka tibb al-nabawi, tetapi sebagai fenomena psiko-

spiritual yang memiliki keterhubungan erat dengan teori regulasi emosi, 

neurofisiologi suara, dan dinamika konseling rohani. 

Penelitian ini mengindikasikan bahwa teori klasik mengenai syifā’ perlu 

diperkaya dengan temuan-temuan ilmu kontemporer tentang mekanisme relaksasi 

dan terapi audio. Dengan demikian, Qur’anic Healing dapat ditempatkan dalam 

ruang dialog antara ilmu agama dan ilmu psikologi modern. Implikasi ini membuka 



149 

 

 

jalan bagi pengembangan model Qur’anic Healing yang lebih komprehensif dan 

berbasis evidensi pengalaman nyata. 

b. Implikasi Metodologis: Penguatan Fenomenologi sebagai Pendekatan 

yang Tepat 

 

Penelitian ini menunjukkan bahwa pendekatan fenomenologi sangat efektif 

menggali dimensi batin yang tidak dapat ditangkap melalui metode kuantitatif. 

Pengalaman pasien, seperti perubahan kesadaran, rasa lapang, atau munculnya 

tangis spontan, hanya dapat dipahami melalui deskripsi subjektif mereka. 

Implikasinya, fenomenologi menjadi pendekatan yang layak 

direkomendasikan bagi penelitian tentang praktik spiritual, seperti ruqyah, meditasi 

dzikir, atau penyembuhan berbasis religius lainnya. Pendekatan ini membantu 

peneliti melihat Qur’anic Healing bukan sebagai prosedur mekanis, tetapi sebagai 

fenomena kesadaran yang kaya, dinamis, dan multidimensional. 

c. Implikasi Praktis: Peran Qur’anic Healing dalam Mendukung Kesehatan 

Psikologis Masyarakat. 

 

Implikasi praktis dari penelitian ini tampak jelas dalam konteks 

penyelenggaraan layanan Qur’anic Healing. Temuan bahwa pemahaman terapis 

terhadap ayat baik makna, tujuan, maupun relevansinya dengan kondisi pasien 

menjadi faktor penting dalam efektivitas terapi menegaskan bahwa kompetensi 

keilmuan harus menjadi standar bagi para praktisi. Dengan kata lain, Qur’anic 

Healing tidak dapat dilakukan secara sembarangan hanya dengan membaca ayat-

ayat tertentu tanpa memahami signifikansinya. Hal ini mengarahkan perlunya 

sistem pelatihan yang terstruktur bagi para terapis agar mereka memiliki dasar 

keilmuan, etika, dan teknik terapi yang memadai. 



150 

 

 

Temuan penelitian mengenai perubahan psikologis pasien mulai dari 

ketenangan, motivasi, hingga stabilitas emosional menunjukkan bahwa Qur’anic 

Healing memiliki relevansi signifikan sebagai pendamping terapi medis, terutama 

dalam masalah kesehatan mental. Hal ini membuka peluang bagi integrasi antara 

praktik penyembuhan religius dan layanan kesehatan modern. Namun demikian, 

penelitian ini juga menegaskan pentingnya batasan etis, yaitu bahwa terapi ini tidak 

boleh menggantikan peran medis dalam kondisi yang membutuhkan penanganan 

profesional. Praktisi perlu memastikan bahwa pasien memahami bahwa Qur’anic 

Healing adalah terapi pelengkap, bukan pengganti pengobatan medis. 

Akhirnya, penelitian ini mengandung implikasi praktis dalam membangun 

hubungan terapeutik antara terapis dan pasien. Keberhasilan terapi sangat 

dipengaruhi oleh rasa percaya, kenyamanan, dan keterbukaan yang terjalin selama 

proses penyembuhan. Temuan dari pasien menunjukkan bahwa sikap empati, 

ketulusan, dan kehadiran batin terapis menjadi faktor penting yang mempengaruhi 

efektivitas terapi. Dengan demikian, Qur’anic Healing tidak hanya menuntut 

kecakapan membaca ayat, tetapi juga kualitas kepribadian terapis yang mampu 

menciptakan suasana spiritual yang kondusif bagi proses penyembuhan.


