BAB IV

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

A. Biografi Ustadz Faisal Rachman

Ustadz Faisal Rachman, yang dikenal luas oleh masyarakat dengan nama
yang sama, lahir pada tanggal 1 Februari 1985 di Tanah Grogot, Kalimantan Timur.
Beliau merupakan sosok yang sederhana namun penuh semangat dalam
mengabdikan diri di jalan dakwah dan pengobatan Islam. Saat ini, beliau menetap
di Jalan Kartini, Gang Rizky Nomor 25 RT. X, Kelurahan Melayu, Kecamatan
Tenggarong, Kabupaten Kutai Kartanegara. Di balik kesibukannya sebagai seorang
pedagang atau wirausahawan, beliau tetap istigamah menjalani peran sebagai
praktisi ruqyah syar’iyyah dan penyembuh melalui metode Qur anic Healing.

Ustadz Faisal Rachman adalah seorang suami dari Rika Wahyuni dan ayah
dari dua anak, yaitu Alsyarifa Zahra dan Muhammad Rafa Al-Fatih. Dalam
kesehariannya, beliau dikenal sebagai pribadi yang ramah, bersahaja, dan memiliki
perhatian yang besar terhadap kesehatan spiritual umat, khususnya mereka yang
tengah berjuang melawan penyakit non-medis seperti gangguan jin, sihir, dan
sejenisnya.

Riwayat pendidikan beliau menunjukkan dedikasi terhadap ilmu sejak usia
dini. Pendidikan dasar ia tempuh di MI Al-Muna, kemudian melanjutkan ke Mts
Muhammadiyah 2, dan MAN 1 Samarinda. Setelah menyelesaikan pendidikan
menengah, beliau meneruskan ke jenjang perguruan tinggi di Universitas Kutai

Kartanegara dan berhasil meraih gelar Sarjana Pendidikan Guru Agama Islam.

57



58

Latar belakang pendidikan ini menjadi pondasi kuat dalam kiprahnya sebagai
pendakwah sekaligus terapis Qur’ani.

Perjalanan beliau dalam dunia rugyah dimulai sejak tahun 2014. Selama
lebih dari satu dekade, Ustadz Faisal Rachman telah mendedikasikan dirinya untuk
belajar, memahami, dan mengamalkan ilmu ruqyah syar’iyyah. Dalam proses
pembelajarannya, beliau berguru kepada beberapa tokoh besar dalam organisasi
Jam’iyyah Ruqyah Aswaja, seperti Guz Allama Alaudin Siddiqi JRA, Ustadz
Nuruddin Al-Indunisiy dari Rehab Hati, Kyai Imron Al-Rosyidi dari KBRA, serta
Ustadz Muhammad Yunus. Dari merekalah beliau menyerap ilmu-ilmu penting
tentang pengobatan melalui ayat-ayat Al-Qur’an dan pendekatan spiritual Islami.

Salah satu hal yang membuat beliau istimewa adalah kemampuannya dalam
menerapkan terapi Al-Qur’an secara konsisten di tengah aktivitasnya sebagai
pedagang. latidak pernah memisahkan antara dunia usaha dan pengabdian spiritual,
justru menjadikan keduanya sebagai jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah
dan menebar manfaat kepada sesama. Menurut beliau, “Jadikanlah Al-Qur’an
sebagai obat yang pertama dan utama untuk makhluk yang sedang sakit.” Pesan ini
tidak hanya menjadi prinsip pribadi, tetapi juga disampaikan kepada setiap pasien
dan orang yang datang berkonsultasi dengannya.

Pengalaman paling berkesan yang pernah dialami oleh Ustadz Faisal
Rachman selama menjalani terapi Qur’anic Healing ialah ketika beliau
membacakan ayat-ayat suci Al-Qur’an kepada seorang pasien non-Muslim. Saat
itu, dengan izin Allah, bacaan ayat-ayat Al-Qur’an tersebut mampu menyentuh hati

sang pasien hingga ia mendapatkan hidayah dan memutuskan untuk memeluk



59

agama Islam. Momen tersebut menjadi bukti nyata bahwa Al-Qur’an tidak hanya
menjadi penyembuh bagi fisik dan jiwa, tetapi juga menjadi jalan hidayah yang
membawa seseorang pada kebenaran.

Kiprah Ustadz Faisal Rachman semakin dikenal luas di tengah masyarakat,
terutama di wilayah Kabupaten Kutai Kartanegara. Beliau dianggap sebagai salah
satu tokoh muda Islam yang mempunyai kemampuan istimewa dalam bidang
pengobatan alternatif berbasis spiritual Islam. Dengan metode Qur’anic Healing
dan pengobatan herbal yang beliau kembangkan, banyak masyarakat datang untuk
mencari kesembuhan dari gangguan non-medis maupun penyakit fisik yang tak
kunjung sembuh melalui jalur medis.

Metode pengobatan yang digunakan oleh beliau tidak saja melibatkan
pembacaan ayat-ayat Al-Qur’an, namun juga melibatkan pendekatan ruhiyah
(spiritual), konseling, hingga pemberian herbal alami yang sesuai dengan syariat.
Obat herbal yang beliau gunakan ber-merk Herbalife. Beliau selalu menekankan
pentingnya niat yang tulus, keyakinan kepada Allah, dan kesabaran dalam setiap
proses penyembuhan. Hal ini menjadi kunci utama keberhasilan terapi yang beliau
lakukan. Tak jarang, pasien-pasien yang datang bukan hanya mendapatkan
kesembuhan fisik, tetapi juga kedamaian batin dan peningkatan kualitas spiritual.

Dalam praktiknya, Ustadz Faisal tidak pernah menjanjikan kesembuhan
secara mutlak, sebab beliau meyakini bahwa semua kesembuhan datang hanya dari
Allah. Beliau hanya berikhtiar sebagai wasilah atau perantara, sementara hasil

akhirnya adalah hak prerogatif Allah. Pandangan yang tawadhu (rendah hati) ini



60

membuat beliau dihormati oleh banyak kalangan, baik tokoh agama, masyarakat
umum, maupun pasien-pasien yang pernah menjalani terapi dengannya.

Sebagai tokoh yang semakin dikenal, Ustadz Faisal Rachman juga aktif
dalam berbagai kegiatan dakwah dan sosial. Beliau kerap diundang untuk mengisi
kajian, pelatihan rugyah syar’iyyah, dan seminar kesehatan Islami. Keaktifannya
dalam berdakwah menunjukkan bahwa beliau tidak hanya fokus pada aspek
penyembuhan, tetapi juga pada penyadaran umat agar lebih dekat kepada Al-Qur’an
dan menjadikannya sebagai pedoman hidup dalam segala aspek kehidupan.

Ketertarikan penulis untuk menjadikan Ustadz Faisal Rachman sebagai
objek penelitian tidak terlepas dari konsistensi dan pengaruh positif yang telah
beliau torehkan dalam masyarakat. Dengan pengalaman lebih dari 10 tahun,
reputasi yang baik, serta pendekatan yang ilmiah dan spiritual, beliau merupakan
figur yang layak untuk diteladani, khususnya dalam hal mengintegrasikan ajaran
Islam ke dalam praktik kehidupan sehari-hari, termasuk dalam dunia pengobatan

dan penyembuhan.

B. Penyajian Data

1. Hasil Wawancara
Untuk mendapatkan informasi dari informan, maka dilakukan wawancara
mengenai Qur anic Healing yang dilakukan Ustadz Faisal Rachman, Adapun hasil

wawancara dengan para informan, yaitu:



61

a. Informan 1 (Ustadz Faisal Rachman)
Peneliti:

“Ustadz, bagaimana sebenarnya Ustadz memahami makna ayat-ayat Al-Qur’an
yang sering digunakan dalam terapi Qur’anic Healing?”

Ustadz Faisal:

“Saya memahami ayat-ayat Al-Qur’an bukan hanya dari sisi teks atau lafaznya,
tapi juga dari konteks spiritual dan tujuan ilahinya. Al-Qur’an itu diturunkan
bukan sekadar untuk dibaca, tetapi untuk menjadi syifa’, penawar bagi penyakit
hati dan jasmani. Ketika saya memilih ayat tertentu, saya selalu berusaha
memahami maknanya secara mendalam baik melalui tafsir klasik seperti lbnu
Katsir maupun refleksi pribadi selama berdzikir dan bermunajat. Dalam terapi,
saya melihat setiap ayat memiliki getaran energi ilahi yang berhubungan dengan
makna yang dikandungnya. Misalnya, ayat-ayat tentang ketenangan hati saya
gunakan untuk pasien yang mengalami kecemasan atau depresi, karena makna
ayatnya memang menenangkan jiwa. 48

Peneliti:

“Apakah pemilihan ayat itu selalu berdasarkan tafsir, atau ada unsur pengalaman
spiritual juga?”

Ustadz Faisal:

“Keduanya. Tafsir memberi dasar ilmiah dan keagamaan, sedangkan pengalaman
spiritual memperkuat intuisi saya dalam mempraktikkan ayat itu pada pasien.
Kadang, ketika saya merenung atau berdoa, ada dorongan batin untuk
menggunakan ayat tertentu kepada pasien tertentu. Setelah saya baca, ternyata
cocok dengan kondisi yang dialami pasien. Dari situ saya semakin yakin bahwa
Allah memberi petunjuk langsung kepada hati orang yang ikhlas membantu sesama
melalui kalam-Nya. "

Peneliti:

“Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA).

“*Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA).



62

Bagaimana Ustadz menilai kesesuaian antara ayat yang dibacakan dengan jenis
penyakit pasien?

Ustadz Faisal:

“Saya melihat penyakit bukan hanya urusan fisik, tapi ada dimensi ruhani.
Misalnya, pasien yang mengalami penyakit lambung sering kali juga menanggung
beban pikiran atau kecemasan. Maka saya bacakan ayat-ayat tentang ketenangan
dan tawakkal, seperti surah Ar-Ra’d ayat 28: “Ala bidzikrillahi tathma’innul
qulub”. Sedangkan untuk penyakit yang bersifat kerasukan atau gangguan non-
fisik, saya gunakan ayat-ayat yang bersifat perlindungan, seperti Al-Bagarah ayat
255 (Ayat Kursi) dan surah Al-lkhlas, Al-Falaq, dan An-Naas. Jadi saya sesuaikan
makna ayat dengan kebutuhan spiritual pasien. "°

Peneliti:

“Apakah Ustadz selalu yakin bahwa ayat itu akan membawa kesembuhan?”

Ustadz Faisal:

“Keyakinan itu penting, tapi bukan berarti saya yang menyembuhkan. Saya hanya
perantara. Kesembuhan datang dari Allah, sedangkan Al-Qur’an adalah wasilah.
Saya percaya ketika ayat dibaca dengan niat yang benar, hati yang khusyuk, dan
iman yang kuat, maka resonansi kalimat Allah akan menyentuh dimensi terdalam
tubuh dan jiwa manusia. Bahkan dalam beberapa kasus, saya sendiri merasakan
getaran yang luar biasa ketika membaca ayat tertentu, seolah ada energi positif
yang mengalir dari lafaz kalamullah itu kepada pasien.

Peneliti:

“Bagaimana proses terapi Qur’anic Healing yang Ustadz lakukan dari awal
hingga akhir?”

Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA).

SlWawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA).



63

Ustadz Faisal:

“Biasanya saya awali dengan doa dan dzikir untuk menenangkan diri. Saya minta
pasien berwudhu, duduk tenang, dan menghadirkan niat untuk sembuh karena
Allah. Setelah itu, saya membaca beberapa ayat pilihan, tergantung pada kondisi
pasien. Saya bacakan dengan tartil, penuh khusyuk, sambil memohon agar Allah
menurunkan rahmat-Nya melalui bacaan itu. Kadang saya tiupkan pada air putih
agar pasien bisa meminumnya atau membasuh bagian tubuh yang sakit. Terapi
berlangsung antara 15 hingga 45 menit, tergantung respons pasien. Setelah selesai,
saya arahkan pasien untuk rutin membaca ayat-ayat tertentu di rumah, agar proses
penyembuhannya terus berlanjut. 2

Peneliti:

“Apakah ada metode khusus dalam pembacaan ayat, seperti jumlah pengulangan
atau nada tertentu?”

Ustadz Faisal:

“Ya, saya memperhatikan intonasi, irama, dan pengulangan. Misalnya, ayat yang
mengandung lafaz syifa’ saya ulangi beberapa kali untuk meneguhkan niat dan
energi penyembuhan. Suara yang keluar pun harus lembut tapi mantap, karena
bacaan Al-Qur’an itu bukan mantra, melainkan doa yang hidup. Saya juga
menjaga adab bacaan, tidak terburu-buru dan selalu dalam keadaan suci. Setiap
huruf yang keluar adalah doa, jadi saya berusaha menjaga kemurnian niat dan
getaran batinnya. "3

Peneliti:

“Bagaimana Ustadz berinteraksi dengan pasien selama terapi?”

Ustadz Faisal:

“Saya berusaha membuat pasien merasa aman dan dihargai. Banyak yang datang
dalam kondisi takut, cemas, bahkan putus asa. Saya tidak hanya membacakan ayat,
tapi juga memberikan bimbingan rohani menasihati mereka agar mendekatkan diri

S2Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA).

SWawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA).



64

kepada Allah, menjaga shalat, dan memperbaiki akhlak. Saya ingin mereka sembuh
lahir batin. Kalau pasien menunjukkan reaksi seperti menangis, gemetar, atau
tertidur, saya tenangkan dengan lembut, karena itu tanda adanya pelepasan energi
negatif dari tubuh dan jiwa mereka. "

Peneliti:

“Bagaimana Ustadz menilai keberhasilan terapi? ”

Ustadz Faisal:

“Kesembuhan bukan hanya saat sakit fisik hilang, tapi ketika hati pasien merasa
damai dan pasrah kepada Allah. Ada pasien yang mungkin belum sembuh secara
medis, tapi ia jadi lebih sabar, lebih rajin shalat, dan lebih yakin bahwa Allah
Maha Menyembuhkan. Bagi saya, itu juga kesembuhan sejati. °

Peneliti:

“Menurut Ustadz, apa saja manfaat atau efek Qur anic Healing yang paling sering
dirasakan oleh pasien?”

Ustadz Faisal:

“Alhamdulillah, banyak pasien yang merasakan ketenangan setelah terapi. Mereka
bilang pikirannya jadi ringan, hatinya lebih lapang, tidurnya nyenyak, dan rasa
sakit berkurang. Ada juga yang mengalami perbaikan kondisi medis setelah
beberapa kali terapi. Tapi yang paling saya syukuri adalah perubahan spiritual
mereka mereka jadi lebih dekat kepada Al-Qur ’an. Banyak yang setelah terapi rutin
membaca ayat-ayat yang dulu saya bacakan, seolah menemukan makna baru
dalam ibadahnya. "°®

Peneliti:

SWawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA).

SWawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA).

S\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA).



65

Apakah menurut Ustadz efeknya lebih bersifat fisik atau spiritual?

Ustadz Faisal:

“Keduanya saling berhubungan. Jika hati tenang, tubuh pun ikut sehat. Rasulullah
saw bersabda bahwa dalam tubuh ada segumpal daging, jika ia baik maka seluruh
tubuh akan baik. Jadi, ketika ayat-ayat Al-Qur’an menyentuh hati, maka efek
penyembuhannya akan merambat ke seluruh tubuh. Ada pasien yang sebelumnya
sakit kronis, tapi setelah terapi dan memperbaiki shalatnya, kesehatannya
membaik. Itu bukti bahwa penyembuhan sejati datang dari keseimbangan antara
iman dan ikhtiar. "%’

Peneliti:
“Bagaimana Ustadz melihat peran Al-Qur’an sebagai obat dalam kehidupan
modern?”
Ustadz Faisal:
“Al-Qur’an tidak pernah kehilangan relevansinya. Sekarang banyak orang sakit
bukan karena kurang obat, tapi karena jauh dari dzikir. Qur’anic Healing hadir
bukan menggantikan medis, tapi melengkapinya dari sisi spiritual. Saya sering
mengatakan kepada pasien: “Obat menyembuhkan badan, tapi ayat
menyembuhkan hati.” Ketika hati sudah kuat, tubuh akan mengikuti. Itulah
kekuatan sejati kalamullah. "8

b. Informan 2 (Pasien 1)

Informan Pasien 1, Inayatul Istiqgamah, perempuan berusia 41 tahun yang
berperan sebagai ibu rumah tangga dan tinggal di Tenggarong, Kutai Kartanegara,

telah mengikuti terapi selama kurang lebih tiga bulan. Sebagai individu dengan

tanggung jawab domestik yang cukup intens, partisipasinya dalam terapi

S"Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA) (08.00 WITA).

SB\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA) (08.00 WITA).



66

menunjukkan adanya kebutuhan untuk memperoleh stabilitas fisik maupun
emosional di tengah aktivitas sehari-hari. Durasi keterlibatannya selama tiga bulan
memberikan gambaran mengenai proses adaptasi dan penerimaan terhadap metode
terapi, sementara konsistensinya mengikuti sesi memperlihatkan motivasi dan
komitmen dalam upaya pemulihan kondisi yang ia rasakan.

Peneliti:

“Sebelum Ibu menjalani terapi Qur’anic Healing dengan Ustadz Faisal, boleh
diceritakan bagaimana kondisi Ibu saat itu? ”

Pasien 1:

“Waktu itu saya sedang mengalami sakit lambung yang sudah cukup lama. Tapi
yang paling terasa bukan cuma sakit di perut, melainkan perasaan cemas yang
terus-menerus. Saya sulit tidur, mudah menangis, dan sering merasa sesak di dada.
Saya sudah berobat ke dokter, hasilnya hanya disuruh minum obat rutin, tapi saya
merasa tidak banyak berubah. Akhirnya saya mencari pengobatan yang bisa
menenangkan hati juga. Dari teman, saya dengar ada terapi Qur anic Healing di
Tenggarong oleh Ustadz Faisal Rachman, jadi saya coba datang. "°

Peneliti:

“Apa yang Ibu harapkan dari terapi itu ketika pertama kali datang?”

Pasien 1:

“Awalnya saya hanya ingin sembuh dari sakit lambung dan kecemasan itu. Tapi
setelah mendengar penjelasan Ustadz Faisal, saya mulai sadar bahwa mungkin
penyakit ini bukan hanya karena tubuh, tapi juga karena hati yang kurang dekat
dengan Allah. Harapan saya berubah: saya ingin sembuh, tapi juga ingin kembali
tenang seperti dulu. %

*Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).
8\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).



67

Peneliti:

“Apakah Ibu sempat ragu sebelum mencoba terapi ini?”

Pasien 1:

“Sedikit, karena saya belum pernah ikut terapi semacam ini. Tapi setelah melihat
cara Ustadz menjelaskan, sangat lembut dan tidak berlebihan, saya jadi percaya.
Saya juga merasa bahwa kalau isinya bacaan Al-Qur’an, pasti tidak ada salahnya.
Justru itu yang membuat saya tenang. 5!

Peneliti:

“Bisa Ibu ceritakan bagaimana proses terapi Qur’anic Healing itu berlangsung?”’

Pasien 1:

“Sebelum terapi dimulai, Ustadz Faisal meminta saya berwudhu dan membaca
istighfar bersama. Setelah itu beliau duduk di depan saya dan mulai membaca ayat-
ayat Al-Qur’an dengan suara lembut dan tartil. Saya diminta memejamkan mata
dan fokus mendengarkan. Suaranya itu sangat menenangkan, seperti ada getaran
yang masuk ke dada saya. Beliau membaca beberapa ayat, saya tidak ingat
semua6r21ya, tapi ada ayat Kursi dan Surah Ar-Ra 'd yang isinya tentang ketenangan
hati.

Peneliti:

“Apa yang Ibu rasakan ketika ayat-ayat itu dibacakan? ”

Pasien 1:

“Awalnya dada saya terasa sesak dan berat, tapi setelah beberapa menit saya
mulai menangis tanpa sadar. Rasanya seperti ada beban yang keluar. Setelah itu
tubuh saya terasa ringan dan perut saya hangat. Saya tidak tahu kenapa, tapi
setelah terapi saya bisa tidur nyenyak malam itu. Biasanya saya gelisah dan tidak
bisa tidur sampai subuh. %

él\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).
82\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).
83\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).



68

Peneliti:
“Apakah ada reaksi fisik atau emosional lain yang Ibu rasakan selama terapi? ”
Pasien 1:

“lya, waktu dibacakan ayat tertentu, tangan saya sempat bergetar dan mata terasa
panas, lalu saya menangis cukup lama. Tapi setelah selesai, hati saya sangat
tenang, bahkan saya merasa lebih dekat dengan Allah. Seolah saya baru sadar
selama ini terlalu banyak memikirkan dunia dan melupakan doa. "%

Peneliti:
“Bagaimana interaksi Ustadz Faisal selama terapi itu?”’
Pasien 1:

“Beliau sangat sabar dan lembut. Setelah terapi, beliau menasihati saya untuk
tidak hanya bergantung pada terapi, tapi memperbanyak dzikir dan membaca Al-
Qur’an sendiri di rumah. Ustadz juga memberi saya ayat-ayat tertentu untuk
diamalkan setiap habis shalat. Saya merasa bukan hanya diobati, tapi juga
dibimbing. "%°

Peneliti:

“Setelah menjalani terapi beberapa kali, perubahan apa yang Ibu rasakan?”

Pasien 1:

“Banyak sekali, alhamdulillah. Secara fisik, lambung saya sudah jauh lebih baik.
Saya bisa makan tanpa rasa sakit, tidur nyenyak, dan tidak mudah cemas lagi. Tapi
yang paling saya syukuri adalah hati saya lebih tenang. Saya tidak mudah marabh,
tidak gampang menangis seperti dulu. Saya juga mulai rutin membaca Al-Qur’an
setiap pagi, walau hanya beberapa ayat. Rasanya seperti menemukan ketenangan
yang hilang. "%

#4\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).
®S\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).
®\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).



69

Peneliti:

“Apakah Ibu merasa efeknya lebih pada fisik atau pada batin?”

Pasien 1:

“Dua-duanya. Tapi menurut saya yang paling besar itu efek batinnya. Kalau hati
sudah tenang, sakit fisik ikut ringan. Saya yakin karena hati saya dulu yang sakit,
bukan lambung saya. Setelah ayat-ayat itu dibacakan, hati saya seperti
disembuhkan. Sekarang kalau ada masalah, saya tidak panik lagi, tapi saya baca
Al-Qur’an dan dzikir pelan-pelan. "®’

Peneliti:

“Apakah terapi ini juga memengaruhi hubungan Ibu dengan keluarga atau orang
sekitar?”

Pasien 1:

“lya, keluarga saya bilang saya jadi lebih sabar dan jarang marah. Anak-anak
juga senang karena saya lebih sering tersenyum. Bahkan suami saya juga tertarik
untuk ikut terapi setelah melihat perubahan saya. Jadi, saya merasa bukan hanya
diri saya yang disembuhkan, tapi suasana keluarga juga ikut berubah jadi lebih
damai. %8

Peneliti:

“Bagaimana Ibu memaknai terapi Qur anic Healing ini setelah menjalaninya? ”

Pasien 1:

“Saya sekarang percaya bahwa Al-Qur’an memang benar-benar obat, seperti yang
difirmankan Allah. Bukan hanya obat untuk tubuh, tapi juga untuk hati dan pikiran.
Kesembuhan bukan hanya ketika penyakit hilang, tapi ketika hati kita bisa

6"Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).
8\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).



70

menerima semua cobaan dengan lapang. Terapi ini membuat saya semakin yakin
bahwa Allah selalu dekat, bahkan di saat sakit. ”

Peneliti:

“Menurut Ibu, apa yang sebenarnya menjadi penyebab kesembuhan itu ayat-ayat
yang dibacakan, keyakinan, atau peran Ustadz Faisal? ”

Pasien 1:

“Semuanya berperan. Ayat Al-Qur’an itu sumbernya dari Allah, tapi kalau tidak
dibacakan dengan iman dan niat yang benar, mungkin tidak akan terasa. Ustadz
Faisal menjadi perantara, beliau membacakan dengan niat yang tulus dan hati
yang bersih, jadi efeknya sangat kuat. Tapi yang paling penting adalah keyakinan
kita kepada Allah. Tanpa keyakinan, bacaan seindah apa pun tidak akan menyentuh
hati. "°

Peneliti:

“Apa makna kesembuhan bagi Ibu sekarang?”

Pasien 1:

“Bagi saya, kesembuhan itu bukan berarti tidak pernah sakit lagi, tapi bisa
menjalani hidup dengan tenang dan bersyukur. Saya merasa terapi ini
mengajarkan saya untuk berserah diri, bukan hanya meminta sembuh. Sekarang
saya lebih banyak bersyukur dan lebih ringan menghadapi cobaan. ”

Peneliti:

“Apakah Ibu akan merekomendasikan terapi ini kepada orang lain?”

Pasien 1:

“InsyaAllah iya. Saya sudah banyak cerita ke teman dan keluarga bahwa terapi
Qur’anic Healing itu bukan hal mistik, tapi cara mendekatkan diri kepada Allah.

®\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).



71

Saya bilang, kalau kita ingin sembuh, datanglah ke Allah lewat ayat-ayat-Nya.
Karena di situlah letak ketenangan sejati. "

Peneliti:

“Terima kasih, 1bu, atas kesediaannya berbagi pengalaman yang sangat berharga.
Semoga pengalaman ini bisa menjadi inspirasi bagi orang lain.”

Pasien 1:

“Sama-sama. Saya senang bisa berbagi. Semoga penelitian ini membawa manfaat
dan membuat semakin banyak orang mengenal Al-Qur’an sebagai obat hati dan
jasmani. "t

c. Informan 3 (Pasien 2)

Informan Pasien 2, Ibramsyah, seorang laki-laki berusia 46 tahun yang
bekerja sebagai pegawai swasta dan tinggal di Tenggarong, Kutai Kartanegara,
telah mengikuti terapi selama dua bulan. Meskipun durasinya relatif singkat,
keikutsertaannya menunjukkan adanya kebutuhan dan motivasi untuk memperoleh
pemulihan, serta memberikan gambaran mengenai proses adaptasi awal terhadap
terapi. Komitmennya dalam mengikuti sesi secara rutin mencerminkan upayanya
menyeimbangkan tuntutan pekerjaan dengan kebutuhan penyembuhan yang sedang
ia jalani.

Peneliti:
”Sebelum Anda menjalani terapi Qur’anic Healing dengan Ustadz Faisal

Rachman, bisa diceritakan bagaimana kondisi yang Anda alami waktu itu? ”

Pasien 2:

"Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA)
"IWawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA)



72

“Waktu itu saya sedang dalam kondisi yang cukup berat. Secara fisik saya sehat,
tapi pikiran saya kacau. Saya sering cemas, sulit tidur, dan merasa seperti ada
tekanan yang tidak bisa dijelaskan. Saya pernah periksa ke psikolog, katanya saya
mengalami stres berat akibat pekerjaan dan masalah keluarga. Tapi terapi
psikologis yang saya jalani tidak terlalu membantu. Saya merasa ada kekosongan
batin. Sampai akhirnya teman kantor menyarankan saya untuk mencoba Qur’anic
Healing di tempat Ustadz Faisal. ”"?

Peneliti:

“Apa yang membuat Anda tertarik mencoba terapi Qur’anic Healing?”

Pasien 2:

“Awalnya karena rasa penasaran. Saya pikir, kalau terapi ini menggunakan Al-
Qur’an, tidak ada salahnya dicoba. Tapi setelah mendengar langsung penjelasan
dari Ustadz Faisal tentang makna ayat-ayat yang bisa menyembuhkan hati, saya
merasa ini bukan sekadar pengobatan, tapi cara untuk menenangkan jiwa. Jadi
motivasi saya lebih ke mencari ketenangan batin, bukan sekadar ingin
disembuhkan. "3

Peneliti:

”Bisa dijelaskan bagaimana proses terapi yang Anda jalani bersama Ustadz
Faisal?”

Pasien 2:

“Prosesnya cukup sederhana tapi terasa sangat dalam. Sebelum dimulai, saya
diajak berdoa dan membaca istighfar beberapa kali. Ustadz Faisal kemudian
membacakan beberapa ayat Al-Qur’an yang katanya berhubungan dengan
ketenangan hati dan perlindungan dari gangguan pikiran. Beliau membacanya
dengan suara pelan tapi tegas, dan saya diminta menutup mata sambil mengatur
napas. Suasana ruangan waktu itu sangat tenang, bahkan saya bisa mendengar
jelas setiap lantunan ayatnya. "

"2Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
"S\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
"\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).



73

Peneliti:

“Ayat-ayat apa saja yang dibacakan waktu itu?”

Pasien 2:

“Kalau tidak salah, Ustadz membaca Surah Al-Insyirah, Al-Bagarah ayat 286, dan
juga ayat Kursi. Tapi yang paling saya ingat adalah Surah Ar-Ra’d ayat 28, “Ala
bidzikrillahi tathma’innul qulub”, karena ayat itu seperti berbicara langsung ke
hati saya. Sejak saat itu saya hafal artinya “Hanya dengan mengingat Allah hati
menjadi tenang.” "

Peneliti:

“Apa yang Anda rasakan selama proses pembacaan ayat-ayat itu? ”

Pasien 2:

“Sangat berbeda dari yang saya bayangkan. Awalnya saya menahan air mata
karena malu, tapi semakin lama mendengarkan bacaan itu, dada saya terasa
hangat dan ringan. Pikiran yang tadinya kalut seperti perlahan reda. Saya seperti
diselimuti ketenangan. Saya bahkan sempat tertidur sebentar saat terapi, dan
ketika bangun, rasanya sangat lega. "

Peneliti:

“Apakah Ustadz Faisal memberikan bimbingan atau nasihat setelah terapi?”

Pasien 2:

“lya. Beliau bilang bahwa stres dan kegelisahan itu kadang bukan karena masalah
luar, tapi karena hati yang jauh dari Al-Qur’an. Beliau menyarankan saya untuk
membaca Al-Insyirah setiap pagi sebelum berangkat kerja, dan Surah Al-Ikhlas
tiga kali setiap malam sebelum tidur. Katanya, itu akan menjaga hati tetap tenang.
Nasihatnya sederhana tapi sangat membekas, karena beliau menyampaikannya
dengan ketulusan. "’

SWawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
"S\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
""Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).



74

Peneliti:

“Setelah mengikuti terapi beberapa kali, apa perubahan yang Anda rasakan? ”

Pasien 2:

“Perubahannya terasa sekali. Saya yang dulu gampang marah dan gelisah,
sekarang lebih sabar dan bisa berpikir jernih. Tidur saya mulai teratur, bahkan
saya bisa bangun subuh tanpa alarm, sesuatu yang dulu hampir mustahil. Di
kantor, saya lebih fokus, dan hubungan dengan rekan kerja juga membaik. "8

Peneliti:

“Apakah perubahan itu menurut Anda bersifat fisik, psikis, atau spiritual?”

Pasien 2:

“Saya rasa ketiganya. Secara fisik, tubuh saya jadi lebih bugar karena tidur
teratur. Secara psikis, saya jauh lebih tenang, tidak ada rasa takut berlebihan. Tapi
yang paling besar adalah perubahan spiritual. Saya jadi lebih rajin shalat, lebih
sering membaca Al-Qur’an, dan merasa dekat dengan Allah. Dulu saya hanya
berdoa kalau sedang susah, sekarang saya merasa ingin terus berdzikir walaupun
sedang tenang. "

Peneliti:

“Apakah ada momen tertentu selama terapi yang paling berkesan bagi Anda?”

Pasien 2:

“Ada. Saat Ustadz membacakan Surah Al-Insyirah dan menjelaskan maknanya
“Sesungguhnya bersama kesulitan ada kemudahan.” Saya waktu itu sedang berada
di titik lemah, dan ayat itu seperti menampar saya dengan lembut. Saya menangis
lama sekali, bukan karena sedih, tapi karena merasa diingatkan oleh Allah. Sejak

8\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
"®Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).



75

saat itu saya yakin, semua masalah pasti ada jalan keluarnya asalkan kita dekat
dengan-Nya. "%
Peneliti:

“Bagaimana Anda memaknai Qur’anic Healing setelah menjalani terapi ini?”

Pasien 2:

“Saya melihat Qur anic Healing bukan hanya sebagai pengobatan alternatif, tapi
sebagai bentuk pendidikan jiwa. Ustadz Faisal bukan sekadar membacakan ayat,
tapi mengajarkan cara hidup yang lebih selaras dengan Al-Qur’an. Jadi bagi saya,
Qur’anic Healing adalah proses “penyembuhan hati” agar kita kembali seimbang
fisik, pikiran, dan ruh. "8

Peneliti:

“Menurut Anda, apa yang membuat terapi ini efektif?”’

Pasien 2:

“Karena ayat Al-Qur’an itu punya getaran yang tidak dimiliki oleh bacaan lain.
Tapi yang penting juga adalah niat dan keyakinan. Kalau datang dengan hati
tertutup, mungkin tidak akan terasa efeknya. Saya juga percaya bahwa bacaan
Ustadz Faisal disertai niat tulus dan penuh konsentrasi, sehingga ayat-ayat itu
menyengtzjh batin saya. Jadi faktor spiritual dan keikhlasan sangat berperan
besar.

Peneliti:
“Apakah terapi ini membawa perubahan dalam cara Anda beribadah atau

berpikir?”

Pasien 2:

80\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
8l\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
8\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).



76

“Sangat. Sekarang saya lebih sadar bahwa penyakit, stres, atau tekanan hidup itu
ujian untuk mendekatkan diri kepada Allah. Saya jadi lebih rajin shalat berjamaah,
lebih disiplin membaca Al-Qur’an, dan lebih sabar menghadapi orang lain. Saya
merasa bukan hanya “sembuh”, tapi juga “diperbarui” secara batin. %

Peneliti:

“Bagaimana pandangan Anda terhadap Ustadz Faisal Rachman sebagai terapis? ”

Pasien 2:

“Menurut saya beliau sangat profesional dan berwawasan luas. Cara beliau
menjelaskan ayat sangat menyentuh tapi juga rasional. Beliau tidak menganggap
dirinya penyembuh, melainkan hanya perantara. Itu yang membuat saya hormat.
Saya tidak merasa seperti pasien, tapi seperti murid yang sedang belajar tentang
kehidupan spiritual. 8

Peneliti:

“Apa makna kesembuhan bagi Anda setelah menjalani terapi ini? ”

Pasien 2:

“Kesembuhan bagi saya bukan berarti semua masalah selesai, tapi hati menjadi
kuat menghadapi apa pun. Dulu saya mengira sehat itu hanya soal tubuh, tapi
sekarang saya paham bahwa hati yang tenang adalah sumber kesehatan sejati. Dan
ketenangan itu saya temukan lewat bacaan Al-Qur’an dalam terapi ini.

Peneliti:

“Apakah Anda akan melanjutkan terapi ini atau merekomendasikannya kepada
orang lain?”

8\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
8\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
8\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).



77

Pasien 2:

“Ya, tentu. Saya masih sesekali datang untuk terapi lanjutan, tapi sekarang saya
juga melakukannya sendiri di rumah. Saya sudah hafal beberapa ayat yang
dibacakan Ustadz Faisal dan sering membacanya saat merasa cemas. Saya juga
menyarankan teman-teman yang stres untuk mencoba, karena Qur’anic Healing
bukan hal mistik, tapi cara kembali menata hati lewat ayat-ayat Allah. "

Peneliti:

“Terima kasih, Pak, atas cerita dan refleksi yang sangat mendalam. Semoga
pengalaman Bapak bisa menjadi inspirasi bagi banyak orang.”

Pasien 2:

“Sama-sama. Saya juga berharap penelitian ini bisa membantu banyak orang
memahami bahwa kesembuhan sejati itu datang dari Allah, dan Al-Qur’an adalah
jalannya. "8’

d. Informan 4 (Pasien 3)

Informan Pasien 3, Hairul Basri, seorang laki-laki berusia 57 tahun dan
pensiunan PNS yang tinggal di Tenggarong, Kutai Kartanegara, telah mengikuti
terapi selama sekitar lima bulan. Latar belakang kehidupannya yang relatif stabil
membuatnya mampu menjalani terapi secara konsisten, sementara durasi
keterlibatannya memberikan gambaran pengalaman subjektif yang cukup
mendalam. Komitmen dan keteraturannya dalam mengikuti sesi terapi
menunjukkan tingkat penerimaan dan motivasi yang kuat terhadap proses

penyembuhan, sehingga menjadikan pengalamannya relevan sebagai sumber data

dalam analisis fenomenologis penelitian ini.

8\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
8\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).



78

Peneliti:

“Sebelum Bapak mengikuti terapi Qur’anic Healing yang dipimpin oleh Ustadz
Faisal Rachman, bisa diceritakan bagaimana kondisi Bapak saat itu? ”

Pasien 3:

“Waktu itu saya baru beberapa bulan pulih dari stroke ringan. Tubuh sebelah kiri
saya masih terasa kaku dan sulit digerakkan. Selain itu, saya sering merasa pusing
dan mudabh lelah. Tapi yang paling berat justru rasa putus asa. Saya sempat merasa
hidup saya sudah selesai karena tidak bisa bekerja lagi seperti dulu. Tidur pun
susah, kadang malam terbangun dan menangis sendiri. 8

Peneliti:

Apa yang membuat Bapak akhirnya tertarik mencoba Qur’anic Healing?

Pasien 3:

“Anak saya yang menyarankan. Katanya ada terapi dengan bacaan ayat-ayat Al-
Qur’an yang dilakukan oleh Ustadz Faisal di Tenggarong. Awalnya saya ragu,
karena sudah mencoba berbagai pengobatan, tapi hasilnya belum maksimal. Tapi
setelah dipikir-pikir, tidak ada salahnya mencoba, apalagi ini pakai bacaan Al-
Qur’an. Saya yakin tidak akan rugi, malah mungkin bisa menambah ketenangan
batin. "8

Peneliti:

“Apa harapan Bapak saat pertama kali datang?

Pasien 3:

“Jujur saja, waktu pertama datang saya cuma ingin bisa tidur nyenyak dan tidak
terlalu sedih lagi. Kalau tubuh belum bisa pulih, paling tidak hati saya bisa tenang.
Tapi ternyata hasilnya lebih dari yang saya bayangkan. "

8\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
8\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)



79

Peneliti:

“Bagaimana proses terapi Qur’anic Healing yang Bapak jalani bersama Ustadz
Faisal?”

Pasien 3:

“Pertama kali datang, saya disambut dengan ramah. Ustadz Faisal menanyakan
keluhan saya dan kemudian mengajak saya untuk berwudhu terlebih dahulu.
Setelah itu, beliau membaca beberapa ayat Al-Qur’an sambil mengusap bagian
tubuh saya yang kaku, terutama di tangan dan kaki kiri. Bacaan ayatnya tidak
terlalu keras, tapi nadanya sangat menenangkan. Beliau juga mengajarkan saya
untuk ikut berdzikir pelan-pelan di dalam hati. %

Peneliti:

Ayat-ayat apa yang biasanya dibacakan oleh Ustadz Faisal?

Pasien 3:

“Beberapa kali saya dengar beliau membaca Surah Al-Fatihah, Al-lkhlas, Al-
Falag, dan An-Nas. Tapi yang paling sering adalah ayat Kursi dan beberapa
potongan dari Surah Al-Isra’. Beliau bilang, ayat-ayat itu mengandung kekuatan
penyembuhan dan perlindungan, serta bisa memperkuat iman seseorang yang
sedang sakit. Kadang juga dibacakan doa dari hadits Nabi tentang kesembuhan. "

Peneliti:

“Apa yang Bapak rasakan selama mendengarkan bacaan ayat-ayat tersebut?”

Pasien 3:

“Sulit dijelaskan dengan kata-kata. Saat pertama kali, saya merasa tubuh saya
seperti bergetar halus. Rasa hangat muncul di tangan kiri saya yang sebelumnya
sulit digerakkan. Saya menangis waktu itu, bukan karena sakit, tapi karena merasa

*\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA).
%\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA).



80

disentuh oleh sesuatu yang dalam. Hati saya terasa sangat tenang, bahkan saya
seperti lupa sedang sakit. Setelah terapi, saya merasa tubuh lebih ringan dan
pikiran lebih lapang. "3

Peneliti:

“Apakah Ustadz Faisal memberikan arahan atau amalan setelah terapi? ”

Pasien 3:

“lya, beliau menyarankan saya untuk rutin membaca Surah Yasin setiap pagi dan
ayat Kursi setiap malam sebelum tidur. Katanya, jangan hanya mengandalkan
terapi, tapi terus berdoa dan memperkuat keyakinan. Beliau juga berpesan agar
saya selalu bersyukur atas setiap perubahan kecil. Itu membuat saya lebih
semangat menjalani hari. "%

Peneliti:

“Setelah beberapa kali menjalani terapi, apa saja perubahan yang Bapak
rasakan?”

Pasien 3:

“Alhamdulillah, perubahan itu nyata. Setelah terapi keempat, tangan kiri saya
sudah bisa digerakkan sedikit demi sedikit. Rasa kaku mulai berkurang. Yang lebih
mengejutkan, tidur saya jadi nyenyak. Sebelumnya saya bisa terbangun tiga sampai
empat kali semalam, tapi sekarang bisa tidur sampai subuh tanpa gangguan. Selain
itu, saya jadi lebih tenang dan jarang merasa putus asa. %

Peneliti:

“Apakah Bapak merasa efeknya hanya secara fisik atau juga pada batin dan
spiritual?”

%\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
*\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
%\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)



81

Pasien 3:

“Efeknya menyeluruh. Kalau dulu saya merasa kehilangan semangat hidup,
sekarang saya justru lebih banyak bersyukur. Saya mulai sadar bahwa mungkin
sakit ini cara Allah mengingatkan saya untuk lebih banyak mendekat kepada-Nya.
Setiap kali ayat dibacakan, saya merasa hati saya dibersihkan dari keluh kesah.
Bagi saya, itulah penyembuhan sebenarnya bukan hanya tubuh yang sehat, tapi
hati yang damai. "%

Peneliti:

“Apakah ada peristiwa atau momen tertentu selama terapi yang paling berkesan? ”’

Pasien 3:

“Ada satu kali, ketika Ustadz membacakan Surah Al-Isra’ ayat 82: “Dan Kami
turunkan dari Al-Qur’an sesuatu yang menjadi penawar dan rahmat bagi orang-
orang yang beriman.” Saat itu beliau berhenti sejenak dan berkata pelan, “Ayat
ini untuk Bapak.” Saya langsung menangis. Sejak itu saya hafal ayat itu dan
membacanya setiap kali rasa sakit datang. Saya merasa ayat itu menyalakan
harapan baru dalam diri saya. "%’

Peneliti:

“Bagaimana pandangan Bapak terhadap Qur’anic Healing setelah
menjalaninya?”

Pasien 3:

“Saya melihat Qur’anic Healing bukan hanya pengobatan, tapi bentuk ibadah.
Prosesnya membuat saya kembali menyadari bahwa setiap ayat Al-Qur’an
memiliki kekuatan luar biasa, bukan hanya dibaca, tapi diresapi. Dulu saya hanya
membaca tanpa memahami maknanya, sekarang saya tahu bahwa setiap bacaan
bisa jadi obat kalau disertai iman. %

%\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
"Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
%\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)



82

Peneliti:

“Menurut Bapak, apa yang membuat terapi ini efektif bagi Anda? ”

Pasien 3:

“Pertama tentu karena izin Allah. Kedua, karena cara Ustadz Faisal membacakan
ayat dengan ketulusan dan keikhlasan. Suaranya menenangkan, bukan
menakutkan. Beliau juga tidak pernah menjanjikan kesembuhan instan, tapi
mengajak saya bersyukur atas setiap kemajuan kecil. Saya rasa pendekatan itu
yang membuat terapi ini berhasil, karena menyentuh hati, bukan sekadar tubuh. %

Peneliti:

“Bagaimana pengaruh terapi ini terhadap ibadah dan kehidupan Bapak sehari-
hari?”

Pasien 3:

“Sangat besar. Sekarang saya lebih rajin shalat berjamaabh, lebih sering membaca
Al-Qur’an, dan merasa lebih dekat dengan Allah. Saya juga tidak mudah mengeluh
seperti dulu. Bahkan ketika rasa sakit muncul, saya anggap itu sebagai cara Allah
menghapus dosa. Hidup saya terasa lebih ringan dan penuh makna. "%

Peneliti:

“Bagaimana Bapak menilai sosok Ustadz Faisal Rachman sebagai terapis
Qur’anic Healing?”

Pasien 3:

“Beliau sangat profesional dan berwibawa, tapi juga rendah hati. Tidak pernah

menonjolkan diri, selalu menegaskan bahwa kesembuhan datang dari Allah, bukan
dari dirinya. Itu yang membuat saya percaya. Beliau juga sabar mendengarkan

%\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
1%0wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)



83

keluhan pasien, dan tidak terburu-buru dalam terapi. Saya merasa diperlakukan
dengan penuh empati. 10!
Peneliti:

“Apa makna kesembuhan bagi Bapak setelah menjalani terapi ini?”

Pasien 3:

“Dulu saya pikir kesembuhan itu ketika bisa berjalan normal lagi. Sekarang saya
paham bahwa kesembuhan sejati adalah ketika hati bisa menerima apa pun dengan
ikhlas. Walaupun tangan saya belum pulih seratus persen, saya merasa jauh lebih
sehat dibanding dulu. Karena hati saya sudah sembuh, dan itu membuat saya
kuat. 102

Peneliti:

“Apakah Bapak akan terus melanjutkan terapi ini atau menyarankan orang lain
untuk mencobanya? ”

Pasien 3:

“InsyaAllah saya akan tetap melanjutkan. Saya juga sudah menyarankan beberapa
teman yang sakit untuk mencoba. Saya bilang ke mereka, Qur’anic Healing bukan
pengganti medis, tapi pelengkap spiritual. Kalau badan diobati dokter, hati diobati
dengan ayat-ayat Allah. Dua-duanya penting untuk kesembuhan yang utuh. %
Peneliti:

“Terima kasih banyak, Pak, atas cerita dan pengalaman yang sangat
menginspirasi. Semoga Bapak terus diberi kesehatan dan ketenangan. ”

10wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
192wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
1%wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)



Pasien 3:

84

“Amin, sama sama. Semoga penelitian ini bisa membuka mata banyak orang
bahwa Al-Qur’an bukan hanya untuk dibaca, tapi juga untuk dirasakan sebagai
penawar bagi hati dan tubuh. %4

Berikut adalah rangkuman temuan utama yang disusun dalam bentuk

tabeluntuk memperjelas kategori dan sumber informasi penelitian ini

Tema Utama

Kategori

Ringkasan
Temuan

Sumber

1. Pemahaman
Qur’anic Healing

Makna ayat

Ayat  dipahami
melalui tafsir,
refleksi spiritual,
dan intuisi ibadah;
ayat memiliki
energi
penyembuhan.

Ustadz Faisal

Al-Qur’an sebagai
obat

Al-Qur’an
diyakini  sebagai
syifa’ untuk
penyakit fisik dan
batin.

Ustadz Faisal

2. Proses Terapi

Tahapan terapi

Wudhu,
doa/istighfar,
pembacaan ayat
tartil, tiupan ke
air, dzikir
pendamping.

Ustadz
Pasien 1-3

Faisal,

Pemilihan ayat

Ayat disesuaikan
dengan keluhan:
kecemasan  (Ar-
Ra’d 28),
perlindungan

(Ayat Kursi, 3

Semua Informan

104wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)




85

Tema Utama Kategori Ringkasan Sumber
Temuan
Qul), ketenangan
(Al-Insyirah).
Interaksi terapis Sikap lembut, | Pasien 1-3
empatik,
memberikan
bimbingan rohani.
3. Pengalaman | Reaksi emosional | Menangis, lega, | Pasien 1-3
Pasien pikiran lebih
ringan,
ketenangan
muncul.
Reaksi fisik Tidur lebih baik, | Pasien 1-3
lambung
membaik,
berkurangnya
kaku pasca stroke.
Reaksi spiritual Merasa dekat | Pasien 1-3
dengan Allah,
kembali rajin
ibadah.
4. Dampak Terapi | Dampak fisik Kualitas tidur | Pasien 1-3
membaik,  stres
berkurang,
perbaikan  fisik
bertahap.
Dampak psikis Hilangnya Pasien 1-3
kecemasan,
pikiran lebih
stabil, ketenangan
batin.
Dampak spiritual | Kehidupan ibadah | Pasien 1-3
meningkat,
muncul rasa
syukur dan
ketabahan.
5. Persepsi | Makna Kesembuhan Semua Informan
Kesembuhan kesembuhan dilihat  sebagai
ketenangan hati,

bukan hanya fisik.




86

Tema Utama

Kategori

Ringkasan
Temuan

Sumber

Kesembuhan
holistik

Terapi dirasakan
menyembuhkan
fisik—psikis—
ruhani secara
bersamaan.

Semua Informan

6. Persepsi
terhadap Terapis

Sikap terapis

Rendah hati,
penuh empati,
menegaskan
bahwa
kesembuhan dari
Allah.

Pasien 1-3

Profesionalitas

Tidak
menjanjikan hasil
instan;
menekankan
amalan lanjutan.

Pasien 2—3

7. Faktor
Efektivitas Terapi

Keyakinan pasien

Efek muncul
karena iman,
keikhlasan, dan
kesiapan spiritual
pasien.

Pasien 1-3

Keikhlasan terapis

Bacaan ayat lebih
mengena karena
niat dan ketulusan
terapis.

Semua Informan

Kesesuaian ayat

Pemilihan
tepat
meningkatkan
resonansi
penyembuhan.

ayat

Ustadz Faisal

Pemahaman Ustadz Faisal Rachman tentang Qur’anic Healing menjadi

dasar yang membentuk cara beliau mempraktikkan terapi, karena keyakinannya

terhadap kekuatan ayat-ayat Al-Qur’an, mekanisme spiritual penyembuhan, dan

pentingnya ketulusan dalam membaca ayat secara langsung terwujud dalam teknik

bacaan, pemilihan ayat, serta pendekatan personal terhadap pasien. Praktik yang

didasarkan pada pemahaman tersebut kemudian menciptakan pengalaman spiritual

dan emosional bagi pasien, di mana suasana terapi, bacaan ayat yang ritmis, dan

kehadiran ustadz sebagai pembimbing menghadirkan kondisi batin tertentu yang



87

memengaruhi respons mereka. Dari pengalaman inilah muncul berbagai efek,
seperti ketenangan, penguatan keyakinan, perbaikan kondisi emosional, hingga
pengurangan keluhan fisik. Dengan demikian, pemahaman, praktik, dan efek
Qur’anic Healing membentuk satu rangkaian yang saling berkelindan: pemahaman
memandu praktik, praktik membentuk pengalaman, dan pengalaman menghasilkan
efek yang menjadi fokus utama penelitian ini:

a. Pemahaman Ustadz Faisal Rachman

Ustadz Faisal Rachman memahami ayat-ayat Al-Qur’an sebagai sumber
utama penyembuhan spiritual dan psikologis, bukan sekadar bacaan ritual.
Menurutnya, setiap ayat memiliki energi dan makna tersendiri yang bekerja sesuai
dengan niat dan kondisi batin pembacanya. la menjelaskan, “Ayat-ayat Al-Qur’an
itu tidak hanya untuk dibaca, tapi untuk dirasakan dan diresapi maknanya. Saat
seseorang membacanya dengan keyakinan penuh, maka getaran ayat itu bisa
menjadi energi penyembuh bagi dirinya.”!% Pandangan ini menunjukkan bahwa
bagi Ustadz Faisal, penyembuhan melalui Al-Qur’an berakar dari kekuatan iman
dan kesadaran spiritual, bukan sekadar formula bacaan yang mekanistik.

Dalam pandangannya, setiap ayat memiliki energi spiritual yang berbeda
sesuai konteks dan maknanya. la menjelaskan bahwa Al-Qur’an memiliki struktur
yang mampu “menyentuh” kesadaran batin manusia melalui bacaan dan getaran
maknanya. “Ayat tentang kesabaran punya efek berbeda dengan ayat tentang
ketenangan,” ujarnya, “dan semuanya bekerja sesuai dengan kondisi hati orang

yang mendengarnya.”.}% Pernyataan ini menunjukkan bahwa Ustadz Faisal

1%wWawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

1%\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



88

menempatkan bacaan ayat sebagai stimulus spiritual yang bekerja di tingkat
emosional dan psikologis. Konsep ini sejalan dengan teori psychospiritual
resonance yang menilai bahwa kata-kata religius memiliki daya pengaruh terhadap
sistem saraf dan kondisi emosional individu.

Dalam praktiknya, Ustadz Faisal menggabungkan pendekatan tafsir
maknawi dengan intuisi spiritual dalam menentukan ayat yang digunakan untuk
terapi. la tidak sekadar memilih ayat berdasarkan tema penyakit, tetapi lebih
menekankan kesesuaian antara kandungan makna ayat dengan kondisi psikologis
pasien. la menuturkan, “Kalau pasien datang dengan keluhan kecemasan, saya
bacakan ayat-ayat yang menenangkan hati, seperti Al-Bagarah ayat 286 atau Al-
Insyirah. Tapi kalau penyakitnya fisik, saya ambil ayat yang berbicara tentang
kekuatan dan penyembuhan, seperti Asy-Syu’ara ayat 80.”*% Dengan demikian,
pemilihan ayat dalam Qur’anic Healing bersifat kontekstual dan reflektif terhadap
kebutuhan batin pasien.

Selain itu, Ustadz Faisal menegaskan bahwa proses Qur’anic Healing
bukan hanya tentang membaca ayat, melainkan juga tentang membangun hubungan
spiritual antara pembaca, ayat, dan Sang Pencipta. la menjelaskan, “Yang
menyembuhkan bukan saya, tapi Allah. Saya hanya perantara untuk membantu
pasien menyadari bahwa kesembuhan datang dari keyakinannya terhadap kalam

Allah.”1% Sikap kerendahan hati ini memperlihatkan etika profesional seorang

9"Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

1%8wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



89

terapis Qur’anic Healing yang tidak menempatkan dirinya sebagai pusat kekuatan,
tetapi sebagai fasilitator keimanan. Pandangan tersebut memperkuat aspek tauhidik
dalam praktik terapi Qur’ani yang menolak unsur mistik atau personalisasi
kekuatan spiritual.

Dalam membangun kepercayaan pasien, Ustadz Faisal menekankan
pentingnya ketulusan dan keikhlasan dalam membaca ayat-ayat Al-Qur’an. la
menuturkan, “Kalau hati kita tidak ikhlas, bacaan seindah apa pun tidak akan
menembus hati pasien. Tapi kalau ikhlas, walau satu ayat dibaca dengan sungguh-
sungguh, efeknya bisa luar biasa.”.'% Pernyataan ini menggambarkan
pandangannya bahwa efek penyembuhan Al-Qur’an tidak semata bergantung pada
teknik bacaan atau jumlah ayat, tetapi pada kualitas spiritual pembacanya. Hal ini
sejalan dengan pandangan Al-Ghazali yang menekankan pentingnya tazkiyatun
nafs (penyucian jiwa) sebagai prasyarat bagi keberkahan amal ibadah, termasuk
bacaan Al-Qur’an yang berdaya penyembuh.

Dalam konteks metodologis, Ustadz Faisal juga memiliki sistematika
tertentu dalam pelaksanaan terapi. la menjelaskan bahwa proses dimulai dengan
taharah dan wudhu, dilanjutkan dengan tilawah ayat-ayat penyembuh, dzikir, dan
doa penutup. “Saya minta pasien berwudhu dulu supaya badannya suci. Lalu saya
bacakan ayat tertentu sambil mengusap bagian tubuh yang sakit, sambil mengajak

pasien ikut berdzikir dalam hati,” ujarnya.’*® Struktur ini menegaskan adanya

1%Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

H10wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



90

integrasi antara dimensi ritual (wudhu, doa) dan spiritual (dzikir, keyakinan) yang
selaras dengan prinsip syifa’ Qaur’ani konsep penyembuhan berbasis spiritualitas
Al-Qur’an yang menenangkan jiwa sekaligus memperbaiki kondisi tubuh.

Ustadz Faisal juga menilai bahwa penyembuhan melalui Al-Qur’an tidak
bersifat instan, tetapi melalui proses peningkatan keimanan dan ketenangan batin.
la menekankan, “Saya selalu bilang ke pasien, jangan berharap sembuh cepat.
Sembuh itu proses, yang penting sabar dan yakin. Kalau hatinya tenang, insyaAllah
tubuhnya ikut sembuh.”.!'! Pandangan ini menunjukkan pemahaman holistik
bahwa kesehatan bukan hanya hilangnya penyakit, tetapi tercapainya keseimbangan
antara jasad dan ruh. Hal ini sejalan dengan teori psikospiritual modern yang
menempatkan ketenangan batin sebagai kunci pemulihan dari penyakit
psikosomatik maupun fisik.

Sebagai bentuk tanggung jawab moral, Ustadz Faisal juga memberikan
pendampingan spiritual lanjutan kepada para pasiennya. la mendorong mereka
untuk memperbanyak tilawah, dzikir, dan shalat malam. “Saya tidak ingin mereka
bergantung pada saya. Saya ajarkan supaya mereka bisa mandiri, karena kekuatan
sesungguhnya ada dalam hubungan langsung antara hamba dan Allah,”.*'?
Pendekatan ini memperlihatkan bahwa Qur’anic Healing bukan hanya praktik
penyembuhan sesaat, tetapi juga pendidikan ruhani (tarbiyah ruhiyyah) yang

membentuk kemandirian spiritual pasien.

H\wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

2\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



91

Ustadz Faisal juga menyampaikan bahwa setiap penyakit memiliki akar
spiritual yang berbeda. la menjelaskan, “Kadang penyakit datang karena hati
gelisah, karena dosa, atau karena kita lupa bersyukur. Maka terapi bukan hanya
baca ayat, tapi memperbaiki hubungan kita dengan Allah.”**® Pandangan ini
menunjukkan pemahaman yang mendalam tentang hubungan antara kesehatan
spiritual dan kondisi fisik manusia. la menempatkan Qur’anic Healing sebagai
sarana untuk menata kembali keseimbangan jiwa agar tubuh ikut sehat.

Ustadz Faisal menegaskan bahwa pembacaan ayat tidak bisa dilakukan
secara asal atau tanpa pemahaman. Menurutnya, “Yang paling penting itu adab
membaca. Kalau dibaca dengan hati lalai, ayat tidak akan bekerja.”.!'* Oleh karena
itu, ia selalu menekankan kepada pasien agar menjaga niat, fokus, dan kebersihan
hati. Pernyataan ini menunjukkan bahwa aspek spiritualitas dan moralitas menjadi
fondasi utama keberhasilan terapi Qur’ani, di mana keyakinan dan ketulusan
menjadi mediator antara bacaan dan efek penyembuhan.

Ustadz Faisal juga memandang pentingnya menjaga integritas moral dan
profesionalitas dalam menjalankan terapi. la berkata, “Saya tidak mau
mengkomersialkan bacaan Qur’an. Terapi ini bukan bisnis, tapi amanah.”**® Sikap
ini memperlihatkan konsistensi antara pemahaman dan tindakan, serta menegaskan
nilai etis yang melandasi praktik Qur’anic Healing. Dengan demikian,

keprofesionalan Ustadz Faisal tidak hanya terletak pada pengetahuannya tentang

Bwawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

4Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

15Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



92

ayat, tetapi juga pada komitmennya menjaga kesucian niat dan pelayanan terhadap
sesama.

Pada akhirnya, Ustadz Faisal menegaskan bahwa esensi Qur’anic Healing
adalah pembebasan hati dari kegelisahan dan kembalinya manusia pada ketenangan
iman. lamenyimpulkan, “Kesembuhan sejati bukan saat penyakit hilang, tapi ketika
hati damai dan dekat dengan Allah.” Narasi ini menggambarkan paradigma holistik
yang menempatkan spiritualitas sebagai pusat kesehatan manusia. Dengan cara
demikian, praktik Qur anic Healing yang dilakukan oleh Ustadz Faisal tidak hanya
berfungsi sebagai terapi penyembuhan, tetapi juga sebagai gerakan pembentukan
kesadaran Qur’ani yang menuntun individu menuju keseimbangan ruh, akal, dan
jasad.

Dengan demikian, pemahaman Ustadz Faisal Rachman terhadap ayat-ayat
Al-Qur’an yang dijadikan terapi menegaskan bahwa Qur’anic Healing bukan
pengobatan alternatif dalam arti sempit, melainkan pendekatan integratif antara
spiritualitas, psikologi, dan kesehatan holistik. Baginya, kesembuhan sejati bukan
hanya pulihnya tubuh, tetapi juga bangkitnya kesadaran bahwa “Al-Qur’an adalah
obat bagi hati dan penuntun bagi hidup yang tenang.”*'® Melalui praktiknya, Ustadz
Faisal menghadirkan dimensi aplikatif dari ayat “wa nunazzilu minal qur’ani ma
huwa syifa’un wa rahmatun lil-mu’minin” (QS. Al-Isra’: 82), yang menjadi

landasan teologis utama dalam penyembuhan Qur’ani.

116wWawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



93

b. Praktik Qur’anic Healing oleh Ustadz Faisal Rachman

Praktik Qur’anic Healing yang dilakukan oleh Ustadz Faisal Rachman di
Tenggarong dibangun atas prinsip kesucian lahir dan batin. la menjelaskan bahwa
proses terapi tidak bisa dimulai tanpa kesiapan spiritual baik dari pasien maupun
dirinya sendiri. “Saya selalu minta pasien berwudhu dulu sebelum terapi. Kalau
tubuhnya bersih, maka ayat-ayat Allah lebih mudah masuk ke dalam hati,”.*'” Hal
ini menunjukkan bahwa dimensi fighiyyah (ritual kesucian) menjadi fondasi awal
proses terapi, sekaligus menegaskan nilai spiritualisasi dalam praktik penyembuhan
berbasis Al-Qur’an.

Pelaksanaan terapi Qur’anic Healing berlangsung dalam ruangan
sederhana, tenang, dan bersih. Ustadz Faisal menata tempat khusus dengan
pencahayaan lembut dan aroma wewangian alami untuk menciptakan suasana
spiritual yang khusyuk. “Ruangnya tidak perlu megah, yang penting bersih dan
tenang supaya ayat-ayat yang dibacakan bisa dirasakan dengan khidmat” 18
Lingkungan ini didesain agar pasien dapat menenangkan pikiran dan fokus pada
lantunan ayat-ayat Al-Qur’an, memperkuat efek psychological suggestibility yang
menjadi bagian dari proses penyembuhan spiritual.

Tahapan terapi dimulai dengan dzikir dan istighfar bersama. Ustadz Faisal
memandu pasien untuk menundukkan hati dan menyiapkan niat ikhlas. la berkata,

“Saya ajak mereka berdzikir dulu agar hatinya lembut. Kalau hati masih keras,

""\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

18wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



94

bacaan Al-Qur’an tidak akan menembus.”**® Pendekatan ini menunjukkan bahwa
terapi Qur’anic Healing bersifat gradual dimulai dengan pembersihan hati,
dilanjutkan dengan pembacaan ayat, dan diakhiri dengan refleksi spiritual. Hal ini
sejalan dengan konsep tazkiyatun nafs dalam tasawuf, yaitu penyucian diri sebagai
langkah awal menuju kesembuhan ruhani.

Selanjutnya, Ustadz Faisal mulai membacakan ayat-ayat tertentu sesuai
dengan keluhan pasien. Pemilihan ayat didasarkan pada pemahaman makna dan
hubungan kontekstual dengan kondisi pasien. “Kalau pasiennya stres, saya baca
Surah Al-Insyirah dan Ar-Ra’d ayat 28. Kalau sakit fisik, saya bacakan Asy-
Syu’ara ayat 80,” jelasnya.'?® Pemilihan ini menunjukkan pendekatan semi-tafsiri
yang menggabungkan aspek teologis dan psikologis, di mana makna ayat
digunakan sebagai preskripsi spiritual untuk menenangkan hati dan memperkuat
keyakinan pasien.

Ustadz Faisal juga menekankan teknik bacaan yang khusyuk, berirama
lembut, dan penuh penghayatan. Ia menjelaskan, “Saya tidak mengejar suara
merdu, tapi bacaan yang datang dari hati. Karena getaran hati itulah yang dirasakan
pasien.”*?? Pendekatan ini menggambarkan pentingnya aspek intonasi spiritual
dalam praktik Qur’anic Healing, yang bukan sekadar lantunan verbal, tetapi

transmisi energi emosional dari pembaca kepada pendengar. Dalam konteks

1%Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

120ywawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

2lywawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



95

psikoterapi Islami, teknik ini serupa dengan konsep ruqyah syar’iyyah yang
mengedepankan niat, keikhlasan, dan konsentrasi batin.

Selain membaca ayat, Ustadz Faisal melakukan teknik pengusapan simbolik
pada bagian tubuh pasien yang sakit sambil membaca doa atau ayat tertentu. la
menegaskan, “Saya tidak menggunakan media apa pun, hanya tangan dan bacaan
ayat. Semua kekuatan ada pada kalam Allah.”*?? Gestur ini memiliki fungsi sugestif
sekaligus spiritual: membantu pasien merasakan kehadiran energi penyembuhan
yang bersumber dari firman Allah. Ustadz Faisal dengan hati-hati menjaga agar
praktik tersebut tidak mengandung unsur mistik atau manipulasi, melainkan tetap
berlandaskan tauhid.

Dalam beberapa kasus, Ustadz Faisal juga menggunakan air putih yang
telah dibacakan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai media terapi tambahan. la
menjelaskan, “Air itu bukan benda sakti. Ia hanya perantara. Tapi kalau dibacakan
ayat dengan niat ikhlas, air bisa menjadi penenang dan penguat keyakinan
pasien.”*?® Pemanfaatan air sebagai media terapi mengingatkan pada tradisi klasik
syifa’ ma’i (penyembuhan dengan air doa) yang telah lama dikenal dalam praktik
pengobatan Islam, dan tetap dijalankan dalam kerangka rasional serta teologis.

Proses terapi biasanya berlangsung antara 30 hingga 45 menit, tergantung
kondisi pasien. Selama sesi berlangsung, Ustadz Faisal mendorong pasien untuk

berpartisipasi aktif, bukan hanya duduk pasif. “Saya ajak mereka ikut berdzikir atau

122\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

1Z3Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



96

membaca ayat pendek bersama. Karena yang sembuh bukan karena saya bacakan,
tapi karena mereka ikut berinteraksi dengan Al-Qur’an,” katanya.?* Pendekatan
partisipatif ini memperlihatkan upaya untuk membangun hubungan spiritual dua
arah yang memperkuat efek self-healing dalam diri pasien.

Setelah sesi pembacaan ayat, Ustadz Faisal selalu menutup terapi dengan
doa bersama dan nasihat rohani. la menyampaikan, “Saya beri mereka pesan supaya
menjaga wudhu, jangan tinggalkan shalat, dan perbanyak syukur. Itu bagian dari
terapi lanjutan.”*?® Nasihat tersebut menunjukkan bahwa Qur’anic Healing tidak
berhenti pada praktik ritual, tetapi meluas menjadi pembinaan moral dan spiritual
pasien agar kesehatannya dapat terjaga secara berkelanjutan. Dalam perspektif
Islam, hal ini mencerminkan integrasi antara ibadah dan ikhtiar kesembuhan.

Untuk pasien dengan gangguan psikis berat, Ustadz Faisal menerapkan
pendekatan bertahap dan penuh kesabaran. la berkata, “Kalau pasiennya trauma
atau depresi, saya tidak langsung baca ayat keras-keras. Saya mulai dengan istighfar
dan ayat yang lembut dulu supaya tidak terkejut.”*?® Hal ini memperlihatkan
sensitivitas terapeutik yang tinggi terhadap kondisi emosional pasien, sekaligus
menunjukkan profesionalitasnya dalam menyesuaikan metode sesuai kebutuhan
individu, sebagaimana prinsip person-centered therapy dalam psikologi modern.

Dalam praktiknya, Ustadz Faisal juga mengintegrasikan konseling ringan di

sela-sela terapi. la menjelaskan, “Saya dengarkan dulu keluhan pasien, biar mereka

12%Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

1%5Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

126\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



97

lega. Setelah itu baru saya arahkan ke ayat-ayat yang relevan.”*?’ Kombinasi antara
listening therapy dan pembacaan ayat ini menjadikan Qur’anic Healing sebagai
metode yang holistik menyentuh aspek mental, emosional, dan spiritual sekaligus.
Pendekatan ini selaras dengan teori spiritual counseling yang menempatkan empati
dan komunikasi rohani sebagai bagian dari proses penyembuhan.

Selain terapi individu, Ustadz Faisal juga mengadakan sesi Qur’anic
Healing kelompok bagi masyarakat umum. la menuturkan, “Kadang saya adakan
pengajian khusus penyembuhan, kita baca Surah Yasin bersama dan berdoa untuk
ketenangan.”'? Kegiatan ini berfungsi sebagai terapi komunal yang memperkuat
rasa kebersamaan dan keimanan kolektif. Dalam perspektif sosiologis, kegiatan ini
dapat dilihat sebagai bentuk healing community berbasis nilai-nilai Qur’ani yang
menumbuhkan solidaritas spiritual di tengah masyarakat Tenggarong.

Ustadz Faisal menegaskan bahwa keberhasilan terapi tidak bergantung pada
jumlah sesi, tetapi pada kemauan pasien untuk memperbaiki diri. la berkata, “Saya
selalu bilang, kalau mau sembuh, jangan hanya datang ke saya. Mulailah
memperbaiki hubungan dengan Allah.”*?° Pernyataan ini menandakan orientasi
pendidikan moral dalam terapi Qur anic Healing, yang menempatkan kesembuhan
sebagai buah dari kesadaran dan kedekatan spiritual, bukan semata hasil intervensi

eksternal.

12"\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

128\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

12%Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



98

Ustadz Faisal Rachman juga menolak keras praktik yang menjanjikan
kesembuhan instan atau bersifat komersial. Dengan tegas ia menyampaikan, “Saya
tidak mau menjual ayat. Terapi ini bukan bisnis, tapi ibadah.”**® Pandangan ini
menegaskan etika profesional dalam praktik Qur’anic Healing menjauhkan diri dari
komodifikasi agama dan menjaga kemurnian niat dalam membantu sesama. Nilai
ini menjadikan Ustadz Faisal sebagai figur terapis religius yang menempatkan
pelayanan spiritual di atas keuntungan material.

Pada akhirnya, seluruh rangkaian praktik Qur’anic Healing yang dilakukan
oleh Ustadz Faisal Rachman menggambarkan integrasi antara dzikir, doa, tafakkur,
dan penghayatan makna ayat. la menutup wawancara dengan refleksi mendalam:
“Qur’anic Healing itu bukan sekadar terapi, tapi cara hidup. Kalau hati kita hidup
dengan ayat Allah, maka seluruh tubuh kita ikut sembuh.”**! Pernyataan tersebut
menggambarkan paradigma Qur ‘anic Healing sebagai jalan menuju keseimbangan

total menyembuhkan jasad, menenangkan jiwa, dan meneguhkan iman.

c. Efek Qur’anic Healing terhadap Pasien

Efek terapi Qur’anic Healing yang dilakukan oleh Ustadz Faisal Rachman
tampak tidak hanya pada aspek fisik, tetapi juga pada dimensi spiritual dan
psikologis pasien. la menjelaskan bahwa “banyak pasien datang dengan wajah

tegang dan hati gelisah, tapi setelah terapi, mereka pulang dengan wajah lebih

130wWawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

18l\Wwawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



99

tenang.”**? Fenomena ini memperlihatkan bahwa efek utama terapi muncul dalam
bentuk ketenangan batin (inner peace) yang menjadi prasyarat bagi proses
penyembuhan alami. Dalam konteks psikologi Islam, ketenangan tersebut disebut
sebagai ithmi’nan an-nafs, yaitu kondisi jiwa yang stabil dan berserah diri kepada
Allah.

Salah satu efek yang paling menonjol adalah perubahan suasana hati pasien.
Menurut Ustadz Faisal, “pasien yang sebelumnya mudah marah dan gelisah jadi
lebih sabar dan lembut. Mereka merasa seperti diingatkan kembali kepada
Allah.”*3 Hal ini menandakan bahwa terapi ayat-ayat Al-Qur’an berfungsi sebagai
sarana spiritual regulation, yang membantu individu menata kembali orientasi
emosionalnya melalui lantunan ayat suci. Dalam teori religious coping, efek ini
dikategorikan sebagai positive religious reappraisal yaitu kemampuan melihat
penderitaan sebagai bagian dari proses penyucian diri.

Efek lain yang sering muncul adalah meningkatnya kualitas tidur dan
ketenangan pikiran. Ustadz Faisal menyebutkan, “setelah dibacakan ayat, banyak
yang bilang tidurnya jadi lebih nyenyak dan tidak mimpi buruk lagi.”*3* Dari
perspektif medis holistik, hal ini dapat dijelaskan sebagai efek psikofisiologis akibat
relaksasi mendalam yang ditimbulkan oleh irama bacaan Al-Qur’an. Gelombang

suara yang berulang secara ritmis diyakini mampu menstimulasi sistem saraf

1%2Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

13wWawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

13%Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



100

parasimpatik, menurunkan kadar stres, dan menumbuhkan rasa damai dalam diri
pasien.

Selain itu, Qur’anic Healing juga memberikan efek moral-spiritual berupa
peningkatan keimanan. Ustadz Faisal mengatakan, “terapi ini bukan hanya
menyembuhkan, tapi juga mengingatkan manusia agar kembali kepada Allah.
Banyak pasien yang akhirnya rajin shalat dan membaca Al-Qur’an setelah
sembuh.”®® Kesembuhan di sini tidak hanya berarti hilangnya gejala penyakit,
melainkan transformasi perilaku religius. Dalam konteks pendidikan Islam, hal ini
menunjukkan adanya dimensi ta’dib proses penyadaran moral yang membawa
individu kepada kehidupan yang lebih beradab dan bertakwa.

Pasien yang mengalami gangguan psikis seperti kecemasan dan depresi juga
menunjukkan kemajuan signifikan. Ustadz Faisal mengungkapkan, “ada yang
awalnya tidak bisa tidur berhari-hari karena takut, tapi setelah tiga kali terapi, dia
bisa tersenyum dan berbicara normal.”?%® Efek semacam ini sejalan dengan
penelitian psikoterapi Islami yang menunjukkan bahwa lantunan Al-Qur’an dapat
mengaktifkan mekanisme self-calming dan memperkuat rasa percaya diri pasien.
Dengan demikian, Qur’anic Healing berperan sebagai terapi suportif bagi
gangguan mental ringan hingga sedang.

Efek lain yang kerap muncul adalah perubahan aura emosional pasien.

Ustadz Faisal menjelaskan, “kadang dari pertama datang auranya gelap, tapi setelah

13%5Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

1%8\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



101

terapi, wajahnya bersinar. Itu bukan sulap, tapi karena hatinya jadi bersih.”*%’
Ungkapan ini secara simbolik menunjukkan bahwa penyembuhan melalui ayat-ayat
Al-Qur’an membawa efek psikosomatik yang tercermin pada ekspresi fisik pasien.
Dalam terminologi sufistik, kondisi tersebut disebut nurul galb pancaran cahaya
hati yang lahir dari kedekatan spiritual dengan Allah.

Selain aspek emosional, banyak pasien juga melaporkan perbaikan kondisi
fisik. “Ada yang sakit lambung menahun, setelah terapi dan rutin baca ayat-ayat
yang saya ajarkan, rasa nyerinya berkurang,” ujar Ustadz Faisal.’*® Fenomena ini
menunjukkan bahwa Qur’anic Healing dapat berfungsi sebagai pelengkap
pengobatan medis, terutama dalam menurunkan faktor psikosomatik yang
memperparah penyakit fisik. Hal ini sejalan dengan konsep integrative healing yang
memadukan pengobatan spiritual dan medis secara harmonis.

Efek sosial juga tampak dari perubahan perilaku pasien dalam kehidupan
sehari-hari. Menurut Ustadz Faisal, “setelah terapi, banyak yang jadi lebih dekat
dengan keluarga, lebih sabar menghadapi masalah.”*% Hal ini menunjukkan bahwa
Qur’anic Healing tidak hanya menargetkan penyembuhan individu, tetapi juga
membangun kesadaran sosial dan hubungan interpersonal yang sehat. Dalam
kerangka teori social healing, perubahan semacam ini memperkuat solidaritas dan

meningkatkan empati dalam komunitas keagamaan.

18"Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

1%8\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

13¥%Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



102

Dari sisi spiritualitas, Ustadz Faisal menegaskan bahwa pasien yang sembuh
bukan semata karena kekuatan ayat yang dibacakan, tetapi karena keikhlasan
mereka dalam menerima petunjuk Allah. la menyatakan, “ayat-ayat itu adalah obat,
tapi kalau hati pasien tidak yakin, maka efeknya tidak maksimal.”*4° Pandangan ini
memperlihatkan prinsip iman sebagai energi penyembuhan, di mana keyakinan
menjadi kunci utama bagi tercapainya keseimbangan spiritual dan fisik pasien. Ini
menguatkan teori faith healing yang menempatkan kepercayaan sebagai variabel
terapeutik utama.

Efek jangka panjang dari terapi Qur’anic Healing adalah terbentuknya
kebiasaan spiritual baru pada pasien. “Saya ajarkan mereka untuk terus membaca
Al-Qur’an setiap habis Subuh. Kalau rutin, mereka akan lebih tenang dan jarang
sakit lagi,” kata Ustadz Faisal.}*! Pembentukan kebiasaan ini berfungsi sebagai
spiritual maintenance, yaitu upaya menjaga kesehatan mental dan rohani secara
berkelanjutan. Dengan demikian, Qur anic Healing tidak berhenti pada pengobatan
sesaat, tetapi menjadi proses pembinaan diri jangka panjang.

Beberapa pasien juga mengalami efek berupa munculnya kesadaran diri
baru. Ustadz Faisal menceritakan, “ada yang setelah sembuh bilang dia baru sadar
bahwa penyakitnya datang karena jauh dari Allah.”**? Kesadaran ini menunjukkan
terjadinya religious awakening, di mana pengalaman sakit dan penyembuhan

menjadi momentum reflektif untuk memperbaiki hubungan spiritual. Efek seperti

140wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

14\wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

142\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



103

ini sering disebut sebagai transformative healing, yaitu kesembuhan yang
menghasilkan perubahan eksistensial mendalam.

Efek terapi juga terlihat pada meningkatnya rasa syukur dan ketergantungan
kepada Allah. Ustadz Faisal mengatakan, “pasien yang sembuh biasanya jadi lebih
sering bersyukur dan tidak mudah mengeluh.”**® Dalam perspektif psikologi positif
Islami, rasa syukur (syukr) berfungsi sebagai penyeimbang emosi dan memperkuat
ketahanan mental. Hal ini mempertegas bahwa Qur’anic Healing tidak hanya
menyembuhkan tubuh, tetapi juga mengajarkan sikap spiritual yang memperkuat
karakter dan kebahagiaan hidup.

Efek Qur’anic Healing terhadap pasien juga memperlihatkan adanya
perubahan persepsi terhadap penderitaan. “Banyak yang bilang, sakitnya dulu
dianggap hukuman, tapi sekarang mereka menganggapnya ujian kasih sayang,”
jelas Ustadz Faisal.1** Perubahan persepsi ini menunjukkan adanya rekonstruksi
makna religius terhadap penyakit, yang membuat pasien lebih mudah menerima
keadaan dan bangkit secara spiritual. Dalam teori meaning-making, perubahan
pemaknaan ini merupakan indikator keberhasilan terapi spiritual.

Tidak semua pasien mengalami kesembuhan fisik total, namun mayoritas
merasakan ketenangan batin. “Saya selalu bilang, kesembuhan itu milik Allah.
Kalau belum sembuh secara fisik, tapi hatinya tenang, itu juga bagian dari

kesembuhan,” tuturnya.'*® Pandangan ini menunjukkan pendekatan sufistik

143\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

14\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)

145\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)



104

terhadap konsep kesembuhan, di mana kesejahteraan spiritual lebih utama daripada
kesembuhan jasmani semata. Ustadz Faisal menempatkan dimensi spiritual sebagai
puncak keberhasilan Qur’anic Healing.

Secara keseluruhan, efek Qur’anic Healing yang dilakukan oleh Ustadz
Faisal Rachman mencakup transformasi menyeluruh dari tubuh, jiwa, hingga
kesadaran spiritual pasien. la menutup wawancara dengan pernyataan reflektif,
“Qur’an itu bukan sekadar dibaca untuk sembuh, tapi untuk hidup dengan tenang
dan dekat dengan Allah.”'* Pernyataan ini menegaskan hakikat Qur anic Healing
sebagai metode penyembuhan integral yang menggabungkan dimensi teologis,
psikologis, dan etis dalam satu kesatuan harmoni.

1. Pasien Pertama

Sebelum mengikuti terapi Qur’anic Healing, Inayatul Istigamah berada
dalam kondisi fisik dan emosional yang cukup berat. la menderita sakit lambung
kronis disertai gangguan kecemasan dan insomnia. “Saya sulit tidur, mudah
menangis, dan sering merasa sesak di dada,” ungkapnya dengan lirih,
menggambarkan penderitaan yang ia alami sebelum mengenal terapi ini.**’
Keadaan tersebut menunjukkan adanya hubungan erat antara gangguan fisik dan
psikis, di mana ketegangan emosional memperparah kondisi tubuh. Dalam konteks
ini, Inayatul mencari penyembuhan yang bukan hanya medis, tetapi juga spiritual,
hingga akhirnya tertarik mencoba Qur’anic Healing yang dipimpin oleh Ustadz

Faisal Rachman.

146\Wawancara dengan Ustadz Faisal Rachman, Tenggarong, 24 September 2025. (08.00
WITA)
4"\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA)



105

Pada tahap awal, motivasi Inayatul bukan hanya ingin sembuh secara fisik,
melainkan menemukan ketenangan batin. Ia mengatakan, “Saya mulai sadar bahwa
mungkin penyakit ini bukan hanya karena tubuh, tapi juga karena hati yang kurang
dekat dengan Allah.”'*® Pernyataan ini mencerminkan pergeseran orientasi dari
pengobatan medis ke penyembuhan spiritual, di mana pasien menyadari
keterlibatan aspek ruhani dalam proses kesembuhan. Hal ini sejalan dengan teori
Holistic Healing yang menekankan keseimbangan antara tubuh, pikiran, dan jiwa
sebagai dasar kesembuhan menyeluruh.

Selama proses terapi, Inayatul menggambarkan suasana yang penuh
ketenangan dan spiritualitas. la diminta berwudhu, beristighfar, lalu mendengarkan
bacaan ayat-ayat Al-Qur’an dari Ustadz Faisal dengan tartil dan lembut. “Suaranya
sangat menenangkan, seperti ada getaran yang masuk ke dada saya,” ujarnya
menggambarkan pengalaman emosional yang intens.*® Bacaan ayat-ayat seperti
Ayat Kursi dan Surah Ar-Ra’d menciptakan resonansi psikologis yang
menenangkan, sesuai dengan pandangan psikologi religius bahwa lantunan ayat
suci dapat menurunkan tingkat stres dan menstimulasi relaksasi saraf.

Reaksi emosional Inayatul selama terapi menunjukkan pelepasan beban
batin yang terpendam. Ia berkata, “Awalnya dada saya terasa sesak dan berat, tapi
setelah beberapa menit saya mulai menangis tanpa sadar, setelah itu tubuh terasa
ringan dan perut hangat.”**® Fenomena tangisan spontan ini dapat dipahami sebagai

bentuk katarsis spiritual, di mana energi negatif dan ketegangan emosional

148wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).
14%\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA)).
10wWawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).



106

dilepaskan melalui kesadaran religius. Pengalaman tersebut juga menggambarkan
interaksi antara dimensi spiritual dan fisiologis dalam konteks penyembuhan
Qur’anic Healing.

Dalam setiap sesi, Ustadz Faisal tidak hanya membacakan ayat, tetapi juga
memberi nasihat agar pasien memperkuat hubungan pribadi dengan Al-Qur’an.
“Beliau menasihati saya untuk tidak hanya bergantung pada terapi, tapi
memperbanyak dzikir dan membaca Al-Qur’an sendiri di rumah,” tutur Inayatul.?>!
Pendekatan ini menunjukkan bahwa Qur’anic Healing bukanlah praktik pasif,
tetapi melibatkan transformasi spiritual aktif dari pihak pasien. Hal ini sejalan
dengan konsep self-healing spiritual, di mana partisipasi pasien melalui dzikir dan
tilawah berperan besar dalam memperkuat efek penyembuhan.

Setelah tiga bulan menjalani terapi, Inayatul merasakan perubahan
signifikan baik secara fisik maupun psikologis. la menyatakan, “Lambung saya
sudah jauh lebih baik, tidur nyenyak, dan tidak mudah cemas lagi.”*®? Namun, ia
menegaskan bahwa efek terbesar justru terasa pada ketenangan hati dan kestabilan
emosi. Dalam konteks teori psikosomatik religius, hal ini menggambarkan bahwa
kondisi spiritual yang damai dapat memengaruhi keseimbangan sistem tubuh,
mengurangi stres, dan mempercepat pemulihan fisik.

Selain efek individual, terapi Qur’anic Healing juga berdampak sosial
terhadap lingkungan keluarga pasien. “Keluarga saya bilang saya jadi lebih sabar

dan jarang marah. Anak-anak juga senang karena saya lebih sering tersenyum,”

Sywawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).
1%2\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA).



107

ujarnya penuh rasa syukur.’® Perubahan perilaku ini menunjukkan bahwa
penyembuhan spiritual mampu menciptakan keseimbangan emosional yang
berimbas positif pada relasi sosial. Dengan demikian, Qur 'anic Healing tidak hanya
berperan sebagai terapi individual, tetapi juga sebagai sarana pembinaan karakter
dan keharmonisan keluarga.

Inayatul juga mengungkapkan transformasi dalam persepsi religiusnya
setelah menjalani terapi. “Sekarang saya percaya bahwa Al-Qur’an memang benar-
benar obat, bukan hanya untuk tubuh, tapi juga untuk hati dan pikiran,” katanya
dengan mantap.’® Pernyataan ini menguatkan konsep Qur’an sebagai Syifa’,
sebagaimana termaktub dalam QS. Al-Isra’ [17]: 82 bahwa Al-Qur’an merupakan
penyembuh dan rahmat bagi orang beriman. Kesadaran ini menunjukkan
internalisasi nilai spiritual yang menjadi inti dari praktik Qur’anic Healing.

Ketika ditanya tentang faktor utama kesembuhannya, Inayatul menjawab
secara reflektif, “Ayat Al-Qur’an itu sumbernya dari Allah, tapi kalau tidak
dibacakan dengan iman dan niat yang benar, mungkin tidak akan terasa.”**®
Ucapannya memperlihatkan pemahaman mendalam bahwa penyembuhan bukan
semata efek verbal dari bacaan ayat, melainkan interaksi antara iman, niat, dan
resonansi spiritual. Faktor niat (ikhlas) dan keyakinan (iman) menjadi katalis dalam
menyalurkan energi penyembuhan dari Al-Qur’an kepada jiwa pasien.

Makna kesembuhan bagi Inayatul juga mengalami redefinisi. la

menyatakan, “Kesembuhan itu bukan berarti tidak pernah sakit lagi, tapi bisa

18wWawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA)
1S4wWawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA)
1SwWawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA)



108

menjalani hidup dengan tenang dan bersyukur.”*®® Dalam perspektif ini,
kesembuhan spiritual melampaui aspek medis ia mencakup penerimaan diri dan
ketenangan batin. Konsep ini sejalan dengan pandangan Viktor Frankl tentang
meaning-centered therapy, yang menyebut bahwa kesembuhan sejati terjadi ketika
individu menemukan makna dalam penderitaannya.

Dampak terapi Qur’anic Healing juga memperkuat kualitas religius
Inayatul dalam kehidupan sehari-hari. Ia mengaku, “Sekarang saya lebih banyak
bersyukur dan lebih ringan menghadapi cobaan.”*®’ Peningkatan intensitas ibadah,
keikhlasan, dan kesadaran spiritual menunjukkan keberhasilan terapi dalam
menumbuhkan dimensi spiritual resilience daya tahan spiritual yang membantu
individu menghadapi kesulitan dengan sabar dan optimis.

Akhirnya, Inayatul melihat Qur’anic Healing bukan sekadar terapi, tetapi
jalan untuk kembali mengenal dirinya dan Tuhannya. Ia mengatakan, “Kalau kita
ingin sembuh, datanglah ke Allah lewat ayat-ayat-Nya. Karena di situlah letak
ketenangan sejati.”'®® Pernyataan ini menegaskan bahwa Qur’anic Healing
berfungsi sebagai media spiritual reconnection, menghubungkan manusia dengan
sumber kekuatan ilahiah yang menyembuhkan, menenangkan, dan menumbuhkan
harapan.

2. Pasien kedua
Sebelum mengikuti terapi Qur’anic Healing bersama Ustadz Faisal

Rachman, Ibramsyah menggambarkan kondisi dirinya dalam keadaan stres berat

1%6\Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA)
5"Wawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA)
1%8\wWawancara dengan Pasien 1, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (08.00 WITA)



109

meskipun secara fisik tidak ada keluhan. Ia menjelaskan bahwa “pikiran saya kacau,
sering cemas, sulit tidur, dan merasa seperti ada tekanan yang tidak bisa dijelaskan.”
Kondisi tersebut membuatnya sempat berkonsultasi dengan psikolog yang
menyatakan bahwa dirinya mengalami stres akibat tekanan pekerjaan dan masalah
keluarga, namun upaya tersebut tidak membawa perubahan berarti. la menuturkan
bahwa “terapi psikologis yang saya jalani tidak terlalu membantu, saya merasa ada
kekosongan batin.”*%

Motivasi awal Ibramsyah untuk mencoba Qur’anic Healing muncul dari
rasa penasaran terhadap pendekatan spiritual melalui  Al-Qur’an. la
mengungkapkan bahwa “awalnya karena rasa penasaran, saya pikir kalau terapi ini
menggunakan Al-Qur’an, tidak ada salahnya dicoba.” Setelah mendengarkan
penjelasan Ustadz Faisal tentang makna ayat-ayat yang menenangkan jiwa,
motivasinya bergeser dari sekadar mencari kesembuhan menjadi upaya
menemukan kedamaian batin. “Saya merasa ini bukan sekadar pengobatan, tapi
cara untuk menenangkan jiwa,” ungkapnya.’®® Hal ini menunjukkan orientasi
spiritual yang kuat sebagai dasar penerimaan terhadap proses terapi.

Selama proses terapi berlangsung, Ibramsyah menjelaskan bahwa metode
yang digunakan sederhana namun berdampak mendalam. la diajak berdoa,
beristighfar, dan kemudian mendengarkan bacaan ayat-ayat Al-Qur’an yang

dibacakan secara tartil oleh Ustadz Faisal. la menggambarkan suasana terapi

dengan detail: “Ustadz membacakan beberapa ayat yang katanya berhubungan

1¥%Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
160\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).



110

dengan ketenangan hati dan perlindungan dari gangguan pikiran... suaranya pelan
tapi tegas.”%! Ketenangan lingkungan dan irama bacaan Al-Qur’an menjadi faktor
penting yang menciptakan kondisi spiritual yang mendukung proses penyembuhan.

Dalam proses tersebut, Ibramsyah mengenang beberapa ayat yang paling
berkesan, terutama Surah Ar-Ra’d ayat 28. Ia menyebut, “ayat itu seperti berbicara
langsung ke hati saya: ‘Ala bidzikrillahi tathma’innul qulub,” artinya hanya dengan
mengingat Allah hati menjadi tenang.”*®? Pengalaman batin ini memperlihatkan
efek sugestif dan spiritual dari lantunan ayat suci yang membangkitkan kesadaran
transendental pada diri pasien. Bagi Ibramsyah, terapi Qur’anic Healing bukan
hanya ritual pembacaan ayat, melainkan proses internalisasi makna yang
membangkitkan ketenangan psikologis.

Efek emosional yang dialami selama terapi juga sangat kuat. la mengaku
bahwa “awalnya saya menahan air mata karena malu, tapi semakin lama
mendengarkan bacaan itu, dada saya terasa hangat dan ringan.”*%® Reaksi fisik dan
emosional yang muncul menunjukkan proses katarsis, di mana perasaan tertekan
dilepaskan melalui tangisan dan rasa lega. Menariknya, Ibramsyah sempat tertidur
selama terapi dan ketika terbangun ia merasa “sangat lega.” Fenomena ini dapat
dipahami sebagai hasil dari sinkronisasi antara relaksasi spiritual dan fisiologis
melalui lantunan ayat Al-Qur’an.

Selain pembacaan ayat, bimbingan spiritual juga menjadi bagian penting

dalam proses terapi. Ustadz Faisal memberikan arahan agar pasien menjaga

16l\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
162\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
183\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).



111

ketenangan batin dengan memperbanyak dzikir dan tilawah. Ibramsyah
menceritakan, “Beliau menyarankan saya membaca Al-Insyirah setiap pagi dan Al-
Ikhlas tiga kali sebelum tidur.”®* Arahan ini bersifat aplikatif dan
mengintegrasikan prinsip Qur’anic Healing dalam kehidupan sehari-hari, yang
tidak hanya berfungsi sebagai terapi sesaat, tetapi juga pembinaan ruhani yang
berkelanjutan.

Perubahan signifikan dirasakan oleh Ibramsyah setelah menjalani beberapa
kali terapi. Ia menyebut, “Saya yang dulu gampang marah dan gelisah, sekarang
lebih sabar dan bisa berpikir jernih.”*®® Secara fisik, tidur menjadi lebih teratur dan
tubuh terasa lebih segar; secara psikis, kecemasan menurun drastis; dan secara
spiritual, kedekatannya dengan Allah meningkat. Ia menegaskan, “Saya jadi lebih
rajin shalat, lebih sering membaca Al-Qur’an, dan merasa dekat dengan Allah.”
Transformasi ini menandakan bahwa Qur’anic Healing berfungsi sebagai
mekanisme integratif antara kesadaran spiritual dan keseimbangan psikologis.

Salah satu momen yang paling berkesan bagi informan adalah ketika Ustadz
Faisal membacakan Surah Al-Insyirah. Ia mengungkapkan, “Ayat ‘Sesungguhnya
bersama kesulitan ada kemudahan’ seperti menampar saya dengan lembut.”%
Tangisan panjang yang ia alami bukan disebabkan oleh kesedihan, melainkan
perasaan tersentuh oleh makna ayat yang menyentuh nurani. Pengalaman religius

semacam ini menunjukkan proses penyadaran spiritual yang mampu menumbuhkan

kembali rasa optimisme dan keikhlasan menghadapi ujian hidup.

164Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
185\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
186\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).



112

Ibramsyah memaknai Qur’anic Healing bukan sekadar pengobatan
alternatif, tetapi juga “bentuk pendidikan jiwa.”'®” la menilai bahwa peran Ustadz
Faisal lebih sebagai pembimbing spiritual yang mengajarkan keseimbangan hidup
melalui Al-Qur’an. Pemaknaan ini menunjukkan bahwa terapi tersebut berfungsi
sebagai proses pembelajaran eksistensial yang mempertemukan dimensi spiritual
dan psikologis pasien. Dengan demikian, Qur’anic Healing menjadi sarana untuk
menata ulang orientasi hidup agar lebih berpusat pada nilai-nilai ilahiah.

Ketika ditanya mengenai efektivitas terapi, Ibramsyah menekankan
pentingnya niat dan keyakinan. la menyatakan, “Kalau datang dengan hati tertutup,
mungkin tidak akan terasa efeknya.”!%® Menurutnya, kekuatan Qur anic Healing
tidak hanya bersumber dari bacaan ayat, tetapi juga dari getaran spiritual dan
keikhlasan pembacanya. Keyakinan ini mempertegas konsep psiko-spiritual dalam
penyembuhan Islam, bahwa sugesti keimanan menjadi katalis utama dalam proses
pemulihan diri.

Lebih jauh, terapi ini juga membawa perubahan dalam cara beribadah dan
berpikir. Ia mengaku, “Sekarang saya lebih sadar bahwa penyakit atau tekanan
hidup itu ujian untuk mendekatkan diri kepada Allah.”'%® Kesadaran spiritual
tersebut mendorongnya untuk lebih disiplin beribadah dan bersabar dalam
menghadapi persoalan hidup. Hal ini menunjukkan adanya pergeseran paradigma
dari penderitaan menuju penerimaan, di mana sakit dipandang bukan sebagai

hukuman, tetapi sarana untuk mendekatkan diri kepada Sang Pencipta.

167"\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
188\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
18%\Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).



113

Pandangan Ibramsyah terhadap Ustadz Faisal Rachman juga sangat positif.
Ia menilai bahwa “beliau sangat profesional dan berwawasan luas, tidak
menganggap dirinya penyembuh, melainkan hanya perantara.”*’° Etika kerendahan
hati yang ditunjukkan oleh sang terapis memperkuat rasa percaya dan keterbukaan
pasien selama proses terapi. Pendekatan humanistik ini menjadi aspek penting yang
memperkuat efektivitas Qur anic Healing dalam membangun hubungan terapeutik
antara pembaca dan pendengar ayat suci.

Makna kesembuhan bagi Ibramsyah berubah setelah mengikuti terapi ini. la
menuturkan, “Kesembuhan bagi saya bukan berarti semua masalah selesai, tapi hati
menjadi kuat menghadapi apa pun.”'’* Pemahaman ini menunjukkan transendensi
makna kesembuhan dari sekadar aspek fisik menuju spiritual. Hati yang tenang
menjadi indikator utama dari kesehatan jiwa yang sejati, sesuai dengan prinsip
Qur’anic  Healing bahwa sumber penyakit seringkali berakar dari
ketidakseimbangan batin.

Sebagai bentuk keberlanjutan, lbramsyah menyatakan bahwa ia tetap
melakukan terapi secara mandiri di rumah. “Saya sudah hafal beberapa ayat yang
dibacakan Ustadz Faisal dan sering membacanya saat merasa cemas,”
ungkapnya.’? la bahkan mulai merekomendasikan terapi ini kepada teman-teman
yang mengalami stres, dengan menegaskan bahwa Qur’anic Healing “bukan hal

mistik, tapi cara menata hati lewat ayat-ayat Allah.” Pemahaman ini

10wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
"Wawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).
172yWawancara dengan Pasien 2, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (11.00 WITA).



114

memperlihatkan keberhasilan internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan
sehari-hari pasien.
3. Pasien ketiga

Pasien 3, Hairul Basri (57 tahun), memulai Kkisahnya dengan
menggambarkan kondisi awal sebelum menjalani Qur’anic Healing. la baru pulih
dari stroke ringan dan mengalami kelumpuhan sebagian pada sisi Kkiri tubuhnya.
Namun, yang paling berat baginya bukanlah rasa sakit fisik, melainkan “rasa putus
asa” yang membuatnya kehilangan semangat hidup. Ia berkata, “Saya sempat
merasa hidup saya sudah selesai karena tidak bisa bekerja lagi seperti dulu.”*"®
Pernyataan ini menunjukkan adanya trauma psikologis yang menghambat proses
pemulihan, di mana penderitaan fisik memperdalam krisis makna hidup yang
dialaminya.

Ketertarikan Hairul pada Qur’anic Healing muncul bukan karena
ekspektasi kesembuhan medis, melainkan sebagai bentuk ikhtiar spiritual. la
menyatakan, “Awalnya saya ragu, tapi setelah dipikir-pikir, tidak ada salahnya
mencoba, apalagi ini pakai bacaan Al-Qur’an.”’* Ungkapan ini memperlihatkan
dimensi keimanan sebagai dasar motivasi terapeutik. Dalam konteks psikologi
religius, keputusan Hairul menunjukkan adanya faith-based coping mechanism
bahwa keputusasaan dapat diatasi melalui orientasi keimanan terhadap sumber

transendental. la berharap terapi ini setidaknya memberikan ketenangan batin dan

kemampuan tidur yang lebih baik, bukan semata kesembuhan fisik.

1wWawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
wWawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)



115

Proses terapi dimulai dengan pendekatan spiritual yang penuh empati.
Hairul menggambarkan bagaimana Ustadz Faisal memulai setiap sesi dengan
wudhu, dzikir, dan bacaan ayat suci. la menjelaskan, “Beliau membaca beberapa
ayat sambil mengusap bagian tubuh saya yang kaku. Bacaan ayatnya tidak keras,
tapi nadanya sangat menenangkan.”*’® Narasi ini menunjukkan pentingnya suasana
spiritual dan komunikasi terapeutik yang menenangkan dalam proses Qur’anic
Healing. Suara lembut dan suasana sakral menjadi media relaksasi spiritual yang
memengaruhi sistem psikosomatik pasien, sebagaimana ditegaskan dalam teori
psikospiritual bahwa ketenangan batin dapat mengaktifkan mekanisme
penyembuhan tubuh.

Dalam pengalaman Hairul, bacaan yang paling sering digunakan antara lain
Surah Al-Fatihah, Al-Ikhlas, Al-Falag, An-Nas, dan Ayat Kursi. la juga
menyebutkan potongan ayat dari Surah Al-Isra’ yang berkaitan dengan
penyembuhan. Menurutnya, “Beliau bilang ayat-ayat itu mengandung kekuatan
penyembuhan dan perlindungan.” "®Pandangan ini memperlihatkan internalisasi
keyakinan terhadap ayat sebagai energi ilahiah yang bersifat terapeutik.
Pengulangan ayat-ayat ini secara konsisten berfungsi tidak hanya sebagai bacaan,
tetapi juga sebagai penguatan kognitif dan spiritual yang memunculkan efek
psikologis positif seperti rasa aman, tenang, dan dilindungi oleh kekuatan

transenden.

wWawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
176\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)



116

Ketika ditanya tentang pengalaman emosional selama terapi, Hairul
menjelaskan momen spiritual yang intens. Ia berkata, “Saya merasa tubuh bergetar
halus, ada rasa hangat di tangan kiri saya, lalu saya menangis.”*’’” Reaksi tersebut
menandakan proses katarsis spiritual, di mana emosi terpendam dilepaskan melalui
pengalaman keagamaan yang mendalam. Dalam perspektif psikologi Islam,
tangisan dalam konteks dzikir dan bacaan Al-Qur’an dianggap sebagai tanda
tazkiyah al-nafs penyucian diri dari beban batin. Hairul menggambarkan sensasi
“lupa sedang sakit,” menunjukkan bahwa pada puncak pengalaman spiritual,
penderitaan jasmani kehilangan dominasi karena hati mencapai ketenangan ilahiah.

Setelah beberapa kali menjalani terapi, Hairul mulai merasakan perubahan
signifikan, terutama pada aspek fisik dan psikis. Ia menyatakan, “Setelah terapi
keempat, tangan kiri saya sudah bisa digerakkan sedikit demi sedikit.”*"® Selain
perbaikan motorik, ia mengalami peningkatan kualitas tidur dan ketenangan batin.
Temuan ini konsisten dengan penelitian tentang efek spiritual healing yang
menunjukkan bahwa relaksasi spiritual dapat menurunkan kadar hormon stres dan
meningkatkan kualitas tidur. Namun yang lebih penting, Hairul menegaskan bahwa
ketenangan batin menjadi awal kesembuhan sejati: tubuh dan ruh saling
memulihkan melalui energi maknawi ayat-ayat Al-Qur’an.

Efek Qur’anic Healing pada Hairul bersifat menyeluruh tidak hanya
memengaruhi tubuh, tetapi juga batin dan cara berpikir. Ia menuturkan, “Sekarang

saya justru lebih banyak bersyukur. Saya sadar mungkin sakit ini cara Allah

""Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
18wWawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)



117

mengingatkan saya.”*’® Pandangan ini memperlihatkan transformasi kognitif dan
spiritual yang mendalam, dari pandangan negatif terhadap penyakit menjadi
pemahaman bahwa sakit adalah sarana tazkiyah ruhaniyah. Dalam konteks ini,
Qur’anic Healing berfungsi sebagai meaning-making process, di mana pasien
menemukan kembali makna hidup melalui hubungan dengan Tuhan. Spiritualitas
menjadi fondasi baru bagi kebermaknaan dan keteguhan jiwa.

Momen paling berkesan bagi Hairul adalah ketika Ustadz Faisal
membacakan Surah Al-Isra’ ayat 82 dan berkata, “Ayat ini untuk Bapak.” Hairul
mengaku langsung menangis dan sejak itu menghafal ayat tersebut.'® Pengalaman
ini menegaskan peran personalisasi ayat dalam terapi ketika teks ilahiah dipahami
secara eksistensial, bukan sekadar verbal. Dalam pandangan Qur’anic psychology,
personalisasi ayat dapat memunculkan resonansi spiritual yang memperkuat sugesti
positif dan menumbuhkan harapan. Bagi Hairul, ayat tersebut menjadi simbol
kesembuhan dan harapan, menjadikan Al-Qur’an bukan hanya bacaan, tetapi
sahabat dalam proses pemulihan.

Perubahan besar juga terlihat dalam pandangan Hairul terhadap Qur’anic
Healing itu sendiri. la menyatakan, “Saya melihat Qur anic Healing bukan hanya
pengobatan, tapi bentuk ibadah.”!8! Pandangan ini menegaskan bahwa terapi
dengan Al-Qur’an tidak dapat dipisahkan dari dimensi ubudiyah. Bagi Hairul,
proses penyembuhan sejati adalah perjalanan spiritual menuju kesadaran bahwa

setiap ayat adalah manifestasi kasih sayang Allah. Melalui pendekatan ini, Qur anic

%Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
180\wWawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
18l\wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)



118

Healing mengubah paradigma pasien dari mencari kesembuhan fisik menjadi
menemukan kedamaian iman. Hal ini sejalan dengan konsep syifa’ Ii al-qulub
(penyembuhan hati) dalam literatur klasik Islam.

Hairul menilai efektivitas terapi ini berasal dari ketulusan dan metode
Ustadz Faisal. la mengatakan, “Beliau tidak pernah menjanjikan kesembuhan
instan, tapi mengajak saya bersyukur atas setiap kemajuan kecil.”*8 Pendekatan
terapeutik yang penuh empati ini menumbuhkan hubungan spiritual antara terapis
dan pasien yang disebut ruhani bonding. Ustadz Faisal berperan bukan sebagai
penyembuh, tetapi sebagai mediator penyadaran spiritual. Ini menunjukkan
profesionalitas dalam konteks dakwah terapeutik, di mana kejujuran, ketulusan, dan
penghindaran dari eksploitasi spiritual menjadi aspek etika utama dalam praktik
Qur’anic Healing.

Terapi Qur’anic Healing juga membawa pengaruh besar terhadap
kehidupan religius Hairul. la mengaku lebih rajin beribadah dan merasa lebih dekat
dengan Allah. “Sekarang saya lebih rajin shalat berjamaah, membaca Al-Qur’an,
dan tidak mudah mengeluh seperti dulu.”*®® Hal ini menunjukkan keberhasilan
terapi dalam menginternalisasi nilai-nilai spiritual yang bersifat transformasional.
Kesembuhan baginya kini bukan sekadar hilangnya penyakit, tetapi terbangunnya
hubungan yang lebih kuat antara manusia dan Sang Pencipta. Spiritualitas menjadi
sumber kekuatan adaptif yang membuat pasien lebih tahan menghadapi penderitaan

dan tantangan hidup.

182\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
18\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)



119

Penilaian Hairul terhadap sosok Ustadz Faisal menegaskan peran etika dan
kompetensi dalam keberhasilan terapi. la menggambarkan, “Beliau sangat
profesional dan rendah hati, tidak menonjolkan diri, dan selalu menegaskan bahwa
kesembuhan datang dari Allah.”*84 Pernyataan ini menunjukkan bahwa kredibilitas
spiritual dan moral terapis adalah kunci keberhasilan Qur’anic Healing. Dalam
konteks profesionalisme spiritual, Ustadz Faisal menampilkan karakter murabbi
(pendidik ruhani) yang tidak hanya memfasilitasi penyembuhan, tetapi juga
menanamkan nilai tauhid dan kesadaran ketuhanan dalam diri pasien.

Bagi Hairul, makna kesembuhan kini berubah secara paradigmatik. la
menegaskan, “Kesembuhan sejati adalah ketika hati bisa menerima apa pun dengan
ikhlas.”*® Pemaknaan ini mengandung nilai spiritual yang mendalam: kesembuhan
bukan hasil akhir, melainkan proses penerimaan terhadap kehendak Allah.
Transformasi makna ini menunjukkan perubahan dari paradigma medis ke
paradigma teologis, di mana kesejahteraan batin menjadi ukuran utama kesehatan.
Pemahaman semacam ini memperlihatkan integrasi antara aspek spiritual
acceptance dan emotional regulation yang dihasilkan oleh pengalaman religius
dalam Qur’anic Healing.

Hairul juga menunjukkan keinginan untuk meneruskan terapi dan
menganjurkan orang lain untuk mencoba. la mengatakan, “Qur ‘anic Healing bukan
pengganti medis, tapi pelengkap spiritual.”*8® Pandangan ini mencerminkan

kesadaran integratif antara ilmu medis dan spiritual. la tidak menolak sains,

18%Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
185\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)
188\Wawancara dengan Pasien 3, Tenggarong, 2 Oktober 2025. (14.00 WITA)



120

melainkan menggabungkannya dengan dimensi ruhani. Pendekatan ini sejalan
dengan gagasan integrative Islamic healing, di mana tubuh diobati oleh ilmu medis,
sementara hati disembuhkan oleh Al-Qur’an. Dengan demikian, pengalaman Hairul
menggambarkan paradigma penyembuhan Islam yang menyeluruh: menyatukan

jasad, akal, dan ruh dalam harmoni yang holistik.

2. Analisis Data

Penelitian ini berupaya menyingkap secara mendalam bagaimana Qur’anic
Healing dipahami, dijalankan, dan dihayati oleh seorang praktisi bernama Ustadz
Faisal Rachman di Tenggarong, serta bagaimana pengalaman penyembuhan
tersebut dirasakan oleh pasien yang datang kepada beliau. Narasi temuan penelitian
ini disusun melalui pendekatan fenomenologis yang menempatkan pengalaman
subjektif informan sebagai pusat analisis, serta melalui kerangka Living Qur’an
yang memandang Al-Qur’an tidak hanya sebagai teks, tetapi sebagai realitas yang
hidup dan bekerja dalam struktur sosial dan spiritual masyarakat.

Ketika peneliti memasuki ruang praktik penyembuhan yang dikelola Ustadz
Faisal Rachman, kesan pertama yang muncul bukanlah suasana mistis atau
supranatural, melainkan nuansa ketenangan yang sangat kental. Pencahayaan
ruangan yang lembut, aroma minyak herbal yang tipis, dan cara duduk sang praktisi
yang penuh wibawa namun rendah hati, menciptakan atmosfer yang secara
psikologis telah mengondisikan pasien untuk merasa aman. Dalam konteks
fenomenologi, kondisi ini menjadi pintu masuk penting bagi terbentuknya
pengalaman spiritual yang mendalam, sebab kesadaran seseorang akan lebih mudah

diarahkan ketika ia sedang berada dalam keadaan relaks.



121

a. Analisis Pemahaman Ustadz Faisal Rachman terhadap Ayat-Ayat
Qur’anic Healing.

Pemahaman Ustadz Faisal Rachman mengenai ayat-ayat Al-Qur’an dalam
praktik Qur’anic Healing tidak dapat dilepaskan dari pengalaman religius, proses
belajar nonformal, dan konteks sosial tempat ia berinteraksi dengan masyarakat.
Analisis terhadap pemahaman beliau menunjukkan bahwa Qur’anic Healing
baginya bukan sekadar praktik teknis, tetapi suatu sistem pengetahuan spiritual
yang dibangun dari interaksi antara teks dan pengalaman hidup. Ketika menjelaskan
bagaimana ia memahami makna ayat-ayat penyembuhan, Ustadz Faisal tidak hanya
merujuk pada tafsir ulama, tetapi juga menekankan dimensi batin dan pengalaman
empiris dalam menentukan ayat mana yang tepat digunakan untuk kondisi tertentu.
Ia memandang bahwa syifa’, merupakan konsep yang mencakup penyembuhan
fisik, psikologis, dan spiritual. Bagi beliau, ayat bukan sekadar susunan kata, tetapi
energi ilahiah yang berfungsi membersihkan hati, menenangkan jiwa, serta menata
ulang kesadaran manusia agar kembali selaras dengan kehendak Allah. Hal ini
sebagaimana yang termaktub dalam QS. Al-Isra’/17 ayat 82 berikut:

5 ) ol S5 5 b sy i 34 6 00 0

Artinya: Dan Kami turunkan dari Al Quran suatu yang menjadi penawar
dan rahmat bagi orang-orang yang beriman dan Al Quran itu tidaklah menambah
kepada orang-orang yang zalim selain kerugian.

Konteks tersebut sejalan dengan pandangan yang menyatakan bahwa Al-
Qur’an berfungsi sebagai asy-syifa, yang berarti obat atau penyembuh. Berbagai
penelitian telah menunjukkan bahwa Al-Qur’an dapat digunakan sebagai sarana

penyembuhan untuk penyakit jasmani, misalnya melalui terapi mendengarkan



122

bacaan Al-Qur’an atau metode pengobatan lain yang berbasis ayat-ayat suci. Selain
efek fisik, membaca Al-Qur’an juga memberikan manfaat bagi kesehatan batin,
seperti menenangkan hati yang gelisah, menyejukkan jiwa yang tidak tenteram,
membersihkan hati dari kesesatan, serta menghapus noda-noda spiritual yang
mengganggu. Dengan demikian, Al-Qur’an tidak hanya berperan sebagai petunjuk
hidup, tetapi juga menjadi obat terbaik untuk memulihkan kesehatan hati dan jiwa,
menegaskan pentingnya pengamalan ayat-ayat suci dalam kehidupan sehari-hari
sebagai sumber penyembuhan yang menyeluruh.*®’

Dalam wawancara, Ustadz Faisal menjelaskan bahwa proses memahami
ayat tidak ia peroleh sekaligus. Pemahaman itu dibentuk melalui rangkaian
pengalaman dakwah, pembelajaran kitab-kitab rugyah, interaksi dengan para guru,
serta pengalaman panjang menangani pasien dengan keluhan beragam. la
menggambarkan bahwa pemahamannya bersifat progresif, tumbuh melalui praktik
berulang. Misalnya, ia sering menggunakan surat Al-Fatihah karena keyakinannya
bahwa surat tersebut memuat inti rahmat dan petunjuk. Dalam kasus pasien dengan
gangguan kecemasan, ia memilih ayat-ayat yang bernuansa menenangkan seperti
potongan ayat tentang ketenangan hati melalui dzikir. Sementara untuk pasien
dengan gangguan psikis berat, ia menggunakan ayat-ayat yang lembut, karena
menurutnya intensitas bacaan harus disesuaikan dengan kondisi batin pasien agar

tidak menjadi tekanan baru.

187 Farah Ifa et al., “Fungsi Al-Qur’an Sebagai Obat Penyakit Hati Perspektif Tafsir Al-
Maraghi,”  El-Wasathy:  Journal of Islamic Studies 2, no. 2 (2024): 256,
https://doi.org/10.61693/elwasathy.vol22.2024.254-264.



123

Pemahaman hermeneutis Ustadz Faisal memperlihatkan pola tafsir yang
bersifat kontekstual dan terapeutik. Beliau tidak terpaku pada satu model penafsiran
literal, tetapi menempatkan ayat sebagai teks hidup yang berinteraksi dengan
kondisi manusia. Ketika menilai kesesuaian ayat dengan penyakit, misalnya, ia
tidak hanya melihat tema ayat tetapi juga mempertimbangkan keadaan psikis pasien
dan tingkat ketegangan spiritual yang dialami. Pendekatan ini sejalan dengan
prinsip tafsir bil-ma’na yang menekankan tujuan dan pesan ayat dalam konteks
penerimanya.'® Proses memilih ayat dilakukan secara selektif, menggunakan
pertimbangan batin, intuisi spiritual, dan pengalaman empiris yang telah teruji
selama bertahun-tahun.

Di sisi lain, pemahaman beliau sangat terikat pada keyakinan bahwa
kesembuhan berasal dari Allah, sedangkan ayat hanya menjadi sarana. la menolak
keras anggapan bahwa bacaan ayat memiliki kekuatan mekanis yang otomatis
menghasilkan kesembuhan. Baginya, ayat bekerja melalui resonansi iman, sehingga
keyakinan pasien adalah komponen yang tidak dapat dipisahkan dari proses
terapeutik. Penekanan pada iman ini memperlihatkan pemahaman teologis yang
sangat sufistik, bahwa syifa’ tidak hanya berupa hilangnya penyakit fisik tetapi
terjadinya ketenangan batin dan kedekatan spiritual yang membuat individu merasa
lebih kuat menghadapi ujian hidup.

Analisis mendalam juga menunjukkan bahwa penghayatan Ustadz Faisal

terhadap ayat-ayat penyembuhan tidak dapat dipisahkan dari orientasi moralnya. la

188 [skandar Kholis et al., “Konsekuensi Riwayat Bil Ma’na Terhadap Derivasi Lafaz Matan
Hadis,” Tammat: Journal of Critical Hadith Studies 2, no. 2 (2024): 2.



124

menolak komersialisasi ayat dan menegaskan bahwa terapi adalah amanah. Prinsip
moral ini memengaruhi cara ia memahami Al-Qur’an: bukan sebagai objek yang
dapat diperdagangkan, melainkan sebagai kalam ilahi yang harus dihormati,
dimuliakan, dan digunakan hanya dalam kerangka ketulusan. Pemahaman ini
membentuk integritasnya sebagai terapis religius yang memiliki tanggung jawab
spiritual terhadap pasien.

Pemikiran Ustadz Faisal juga menunjukkan bahwa pemahaman Qur’anic
Healing bersifat integratif antara aspek tekstual, emosional, dan spiritual. Beliau
memadukan pengetahuan tentang makna ayat, intuisi spiritual, kepekaan terhadap
kondisi pasien, dan pengalaman empiris dalam menentukan metode penyembuhan
yang tepat. Dengan demikian, pemahaman beliau bukan hanya penerapan teori
rugyah, tetapi bentuk living interpretation terhadap Al-Qur’an yang berfungsi
dalam praktik sosial. Pendekatan yang ia lakukan merefleksikan pemahaman Living
Qur’an, di mana teks Al-Qur’an tidak hanya dibaca, tetapi dihidupkan melalui
praktik penyembuhan dan interaksi langsung dengan realitas manusia.

Jika ditinjau dari perspektif fenomenologi, cara Ustadz Faisal memahami
ayat tidak bersifat teoretis tetapi hadir sebagai pengalaman konkrit yang ia alami
dalam relasi dengan pasien. la memahami ayat melalui tubuh, suara, dan intensi
spiritual ketika membacanya. Dengan demikian, pemahaman beliau muncul dari
praksis, bukan semata dari pembacaan kitab. Fenomena ini menunjukkan bahwa
Qur’anic Healing baginya adalah proses memaknai ayat melalui pengalaman
langsung, di mana makna tidak hanya dipahami tetapi dialami dan diwujudkan

dalam tindakan penyembuhan.



125

Di sinilah letak kekhasan pemahaman Ustadz Faisal. la tidak melihat
Qur’anic Healing sebagai metode terpisah dari kehidupan beragama, tetapi sebagai
perpanjangan dari ibadah dan dakwah. Ayat dibaca dengan tujuan mendekatkan diri
kepada Allah, dan kesembuhan menjadi buah dari kedekatan itu. Pandangan ini
menjadikan Qur’anic Healing tidak sekadar teknik penyembuhan tetapi sebagai
proses spiritual yang membentuk hubungan baru antara manusia dan Tuhannya.
Sehingga dapat disimpulkan bahwa pemahaman beliau terhadap ayat-ayat
penyembuhan merupakan hasil dari interaksi yang mendalam antara teks,

pengalaman, spiritualitas, dan konteks sosial masyarakat Tenggarong.

b. Analisis Praktik Qur’anic Healing oleh Ustadz Faisal Rachman.

Praktik Qur’anic Healing yang dilakukan Ustadz Faisal Rachman
memperlihatkan perpaduan antara dimensi ritual, psikologis, interpersonal, dan
spiritual. Observasi lapangan menunjukkan bahwa proses penyembuhan tidak
berlangsung secara serampangan, tetapi mengikuti alur tertentu yang disesuaikan
dengan kondisi masing-masing pasien. Praktik dimulai dengan mempersiapkan
suasana batin melalui wudhu, baik bagi terapis maupun pasien. Ustadz Faisal
menjelaskan bahwa kesucian lahir dan batin menjadi syarat awal agar ayat-ayat Al-
Qur’an dapat bekerja dengan optimal dalam diri pasien. Pandangan ini berakar pada
konsep thaharah yang tidak hanya bermakna kebersihan fisik tetapi juga kesiapan
spiritual dalam menerima kalam Allah.

Setelah proses persiapan, Ustadz Faisal mengawali terapi dengan istighfar
dan membaca doa perlindungan. Tahapan ini memiliki fungsi psikologis yang

penting, yakni mengurangi kecemasan pasien dan membangun rasa aman. la



126

kemudian melanjutkan dengan pembacaan ayat-ayat tertentu yang disesuaikan
dengan keluhan pasien. Misalnya, pasien dengan gangguan kecemasan diberikan
ayat-ayat yang berisi pesan ketenangan, sementara pasien dengan gangguan psikis
berat diberikan bacaan lembut agar tidak mengalami ketegangan berlebihan.
Praktik ini menunjukkan sensitivitas terapeutik yang tinggi karena ia tidak
menerapkan metode seragam, tetapi menyesuaikan pendekatan berdasarkan situasi.

Sensitivitas terapeutik, sebagaimana yang didefinisikan oleh Roxburgh dan
Kawan-kawan,'® sebagai kesadaran dan daya tanggap yang meningkat dalam diri
seorang terapis, terutama mereka yang memiliki kecenderungan highly sensitive
person (HSP), tampak jelas dalam praktik terapi yang dilakukan oleh Ustadz Faisal.
Setelah proses persiapan, ia memulai sesi dengan istighfar dan doa perlindungan
sebagai strategi psikologis untuk meredakan kecemasan dan menumbuhkan rasa
aman dalam diri pasien. Langkah ini menunjukkan kepekaan emosional terhadap
kondisi batin pasien sejak awal. Selanjutnya, pemilihan ayat-ayat yang berbeda
untuk tiap jenis keluhan, ayat bernuansa ketenangan bagi pasien dengan gangguan
cemas dan bacaan yang lebih lembut bagi pasien dengan gangguan psikis berat,
menegaskan bahwa ia tidak menggunakan pendekatan yang seragam. Sebaliknya,
ila menyesuaikan intensitas, konten, dan nada bacaan sesuai kebutuhan emosional
serta kemampuan regulasi pasien. Penyesuaian-penyesuaian ini merupakan wujud

nyata dari sensitivitas terapeutik, karena Ustadz Faisal secara sadar menangkap

189 Elizabeth C. Roxburgh and Mel Wright-Bevans, “Therapists’ Lived Experiences of
Identifying with Sensory Processing Sensitivity: A Phenomenological Inquiry,” Counselling and
Psychotherapy Research 25, no. 2 (2025): 67, https://doi.org/10.1002/capr.12857.



127

sinyal psikologis pasien dan meresponsnya dengan cara yang paling aman dan
efektif bagi proses penyembuhan.

Dalam beberapa sesi, Ustadz Faisal melakukan pengusapan simbolik pada
bagian tubuh yang sakit sambil membaca ayat. Gestur ini tidak memiliki maksud
mistis, tetapi berfungsi sebagai media sugestif dan simbolik bahwa energi
penyembuhan dari ayat sedang dialirkan. la menegaskan bahwa tangan hanya
perantara, sedangkan kesembuhan adalah hak prerogatif Allah. la juga
menggunakan air rugyah sebagai media tambahan, tetapi selalu menekankan bahwa
air bukan benda sakti, melainkan alat untuk memperkuat keyakinan pasien. Praktik
ini memperlihatkan keseimbangan antara rasionalitas teologis dan kebutuhan
emosional pasien dalam proses penyembuhan.

Aspek lain yang menarik dari praktik Qur’anic Healing ini adalah integrasi
antara pembacaan ayat dan konseling spiritual. Ustadz Faisal tidak hanya
memfokuskan diri pada pengobatan fisik atau ritual, tetapi melibatkan proses
mendengarkan keluhan pasien secara penuh empati. la memberikan ruang bagi
pasien untuk menceritakan masalah hidup yang menjadi sumber kecemasan,
depresi, atau ketegangan emosional. Setelah pasien meluapkan perasaan, ia
memberikan arahan spiritual yang relevan dengan kondisi mereka. Praktik ini
mencerminkan prinsip terapi berbasis empati yang banyak dikenal dalam

pendekatan psikologi humanistik, tetapi dikemas dalam bingkai nilai-nilai Islam.t%

19 Hisan Mursalin, “Integrasi Tasawuf Dan Psikoterapi Islam: Tinjauan Literatur Tentang
Pengaruh Spiritualitas Dan Kesehatan Mental,” Ghaidan: Jurnal Bimbingan Konseling Islam Dan
Kemasyarakatan 8, no. 1 (2024): 83, https://doi.org/10.19109/smxnp693.



128

Selain terapi individu, Ustadz Faisal juga melakukan terapi dalam kelompok
melalui pengajian khusus penyembuhan, di mana peserta membaca Surah Yasin
dan berdoa bersama. Kegiatan ini tidak hanya berfungsi sebagai terapi, tetapi juga
membangun solidaritas spiritual dalam masyarakat Tenggarong. Terapi komunal
seperti ini memperkuat ikatan sosial dan menciptakan ruang kebersamaan di mana
individu yang mengalami penderitaan dapat merasakan dukungan emosional dari
lingkungan.

Praktik yang dilakukan Ustadz Faisal menolak keras segala bentuk
komersialisasi agama. la menegaskan bahwa terapi bukan bisnis dan ia tidak pernah
mematok tarif tertentu. Sikap ini memperlihatkan dimensi etis dan moral yang kuat
dalam praktik penyembuhan. la menjaga agar pengobatan tetap berada dalam
koridor ibadah dan menjauhi godaan materialisme. Keberpihakan pada nilai-nilai
keikhlasan ini memperkuat legitimasi sosialnya sebagai praktisi Qur anic Healing
yang dihormati dan dipercaya masyarakat.

Dengan demikian, praktik Qur’anic Healing yang dilakukan Ustadz Faisal
bersifat holistik, mengintegrasikan unsur psikologis, spiritual, sosial, dan ritual.
Praktik ini tidak dapat dipahami hanya sebagai ruqyah, tetapi sebagai proses
penyembuhan menyeluruh yang membentuk hubungan baru antara pasien dengan
Al-Qur’an, serta membuka ruang bagi transformasi batin yang lebih dalam.

c. Analisis Pengalaman Pasien dalam Menjalani Quranic Healing.

Pengalaman pasien menjadi inti dari pemahaman fenomenologis penelitian
ini, karena fenomenologi berusaha menangkap hakikat yang tersembunyi di balik

gejala yang tampak. Setiap pengalaman pasien bukan hanya catatan empiris, tetapi



129

jendela menuju bagaimana ayat-ayat Al-Qur’an bekerja dalam realitas hidup
manusia. Dalam konteks penelitian ini, pengalaman pasien memuat perpaduan
antara rasa sakit, kecemasan, pencarian makna, dan kebutuhan akan ketenangan
spiritual. Oleh karena itu, seluruh pengalaman ini dianalisis bukan sebagai
kumpulan gejala medis, tetapi sebagai fenomena kesadaran yang memiliki makna
religius.

Pertama, pengalaman Inayatul Istigamah menghadirkan gambaran jelas
tentang bagaimana Qur’anic Healing bekerja pada kondisi psikis yang terganggu.
la datang dengan keluhan rasa takut tanpa sebab, gangguan tidur, pikiran kacau,
dan kecemasan berlebih yang telah berlangsung berbulan-bulan. Saat sesi terapi
berlangsung, ia merasakan getaran halus pada tubuhnya dan air matanya mengalir
deras tanpa ia mampu mengendalikan. Fenomena menangis tanpa sebab ini
menunjukkan bahwa tubuhnya memasuki fase katarsis, yaitu pelepasan emosi yang
terpendam akibat tekanan batin yang dialaminya selama bertahun-tahun. Tetapi
bagi Inayatul sendiri, pengalaman tersebut tidak dimaknainya sebagai proses
psikologis semata. la meyakini bahwa air matanya keluar sebagai respons ruhani
ketika ayat-ayat Al-Qur’an menyentuh sisi terdalam dari hatinya. la mengatakan
bahwa bacaannya terasa seperti membukakan pintu yang selama ini tertutup dalam
jiwanya, seolah-olah beban yang ia tidak mengerti asalnya mulai terangkat.

Pengalaman seperti ini menunjukkan bahwa Qur’anic Healing tidak hanya
bekerja pada aspek psikis, tetapi pada aspek spiritual. Dalam kondisi relaksasi
mendalam, ayat-ayat suci berfungsi sebagai stimulus yang memunculkan kembali

ingatan emosional yang tidak disadari pasien. Fenomena ini selaras dengan prinsip



130

tazkiyatun nafs dalam tradisi tasawuf, di mana jiwa dibersihkan melalui kesadaran
spiritual.1®* Penelitian empiris dalam konteks pendidikan keislaman melaporkan
bahwa praktik tazkiyatun nafs berkontribusi pada peningkatan stabilitas emosional,
regulasi emosi, dan kesejahteraan psikologis individu.'®? Setelah terapi, Inayatul
merasa lebih tenang dan tidur lebih nyenyak. Perubahan ini membuktikan bahwa
terapi telah berhasil mengembalikan keseimbangan mental dan spiritualnya.
Transformasi Inayatul menunjukkan bahwa Qur’anic Healing bukan proses sekali
selesali, tetapi perjalanan batin yang memulihkan jiwanya dari kondisi gelap menuju
kedamaian.

Kedua, pengalaman Ibramsyah menunjukkan dimensi fisik dan spiritual
dalam satu waktu. la datang dengan keluhan nyeri pada punggung dan kepala yang
tidak membaik meski telah mencoba pengobatan medis. Ketika terapi berlangsung,
ia merasakan sensasi panas yang mengalir dari punggung ke bagian dada. Sensasi
ini baginya adalah tanda bahwa sesuatu yang buruk sedang dikeluarkan dari
tubuhnya. la menggambarkan bahwa panas itu seperti dorongan yang bergerak dari
dalam, lalu memudar setelah dibacakan ayat tertentu oleh Ustadz Faisal. Sensasi
panas ini sebenarnya dapat dijelaskan dalam psikologi sebagai reaksi fisiologis
terhadap relaksasi yang memengaruhi aliran darah dan tensi otot. Namun,

interpretasi Ibramsyah bahwa panas tersebut adalah energi negatif yang keluar

191 Riyandi Baehaqi and Yasin Fahmi, “Integrating the Qur’an and Psychology,” Tamadduna:
Jurnal Peradaban 2, no. 2 (2025): 12, https://doi.org/10.29313/tamadduna.v2i2.8457.

192 Ma’muroh Ma’muroh et al., “The Concept of Tazkiyatun Nafs by Al-Ghazali and Its
Implementation at Pesantren Darut Tasbih Tangerang,” Edu Cendikia: Jurnal Iimiah Kependidikan
4, no. 02 (2024): 839, https://doi.org/10.47709/educendikia.v4i02.4989.



131

menunjukkan bahwa pengalaman religius membentuk kerangka pemaknaan yang
jauh lebih mendalam daripada penjelasan medis.

Setelah terapi selesai, rasa nyeri yang ia alami berkurang secara signifikan.
la merasa tubuhnya lebih ringan dan konsentrasinya membaik. Pengalaman ini
memperlihatkan bahwa Qur’anic Healing memiliki efek fisik yang dapat dirasakan
oleh pasien. Namun yang lebih penting adalah pemaknaan personal Ibramsyah
terhadap kesembuhan tersebut. la meyakini bahwa kesembuhan ini adalah bukti
bahwa Allah menjawab doanya melalui bacaan ayat. Rasa syukur yang
diungkapkan Ibramsyah memberi bukti bahwa penyembuhan bukan hanya terjadi
pada tubuh, tetapi juga pada makna hidup.

Ketiga, pengalaman Hairul Basri memberikan contoh bahwa Qur’anic
Healing tidak hanya mengobati penyakit, tetapi juga memperbaiki kesadaran moral
seseorang. la mengaku bahwa selama terapi berlangsung, ia tiba-tiba teringat
banyak kesalahan masa lalu dan merasa sangat menyesal. Kesadaran ini tidak
datang dari dorongan luar, melainkan muncul secara spontan ketika mendengar
bacaan ayat. Fenomena ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an dapat berperan sebagai
cermin batin yang memantulkan kondisi moral seseorang. Pengalaman spiritual
Hairul adalah pengalaman tajalli, yaitu pencerahan dalam diri yang memunculkan
rasa rendah hati, taubat, dan kebutuhan untuk memperbaiki diri.**® Sebelum terapi,

ia sering merasa mudah marah, emosinya tidak terkontrol, dan sulit tidur. Setelah

193 Husni Hidayat, “Tajalliyat Sufistik Dialektika Nilai-Nilai Religius-Humanistik,” Teosofi:
Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 2, no. 2 (2015): 219,
https://doi.org/10.15642/teosofi.2012.2.2.219-246.



132

terapi, ia merasakan ketenangan luar biasa. la juga mengaku menjadi lebih mampu
mengendalikan emosi dan lebih rajin menjalankan ibadah.

Ketiga pengalaman pasien ini memperlihatkan bahwa Qur’anic Healing
memiliki efek yang sangat beragam namun saling terkait. Setiap pasien mengalami
kombinasi efek fisik, emosional, dan spiritual. Namun yang lebih penting bukanlah
perbedaan gejalanya, melainkan cara mereka memaknai pengalaman tersebut. Bagi
ketiganya, terapi bukan hanya proses penyembuhan, tetapi perjalanan menemukan
kembali diri dan kedekatan dengan Allah. Makna inilah yang membedakan
Qur’anic Healing dari bentuk terapi medis atau psikologis lainnya.

d. Analisis Fenomenologis Efek Qur’anic Healing.

Pendekatan fenomenologi dalam penelitian menekankan pentingnya
menangkap makna yang muncul langsung dari pengalaman subjek, tanpa
bergantung pada teori atau kerangka konseptual yang sudah ada sebelumnya.
Dalam konteks Qur’anic Healing, pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk
memahami bagaimana ayat-ayat Al-Qur’an tidak sekadar dipahami sebagai teks
tertulis, tetapi juga sebagai pengalaman yang nyata dan hidup, yang memengaruhi
tubuh, pikiran, serta jiwa manusia. Dengan cara ini, fenomenologi membantu
menggali dimensi spiritual dan psikologis dari pengobatan berbasis Al-Qur’an
secara lebih mendalam dan kontekstual.

Fenomena pertama yang terlihat adalah terciptanya kondisi kesadaran baru
setelah ayat dibacakan. Ketika ayat suci dibacakan oleh Ustadz Faisal, pasien
memasuki keadaan relaksasi yang mendalam. Kondisi ini secara fenomenologis

merupakan ruang batin di mana subjek berhenti dari aktivitas kesadaran sehari-hari



133

dan membuka diri kepada dimensi transendental. Dalam kondisi seperti ini,
kesadaran pasien menjadi lebih sensitif terhadap simbol-simbol religius, suara
bacaan, dan getaran emosional yang muncul dari ayat. Di sinilah terjadi momen
transformasi: ayat tidak lagi sekadar bunyi bahasa Arab, tetapi menjadi pengalaman
batin yang penuh pesan moral, spiritual, dan ketenangan.

Fenomena kedua adalah munculnya reaksi tubuh sebagai respons langsung
terhadap bacaan ayat. Getaran tubuh, sensasi panas atau dingin, denyutan pada
bagian tertentu, dan air mata yang keluar tanpa instruksi merupakan ekspresi
jasmani dari tekanan emosional yang terbuka. Dalam teori embodied
phenomenology, tubuh bukan sekadar objek, tetapi medium pengalaman.t®
Artinya, tubuh merespons pengalaman spiritual dengan cara yang tidak dapat
direduksi menjadi penjelasan biologis semata. Dalam kasus pasien yang menangis
tanpa sebab, fenomenologi melihatnya sebagai penyingkapan diri yang tidak
dibatasi oleh kesadaran rasional. Air mata muncul sebagai bentuk komunikasi
antara jiwa yang tersentuh dan tubuh yang menerjemahkan sentuhan itu dalam
bentuk fisik.

Fenomena ketiga adalah rekonstruksi makna hidup setelah menjalani terapi.
Pasien tidak hanya merasa lebih sehat, tetapi juga lebih dekat dengan Allah, lebih
mampu mengendalikan diri, dan lebih memahami hakikat ujian hidup. Pengalaman
penyembuhan mengubah orientasi hidup mereka. Inilah inti fenomenologi Qur anic

Healing: penyembuhan bukan hanya peristiwa medis, tetapi peristiwa makna.

19 Malcolm Thorburn and Steven A. Stolz, “Emphasising an Embodied Phenomenological
Sense of the Self and the Social in Education,” British Journal of Educational Studies 69, no. 3
(2021): 372, https://doi.org/10.1080/00071005.2020.1796923.



134

Pasien yang sebelumnya merasa cemas dan takut, setelah terapi merasakan bahwa
hidup masih memiliki harapan dan mereka masih dilindungi oleh Allah. Pasien
yang merasakan sakit fisik menilai kesembuhannya bukan hanya hilangnya rasa
sakit, tetapi sebagai tanda bahwa Allah memberi perhatian kepadanya. Sementara
pasien yang mengalami kesadaran moral menganggap terapi sebagai momen taubat
yang memperbaiki hubungan mereka dengan Tuhan.

Fenomena keempat adalah munculnya rasa keterhubungan antara pasien
dan teks Al-Qur’an. Setelah terapi, ketiga pasien menyatakan bahwa mereka lebih
sering membaca Al-Qur’an, lebih mudah menenangkan diri dengan ayat tertentu,
dan lebih merasakan kehadiran spiritual dalam ibadah mereka. Ini menunjukkan
bahwa Qur’anic Healing menciptakan hubungan baru antara manusia dan Al-
Qur’an, yaitu hubungan yang bersifat personal, intim, dan transformatif. Al-Qur’an
tidak lagi menjadi kitab suci yang jauh, tetapi sumber ketenangan yang hidup dan
dapat dirasakan secara langsung.'%

Keseluruhan fenomena ini membuktikan bahwa Qur’anic Healing bekerja
melalui struktur kesadaran manusia yang terdalam. Penyembuhan yang terjadi
bukan hanya hasil bacaan ayat, tetapi hasil interaksi antara iman, pengalaman
spiritual, kondisi psikologis, dan bimbingan praktisi. Fenomenologi membantu
menunjukkan bahwa Qur’anic Healing bukan sekadar ritual, tetapi pengalaman
eksistensial yang mengubah cara seseorang memahami dirinya, tubuhnya, dan

Tuhannya.

195 Muhammad Dzikri Abdilah et al., “An Analysis of the Concept of Tazkiyah Al-Nafs in
the Qur’anic Tafsir and the Book Mi’raj al-Sa’adah by Ahmad al-Naraqi,” Tanzil: Jurnal Studi Al-
Qur’an 8, no. 1 (2025): 27, https://doi.org/10.20871/tjsq.v8i1.461.



135

3. Temuan Penelitian Melalui Analisis Fenomenologis.

Temuan penelitian mengenai praktik Qur’anic Healing oleh Ustadz Faisal
Rachman menunjukkan bahwa pengalaman penyembuhan yang dialami pasien
bukan sekadar hasil dari tindakan ritual, tetapi merupakan fenomena kesadaran
yang kompleks, yang muncul dari interaksi antara tubuh, pikiran, dan pengalaman
spiritual. Dengan menggunakan pendekatan fenomenologi, penelitian ini berusaha
menggali hakikat terdalam dari pengalaman tersebut sebagaimana ia muncul dalam
kesadaran para subjek. Untuk itu, temuan penelitian tidak melihat Qur’anic Healing
sebagai metode medis atau teologis, tetapi sebagai pengalaman empiris yang
dialami subjek secara langsung.

Pertama, temuan penelitian menunjukkan bahwa penyembuhan melalui
Qur’anic Healing diawali oleh terbentuknya kesadaran baru pada diri pasien.
Kesadaran ini muncul pada momen ketika ayat dibacakan dan pasien memasuki
kondisi relaksasi mendalam. Dalam fenomenologi, kondisi ini disebut sebagai
perubahan horizon kesadaran, yaitu perubahan fokus perhatian dari dunia luar yang
penuh tekanan menuju dunia batin yang lebih tenang.'% Pada saat ayat dibacakan
dengan suara lembut oleh Ustadz Faisal, pasien perlahan meninggalkan kondisi
kesadaran sehari-hari dan memasuki keadaan batin yang lebih hening. Di sinilah
letak pintu masuk bagi munculnya pengalaman baru yang sebelumnya tidak

disadari oleh pasien.

1% Edmund Husserl, The Phenomenology of Internal Time-Consciousness (Indiana
University Press, 1964), 128.



136

Kesadaran yang terfokus ini memunculkan fenomena kedua, yaitu respons
tubuh terhadap rangsangan spiritual yang diterima. Tubuh pasien merespons bacaan
ayat dengan cara yang berbeda-beda, tetapi semuanya menunjukkan bahwa tubuh
menjadi medium utama pengalaman spiritual. Ada pasien yang merasakan getaran
halus, ada yang merasakan aliran panas, dan ada pula yang merasakan tubuhnya
ringan seakan kehilangan beban selama ini. Dalam fenomenologi tubuh, respons
tersebut menunjukkan bahwa tubuh bukan objek pasif, tetapi bagian integral dari
kesadaran. Tubuh mengalami dan mengekspresikan pengalaman spiritual dalam
bentuk sensasi fisik yang mewakili proses internalisasi pesan ayat.

Selanjutnya, fenomena ketiga yang ditemukan dalam penelitian ini adalah
munculnya pemaknaan baru terhadap pengalaman sakit. Pasien yang awalnya
datang dengan keluhan kecemasan, tekanan batin, atau gangguan fisik tertentu,
setelah terapi mulai memaknai rasa sakitnya secara berbeda. Misalnya, Inayatul
mulai memandang kecemasannya bukan sebagai gangguan semata, tetapi sebagai
akibat dari ketidakseimbangan batin yang memerlukan ketenangan spiritual.
Ibramsyah melihat sakit fisiknya bukan hanya sebagai masalah tubuh, tetapi juga
sebagai manifestasi dari tekanan mental yang selama ini ia pendam. Hairul Basri
menilai gangguan emosinya sebagai tanda bahwa jiwanya perlu dibersihkan dari
beban moral masa lalu. Perubahan cara memaknai rasa sakit ini menunjukkan
munculnya transformasi kesadaran mengenai diri dan kondisi yang dialami.

Kemudian, fenomena keempat yang muncul adalah pengalaman katarsis
sebagai bagian dari pemulihan. Ketika ayat dibacakan, sebagian pasien mengalami

tangisan spontan yang muncul tanpa sebab jelas. Tangisan ini bukan hanya luapan



137

emosi, tetapi merupakan proses pelepasan beban batin yang telah lama terpendam.
Dalam fenomenologi, katarsis ini muncul ketika subjek kembali berjumpa dengan
dirinya sendiri melalui pengalaman intens yang memunculkan kembali lapisan-
lapisan kesadaran terdalam. Tangisan itu menjadi tanda bahwa pasien telah
memasuki pengalaman pemurnian batin. Fenomena ini terlihat jelas pada kasus
Inayatul dan Hairul Basri yang mengaku merasakan kelegaan mendalam setelah
menangis.

Fenomena kelima yang ditemukan adalah terbentuknya hubungan
intensional antara pasien dan bacaan ayat. Dalam fenomenologi, relasi intensional
ini berarti bahwa kesadaran pasien terarah sepenuhnya kepada objek tertentu, dalam
hal ini suara bacaan yang dibacakan oleh Ustadz Faisal. Ketika perhatian pasien
terpusat pada bacaan ayat, mereka mengalami kondisi yang disebut sebagai
ketenggelaman batin atau deep absorption. Pada momen itu, suara ayat bukan lagi
suara eksternal, tetapi menjadi bagian dari ruang kesadaran internal pasien. Ayat
tidak hanya didengar, tetapi dialami dan diresapi sebagai kehadiran yang
menenangkan. Hal ini membuat pasien merasakan bahwa terapi bukan hanya
mendengarkan, tetapi mengalami perjumpaan spiritual secara langsung.

Setelah melalui proses pembacaan ayat dan respons tubuh, fenomena
keenam yang muncul adalah pengalaman pemulihan yang dirasakan segera setelah
terapi. Pemulihan ini tidak selalu berupa hilangnya rasa sakit secara total, tetapi
berupa perubahan kondisi batin dan fisik yang dirasakan lebih ringan dan stabil.
Inayatul merasakan perubahan emosional yang signifikan setelah terapi, ia merasa

dapat tidur nyenyak dan pikirannya tidak lagi kalut. Ibramsyah merasakan



138

berkurangnya nyeri fisik, sementara Hairul Basri merasakan ketenangan luar biasa
dan kemampuan mengendalikan emosinya yang meningkat. Dalam fenomenologi,
pemulihan ini adalah hasil integrasi antara tubuh dan kesadaran yang telah
mengalami perubahan struktur selama terapi berlangsung.

Fenomena ketujuh adalah perubahan identitas diri setelah terapi. Setelah
menjalani Qur’anic Healing, ketiga pasien mengalami rekonstruksi diri. Mereka
merasa lebih tangguh, lebih tenang, dan lebih mampu menghadapi masalah hidup.
Perubahan ini menunjukkan bahwa Qur’anic Healing memberi dampak bukan
hanya pada kondisi fisik, tetapi juga pada keseluruhan cara pasien memandang
dirinya dan kehidupannya. Identitas baru ini muncul karena terapi membangunkan
kembali pusat kesadaran terdalam yang memberi arah baru dalam hidup mereka.
Proses ini merupakan bentuk transformasi eksistensial, yaitu perubahan cara
seseorang berada di dunia setelah mengalami pengalaman spiritual yang mendalam.

Pada akhirnya, temuan penelitian menunjukkan bahwa hakikat Qur’anic
Healing terletak pada pengalaman kesadaran yang berubah, bukan pada ritual yang
tampak di permukaan. Ritual hanyalah pintu masuk, sedangkan pengalaman
terdalam terjadi dalam ruang batin pasien. Kesadaran berubah, tubuh merespons,
makna baru terbentuk, beban emosional terlepas, dan identitas diri diperbarui.
Semua proses ini terjadi secara alami dalam kesadaran pasien ketika ia berhadapan
dengan bacaan ayat suci dalam suasana hening dan penuh kekhusyukan.

Oleh karena itu, temuan fenomenologis dari penelitian ini menegaskan
bahwa Qur’anic Healing bukan hanya proses membaca ayat untuk mengobati

penyakit, tetapi proses transformatif yang menyentuh dimensi terdalam keberadaan



139

manusia. Yang terjadi bukan hanya penyembuhan fisik, tetapi penataan ulang
kesadaran melalui pengalaman spiritual yang intens, sehingga subjek keluar dari
ruang terapi sebagai pribadi yang lebih utuh dan lebih tenang dari sebelumnya.

Sintesis fenomenologis dalam penelitian ini dilakukan untuk memahami
hakikat pengalaman Qur’anic Healing sebagaimana hadir dalam kesadaran para
subjek. Analisis pada bagian ini berupaya menyatukan seluruh pengalaman pasien
dan pemahaman Ustadz Faisal dalam sebuah struktur makna yang utuh.
Fenomenologi memandang pengalaman bukan sebagai potongan-potongan
informasi terpisah, melainkan sebagai sebuah totalitas kesadaran yang saling
berhubungan. Oleh karena itu, sintesis ini menggabungkan dimensi tubuh, pikiran,
emosi, dan spiritualitas dalam satu kesatuan pengalaman penyembuhan.

Pertama, sintesis fenomenologis menunjukkan bahwa Qur’anic Healing
menghasilkan perubahan kesadaran yang menjadi titik awal penyembuhan.
Perubahan kesadaran ini bukan hasil dari teori atau penjelasan logis, tetapi muncul
dari pengalaman langsung ketika ayat dibacakan dalam suasana yang tenang dan
penuh ketulusan. Kesadaran pasien bergeser dari keadaan gelisah menuju keadaan
yang lebih rileks. Dalam fenomenologi, perubahan kesadaran ini merupakan
momen kunci yang memungkinkan pengalaman baru muncul. Tanpa perubahan
kesadaran, pengalaman batin tidak akan terjadi, dan tubuh tidak akan merespons.
Dengan demikian, penyembuhan dimulai sejak kesadaran pasien memasuki kondisi
terbuka terhadap pengalaman religius.

Selanjutnya, sintesis memperlihatkan bahwa pengalaman penyembuhan

dalam Qur’anic Healing bukan pengalaman pasif. Pasien tidak sekadar menerima



140

bacaan ayat, tetapi secara aktif terlibat dalam proses batin. Keterlibatan ini tampak
pada bagaimana tubuh mereka merespons dengan getaran, panas, napas yang
berubah, atau keluarnya air mata. Respons-respons ini membuktikan bahwa tubuh
berperan sebagai medium yang menerjemahkan pengalaman spiritual dalam bentuk
fisik. Fenomenologi Merleau-Ponty menyebut bahwa tubuh adalah pusat
pengalaman yang tidak dapat dipisahkan dari kesadaran. Dalam konteks Qur’anic
Healing, tubuh menjadi medium utama pengalaman transendental yang dialami
pasien. Pengalaman ini menunjukkan integrasi antara tubuh dan jiwa yang
menciptakan kondisi penyembuhan yang lebih dalam.

Kemudian, sintesis fenomenologis menunjukkan bahwa pengalaman
penyembuhan selalu diikuti oleh proses pemaknaan ulang terhadap rasa sakit dan
penderitaan. Pasien tidak lagi memandang keluhannya sebagai beban semata, tetapi
mulai memahami bahwa rasa sakit memiliki akar yang lebih dalam dan dapat
diredakan dengan ketenangan spiritual. Inilah yang disebut fenomenologi sebagai
rekonstruksi makna. Melalui terapi, pasien menemukan cara baru untuk melihat
dirinya dan penyakitnya. Mereka memaknai rasa sakit sebagai kondisi yang dapat
dipahami dan dihadapi, bukan sebagai ancaman yang menakutkan. Rekonstruksi
makna ini menghasilkan ketenangan batin dan memberi arah baru bagi kehidupan
mereka setelah terapi.

Fenomena lain yang disatukan dalam sintesis ini adalah katarsis.'®” Dalam

seluruh rangkaian pengalaman, katarsis menjadi salah satu titik puncak

197 Katarsis, seperti yang digunakan dalam Puisi Aristoteles, mengacu pada pemurnian
emosional atau pembersihan yang dialami oleh individu setelah tragedi mendadak, sejajar dengan
kelegaan mental dan fisik yang diantisipasi yang muncul dari menghadapi dan memproses



141

penyembuhan. Ketika pasien menangis tanpa sebab atau merasakan kelegaan
emosional, momen itu menjadi fase pelepasan beban batin yang telah lama tertahan.
Katarsis bukan hanya bentuk ekspresi emosional, tetapi pembersihan ruang batin
yang memungkinkan munculnya kesadaran baru. Fenomenologi memandang
katarsis sebagai bagian dari proses transformasi eksistensial. Dalam konteks
penelitian ini, katarsis yang dialami pasien merupakan bukti bahwa penyembuhan
telah menyentuh lapisan terdalam diri manusia.

Selain itu, sintesis fenomenologis menegaskan bahwa hubungan intensional
antara pasien dan ayat merupakan inti dari pengalaman Qur’anic Healing. Suara
bacaan ayat tidak hanya menjadi stimulus yang masuk melalui telinga, tetapi
menjadi objek kesadaran yang sepenuhnya diserap dalam ruang batin. Suara
tersebut masuk ke dalam pusat kesadaran dan menjadi pengalaman spiritual yang
mengisi ruang batin pasien. Hubungan intensional inilah yang memungkinkan
terjadinya perubahan kesadaran dan transformasi batin. Ketika kesadaran terfokus
secara penuh pada ayat, dunia luar menjadi redup, dan pasien memasuki ruang batin
yang lebih jernih. Di sinilah pengalaman penyembuhan mengambil bentuknya yang
paling kuat.

Pada akhirnya, sintesis fenomenologis menunjukkan bahwa seluruh
pengalaman penyembuhan membawa pasien kepada rekonstruksi identitas diri.
Setelah terapi, mereka tidak hanya merasa lebih sehat atau lebih tenang, tetapi juga

merasa menjadi pribadi yang berbeda. Identitas mereka mengalami perubahan

penderitaan. Lihat, John Yfantopoulos, “Awaiting the ‘Catharsis,””” The European Journal of Health
Economics 22, no. 4 (2021): 502, https://doi.org/10.1007/s10198-020-01193-w.



142

seiring dengan munculnya kesadaran baru akan hubungan antara diri, tubuh, dan
penghayatan spiritual. Identitas baru ini memberikan kekuatan bagi pasien untuk
kembali menghadapi hidup dengan lebih tenang dan lebih percaya diri. Pengalaman
ini  merupakan bentuk transformasi eksistensial yang menjadi inti dari

penyembuhan fenomenologis.

C. Pembahasan
1. Sintesis Teori (Qur anic Healing).

Pembahasan ini mengintegrasikan temuan penelitian yang diperoleh melalui
analisis fenomenologis dengan teori-teori Qur anic Healing yang telah berkembang
dalam khazanah keilmuan Islam klasik maupun kontemporer. Fokus sintesis ini
adalah menelisik bagaimana pengalaman para informan dalam terapi Qur’anic
Healing menunjukkan kesesuaian, penguatan, atau elaborasi terhadap konsep-
konsep teoretis mengenai syifa’, vibrasi ayat, kesadaran spiritual, serta transformasi
psikis yang disebabkan oleh bacaan Al-Qur’an.

Temuan penelitian memperlihatkan bahwa seluruh informan mengalami
bentuk perubahan kesadaran yang menjadi titik awal proses penyembuhan.
Perubahan tersebut muncul secara spontan ketika ayat-ayat Al-Qur’an dibacakan,
dzikir diarahkan, dan suasana hening diciptakan oleh praktisi. Dalam fenomenologi
Husserl, pengalaman yang muncul tanpa perantara konsep atau penjelasan rasional

ini disebut sebagai return to the things themselves, yakni esensi pengalaman yang



143

hadir langsung dalam kesadaran subjek.!®® Mengaitkan temuan ini dengan teori
Qur’anic Healing, 1bn Qayyim al-Jauziyyah menegaskan bahwa ayat Al-Qur’an
memiliki efek langsung pada hati yang hadir dan pasrah (hudlir al-galb), sehingga
seseorang dapat mengalami perubahan batin meskipun tanpa diberi penjelasan
konseptual mengenai makna ayat.!®® Temuan fenomenologis ini memperkuat
konsep tersebut: informan merasakan ketenangan dan kelegaan sebelum memahami
makna ayat secara kognitif.

Secara teoretis, penyembuhan melalui Al-Qur’an bekerja melalui dua
mekanisme utama, yaitu vibrational healing dan spiritual healing. Teori vibrasi
menyatakan bahwa suara manusia, terlebih ketika membaca Al-Qur’an,
menghasilkan gelombang akustik yang memengaruhi sistem saraf, hormon, dan
kondisi emosional.?’® Al-Kindi dan al-Farabi telah lama menjelaskan bahwa suara
dan musik dapat menghasilkan resonansi tertentu dalam tubuh manusia, dan konsep
ini kemudian diadaptasi dalam kajian penyembuhan spiritual kontemporer.2%
Temuan penelitian menegaskan hal tersebut: informan menggambarkan tubuhnya
terasa lebih ringan, napas lebih panjang, dan ketegangan berkurang setelah
mendengar bacaan ayat. Fenomena ini konsisten dengan prinsip parasimpatik-
relaksatif yang dijelaskan dalam literatur psikofisiologi, di mana gelombang suara

yang stabil akan menurunkan ketegangan saraf.?%

1% Edmund Husserl, ldeas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological
Philosophy (The Hague: Nijhoff, 1983), 37.

199 Ibn Qayyim al-Jauziyyah, Al-Tibb al-Nabawi (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 2003),
112.

200 Zainuddin Ali, Terapi Qur’ani untuk Kesehatan Spiritual (Jakarta: Amzah, 2017), 44.

201 Al-Farabi, Kitab al-Musiga al-Kabir (Cairo: Al-Matba'ah al-Amiriyyah, 1967), 29.

202 Daniel Goleman, Emotional Intelligence (New York: Bantam Books, 1995), 87.



144

Selain itu, perubahan emosional yang dialami oleh para informan, seperti
tangisan spontan, perasaan haru, dan pelepasan beban batin, sejalan dengan teori
emotional catharsis dalam konteks penyembuhan psikospritual. Fenomena ini
menunjukkan bahwa pengalaman batiniah selama terapi bukan hanya sekadar
respons fisik, tetapi juga merupakan proses pemurnian jiwa. Al-Ghazali
menekankan bahwa dzikir dan bacaan Al-Qur’an berfungsi membuka tabir hati,
sehingga emosi-emosi yang terpendam dapat muncul ke permukaan dan dilepaskan
dengan cara yang sehat, digantikan oleh ketenangan, kedamaian, dan rasa dekat
kepada Allah. Proses ini tidak hanya memberikan efek terapeutik secara psikologis,
tetapi juga memperkuat spiritualitas pasien, menumbuhkan kesadaran diri, serta
memperdalam pengalaman religius yang berdampak positif pada kesejahteraan jiwa
secara menyeluruh.?%3

Proses ini sejalan dengan prinsip-prinsip psikologi modern yang
menekankan bahwa stabilitas emosional merupakan faktor penting dan
fundamental dalam pemulihan kondisi psikosomatis. Ketika emosi terkelola dengan
baik dan beban batin dapat dilepaskan, tubuh dan pikiran berada dalam keadaan
seimbang, yang selanjutnya mempercepat proses penyembuhan fisik maupun
mental. Dengan demikian, pengelolaan emosi melalui metode seperti bacaan Al-
Qur’an dan dzikir tidak hanya memberikan ketenangan spiritual, tetapi juga

mendukung kesehatan psikologis dan fisik secara menyeluruh.?%

203 Abu Hamid al-Ghazali, Thya’ Ulum al-Din, Jil. 4 (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2005), 213.
204 Bessel van der Kolk, The Body Keeps the Score (New York: Viking, 2014), 83.



145

Beberapa informan penelitian mengalami hal ini secara jelas, seperti
merasakan “beban di dada hilang”, “lebih lapang”, dan “ingin menangis tanpa
sebab.” Temuan ini memperkuat teori bahwa Qur’anic Healing bekerja sebagai
proses pembersihan emosional yang mendalam.

Dari sisi spiritual, Qur’anic Healing bertumpu pada keyakinan bahwa Al-
Qur’an adalah syifa’ bagi penyakit hati dan fisik sebagaimana disebut dalam QS
Yunus: 57 dan QS Fussilat: 44. Konsep syifa’ ini bukan hanya bermakna obat, tetapi
juga penyucian, ketenangan, dan penguatan batin.?®® Informan penelitian
menunjukkan bahwa terapi yang dilakukan bukan sekadar mengurangi gejala fisik,
tetapi juga menumbuhkan rasa pasrah, syukur, dan kedekatan dengan Allah.
Keadaan batin ini dalam tradisi tazkiyatun nafs disebut sebagai ma‘iyyah rthiyyah,
yaitu pengalaman kedekatan spiritual dengan Tuhan yang menumbuhkan
ketenangan dan optimisme.?%

Hasil penelitian menunjukkan bahwa keberhasilan terapi sangat dipengaruhi
oleh kesiapan batin, niat yang tulus, dan tingkat keterbukaan diri pasien. Dalam
kerangka teori Qur’anic Healing, kondisi hati yang terbuka ini disebut sebagai al-
gabul al-ruhani, yang berarti kesiapan ruhani seseorang untuk menerima pancaran
energi ilahi. Semakin tinggi tingkat keterbukaan dan kesadaran spiritual pasien,
semakin efektif proses penyembuhan berlangsung, karena energi dan makna yang

terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur’an dapat terserap dengan optimal oleh jiwa dan

pikiran pasien.?’’

205 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Jil. 5 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 67.
206 Muhammad al-Ghazali, Khulug al-Muslim (Cairo: Dar al-Syurug, 1990), 122.
207 Hamka, Tafsir al-Azhar, Jil. 7 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), 51.



146

Ibn Qayyim menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak akan memberikan
pengaruh atau manfaat jika hati seseorang tertutup atau tidak dalam kondisi siap
menerima petunjuk dan energi spiritual yang terkandung di dalamnya. Dengan kata
lain, kesiapan hati merupakan syarat utama agar bacaan atau pengamalan ayat-ayat
Al-Qur’an dapat menghasilkan efek penyembuhan dan ketenangan batin.?® Data
penelitian membuktikan hal ini: informan yang sejak awal pasrah dan percaya pada
proses menunjukkan perubahan batin lebih cepat dibandingkan informan yang ragu.
Dengan kata lain, Qur’anic Healing merupakan proses intersubjektif yang
melibatkan pasien, praktisi, dan dimensi spiritual sekaligus.

Salah satu temuan terpenting adalah munculnya perubahan pola pikir
setelah terapi. Informan tidak hanya merasa lebih tenang, tetapi juga memiliki
motivasi baru untuk memperbaiki ibadah, meningkatkan relasi keluarga, dan
mengubah cara memandang masalah. Temuan ini konsisten dengan teori cognitive
spiritual restructuring yang menjelaskan bahwa ketenangan batin dapat menata
ulang cara berpikir seseorang, sehingga ia memiliki perspektif yang lebih positif
terhadap hidup.?®® Dalam khazanah Islam, perubahan pola pikir ini disebut tajdid
al-shuur, yakni pembaruan persepsi internal melalui cahaya ayat.?'°

Temuan penelitian juga memperlihatkan peran praktisi sebagai fasilitator
energi dan kesadaran. Praktisi bukan penyembuh, melainkan pengarah (murshid)

yang membantu pasien memasuki ruang kesadaran tenang melalui suara, sentuhan

208 |bn Qayyim al-Jauziyyah, Al-Da’ wa al-Dawa’ (Beirut: Dar al-Fikr, 1999), 57.

209 Malik Badri, The Dilemma of Muslim Psychologists (Kuala Lumpur: Islamic Book Trust,
2013), 105.

210 Al-Nasafi, Madarik al-Tanzil (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 2008), 222.



147

energetik, dan doa. Konsep ini sejalan dengan teori spiritual companionship yang
menjelaskan bahwa hubungan empatik antara praktisi dan pasien dapat
meningkatkan efektivitas penyembuhan.?!* Dalam Qur anic Healing, hubungan ini
dipahami sebagai tawassuth ruhani, yaitu perantara kelembutan spiritual tanpa
meniadakan peran utama Allah sebagai penyembuh.?'? Deskripsi informan yang
merasa “dituntun”, “didoakan”, atau “dikuatkan melalui suvara ustadz”
menunjukkan bahwa dimensi relasional memiliki kontribusi signifikan dalam
keberhasilan terapi.

Secara keseluruhan, temuan fenomenologis yang menunjukkan perubahan
kesadaran, ketenangan batin, relaksasi tubuh, pelepasan emosi, dan peningkatan
spiritualitas merupakan bukti empiris yang mendukung teori Qur’anic Healing.
Temuan ini memperjelas bahwa penyembuhan melalui Al-Qur’an adalah proses
holistik yang mengintegrasikan dimensi fisik, psikis, dan spiritual secara simultan.
Proses tersebut bekerja bukan melalui sugesti belaka, melainkan melalui resonansi
ayat, pembimbingan kesadaran, serta kehadiran spiritual yang mendalam dalam diri
pasien.

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa Qur’anic Healing
bukan hanya konsep teoretis, tetapi realitas pengalaman yang dapat diamati secara
langsung melalui kesaksian para informan. Temuan penelitian memperkuat

pandangan ulama klasik dan modern bahwa Al-Qur’an memiliki dimensi

211 Harold G. Koenig, Spirituality and Health Research (West Conshohocken: Templeton
Press, 2011), 144.

212 Muhammad Mutawalli al-Sya'rawi, Tafsir al-Sya'rawi, Jil. 3 (Cairo: Akhbar al-Youm,
1997), 89.



148

penyembuhan multidimensional yang relevan bagi manusia kontemporer yang
mengalami tekanan mental, emosional, maupun spiritual.
2. Refleksi Kritis
Refleksi kritis yang berfokus pada implikasi penelitian ini bertujuan menilai
bagaimana temuan penelitian mengenai praktik Qur’anic Healing Ustadz Faisal
Rachman memberikan kontribusi terhadap pengembangan ilmu, praktik
keagamaan, kesehatan psiko-spiritual, dan konteks sosial masyarakat di
Tenggarong. Dalam kerangka penelitian fenomenologis, implikasi tidak hanya
dipahami sebagai konsekuensi praktis dari data, tetapi juga sebagai perluasan
makna yang muncul dari pengalaman subjektif para informan setelah melalui
proses penyembuhan.

a. Implikasi Teoretis: Memperluas Pemahaman tentang Qur’anic Healing
sebagai Fenomena Psiko-Spiritual

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Qur’anic Healing tidak bekerja
secara tunggal sebagai praktik spiritual, tetapi sebagai proses yang
mengintegrasikan suara, sugesti positif, ketenangan batin, dan hubungan
interpersonal. Implikasi teoretisnya adalah perlunya membaca Qur’anic Healing
bukan hanya dalam kerangka tibb al-nabawi, tetapi sebagai fenomena psiko-
spiritual yang memiliki keterhubungan erat dengan teori regulasi emosi,
neurofisiologi suara, dan dinamika konseling rohani.

Penelitian ini mengindikasikan bahwa teori klasik mengenai syifa’ perlu
diperkaya dengan temuan-temuan ilmu kontemporer tentang mekanisme relaksasi
dan terapi audio. Dengan demikian, Qur’anic Healing dapat ditempatkan dalam

ruang dialog antara ilmu agama dan ilmu psikologi modern. Implikasi ini membuka



149

jalan bagi pengembangan model Qur’anic Healing yang lebih komprehensif dan
berbasis evidensi pengalaman nyata.

b. Implikasi Metodologis: Penguatan Fenomenologi sebagai Pendekatan
yang Tepat

Penelitian ini menunjukkan bahwa pendekatan fenomenologi sangat efektif
menggali dimensi batin yang tidak dapat ditangkap melalui metode kuantitatif.
Pengalaman pasien, seperti perubahan kesadaran, rasa lapang, atau munculnya
tangis spontan, hanya dapat dipahami melalui deskripsi subjektif mereka.

Implikasinya, fenomenologi menjadi  pendekatan yang layak
direkomendasikan bagi penelitian tentang praktik spiritual, seperti rugyah, meditasi
dzikir, atau penyembuhan berbasis religius lainnya. Pendekatan ini membantu
peneliti melihat Qur anic Healing bukan sebagai prosedur mekanis, tetapi sebagai
fenomena kesadaran yang kaya, dinamis, dan multidimensional.

c. Implikasi Praktis: Peran Qur anic Healing dalam Mendukung Kesehatan
Psikologis Masyarakat.

Implikasi praktis dari penelitian ini tampak jelas dalam konteks
penyelenggaraan layanan Qur’anic Healing. Temuan bahwa pemahaman terapis
terhadap ayat baik makna, tujuan, maupun relevansinya dengan kondisi pasien
menjadi faktor penting dalam efektivitas terapi menegaskan bahwa kompetensi
keilmuan harus menjadi standar bagi para praktisi. Dengan kata lain, Qur’anic
Healing tidak dapat dilakukan secara sembarangan hanya dengan membaca ayat-
ayat tertentu tanpa memahami signifikansinya. Hal ini mengarahkan perlunya
sistem pelatihan yang terstruktur bagi para terapis agar mereka memiliki dasar

keilmuan, etika, dan teknik terapi yang memadai.



150

Temuan penelitian mengenai perubahan psikologis pasien mulai dari
ketenangan, motivasi, hingga stabilitas emosional menunjukkan bahwa Qur anic
Healing memiliki relevansi signifikan sebagai pendamping terapi medis, terutama
dalam masalah kesehatan mental. Hal ini membuka peluang bagi integrasi antara
praktik penyembuhan religius dan layanan kesehatan modern. Namun demikian,
penelitian ini juga menegaskan pentingnya batasan etis, yaitu bahwa terapi ini tidak
boleh menggantikan peran medis dalam kondisi yang membutuhkan penanganan
profesional. Praktisi perlu memastikan bahwa pasien memahami bahwa Qur’anic
Healing adalah terapi pelengkap, bukan pengganti pengobatan medis.

Akhirnya, penelitian ini mengandung implikasi praktis dalam membangun
hubungan terapeutik antara terapis dan pasien. Keberhasilan terapi sangat
dipengaruhi oleh rasa percaya, kenyamanan, dan keterbukaan yang terjalin selama
proses penyembuhan. Temuan dari pasien menunjukkan bahwa sikap empati,
ketulusan, dan kehadiran batin terapis menjadi faktor penting yang mempengaruhi
efektivitas terapi. Dengan demikian, Qur’anic Healing tidak hanya menuntut
kecakapan membaca ayat, tetapi juga kualitas kepribadian terapis yang mampu

menciptakan suasana spiritual yang kondusif bagi proses penyembuhan.



