
 

 

151 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Kesimpulan terbagi menjadi beberapa bagian sebagaimana berikut: 

1. Pemahaman Ustadz Faisal Rachman terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang 

dijadikan bacaan terapi didasarkan pada prinsip fungsionalitas spiritual 

wahyu, yaitu bahwa setiap ayat mengandung energi ilahiah yang relevan 

dengan kondisi batin manusia. Beliau tidak memahami ayat secara tekstual, 

melainkan secara kontekstual dan maknawi. Misalnya, ayat-ayat tentang 

kesabaran, ketenangan, dan penyembuhan digunakan untuk membangun 

kekuatan psikologis pasien. Pemahaman ini sejalan dengan teori Al-Ghazali 

bahwa Al-Qur’an memiliki ruh makna yang bekerja ketika dibaca dengan 

iman dan kesadaran. Argumentasinya adalah bahwa penyembuhan bukan 

hasil bacaan mekanis, tetapi hasil interaksi antara iman, makna, dan doa. 

2. Praktik Qur’anic Healing yang dilakukan oleh Ustadz Faisal bersifat 

komprehensif dan terstruktur. Prosesnya dimulai dari komunikasi empatik 

dengan pasien, dilanjutkan dengan pembacaan ayat-ayat tertentu, doa, dan 

pembimbingan spiritual. Selain membaca ayat, beliau menekankan 

pentingnya niat, kesadaran, dan ketenangan hati sebagai bagian dari proses 

terapi. Pendekatan ini sesuai dengan model Islamic counseling yang 

memadukan terapi psikologis dan dzikrullah. Argumentasi utama yang 

ditemukan adalah bahwa keberhasilan terapi tidak ditentukan oleh formula 

bacaan semata, melainkan oleh kualitas spiritual terapis dan kesiapan ruhani 



152 

 

 

pasien untuk menerima hidayah. Dengan demikian, Qur’anic Healing 

merupakan praktik dakwah yang menuntun pasien menuju kedewasaan 

iman dan pengendalian diri. 

3. Efek Qur’anic Healing yang dirasakan pasien terbagi menjadi dua dimensi 

utama: psikologis dan spiritual. Secara psikologis, pasien mengalami 

penurunan stres, kecemasan, serta munculnya rasa tenang dan optimisme. 

Secara spiritual, mereka mengalami peningkatan kesadaran religius, 

kedekatan dengan Allah, serta kemampuan untuk menerima ujian dengan 

lapang dada. Temuan ini memperkuat teori religious coping bahwa 

keyakinan religius berfungsi sebagai mekanisme adaptif terhadap 

penderitaan. Qur’anic Healing bukan hanya menyembuhkan gejala, tetapi 

juga mentransformasi cara pandang pasien terhadap hidup dan sakit. 

Argumentasinya adalah bahwa penyembuhan sejati terjadi ketika pasien 

mengalami tawakkal, taubat, dan tazkiyah al-nafs. 

 

B. Saran-saran 

Dari uraian dan penjelasan yang telah penulis kemukakan diatas, maka ada 

beberapa Rekomendasi yang penulis sampaikan yaitu sebagai berikut: 

1. Diharapkan tulisan ini dapat menjadi referensi sekaligus menambah 

wawasan pembaca mengenai pengobatan berbasis Al-Qur’an, sehingga 

pembaca dapat memahami makna dan praktik pengobatan syar’i melalui 

ayat-ayat Al-Qur’an yang diterapkan oleh Ustadz Faisal Rachman di 

Kecamatan Tenggarong, Kabupaten Kutai Kartanegara. 



153 

 

 

2. Bagi peneliti berikutnya, hasil kajian mengenai pemanfaatan ayat Al-Qur’an 

sebagai media pengobatan ini belum dapat dianggap final atau sempurna, 

karena masih terdapat berbagai kekurangan dalam penulisan. Hal ini 

disebabkan adanya batasan waktu, sumber referensi, pendekatan, serta 

pengetahuan dan kemampuan analisis penulis. Maka dari itu, diharapkan 

ada peneliti baru yang dapat meninjau kembali hasil penelitian ini dengan 

pendekatan yang lebih komprehensif dan kritis. 

3. Diharapkan bagi para peneliti berikutnya, skripsi ini bisa dijadikan rujukan 

dalam melakukan penelitian di wilayah yang sama dengan topik yang 

berbeda, sehingga menambah kazanah keilmuan di Kabupaten Kutai 

Kartanegara. 

 

 

 

 

 

  


