BAB IV
ANALISIS HUMANISME DALAM DIALOG VIDEO LOG-IN:
KAJIAN EKSISTENSIALISME GABRIEL MARCEL

Pada bab sebelumnya telah dipaparkan hasil deskripsi data yang memuat
tuturan para tokoh lintas agama dalam video ‘Enam Pemuka Agama Jadi Satu di
Lebaran’. Deskripsi tersebut memperlihatkan adanya dinamika dialog yang tidak
hanya menampilkan keragaman keyakinan, tetapi juga menegaskan kesadaran
kemanusiaan yang tumbuh melalui relasi dan interaksi antarpribadi. Dengan
demikian, data yang tersaji menjadi dasar untuk memahami bagaimana nilai-nilai
kemanusiaan termanifestasi dalam pengalaman keberagamaan yang bersifat
dialogis dan reflektif.

Pada bab ini, peneliti akan menganalisis representasi nilai humanisme
sebagaimana terungkap melalui tuturan para pemuka agama dalam video ‘Enam
Pemuka Agama Jadi Satu di Lebaran’ dengan menggunakan kerangka pemikiran
Gabriel Marcel. Analisis ini diarahkan untuk melihat bagaimana kerangka
eksistensial seperti being, presence, dan fidelity yang terwujud dalam konteks
dialog lintas iman di Indonesia. Dengan demikian, pembacaan terhadap data tidak
hanya berfokus pada aspek teologis, tetapi juga pada struktur ontologis yang
menegaskan keberadaan manusia sebagai makhluk yang berelasi dan saling
menghadirkan diri.

Proses analisis ini dilakukan dengan memerhatikan setiap scene terpilih
sebagai satuan makna yang merepresentasikan dimensi eksistensial manusia.

Masing-masing tuturan para tokoh akan ditafsirkan dengan menempatkannya

55



56

dalam kategori eksistensial Marcel, sehingga ditemukan bagaimana nilai
humanisme dibangun melalui pengalaman dialogis dan kesadaran transenden
terhadap yang lain. Melalui pendekatan ini, diharapkan dapat tergambar bahwa
praktik keberagamaan dalam video tersebut mencerminkan bentuk konkret dari
humanisme religius yang berpijak pada penghargaan terhadap eksistensi manusia

lain.

A. Eksistensi Autentik

Pada scene 1 (durasi 03:16-03:40), ketika Habib Jafar menyatakan “Gue
pengen mengawali dengan tidak menyebut hanya seolah-olah ada Islam dan non
Islam di Indonesia. Setiap orang harus dihargai apapun agama dan keyakinannya,
sekecil apapun umatnya, semenurut kita tidak masuk akal apapun keyakinannya,
kita harus hargai.”

Habib Ja’far memulai pembukaan dialog dengan menyatakan pernyataan
tersebut, hal ini secara langsung menandai upaya menghadirkan diri sebagai pribadi
yang berada (being), bukan sekadar perwakilan kelompok agama atau berdialog
dari posisi kepemilikan (having). Pernyataan tersebut menandai bentuk kesadaran
eksistensial yang menolak kategorisasi identitas keagamaan yang kaku dan
eksklusif. Dalam perspektif Gabriel Marcel, pernyataan tersebut menunjukkan
pergeseran dari mode having menuju being. Mode having merepresentasikan sikap
hidup yang menempatkan manusia lain sebagai objek yang bisa dikontrol atau
dinilai menurut kepemilikannya, sedangkan mode being mengandaikan keterlibatan
eksistensial dan kesadaran akan keberadaan pribadi secara autentik. Menurut

Marcel, dikotomi being versus having adalah kunci dalam memahami eksistensi



57

manusia. Manusia autentik bukan semata “apa yang ia punya” (kepemilikan
institusi, identitas, fungsi sosial), melainkan “siapa dirinya” yang sadar akan
keberadaannya dan berelasi dengan yang lain secara penuh.

Dalam konteks kutipan di atas, Habib Jafar menghindari framing “Islam vs
non-Islam” yang bersifat kategoris dan instrumental, framing semacam itu
mengarah ke mode having, yakni memperlakukan orang lain sebagai objek yang
dikotomis berdasarkan identitas atau fungsi. Sebaliknya, ia mengajak untuk
menghargai “setiap orang ... apapun agama dan keyakinannya”, tanda bahwa ia
mengakui nilai kemanusiaan inheren dalam setiap pribadi, yang sesuai dengan
gagasan Marcel bahwa manusia harus diakui bukan karena fungsinya, melainkan
karena keberadaannya sendiri.

Selanjutnya, pernyataan tersebut juga mencerminkan refleksi sekunder ala
Marcel, yaitu bukan hanya mengidentifikasi bahwa agama lain artinya berbeda dan
memandangnya sebagai objek, melainkan hadir dalam kesadaran relasional
terhadap sesama. Marcel menyatakan bahwa kehidupan manusia “hidup sebagai
misteri yang harus dijalani” (bukan sekadar problem yang harus diselesaikan) dan
bahwa manusia sebagai pribadi terbuka terhadap yang lain dan terhadap misteri
keberadaan. Dengan demikian, ketika Habib Ja’far mengatakan “semenurut kita
tidak masuk akal apapun keyakinannya, kita harus hargai”, ia mempraktikkan sikap
yang mengesampingkan logika instrumental (kalkulasi manfaat) dan memilih
logika keterbukaan eksistensial, yaitu mode being.

Dalam kerangka humanisme Marcel, tindakan demikian memperlihatkan

restorasi martabat personal, seseorang tidak mendasarkan penghargaan terhadap



58

individu lain pada keanggotaan kelompok ataupun prestasi agama, melainkan pada
pengakuan eksistensial bahwa setiap manusia adalah pribadi yang berharga. Secara
implikatif, ini membawa pada sebuah analisa bahwa video tersebut menampilkan
transformasi dari relasi berbasis identitas dan kepemilikan, menuju relasi berbasis
keberadaan bersama, sebagai sebuah fondasi bagi humanisme eksistensial-religius
yang sedang diteliti.

Secara teoretis, penting dicatat bahwa pergeseran dari having ke being
bukan sekadar soal “bahasa lembut” atau retorika yang bagus, Menurut Marcel
pergeseran ini mengubah cara relasi dibentuk, dari objektifikasi menuju partisipasi.!
Dalam konteks wacana video, indikator-indikator keberpihakan pada being yang
dapat kita amati meliputi penolakan kategorisasi identitas yang mereduksi,
penegasan nilai inheren setiap pribadi, dan penggunaan narasi yang mengundang
penghayatan bersama (contohnya seperti permintaan doa bersama sesuai keyakinan
masing-masing pada scene 7). Sebaliknya, mode saving akan tampak lewat klaim-
klaim yang menegaskan otoritas, kuantitas pengikut, atau kebenaran yang
menegasikan keberadaan lain. Mengidentifikasi indikator-indikator ini pada
potongan video memungkinkan pembacaan empiris yang konkret atas konsep
humanisme Marcel dan meneguhkan relevansi Marcel bagi studi dialog lintas iman.

Implikasi praktis dari teori Marcel terhadap bagian ini penting untuk
konteks pluralisme Indonesia, ketika pemuka agama secara eksplisit menolak
framing “Islam dan non-Islam” dan menegaskan penghargaan terhadap setiap

keyakinan, tindakan itu memperkuat landasan eksistensial untuk kebersamaan

"Marcel, Being and Having: An Existentialist Diary., 36—88.



59

sosial yang tahan terhadap instrumentalitas politik atau identitarianisme.? Dalam
bahasa Marcel, praktik semacam ini memelihara kehadiran dan membuka ruang
bagi mystery (keberadaan yang dihayati bersama), sehingga dialog lintas agama
menjadi arena pembentukan makna bersama, bukan pertukaran klaim yang saling
menggugat.

Secara metodologis, temuan ini menunjukkan bahwa analisis wacana video
yang dipadukan dengan konsep being vs having memberi pijakan empiris yang kuat
untuk menyatakan bahwa video tersebut merepresentasikan humanisme
eksistensial-religius, bukan sekadar manuver simbolik, dan itu relevan untuk
strategi pembinaan kerukunan berbasis pengakuan eksistensial, bukan hanya
toleransi formal. Dengan demikian, bagian ini memperlihatkan bagaimana konsep
being vs having Marcel dapat dioperasionalisasikan dalam konteks pluralisme
religius Indonesia. Sikap menghargai keyakinan orang lain, bahkan ketika tampak
“tidak masuk akal” menurut ukuran diri, menjadi praktik humanisme eksistensial

yang memulihkan martabat personal di tengah perbedaan.

B. Kehadiran

Pada scene 2 (durasi 17:50-18:30), pernyataan Bhante Dhira yang mewakili
umat hindu menjadi bentuk jawaban atas pertanyaan dari Habib ja’far tentang
toleransi. Pernyataan tersebut menampilkan bentuk kehadiran eksistensial yang
kuat sebagaimana digambarkan Gabriel Marcel dalam konsep kehadiran atau

“kesiapsediaan diri bagi yang lain”. Doa universal di dalam agama Buddha “Sabbe

2Marcel, Mystery Of Being, 74-18.



60

=99

Satta Bhavantu Sukhitatta” yang berarti “semoga semua makhluk berbahagia”,
mengandung dimensi ontologis dari keterbukaan diri yang tidak terbatas pada batas
identitas keagamaan, tetapi menjangkau seluruh realitas kehidupan. Dalam
kerangka Marcel, kehadiran bukanlah sekadar eksistensi fisik atau interaksi formal,
melainkan kehadiran yang terarah dan terbuka, suatu kesiapan untuk memberi diri
demi kebahagiaan dan pemulihan pihak lain.

Marcel membedakan antara “ada bersama” (being-with) yang autentik dan
“ada di dekat” (being-near) yang dangkal. Dalam konteks ini, Bhante Dhira
menghadirkan dirinya sebagai pribadi yang “ada bersama” umat manusia, bukan
hanya “di dekat” mereka. Ia menunjukkan bahwa penderitaan dan kebahagiaan
makhluk lain merupakan bagian dari keberadaannya sendiri, sebagai suatu bentuk
partisipasi eksistensial yang oleh Marcel disebut communion of being.
Kesediaannya untuk “tidak mencapai pencerahan sebelum semua makhluk terbebas
dari penderitaan” merupakan ekspresi paling konkret dari kehadiran yang total dan
penuh empati, di sinilah aspek humanisme Marcel memperoleh relevansinya.’

Lebih jauh, pernyataan “kebencian tidak akan berakhir bila dibalas dengan
kebencian, tetapi dengan cinta kasih” dapat dibaca sebagai bentuk praksis kehadiran
yang membebaskan. Cinta kasih menjadi cara kehadiran manusia yang tidak
menuntut balasan, tetapi menegaskan martabat pihak lain sebagai sesama subjek.
Dalam bahasa Marcel, cinta demikian menandai keterlibatan misteri, di mana
subjek tidak lagi berhadapan dengan objek penderitaan, melainkan masuk di

dalamnya sebagai bagian dari realitas yang sama. Itulah sebabnya, tindakan penuh

3Marcel, Misteri Eksistensi, 47-49.



61

cinta bukan sekadar moralitas sosial, melainkan pengakuan ontologis terhadap
eksistensi yang lain.

Melalui tuturan Bhante Dhira dalam dialog di video tersebut
memperlihatkan kehadiran lintas batas keagamaan yang menjelma menjadi relasi
spiritual universal. Manusia dihadirkan bukan sebagai pemilik kebenaran
partikular, tetapi sebagai kehadiran yang saling meneguhkan dalam kebersamaan
eksistensial. Dalam pandangan Marcel, ketika manusia hadir bagi sesama dalam
kesadaran partisipatif, maka ia sedang menghidupi dimensi terdalam dari
humanisme itu sendiri, yakni humanisme yang tidak berhenti pada empati,
melainkan menyatu dalam keterlibatan penuh terhadap keberadaan yang lain.

Pada scene 3 durasi (20:37-22:12), pernyataan pendeta Yan Mhita yang
turut menjawab pertanyaan tentang toleransi, mengandung dimensi humanisme
yang dalam melalui pandangan “bahwa manusia lahir untuk bermanfaat kepada
semua.” Pernyataan ini menggaungkan prinsip ontologis Gabriel Marcel tentang
kehadiran yang partisipatif, yakni keberadaan manusia yang tidak dapat dipahami
secara terpisah dari realitas yang lain. Dalam perspektif Marcel, manusia selalu
hadir “bersama” (being-with) dan untuk yang lain (being-for-others), karena
keberadaannya sendiri hanya memperoleh makna dalam relasi dialogal dan
keterlibatan nyata.

Kiasan yang digunakan Pendeta Yan Mhita dalam pernyataannya “pohon
yang memberi oksigen, sungai yang mengalirkan air, dan sapi yang memberikan
susu tanpa diskriminasi”, merupakan bentuk simbolik dari kehadiran yang tidak

bersyarat. Dalam kerangka teori Marcel, hal ini menunjukkan transendensi atas



62

ego-individualistik menuju eksistensi yang partisipatif, di mana manusia tidak lagi
memperlakukan sesamanya dan alam sebagai objek kepemilikan (having), tetapi
sebagai bagian dari keberadaan yang sama (being).* Dengan demikian, ajarannya
dalam  kitab Maha Upanisad yang dikutip oleh Pendeta Yan
“wasudewakutumbakam” (kita semua bersaudara) dapat dibaca sebagai praksis
konkret dari communion of being, yakni sebuah kesadaran bahwa keberadaan
manusia dan alam saling meneguhkan satu sama lain dalam satu kesatuan ontologis.

Selain itu, gagasannya tentang trikaya parisuda yang menyatakan
“hubungan harmonis antara manusia dengan Tuhan, sesama, dan alam”,
mencerminkan apa yang oleh Marcel disebut sebagai kesetiaan terhadap kehidupan
(fidelity to being). Kesetiaan di sini bukan hanya loyalitas moral, melainkan bentuk
kehadiran yang terus menerus memperbarui komitmen untuk menjaga relasi
eksistensial yang telah dianugerahkan. Dalam hal ini, Pendeta Yan Mhita
menegaskan bentuk kesetiaan spiritual manusia terhadap ciptaan, suatu kesetiaan
yang berakar pada pengharapan akan harmoni kosmis antara manusia, alam, dan
Tuhan.

Humanisme yang muncul dalam pernyataan ini bersifat transenden dan
partisipatif, sesuai dengan pandangan Marcel bahwa manusia sejati adalah makhluk
yang “terlibat secara aktif dalam misteri keberadaan.” Dengan demikian, relasi
universal yang ditawarkan Pendeta Yan Mhita tidak hanya memperluas cakrawala

etis antariman, tetapi juga menjadi wujud praksis dari humanisme Marcel.

“Marcel, The Philosophy of Existentialism, 73-75.



63

Pada scene 4 (durasi 26:00-26:32), Jiao Sheng Kristan mewakili umat Hindu
menjawab pertanyaan tentang toleransi. Dalam pernyataan tersebut secara tegas
menolak  logika pengukuran manusia berdasarkan  kategori  kolektif
(mayoritas/minoritas) yang cenderung mengobjektifikasi individu, ciri khas having
menurut Marcel. Alih-alih mengukur manusia dari jumlah, status, atau peran
sosialnya (mode having), narasi Konghucu di sini menggeser fokus ke “kualitas
kemanusiaan”, suatu penilaian yang menurut Marcel lebih dekat ke mode being,
karena menilai manusia dari siapa ia sebagai pribadi, dari kedalaman relasinya, dan
dari kapasitasnya untuk hadir bagi yang lain. Dalam bahasa Marcel, narasi yang
dibawakan Kristan seperti “menyalakan lilin walau setitik” adalah praktik being
yang menegaskan eksistensi personal. Tindakan kecil itu tidak dimaknai sebagai
alat untuk mengklaim kekuasaan, melainkan sebagai ungkapan kehadiran yang
menumbuhkan makna bersama. Pernyataan tersebut memang bersifat analogis,
tanpa bermaksud mengklaim identitas konseptual antara tradisi Konfusian dan
Marcel, melainkan hanya menggunakan kategori Marcel untuk menyorot dimensi
eksistensial dari tuturan tersebut.

Metafora lilin yang dinyalakan sedikit demi sedikit merepresentasikan
kehadiran dalam pengertian Marcel. Bukan kehadiran fisik semata, melainkan
kesiapsediaan untuk “memberi cahaya” kepada yang lain, suatu tindakan
partisipatif yang menuntut keterlibatan eksistensial. Sebagaimana telah disebutkan
sebelumnya bahwa Marcel membedakan makna hadir yang dangkal (being-near)
dan hadir yang partisipatif (being-with). Ungkapan Kristan tersebut mengajak

setiap individu untuk aktif menempatkan diri sebagai pribadi yang hadir bagi



64

komunitas, atau bagi sesama. Dengan demikian, tindakan kecil yang konsisten
seperti analogi menyalakan lilin adalah bagian dari manifestasi kehadiran.

Pada scene 5 (durasi 30:34-31:28), Pernyataan Romo Antonius melalui
ungkapannya yang mengambil dari semangat Mother teresa dalam sebuah refleksi
“engkau adalah Yesus bagiku”, menegaskan transformasi identitas personal, yakni
melihat orang lain sebagai diri yang berharga, alih-alih sebagai objek fungsi atau
alat. Dalam terminologi Marcel, ini adalah peralihan dari having, di mana orang
lain diukur, dimanfaatkan, atau dikategorikan menuju being, yakni pengakuan
eksistensial atas pribadi lain. Ungkapan “engkau adalah Yesus bagiku”
menyiratkan penghargaan intrinsik terhadap subjek lain yang tidak bergantung pada
status, utilitas, atau peran sosialnya. Ini selaras dengan gagasan Marcel bahwa
kehadiran autentik mengembalikan martabat personal yang terancam oleh
objektifikasi modern.

Lebih jauh, kalimat tersebut juga mengandung makna eksistensial tentang
kehadiran (presence). Kehadiran dalam arti Marcel bukan sekadar eksistensi fisik,
melainkan keterlibatan total dalam relasi kemanusiaan. Dengan menganggap “yang
lain” sebagai Yesus, Romo Antonius menunjukkan kesiapsediaan batin untuk
menghadirkan diri secara penuh bagi sesama. Kehadiran semacam ini tidak
berangkat dari superioritas religius, tetapi dari keterbukaan ontologis, yakni sikap
yang memungkinkan perjumpaan sejati antara manusia dengan manusia lain.

Selain itu, refleksi Romo Antonius yang mengutip ungkapan Mother Teresa
“aku ini satu pensil kecil di tangan Tuhan, untuk menuliskan cinta bagi dunia”

memperlihatkan dimensi kesetiaan dan pengharapan dalam teori Marcel. Kesetiaan



65

di sini bukan sekadar moralitas, tetapi komitmen eksistensial terhadap cinta yang
terus diwujudkan dalam tindakan, meskipun dalam keterbatasan manusiawi.
Sementara itu, pengharapan muncul sebagai bentuk kepercayaan pada makna
transenden dari setiap perbuatan kasih, bahwa tindakan kecil pun berpartisipasi
dalam karya ilahi yang lebih besar. Dengan demikian, pernyataan Romo Antonius
memanifestasikan tiga poros utama eksistensialisme Marcel: keberadaan autentik,
kehadiran yang terbuka, dan kesetiaan yang melahirkan pengharapan.

Pada scene 6 (durasi 37:36-38:16), pernyataan Pendeta Bryan yang
menegaskan bahwa “kasih adalah inti” dan bahwa ‘“kasih bersifat inklusif’
menggeser perhatian dari relasi yang instrumentalis (mode having) ke relasi yang
menghargai keberadaan personal (mode being). Jadi, ketika Bryan menekankan
bahwa kasih itu “inklusif, bukan eksklusif”, ia sedang menolak logika having
(memiliki kebenaran sendiri) dan bergerak menuju being with others (hadir secara
terbuka dan penuh perhatian). Dengan begitu, esensi kasih yang ia sampaikan
bukanlah ajaran moral abstrak, melainkan bentuk kehadiran ontologis, manusia
menjadi dirinya yang sejati hanya ketika ia hadir secara penuh dalam relasi kasih
terhadap orang lain. Pernyataannya oleh karena itu koheren dengan gagasan Marcel
tentang eksistensi autentik yang menempatkan pengakuan personal sebagai dasar
relasi antarmanusia.

Kalimat “kasihilah Tuhan dan kasihilah sesama” juga bisa dibaca sebagai
tindakan kehadiran ganda, kehadiran manusia di hadapan Tuhan, dan kehadiran

manusia di hadapan sesama. Dalam relasi ini, kehadiran bersifat transenden



66

sekaligus imanen, ia bukan sekadar sikap moral, tapi pengalaman eksistensial yang
membangun ruang kebersamaan.

Pernyataan tentang kasih sebagai inti ajaran juga mengandung implikasi
praktik, bahwa kasih tidak sekadar wacana doktrinal, melainkan tuntutan untuk
hadir pada sesama. Ucapan Bryan “kasih itu sifatnya inklusif bukan eksklusif”
menandai orientasi pastoral yang membuka ruang bagi perjumpaan dialogis dan
kehadiran yang memberi perhatian pada kebutuhan orang lain. Studi-studi teologi
Kristen Indonesia menegaskan bahwa pengajaran kasih berfungsi sebagai basis
pelayanan inklusif yang konkret, suatu bentuk kehadiran yang selaras dengan

konsep teori Marcel.

C. Kesetiaan dan Pengharapan

Pada scene 7 (durasi 01:37:18-01:38:46), Habib Ja’far ingin menutup
konten Log-In dengan mengajak seluruh audiens untuk berdoa bersama sesuai
agama dan kepercayaan masing-masing. Ajakan ini mencerminkan suatu bentuk
relasi yang tidak hanya temporal, tapi juga juga eskatologis atau berkelanjutan.
Sebagaimana yang diungkapkan Habib Ja’far “kita ingin ini bukan hanya menjadi
kebaikan kita di sini tapi juga kebaikan kita nanti, di sana”. Di dalam kerangka
Marcel, ini sangat cocok dengan dimensi fidelity & hope, yaitu kesetiaan
eksistensial terhadap relasi kemanusiaan dan pengharapan yang menumbuhkan

makna masa depan bersama.

SAndrika Telaumbanua dkk., “Kajian Teologis: Tentang Konsep Kasih terhadap Sesama
dalam Injil 1 Yohanes 4:7-8 dan Relevansinya bagi Umat Kristiani,” Jurnal Magistra 2, no. 4
(2024).



67

Panggilan untuk “kebaikan bagi seluruh umat manusia” menegaskan bahwa
kesetiaan (fidelity) dalam konteks ini bukan hanya kepada kelompok sendiri,
melainkan kepada umat seluruhnya, sebuah komitmen terhadap nilai bersama yang
melampaui batas agama atau keyakinan. Hal ini konsisten dengan Marcel yang
menekankan bahwa fidelity tidak hanya terkait dengan kesetiaan pada orang atau
proyek yang kita pilih, tetapi pada makna relasi dan eksistensi manusia yang
terbuka terhadap yang lain dan terhadap misteri keberadaan.

Selanjutnya, penggunaan bahasa “nanti” dan seruan untuk berdoa bersama-
sama menunjukkan pengharapan (hope) yang bersifat kolektif dan transenden.
Marcel tidak melihat Zope sebagai optimisme kosong, melainkan sebagai disposisi
eksistensial yang muncul ketika kita berhadapan dengan keadaan yang tak pasti,
namun tetap berkomitmen pada kebaikan bersama. Dalam konteks ini, tindakan
berdoa lintas agama sekaligus meneguhkan bahwa umat manusia dapat berorientasi
ke masa depan bersama, bahwa keberagaman bukan penghalang, melainkan bagian
dari harapan kolektif. Dengan demikian, fragmen ini memperlihatkan bahwa dialog
keberagamaan dalam video bukan hanya toleransi pasif, tetapi suatu bentuk
kesetiaan dan harapan dari komunitas yang didasari kehadiran manusia yang setia
dan berharap bersama.

Analisis ini menunjukkan bahwa scene terakhir ini bertindak sebagai
penutup tematik dari seluruh analisa, ia merekonstruksi bagaimana nilai-nilai
kemanusiaan yang telah muncul (identitas, relasi, inklusivitas) berpuncak pada
komitmen bersama (fidelity) dan orientasi masa depan (hope). Dengan demikian,

video tersebut memunculkan wujud nyata dari humanisme eksistensial-religius



68

menurut Marcel, yakni manusia hadir bagi sesamanya, setia dalam relasi, dan
berharap pada kebaikan yang melampaui diri sendiri.

Temuan dari ketujuh scene dialog lintas pemuka agama dalam video “Enam
Pemuka Agama Jadi Satu di Lebaran” menunjukkan bahwa dimensi humanisme
religius yang muncul tidak bersifat konseptual-abstrak semata, tetapi tampil dalam
bentuk pernyataan, sikap, dan kesadaran eksistensial para narasumber. Dari sudut
pandang Gabriel Marcel, seluruh percakapan itu meski berasal dari enam tradisi
keagamaan yang berbeda, secara konsisten telah memperlihatkan tiga arus makna
utama seperti pemulihan manusia sebagai being dalam relasi autentiknya,
penegasan relasionalitas melalui kehadiran (presence), serta visi kolektif tentang
masa depan manusia melalui kesetiaan dan pengharapan (fidelity & hope).

Hasil pembahasan penelitian ini menunjukkan bahwa dialog lintas iman
dalam video “Enam Pemuka Agama Jadi Satu di Lebaran” merepresentasikan
bentuk praktik keberagamaan yang melampaui toleransi formal dan bergerak
menuju relasi kemanusiaan yang bersifat eksistensial. Melalui analisis berbasis
pemikiran Gabriel Marcel, terungkap bahwa para pemuka agama tidak
memosisikan diri semata sebagai representasi institusi atau identitas keagamaan,
melainkan hadir sebagai pribadi yang mengakui dan menghargai keberadaan
manusia lain secara utuh. Dengan demikian, dialog yang berlangsung tidak
beroperasi dalam logika klaim kebenaran atau kompetisi teologis, tetapi dalam
kerangka relasi antarpribadi yang menegaskan martabat manusia sebagai subjek.

Scene demi scene memperlihatkan pola yang sama, bahwa para tokoh

pemuka agama ini menolak memosisikan manusia sebagai entitas kategori



69

(having), dan justru mengembalikannya pada keberadaan otentik (being). Scene
pertama sudah memperlihatkan landasan kuat bahwa manusia tidak layak dikurung
dalam label keagamaan, etnis, atau posisi sosial. Begitu pula scene dua sampai tiga
yang selain memuat aspek kehadiran, juga menegaskan bahwa manusia itu “lahir
untuk bermanfaat kepada semua” berdasarkan pernyataan oleh pemuka agama
Hindu. Sebuah penolakan eksplisit terhadap mentalitas memilah, memiliki, atau
mengklaim kebenaran eksklusif. Demikian pula pemuka agama Konghucu yang
menekankan kualitas kemanusiaan sebagai pusat nilai.

Dari sudut pandang pemikiran Marcel, ini menunjukkan gerak batin untuk
melepaskan diri dari apa yang ia sebut “penjara having” di mana manusia dipahami
secara objektif, statis, dan fungsional. Ketika para narasumber mengedepankan
manfaat, kualitas moral, dan orientasi kebaikan, mereka sedang merehabilitasi
manusia sebagai being. Yakni sesuatu yang hidup, berkembang, bertumbuh, dan
memiliki kedalaman eksistensial.

Konsep kehadiran yang dibawakan dalam pemikiran Gabriel Marcel juga
turut terlibat kuat di scene empat sampai enam, di mana muncul relasi yang bersifat
kesediaan untuk saling hadir tanpa syarat. Kehadiran bukan sekadar duduk bersama
atau menyetujui satu sama lain, melainkan menjadi hadir sebagai pribadi yang
mengakui kedalaman eksistensi orang lain. Tuturan para pemuka agama
mencerminkan bentuk being-with yang autentik, di mana penderitaan, kebahagiaan,
dan harapan pihak lain diakui sebagai bagian dari realitas bersama. Dalam
perspektif Marcel, kehadiran semacam ini menandai keterlibatan dalam misteri

keberadaan manusia, bukan sekadar respons moral terhadap perbedaan.



70

Romo Antonious sebagai perwakilan dari agama Katolik dan Pendeta Bryan
yang mewakili agama Protestan, menegaskan bahwa kasih, penerimaan, dan
penghormatan adalah inti ajaran mereka. Ini bukan bentuk toleransi minimalis,
melainkan keterbukaan eksistensial. Ketika Romo Antonius menyinggung
semangat Mother Teresa yang melihat “setiap orang adalah Yesus”, itu
menunjukkan bahwa ia memandang orang lain bukan sebagai objek sosial atau
perwakilan agama, tetapi sebagai misteri hidup yang layak dihormati. Di sini,
pemikiran Marcel menekankan bahwa kehadiran adalah keterlibatan batin yang
tidak bisa direduksi ke dalam fungsi sosial.

Kehadiran dalam dialog lintas iman ini menjadi inti humanisme eksistensial,
seperti perjumpaan yang mengandaikan keterbukaan, bukan defensif. Relasi
dialogis, bukan posisi menang-kalah. Pengakuan akan martabat yang tak terkuasai
konsep teologis masing-masing.

Scene ketujuh menjadi kulminasi. Ajakan untuk berdoa bersama menurut
agama masing-masing demi kebaikan umat manusia, bangsa, dan masa depan
menunjukkan kualitas eksistensial yang hanya dapat dijelaskan dengan kategori
pemikiran Marcel, yakni kesetiaan dan harapan.

Di sini, kesetiaan bukan sekadar loyalitas pada kelompok internal, tetapi
kesetiaan pada relasi kemanusiaan itu sendiri. Kesetiaan semacam ini adalah
komitmen tak bersyarat untuk memelihara kebaikan relasi, terlepas dari perbedaan
doktrin, identitas, dan tradisi. Ini persis seperti pemahaman Marcel bahwa fidelity
selalu diarahkan pada sesuatu yang melampaui dirinya, suatu engagement

eksistensial.



71

Sementara itu, pengharapan terbaca jelas pada ungkapan seperti “kebaikan
bagi seluruh umat manusia” dan “menjadi penerang, menjadi oase bagi kegelapan”.
Pengharapan menurut Marcel bukan optimisme, melainkan sikap eksistensial yang
hanya muncul ketika seseorang atau komunitas memilih untuk mempercayai bahwa
kebaikan memiliki masa depan. Doa lintas iman dalam scene penutup itu adalah
ritual yang mempertemukan harapan-harapan personal ke dalam sebuah horizon
kemanusiaan bersama.

Secara keseluruhan, pembahasan ini menegaskan bahwa video dialog lintas
iman yang dianalisis merepresentasikan praktik konkret dari humanisme
eksistensial-religius sebagaimana dirumuskan oleh Gabriel Marcel. Humanisme
yang muncul tidak bersifat abstrak atau normatif, melainkan terwujud dalam sikap,
tuturan, dan relasi yang mengembalikan manusia pada keberadaannya sebagai
pribadi yang hadir, setia, dan berharap bersama. Dengan demikian, penelitian ini
berkontribusi dalam memperkaya kajian dialog lintas iman di Indonesia dengan
menawarkan pembacaan filosofis yang menempatkan relasi kemanusiaan sebagai

inti dari praktik keberagamaan di ruang publik.



