
 

55 

 

BAB IV 

ANALISIS HUMANISME DALAM DIALOG VIDEO LOG-IN: 

KAJIAN EKSISTENSIALISME GABRIEL MARCEL 

 

Pada bab sebelumnya telah dipaparkan hasil deskripsi data yang memuat 

tuturan para tokoh lintas agama dalam video ‘Enam Pemuka Agama Jadi Satu di 

Lebaran’. Deskripsi tersebut memperlihatkan adanya dinamika dialog yang tidak 

hanya menampilkan keragaman keyakinan, tetapi juga menegaskan kesadaran 

kemanusiaan yang tumbuh melalui relasi dan interaksi antarpribadi. Dengan 

demikian, data yang tersaji menjadi dasar untuk memahami bagaimana nilai-nilai 

kemanusiaan termanifestasi dalam pengalaman keberagamaan yang bersifat 

dialogis dan reflektif. 

Pada bab ini, peneliti akan menganalisis representasi nilai humanisme 

sebagaimana terungkap melalui tuturan para pemuka agama dalam video ‘Enam 

Pemuka Agama Jadi Satu di Lebaran’ dengan menggunakan kerangka pemikiran 

Gabriel Marcel. Analisis ini diarahkan untuk melihat bagaimana kerangka 

eksistensial seperti being, presence, dan fidelity yang terwujud dalam konteks 

dialog lintas iman di Indonesia. Dengan demikian, pembacaan terhadap data tidak 

hanya berfokus pada aspek teologis, tetapi juga pada struktur ontologis yang 

menegaskan keberadaan manusia sebagai makhluk yang berelasi dan saling 

menghadirkan diri. 

Proses analisis ini dilakukan dengan memerhatikan setiap scene terpilih 

sebagai satuan makna yang merepresentasikan dimensi eksistensial manusia. 

Masing-masing tuturan para tokoh akan ditafsirkan dengan menempatkannya 



56 

 

 
 

dalam kategori eksistensial Marcel, sehingga ditemukan bagaimana nilai 

humanisme dibangun melalui pengalaman dialogis dan kesadaran transenden 

terhadap yang lain. Melalui pendekatan ini, diharapkan dapat tergambar bahwa 

praktik keberagamaan dalam video tersebut mencerminkan bentuk konkret dari 

humanisme religius yang berpijak pada penghargaan terhadap eksistensi manusia 

lain. 

A. Eksistensi Autentik 

Pada scene 1 (durasi 03:16-03:40), ketika Habib Jafar menyatakan “Gue 

pengen mengawali dengan tidak menyebut hanya seolah-olah ada Islam dan non 

Islam di Indonesia. Setiap orang harus dihargai apapun agama dan keyakinannya, 

sekecil apapun umatnya, semenurut kita tidak masuk akal apapun keyakinannya, 

kita harus hargai.”  

Habib Ja’far memulai pembukaan dialog dengan menyatakan pernyataan 

tersebut, hal ini secara langsung menandai upaya menghadirkan diri sebagai pribadi 

yang berada (being), bukan sekadar perwakilan kelompok agama atau berdialog 

dari posisi kepemilikan (having). Pernyataan tersebut menandai bentuk kesadaran 

eksistensial yang menolak kategorisasi identitas keagamaan yang kaku dan 

eksklusif. Dalam perspektif Gabriel Marcel, pernyataan tersebut menunjukkan 

pergeseran dari mode having menuju being. Mode having merepresentasikan sikap 

hidup yang menempatkan manusia lain sebagai objek yang bisa dikontrol atau 

dinilai menurut kepemilikannya, sedangkan mode being mengandaikan keterlibatan 

eksistensial dan kesadaran akan keberadaan pribadi secara autentik. Menurut 

Marcel, dikotomi being versus having adalah kunci dalam memahami eksistensi 



57 

 

 
 

manusia. Manusia autentik bukan semata “apa yang ia punya” (kepemilikan 

institusi, identitas, fungsi sosial), melainkan “siapa dirinya” yang sadar akan 

keberadaannya dan berelasi dengan yang lain secara penuh.  

Dalam konteks kutipan di atas, Habib Jafar menghindari framing “Islam vs 

non-Islam” yang bersifat kategoris dan instrumental, framing semacam itu 

mengarah ke mode having, yakni memperlakukan orang lain sebagai objek yang 

dikotomis berdasarkan identitas atau fungsi. Sebaliknya, ia mengajak untuk 

menghargai “setiap orang … apapun agama dan keyakinannya”, tanda bahwa ia 

mengakui nilai kemanusiaan inheren dalam setiap pribadi, yang sesuai dengan 

gagasan Marcel bahwa manusia harus diakui bukan karena fungsinya, melainkan 

karena keberadaannya sendiri. 

Selanjutnya, pernyataan tersebut juga mencerminkan refleksi sekunder ala 

Marcel, yaitu bukan hanya mengidentifikasi bahwa agama lain artinya berbeda dan 

memandangnya sebagai objek, melainkan hadir dalam kesadaran relasional 

terhadap sesama. Marcel menyatakan bahwa kehidupan manusia “hidup sebagai 

misteri yang harus dijalani” (bukan sekadar problem yang harus diselesaikan) dan 

bahwa manusia sebagai pribadi terbuka terhadap yang lain dan terhadap misteri 

keberadaan. Dengan demikian, ketika Habib Ja’far mengatakan “semenurut kita 

tidak masuk akal apapun keyakinannya, kita harus hargai”, ia mempraktikkan sikap 

yang mengesampingkan logika instrumental (kalkulasi manfaat) dan memilih 

logika keterbukaan eksistensial, yaitu mode being. 

Dalam kerangka humanisme Marcel, tindakan demikian memperlihatkan 

restorasi martabat personal, seseorang tidak mendasarkan penghargaan terhadap 



58 

 

 
 

individu lain pada keanggotaan kelompok ataupun prestasi agama, melainkan pada 

pengakuan eksistensial bahwa setiap manusia adalah pribadi yang berharga. Secara 

implikatif, ini membawa pada sebuah analisa bahwa video tersebut menampilkan 

transformasi dari relasi berbasis identitas dan kepemilikan, menuju relasi berbasis 

keberadaan bersama, sebagai sebuah fondasi bagi humanisme eksistensial-religius 

yang sedang diteliti. 

Secara teoretis, penting dicatat bahwa pergeseran dari having ke being 

bukan sekadar soal “bahasa lembut” atau retorika yang bagus, Menurut Marcel 

pergeseran ini mengubah cara relasi dibentuk, dari objektifikasi menuju partisipasi.1 

Dalam konteks wacana video, indikator-indikator keberpihakan pada being yang 

dapat kita amati meliputi penolakan kategorisasi identitas yang mereduksi, 

penegasan nilai inheren setiap pribadi, dan penggunaan narasi yang mengundang 

penghayatan bersama (contohnya seperti permintaan doa bersama sesuai keyakinan 

masing-masing pada scene 7). Sebaliknya, mode having akan tampak lewat klaim-

klaim yang menegaskan otoritas, kuantitas pengikut, atau kebenaran yang 

menegasikan keberadaan lain. Mengidentifikasi indikator-indikator ini pada 

potongan video memungkinkan pembacaan empiris yang konkret atas konsep 

humanisme Marcel dan meneguhkan relevansi Marcel bagi studi dialog lintas iman. 

Implikasi praktis dari teori Marcel terhadap bagian ini penting untuk 

konteks pluralisme Indonesia, ketika pemuka agama secara eksplisit menolak 

framing “Islam dan non-Islam” dan menegaskan penghargaan terhadap setiap 

keyakinan, tindakan itu memperkuat landasan eksistensial untuk kebersamaan 

 
1Marcel, Being and Having: An Existentialist Diary., 86–88. 



59 

 

 
 

sosial yang tahan terhadap instrumentalitas politik atau identitarianisme.2 Dalam 

bahasa Marcel, praktik semacam ini memelihara kehadiran dan membuka ruang 

bagi mystery (keberadaan yang dihayati bersama), sehingga dialog lintas agama 

menjadi arena pembentukan makna bersama, bukan pertukaran klaim yang saling 

menggugat. 

Secara metodologis, temuan ini menunjukkan bahwa analisis wacana video 

yang dipadukan dengan konsep being vs having memberi pijakan empiris yang kuat 

untuk menyatakan bahwa video tersebut merepresentasikan humanisme 

eksistensial-religius, bukan sekadar manuver simbolik, dan itu relevan untuk 

strategi pembinaan kerukunan berbasis pengakuan eksistensial, bukan hanya 

toleransi formal. Dengan demikian, bagian ini memperlihatkan bagaimana konsep 

being vs having Marcel dapat dioperasionalisasikan dalam konteks pluralisme 

religius Indonesia. Sikap menghargai keyakinan orang lain, bahkan ketika tampak 

“tidak masuk akal” menurut ukuran diri, menjadi praktik humanisme eksistensial 

yang memulihkan martabat personal di tengah perbedaan. 

B. Kehadiran 

Pada scene 2 (durasi 17:50-18:30), pernyataan Bhante Dhira yang mewakili 

umat hindu menjadi bentuk jawaban atas pertanyaan dari Habib ja’far tentang 

toleransi. Pernyataan tersebut menampilkan bentuk kehadiran eksistensial yang 

kuat sebagaimana digambarkan Gabriel Marcel dalam konsep kehadiran atau 

“kesiapsediaan diri bagi yang lain”. Doa universal di dalam agama Buddha “Sabbe 

 
2Marcel, Mystery Of Being, 74–78. 



60 

 

 
 

Sattā Bhavantu Sukhitattā” yang berarti “semoga semua makhluk berbahagia”, 

mengandung dimensi ontologis dari keterbukaan diri yang tidak terbatas pada batas 

identitas keagamaan, tetapi menjangkau seluruh realitas kehidupan. Dalam 

kerangka Marcel, kehadiran bukanlah sekadar eksistensi fisik atau interaksi formal, 

melainkan kehadiran yang terarah dan terbuka, suatu kesiapan untuk memberi diri 

demi kebahagiaan dan pemulihan pihak lain. 

Marcel membedakan antara “ada bersama” (being-with) yang autentik dan 

“ada di dekat” (being-near) yang dangkal. Dalam konteks ini, Bhante Dhira 

menghadirkan dirinya sebagai pribadi yang “ada bersama” umat manusia, bukan 

hanya “di dekat” mereka. Ia menunjukkan bahwa penderitaan dan kebahagiaan 

makhluk lain merupakan bagian dari keberadaannya sendiri, sebagai suatu bentuk 

partisipasi eksistensial yang oleh Marcel disebut communion of being. 

Kesediaannya untuk “tidak mencapai pencerahan sebelum semua makhluk terbebas 

dari penderitaan” merupakan ekspresi paling konkret dari kehadiran yang total dan 

penuh empati, di sinilah aspek humanisme Marcel memperoleh relevansinya.3 

Lebih jauh, pernyataan “kebencian tidak akan berakhir bila dibalas dengan 

kebencian, tetapi dengan cinta kasih” dapat dibaca sebagai bentuk praksis kehadiran 

yang membebaskan. Cinta kasih menjadi cara kehadiran manusia yang tidak 

menuntut balasan, tetapi menegaskan martabat pihak lain sebagai sesama subjek. 

Dalam bahasa Marcel, cinta demikian menandai keterlibatan misteri, di mana 

subjek tidak lagi berhadapan dengan objek penderitaan, melainkan masuk di 

dalamnya sebagai bagian dari realitas yang sama. Itulah sebabnya, tindakan penuh 

 
3Marcel, Misteri Eksistensi, 47–49. 



61 

 

 
 

cinta bukan sekadar moralitas sosial, melainkan pengakuan ontologis terhadap 

eksistensi yang lain. 

Melalui tuturan Bhante Dhira dalam dialog di video tersebut 

memperlihatkan kehadiran lintas batas keagamaan yang menjelma menjadi relasi 

spiritual universal. Manusia dihadirkan bukan sebagai pemilik kebenaran 

partikular, tetapi sebagai kehadiran yang saling meneguhkan dalam kebersamaan 

eksistensial. Dalam pandangan Marcel, ketika manusia hadir bagi sesama dalam 

kesadaran partisipatif, maka ia sedang menghidupi dimensi terdalam dari 

humanisme itu sendiri, yakni humanisme yang tidak berhenti pada empati, 

melainkan menyatu dalam keterlibatan penuh terhadap keberadaan yang lain. 

Pada scene 3 durasi (20:37-22:12), pernyataan pendeta Yan Mhita yang 

turut menjawab pertanyaan tentang toleransi, mengandung dimensi humanisme 

yang dalam melalui pandangan “bahwa manusia lahir untuk bermanfaat kepada 

semua.” Pernyataan ini menggaungkan prinsip ontologis Gabriel Marcel tentang 

kehadiran yang partisipatif, yakni keberadaan manusia yang tidak dapat dipahami 

secara terpisah dari realitas yang lain. Dalam perspektif Marcel, manusia selalu 

hadir “bersama” (being-with) dan untuk yang lain (being-for-others), karena 

keberadaannya sendiri hanya memperoleh makna dalam relasi dialogal dan 

keterlibatan nyata. 

Kiasan yang digunakan Pendeta Yan Mhita dalam pernyataannya “pohon 

yang memberi oksigen, sungai yang mengalirkan air, dan sapi yang memberikan 

susu tanpa diskriminasi”, merupakan bentuk simbolik dari kehadiran yang tidak 

bersyarat. Dalam kerangka teori Marcel, hal ini menunjukkan transendensi atas 



62 

 

 
 

ego-individualistik menuju eksistensi yang partisipatif, di mana manusia tidak lagi 

memperlakukan sesamanya dan alam sebagai objek kepemilikan (having), tetapi 

sebagai bagian dari keberadaan yang sama (being).4 Dengan demikian, ajarannya 

dalam kitab Maha Upanisad yang dikutip oleh Pendeta Yan 

“wasudewakutumbakam” (kita semua bersaudara) dapat dibaca sebagai praksis 

konkret dari communion of being, yakni sebuah kesadaran bahwa keberadaan 

manusia dan alam saling meneguhkan satu sama lain dalam satu kesatuan ontologis. 

Selain itu, gagasannya tentang trikaya parisuda yang menyatakan 

“hubungan harmonis antara manusia dengan Tuhan, sesama, dan alam”, 

mencerminkan apa yang oleh Marcel disebut sebagai kesetiaan terhadap kehidupan 

(fidelity to being). Kesetiaan di sini bukan hanya loyalitas moral, melainkan bentuk 

kehadiran yang terus menerus memperbarui komitmen untuk menjaga relasi 

eksistensial yang telah dianugerahkan. Dalam hal ini, Pendeta Yan Mhita 

menegaskan bentuk kesetiaan spiritual manusia terhadap ciptaan, suatu kesetiaan 

yang berakar pada pengharapan akan harmoni kosmis antara manusia, alam, dan 

Tuhan. 

Humanisme yang muncul dalam pernyataan ini bersifat transenden dan 

partisipatif, sesuai dengan pandangan Marcel bahwa manusia sejati adalah makhluk 

yang “terlibat secara aktif dalam misteri keberadaan.” Dengan demikian, relasi 

universal yang ditawarkan Pendeta Yan Mhita tidak hanya memperluas cakrawala 

etis antariman, tetapi juga menjadi wujud praksis dari humanisme Marcel. 

 
4Marcel, The Philosophy of Existentialism, 73–75. 



63 

 

 
 

Pada scene 4 (durasi 26:00-26:32), Jiao Sheng Kristan mewakili umat Hindu 

menjawab pertanyaan tentang toleransi. Dalam pernyataan tersebut secara tegas 

menolak logika pengukuran manusia berdasarkan kategori kolektif 

(mayoritas/minoritas) yang cenderung mengobjektifikasi individu, ciri khas having 

menurut Marcel. Alih-alih mengukur manusia dari jumlah, status, atau peran 

sosialnya (mode having), narasi Konghucu di sini menggeser fokus ke “kualitas 

kemanusiaan”, suatu penilaian yang menurut Marcel lebih dekat ke mode being, 

karena menilai manusia dari siapa ia sebagai pribadi, dari kedalaman relasinya, dan 

dari kapasitasnya untuk hadir bagi yang lain. Dalam bahasa Marcel, narasi yang 

dibawakan Kristan seperti “menyalakan lilin walau setitik” adalah praktik being 

yang menegaskan eksistensi personal. Tindakan kecil itu tidak dimaknai sebagai 

alat untuk mengklaim kekuasaan, melainkan sebagai ungkapan kehadiran yang 

menumbuhkan makna bersama. Pernyataan tersebut memang bersifat analogis, 

tanpa bermaksud mengklaim identitas konseptual antara tradisi Konfusian dan 

Marcel, melainkan hanya menggunakan kategori Marcel untuk menyorot dimensi 

eksistensial dari tuturan tersebut. 

Metafora lilin yang dinyalakan sedikit demi sedikit merepresentasikan 

kehadiran dalam pengertian Marcel. Bukan kehadiran fisik semata, melainkan 

kesiapsediaan untuk “memberi cahaya” kepada yang lain, suatu tindakan 

partisipatif yang menuntut keterlibatan eksistensial. Sebagaimana telah disebutkan 

sebelumnya bahwa Marcel membedakan makna hadir yang dangkal (being-near) 

dan hadir yang partisipatif (being-with). Ungkapan Kristan tersebut mengajak 

setiap individu untuk aktif menempatkan diri sebagai pribadi yang hadir bagi 



64 

 

 
 

komunitas, atau bagi sesama. Dengan demikian, tindakan kecil yang konsisten 

seperti analogi menyalakan lilin adalah bagian dari manifestasi kehadiran. 

Pada scene 5 (durasi 30:34-31:28), Pernyataan Romo Antonius melalui 

ungkapannya yang mengambil dari semangat Mother teresa dalam sebuah refleksi 

“engkau adalah Yesus bagiku”, menegaskan transformasi identitas personal, yakni 

melihat orang lain sebagai diri yang berharga, alih-alih sebagai objek fungsi atau 

alat. Dalam terminologi Marcel, ini adalah peralihan dari having, di mana orang 

lain diukur, dimanfaatkan, atau dikategorikan menuju being, yakni pengakuan 

eksistensial atas pribadi lain. Ungkapan “engkau adalah Yesus bagiku” 

menyiratkan penghargaan intrinsik terhadap subjek lain yang tidak bergantung pada 

status, utilitas, atau peran sosialnya. Ini selaras dengan gagasan Marcel bahwa 

kehadiran autentik mengembalikan martabat personal yang terancam oleh 

objektifikasi modern. 

Lebih jauh, kalimat tersebut juga mengandung makna eksistensial tentang 

kehadiran (presence). Kehadiran dalam arti Marcel bukan sekadar eksistensi fisik, 

melainkan keterlibatan total dalam relasi kemanusiaan. Dengan menganggap “yang 

lain” sebagai Yesus, Romo Antonius menunjukkan kesiapsediaan batin untuk 

menghadirkan diri secara penuh bagi sesama. Kehadiran semacam ini tidak 

berangkat dari superioritas religius, tetapi dari keterbukaan ontologis, yakni sikap 

yang memungkinkan perjumpaan sejati antara manusia dengan manusia lain. 

Selain itu, refleksi Romo Antonius yang mengutip ungkapan Mother Teresa 

“aku ini satu pensil kecil di tangan Tuhan, untuk menuliskan cinta bagi dunia” 

memperlihatkan dimensi kesetiaan dan pengharapan dalam teori Marcel. Kesetiaan 



65 

 

 
 

di sini bukan sekadar moralitas, tetapi komitmen eksistensial terhadap cinta yang 

terus diwujudkan dalam tindakan, meskipun dalam keterbatasan manusiawi. 

Sementara itu, pengharapan muncul sebagai bentuk kepercayaan pada makna 

transenden dari setiap perbuatan kasih, bahwa tindakan kecil pun berpartisipasi 

dalam karya ilahi yang lebih besar. Dengan demikian, pernyataan Romo Antonius 

memanifestasikan tiga poros utama eksistensialisme Marcel: keberadaan autentik, 

kehadiran yang terbuka, dan kesetiaan yang melahirkan pengharapan. 

Pada scene 6 (durasi 37:36-38:16), pernyataan Pendeta Bryan yang 

menegaskan bahwa “kasih adalah inti” dan bahwa “kasih bersifat inklusif” 

menggeser perhatian dari relasi yang instrumentalis (mode having) ke relasi yang 

menghargai keberadaan personal (mode being). Jadi, ketika Bryan menekankan 

bahwa kasih itu “inklusif, bukan eksklusif”, ia sedang menolak logika having 

(memiliki kebenaran sendiri) dan bergerak menuju being with others (hadir secara 

terbuka dan penuh perhatian). Dengan begitu, esensi kasih yang ia sampaikan 

bukanlah ajaran moral abstrak, melainkan bentuk kehadiran ontologis, manusia 

menjadi dirinya yang sejati hanya ketika ia hadir secara penuh dalam relasi kasih 

terhadap orang lain. Pernyataannya oleh karena itu koheren dengan gagasan Marcel 

tentang eksistensi autentik yang menempatkan pengakuan personal sebagai dasar 

relasi antarmanusia. 

Kalimat “kasihilah Tuhan dan kasihilah sesama” juga bisa dibaca sebagai 

tindakan kehadiran ganda, kehadiran manusia di hadapan Tuhan, dan kehadiran 

manusia di hadapan sesama. Dalam relasi ini, kehadiran bersifat transenden 



66 

 

 
 

sekaligus imanen, ia bukan sekadar sikap moral, tapi pengalaman eksistensial yang 

membangun ruang kebersamaan. 

Pernyataan tentang kasih sebagai inti ajaran juga mengandung implikasi 

praktik, bahwa kasih tidak sekadar wacana doktrinal, melainkan tuntutan untuk 

hadir pada sesama. Ucapan Bryan “kasih itu sifatnya inklusif bukan eksklusif” 

menandai orientasi pastoral yang membuka ruang bagi perjumpaan dialogis dan 

kehadiran yang memberi perhatian pada kebutuhan orang lain. Studi-studi teologi 

Kristen Indonesia menegaskan bahwa pengajaran kasih berfungsi sebagai basis 

pelayanan inklusif yang konkret, suatu bentuk kehadiran yang selaras dengan 

konsep teori Marcel.5 

C. Kesetiaan dan Pengharapan 

Pada scene 7 (durasi 01:37:18-01:38:46), Habib Ja’far ingin menutup 

konten Log-In dengan mengajak seluruh audiens untuk berdoa bersama sesuai 

agama dan kepercayaan masing-masing. Ajakan ini mencerminkan suatu bentuk 

relasi yang tidak hanya temporal, tapi juga juga eskatologis atau berkelanjutan. 

Sebagaimana yang diungkapkan Habib Ja’far “kita ingin ini bukan hanya menjadi 

kebaikan kita di sini tapi juga kebaikan kita nanti, di sana”. Di dalam kerangka 

Marcel, ini sangat cocok dengan dimensi fidelity & hope, yaitu kesetiaan 

eksistensial terhadap relasi kemanusiaan dan pengharapan yang menumbuhkan 

makna masa depan bersama. 

 
5Andrika Telaumbanua dkk., “Kajian Teologis: Tentang Konsep Kasih terhadap Sesama 

dalam Injil 1 Yohanes 4:7-8 dan Relevansinya bagi Umat Kristiani,” Jurnal Magistra 2, no. 4 

(2024). 



67 

 

 
 

Panggilan untuk “kebaikan bagi seluruh umat manusia” menegaskan bahwa 

kesetiaan (fidelity) dalam konteks ini bukan hanya kepada kelompok sendiri, 

melainkan kepada umat seluruhnya, sebuah komitmen terhadap nilai bersama yang 

melampaui batas agama atau keyakinan. Hal ini konsisten dengan Marcel yang 

menekankan bahwa fidelity tidak hanya terkait dengan kesetiaan pada orang atau 

proyek yang kita pilih, tetapi pada makna relasi dan eksistensi manusia yang 

terbuka terhadap yang lain dan terhadap misteri keberadaan. 

Selanjutnya, penggunaan bahasa “nanti” dan seruan untuk berdoa bersama-

sama menunjukkan pengharapan (hope) yang bersifat kolektif dan transenden. 

Marcel tidak melihat hope sebagai optimisme kosong, melainkan sebagai disposisi 

eksistensial yang muncul ketika kita berhadapan dengan keadaan yang tak pasti, 

namun tetap berkomitmen pada kebaikan bersama. Dalam konteks ini, tindakan 

berdoa lintas agama sekaligus meneguhkan bahwa umat manusia dapat berorientasi 

ke masa depan bersama, bahwa keberagaman bukan penghalang, melainkan bagian 

dari harapan kolektif. Dengan demikian, fragmen ini memperlihatkan bahwa dialog 

keberagamaan dalam video bukan hanya toleransi pasif, tetapi suatu bentuk 

kesetiaan dan harapan dari komunitas yang didasari kehadiran manusia yang setia 

dan berharap bersama. 

Analisis ini menunjukkan bahwa scene terakhir ini bertindak sebagai 

penutup tematik dari seluruh analisa, ia merekonstruksi bagaimana nilai-nilai 

kemanusiaan yang telah muncul (identitas, relasi, inklusivitas) berpuncak pada 

komitmen bersama (fidelity) dan orientasi masa depan (hope). Dengan demikian, 

video tersebut memunculkan wujud nyata dari humanisme eksistensial-religius 



68 

 

 
 

menurut Marcel, yakni manusia hadir bagi sesamanya, setia dalam relasi, dan 

berharap pada kebaikan yang melampaui diri sendiri. 

Temuan dari ketujuh scene dialog lintas pemuka agama dalam video “Enam 

Pemuka Agama Jadi Satu di Lebaran” menunjukkan bahwa dimensi humanisme 

religius yang muncul tidak bersifat konseptual-abstrak semata, tetapi tampil dalam 

bentuk pernyataan, sikap, dan kesadaran eksistensial para narasumber. Dari sudut 

pandang Gabriel Marcel, seluruh percakapan itu meski berasal dari enam tradisi 

keagamaan yang berbeda, secara konsisten telah memperlihatkan tiga arus makna 

utama seperti pemulihan manusia sebagai being dalam relasi autentiknya, 

penegasan relasionalitas melalui kehadiran (presence), serta visi kolektif tentang 

masa depan manusia melalui kesetiaan dan pengharapan (fidelity & hope). 

Hasil pembahasan penelitian ini menunjukkan bahwa dialog lintas iman 

dalam video “Enam Pemuka Agama Jadi Satu di Lebaran” merepresentasikan 

bentuk praktik keberagamaan yang melampaui toleransi formal dan bergerak 

menuju relasi kemanusiaan yang bersifat eksistensial. Melalui analisis berbasis 

pemikiran Gabriel Marcel, terungkap bahwa para pemuka agama tidak 

memosisikan diri semata sebagai representasi institusi atau identitas keagamaan, 

melainkan hadir sebagai pribadi yang mengakui dan menghargai keberadaan 

manusia lain secara utuh. Dengan demikian, dialog yang berlangsung tidak 

beroperasi dalam logika klaim kebenaran atau kompetisi teologis, tetapi dalam 

kerangka relasi antarpribadi yang menegaskan martabat manusia sebagai subjek. 

Scene demi scene memperlihatkan pola yang sama, bahwa para tokoh 

pemuka agama ini menolak memosisikan manusia sebagai entitas kategori 



69 

 

 
 

(having), dan justru mengembalikannya pada keberadaan otentik (being). Scene 

pertama sudah memperlihatkan landasan kuat bahwa manusia tidak layak dikurung 

dalam label keagamaan, etnis, atau posisi sosial. Begitu pula scene dua sampai tiga 

yang selain memuat aspek kehadiran, juga menegaskan bahwa manusia itu “lahir 

untuk bermanfaat kepada semua” berdasarkan pernyataan oleh pemuka agama 

Hindu. Sebuah penolakan eksplisit terhadap mentalitas memilah, memiliki, atau 

mengklaim kebenaran eksklusif. Demikian pula pemuka agama Konghucu yang 

menekankan kualitas kemanusiaan sebagai pusat nilai. 

Dari sudut pandang pemikiran Marcel, ini menunjukkan gerak batin untuk 

melepaskan diri dari apa yang ia sebut “penjara having” di mana manusia dipahami 

secara objektif, statis, dan fungsional. Ketika para narasumber mengedepankan 

manfaat, kualitas moral, dan orientasi kebaikan, mereka sedang merehabilitasi 

manusia sebagai being. Yakni sesuatu yang hidup, berkembang, bertumbuh, dan 

memiliki kedalaman eksistensial. 

Konsep kehadiran yang dibawakan dalam pemikiran Gabriel Marcel juga 

turut terlibat kuat di scene empat sampai enam, di mana muncul relasi yang bersifat 

kesediaan untuk saling hadir tanpa syarat. Kehadiran bukan sekadar duduk bersama 

atau menyetujui satu sama lain, melainkan menjadi hadir sebagai pribadi yang 

mengakui kedalaman eksistensi orang lain. Tuturan para pemuka agama 

mencerminkan bentuk being-with yang autentik, di mana penderitaan, kebahagiaan, 

dan harapan pihak lain diakui sebagai bagian dari realitas bersama. Dalam 

perspektif Marcel, kehadiran semacam ini menandai keterlibatan dalam misteri 

keberadaan manusia, bukan sekadar respons moral terhadap perbedaan. 



70 

 

 
 

Romo Antonious sebagai perwakilan dari agama Katolik dan Pendeta Bryan 

yang mewakili agama Protestan, menegaskan bahwa kasih, penerimaan, dan 

penghormatan adalah inti ajaran mereka. Ini bukan bentuk toleransi minimalis, 

melainkan keterbukaan eksistensial. Ketika Romo Antonius menyinggung 

semangat Mother Teresa yang melihat “setiap orang adalah Yesus”, itu 

menunjukkan bahwa ia memandang orang lain bukan sebagai objek sosial atau 

perwakilan agama, tetapi sebagai misteri hidup yang layak dihormati. Di sini, 

pemikiran Marcel menekankan bahwa kehadiran adalah keterlibatan batin yang 

tidak bisa direduksi ke dalam fungsi sosial. 

Kehadiran dalam dialog lintas iman ini menjadi inti humanisme eksistensial, 

seperti perjumpaan yang mengandaikan keterbukaan, bukan defensif. Relasi 

dialogis, bukan posisi menang-kalah. Pengakuan akan martabat yang tak terkuasai 

konsep teologis masing-masing. 

Scene ketujuh menjadi kulminasi. Ajakan untuk berdoa bersama menurut 

agama masing-masing demi kebaikan umat manusia, bangsa, dan masa depan 

menunjukkan kualitas eksistensial yang hanya dapat dijelaskan dengan kategori 

pemikiran Marcel, yakni kesetiaan dan harapan. 

Di sini, kesetiaan bukan sekadar loyalitas pada kelompok internal, tetapi 

kesetiaan pada relasi kemanusiaan itu sendiri. Kesetiaan semacam ini adalah 

komitmen tak bersyarat untuk memelihara kebaikan relasi, terlepas dari perbedaan 

doktrin, identitas, dan tradisi. Ini persis seperti pemahaman Marcel bahwa fidelity 

selalu diarahkan pada sesuatu yang melampaui dirinya, suatu engagement 

eksistensial. 



71 

 

 
 

Sementara itu, pengharapan terbaca jelas pada ungkapan seperti “kebaikan 

bagi seluruh umat manusia” dan “menjadi penerang, menjadi oase bagi kegelapan”. 

Pengharapan menurut Marcel bukan optimisme, melainkan sikap eksistensial yang 

hanya muncul ketika seseorang atau komunitas memilih untuk mempercayai bahwa 

kebaikan memiliki masa depan. Doa lintas iman dalam scene penutup itu adalah 

ritual yang mempertemukan harapan-harapan personal ke dalam sebuah horizon 

kemanusiaan bersama. 

Secara keseluruhan, pembahasan ini menegaskan bahwa video dialog lintas 

iman yang dianalisis merepresentasikan praktik konkret dari humanisme 

eksistensial-religius sebagaimana dirumuskan oleh Gabriel Marcel. Humanisme 

yang muncul tidak bersifat abstrak atau normatif, melainkan terwujud dalam sikap, 

tuturan, dan relasi yang mengembalikan manusia pada keberadaannya sebagai 

pribadi yang hadir, setia, dan berharap bersama. Dengan demikian, penelitian ini 

berkontribusi dalam memperkaya kajian dialog lintas iman di Indonesia dengan 

menawarkan pembacaan filosofis yang menempatkan relasi kemanusiaan sebagai 

inti dari praktik keberagamaan di ruang publik.


