51

BAB 1V
INTERPRETASI BUYA HAMKA TERHADAP AYAT-AYAT AL-QUR’AN
TENTANG LANDASAN HIDUP MULIA
A. Penafsiran Konsep Hidup Mulia dalam Tafsir AlI-Azhar
Bab ini membahas hasil analisis terhadap penafsiran Buya Hamka dalam
Tafsir Al-Azhar mengenai ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan konsep hidup
mulia. Analisis dilakukan dengan menggunakan pendekatan tafsir tematik
(maudhu‘i), yaitu dengan menghimpun ayat-ayat yang memiliki keterkaitan makna
dengan tema hidup mulia, kemudian dikaji secara mendalam berdasarkan
penafsiran Buya Hamka. Tema hidup mulia dalam penelitian ini difokuskan pada
empat konsep utama, yaitu tagwa, ihsan, hayatan thayyibah, dan sa’adah, yang
masing-masing mepresentasikan dimensi spiritual, moral, eksistensial, dan tujuan
akhir kehidupan manusia menurut perspektif Al-Qur’an dalam Tafsir Al-Azhar.
1. Tagwad
Tagwa secara bahasa berasal dari kata waqga-yagi-wigayah yang berarti
menjaga, memelihara, atau menghindarkan diri dari sesuatu yang
membahayakan. Taqwa dalam kamus Al-Qur’an mengandung makna inti diri dari
segala bentuk siksa dan murka Allah dengan cara menjaga diri dan menjauhi dari
hal-hal yang menimbulkan keburukan.! Berdasarkan data yang penulis temukan,
istilah tagwa dalam Al-Qur’an muncul dalam banyak ayat dengan bentuk dan
konteks yang beragam, yakni QS. al-Bagarah: 197, al-Maidah: 8, al-A’raf: 26, at-

Taubah: 108 dan 109, Toha: 132, al-Hajj: 32 dan 37, al-Fath: 26, al-Hujurat: 3, al-

1Al-Husain bin Muhammad Al-Damaghani, Al-Wujuh wa Al-Nadzoir fi Al-Qur ‘anil Karim,
(darul IImi Lil Malayin: Beirut-lebanon, 1983), 1362.



52

Mujadalah: 9, al-Mudatsir: 56, dan al-Alaq: 8.2 Dari berbagai bentuk tersebut,
penulis memilih verba atgakum (orang yang paling bertakwa di antara kamu)
sebagai sampel utama. Pemilihan ini didasarkan pada pertimbangan bahwa kata
atgékum telah mewakili makna ketakwaan secara menyeluruh, sekaligus mencakup
konsep hidup mulia yang menjadi fokus penelitian ini.

Adapun surah yang menjadi rujukan utama dalam tagwa adalah QS. Al-

Hujurat ayat 13, yang berbunyi:

r oy ey 2l Toae -2 Vol Ve & - W2 ) T

SGSTEL 55 LEs; gas .}LS,\J;;JML%U\L@;
) g £ R R

S e Al &) Sl AW S

“Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari
seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-
bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling
mulia di antara kamu di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa.
Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Telliti.

Penafsiran Buya Hamka terkait ayat diatas, menjelaskan bahwa seluruh
manusia berasal dari satu asal penciptaan, yaitu Nabi Adam dan Siti Hawa, dan
secara biologis lahir dari percampuran laki-laki dan perempuan melalui proses
bertahap empat puluh hari nuthfah, empat puluh hari ‘alagah, dan empat puluh hari
mudghah, sehingga menjadi manusia yang sempurna. Allah menjadikan manusia
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku bukan untuk saling membanggakan atau

merendahkan, melainkan agar saling mengenal dan mempererat hubungan

kemanusiaan. Pada frasa “Sesungguhnya yang semulia-mulia kamu di sisi Allah

2Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu jam Al-Mufahras Li Alfadz Al-Qur’an, (Mesir: Dar
Al-Kutub Al-Misriyyah, 1346 ), 761.
3Qur’an Kemenag, Al-Hujurat ayat 13, diakses pada 10 November 2025.



53

lalah yang setakwa-takwa kamu”, pada potongan ayat ini dijelaskan bahwa
kemuliaan yang sejati yang dianggap bernilai oleh Allah adalah kemuliaan hati,
kemuliaan budi, kemuliaan perangai, ketaatan kepada llahi. Ayat tersebut untuk
menghapus perasaan setengah manusia yang menyatakan bahwa dirinya lebih dari
yang lain, karena keturunan. Buya Hamka menguatkan makna ini dengan sabda
Rasulullah saw.: “Apabila datang kepada kamu orang yang kamu sukai agamanya
dan budipekertinya, maka nikahkanlah dia” (HR. Tirmidzi), yang menunjukkan
bahwasannya yang pokok pada ajaran Allah dan pembawaan Rasul Allah pada
mendirikan kafa’ah, atau mencari jodoh bukanlah keturunan, melainkan agama dan
budi. Karena agam dan budi timbul dari sebab takwa kepada Allah, maka tagwa
itulah yang meninggikan martabat. Namun dalam kenyataan sosial, masih banyak
yang mengutamakan nasab dan mengabaikan agama serta budi pekerti, sehingga
terjadi penyimpangan nilai.*

Berdasarkan penafsiran ayat di atas, hamka memahami bahwa standar
kemuliaan yang hakiki adalah ketakwaan, yakni kebersihan hati, akhlak yang luhur,
dan ketaatan kepada Allah. Fanatisme etnis atau suku dipandang sebagai sikap
jahiliyah, sedangkan takwa melahirkan kerendahan hati dan hubungan sosial yang
baik. Dengan demikian, Buya Hamka menegaskan bahwa takwa adalah sumber

kemuliaan, dan hanya ketakwaanlah yang dapat menghasilkan hidup yang benar-

*HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid IX, (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 2001), 6834-
6838.



54

benar mulia, baik secara pribadi maupun sosial, serta meninggikan martabat
manusia karena sesuai dengan hikmat agama.®

Adapun ayat lain yang penulis paparkan sebelumnya, hamka mengaitkan
ketakwaan sebagai kesadaran batin yang mendalam kepada Allah yang melahirkan
ketaatan, keikhlasan, pengendalian diri, dan akhlak yang luhur dalam seluruh aspek
kehidupan. Dalam ayat-ayat tentang ibadah seperti haji, kurban, dan shalat, taqwéa
ditegaskan sebagai tujuan utama ibadah, bukan sekadar ritual lahiriah. Dalam
hubungan sosial, tagwa tampak dalam keadilan, kejujuran, menjaga lisan, serta
menjauhi kezaliman dan prasangka. Dalam konteks perjuangan dan ujian hidup,
taqwa menjadi sumber keteguhan hati, ketenangan, dan pertolongan Allah. Buya
Hamka menegaskan bahwa tagwa bukan hanya rasa takut kepada Allah, tetapi
kesadaran moral yang hidup, yang membimbing manusia agar tetap lurus dalam
kekuasaan, pergaulan, ibadah, dan seluruh aktivitas dunia.

Sebagai peneliti, memandang bahwa penafsiran Buya Hamka terhadap QS.
Al-Hujurat ayat 13 menegaskan secara kuat bahwa tagwa adalah satu-satunya
standar kemuliaan manusia yang melampaui batas suku, bangsa, dan nasab. Dengan
menempatkan perbedaan manusia sebagai sarana saling mengenal dan membangun
hubungan kemanusiaan, bukan untuk merasa lebih tinggi atau lebih rendah satu
sama lain. Penguatannya melalui hadis tentang kriteria memilih pasangan
menunjukkan bahwa tagwa memiliki implikasi nyata dalam kehidupan sosial,

terutama dalam pembentukan keluarga berbasis agama dan akhlak. Secara

SHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid IX, (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 2001), 6834-
6838.



55

keseluruhan, konsep tagwéa yang holistik mencakup dimensi ibadah, moral, dan
sosial sehingga tagwa dipahami bukan sekedar rasa takut kepada Allah, melainkan
kesadaran batin yang melahirkan kepribadian mulia dan tatanan sosial yang
berkeadilan.

2. lhsan

Secara bahasa, kata ihsan berasal dari akar kata ha-sin-nun (& _» z) yang

mengandung makna dasar kebaikan. ihsan merupakan bentuk masdar dari ahsana-
yuhsinu yang berarti berbuat baik.® Kata ihsan dalam kamus Al-Qur’an terdapat
pada beberapa ayat yakni, QS. al-Bagarah: 83, 178 dan 229, QS. al-Taubah: 100.
QS. Al-Nahl: 90, QS. al-Rahman: 60, QS. al-Nisa: 36 dan 62, QS. al-An’am: 151,
QS. al-Isra’: 23, QS. al-Ahgaf 15.” Akan tetapi, dalam hal ini penulis akan
menguraikan beberapa ayat saja sebagai sampel yang dirasa sesuai dengan tema
yang diangkat, yakni QS. al-Bagarah: 195, QS. al-Nahl: 90, dan al-gashash: 77.8

a) Al-Bagarah ayat 195
o) 20 31 5Ty S )l N A i 158

“Dan belanjakanlah (harta bendamu) di jalan Allah, dan janganlah kamu
menjatuhkan dirimu sendiri ke dalam kebinasaan, dan berbuat baiklah, karena
sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berbuat baik.

Al-Raghib al-Asfahani, Mu'jam Mufradat Alfaz al-Qur'an (Beirut: Dar al-Fikr, 1998),
117.

"Muhammad Fuad Abdul Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahras Li Alfadz Al-Qur’an, 204.

8Al-Husain bin Muhammad Al-Damaghani, Al-Wujuh wa Al-Nadzoir fi Al-Qur anil
Karim, ... 343.

°Qur’an Kemenag, Al-Bagarah ayat 195, diakses pada 10 November 2025.



56

Dalam rafsir al-Azhar, Buya Hamka menafsirkan QS. al-Bagarah ayat 195
sebagai ayat yang mengandung dua pesan utama, yaitu perintah untuk berjuang di
jalan Allah melalui pengorbanan harta serta larangan menjatuhkan diri ke dalam
kebinasaan. Menurut Hamka, kebinasaan yang dimaksud dalam ayat ini bukanlah
kematian di medan perang, melainkan sikap bakhil dan enggan berkorban. la
menyatakan: “Yang dinamai menjatuhkan diri ke dalam kebinasaan itu bukanlah
keluar berjuang, melainkan bakhil, takut mengeluarkan harta, dan malas
berkorban.” Hamka menegaskan bahwa sifat kikir dalam menginfakkan harta
untuk kepentingan perjuangan justru menjadi sebab kehancuran umat. Penafsiran
ini sejalan dengan riwayat yang dinukil dari sahabat Huzaifah. Dalam tafsir tersebut
dijelaskan bahwa maksud larangan ‘“‘janganlah kamu menjatuhkan dirimu ke dalam
kebinasaan ” ialah larangan untuk enggan mengeluarkan pengorbanan harta dalam
peperangan karena rasa takut miskin. Sikap seperti ini justru dipandang sebagai
bentuk kebinasaan yang sesungguhnya. Demikian pula dengan pendapat Ibnu
Abbas yang dikemukakan Hamka dalam tafsirnya. Ibnu Abbas menegaskan bahwa
kebinasaan dalam ayat ini bermakna kebinasaan akibat sifat bakhil dalam
membelanjakan harta untuk kepentingan jihad. Hamka mengutip makna tersebut
dengan menegaskan bahwa orang yang enggan mengeluarkan hartanya demi
perjuangan pada hakikatnya sedang membinasakan dirinya sendiri.°

Hamka juga menjelaskan latar belakang turunnya ayat ini, yaitu pada masa
ketika Allah telah memberikan kemenangan yang gemilang kepada agama Islam

dan jumlah para pembelanya semakin banyak. Dalam kondisi seperti ini, ancaman

PHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid I, 451-454.



57

kebinasaan tidak lagi berupa kekalahan fisik, melainkan sikap terlalu mencintai
harta dan sibuk mengurus kepentingan duniawi. Hamka menyatakan bahwa
Kebinasaan itu ialah apabila orang telah lebih mementingkan hartanya sendiri,
bimbang memperbaikinya, sehingga tertinggal dari berjuang di jalan Allah. Dengan
demikian, kebinasaan dalam pandangan Hamka dimaknai sebagai kemunduran
spiritual dan sosial akibat dominasi kepentingan materi atas kepentingan agama dan
perjuangan.

Selanjutnya, pada frasa wa ahsind (dan berbuat baiklah), Hamka
menafsirkan bahwa kata ihsan mengandung makna yang sangat luas, yaitu selalu
berbuat baik dan terus-menerus melakukan perbaikan dalam berbagai aspek
kehidupan. la menegaskan bahwa ihsan bukan hanya sebatas kebaikan moral, tetapi
juga peningkatan kualitas amal secara berkelanjutan. Hamka menyatakan bahwa
Karena wa ahsinl artinya selalu berbuat baik dan selalu memperbaiki, maka
tersimpullah di dalamnya segala maksud dari kata ihsan. Hamka menekankan
bahwa orang-orang beriman dituntut untuk senantiasa meningkatkan mutu amal,
mutu ibadah, serta kualitas ketaatan kepada Allah. Karena ayat ini berkaitan dengan
konteks peperangan, maka perintah ihsan juga mencakup kewajiban untuk
memperbaiki kualitas segala aspek yang berkaitan dengan peperangan, baik dari
segi persiapan, strategi, maupun bentuk pengorbanan. Hamka menegaskan bahwa
peperangan mengalami perkembangan yang sangat pesat, sehingga umat Islam

tidak boleh tertinggal dalam meningkatkan kualitas perjuangannya.'?

HHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, 451-454.



58

Menurut penulis, penafsiran Buya Hamka terhadap QS. Al-Bagarah ayat
195 menunjukkan bahwa konsep ihsan dipahami secara integratif antara
spiritualitas, moralitas, dan profesionalitas perjuangan. Tidak memaknai
kebinasaan sebagai kematian di medan perang, tetapi sebagai sikap mental yang
dikuasai oleh kecintaan kepada harta dan rasa takut berkorban. Penulis memandang
ini sangat relevan dengan konteks kehidupan modern, karena menegaskan bahwa
perjuangan di jalan Allah harus dilakukan secara sungguh-sungguh, terencana,
disiplin, dan terus diperbaiki mutunya. Dengan demikian, menurut pemahaman
penulis, ihsan dalam ayat ini menjadi dasar etos perjuangan yang berorientasi pada
kualitas amal, tanggung jawab, dan keberanian moral, bukan sekadar tindakan fisik
tanpa kesiapan dan kesadaran nilai. Selalu berbuat baik dan memperbaiki.

b) An-Nahl ayat 90

Sedy s 2 xigp o s Sl sl il AR O
_ -] > sz K 2, .3
53,85 S K i

“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat
kebajikan, memberi kepada kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji,
kemungkaran dan permusuhan. Dia memberi pengajaran kepadamu agar kamu
dapat mengambil pelajaran.”™?

Dalam tafsir al-Azhar, Buya Hamka menjelaskan bahwa QS. an-Nahl ayat
90 memuat tiga perintah utama yang wajib dilaksanakan oleh manusia sepanjang

waktu sebagai tanda ketaatan kepada Allah Swt. Tiga perintah tersebut adalah

berlaku adil, berbuat ihsén, dan memberi kepada kerabat. Perintah pertama adalah

2Qur’an Kemenag, An-Nahl ayat 90, diakses pada 10 November 2025.



59

menegakkan keadilan. Hamka menafsirkan adil sebagai sikap menimbang dengan
sama berat, menyalahkan yang salah, membenarkan yang benar, serta tidak berlaku
zalim, karena kezaliman merupakan lawan dari keadilan. Menurutnya, selama
keadilan masih terpelihara dalam kehidupan bermasyarakat, selama itu pula
kehidupan akan berlangsung dengan tenteram. Dari keadilan akan tumbuh rasa
aman, amanah, dan saling percaya di antara sesama manusia. Dengan demikian,
keadilan dipandang sebagai fondasi utama dalam membangun tatanan sosial yang
harmonis.

Perintah kedua adalah berbuat ihsan. Hamka menjelaskan bahwa makna
thsdn mengandung dua dimensi utama. Pertama, ihsan berarti senantiasa
meningkatkan mutu amalan, yaitu berbuat lebih baik dari sebelumnya sehingga
kualitas iman seseorang semakin meningkat dari waktu ke waktu. Makna ini
diperkuat dengan hadis sahih Rasulullah Saw. yang menjelaskan tentang ihsan
“Ihsan ialah engkau menyembah Allah seakan-akan engkau melihat-Nya. Jika
engkau tidak melihat-Nya, maka sesungguhnya Dia melihatmu.” Hamka
memberikan perumpamaan bahwa membayar upah kepada seseorang sesuai dengan
pekerjaannya merupakan bentuk sikap adil. Namun apabila seseorang memberikan
upah lebih dari yang semestinya sehingga penerimanya merasa senang dan lapang
hati, maka sikap tersebut dinamakan ihsan. Oleh karena itu, ihsan merupakan
latihan akhlak yang tingkatannya lebih tinggi daripada sekadar keadilan.3

Perintah ketiga adalah memberi kepada kerabat. Menurut Hamka, perintah

ini merupakan kelanjutan dari konsep ihsan. la menjelaskan bahwa dalam satu

BHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3951-3953.



60

keluarga pun, meskipun berasal dari ayah dan ibu yang sama, kondisi kehidupan
dan tingkat kesejahteraan tidak selalu sama. Oleh karena itu, orang yang memiliki
kemampuan dianjurkan untuk berbuat ihsan terlebih dahulu kepada keluarga dan
kerabat terdekat sebelum membantu orang lain yang lebih jauh hubungan
kekerabatannya. Pada akhir ayat, Allah berfirman: “Dia memberi pengajaran
kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran.” Hamka menegaskan bahwa
tiga perintah yang wajib dilaksanakan dan tiga larangan yang wajib dijauhi dalam
ayat ini semuanya bertujuan untuk keselamatan manusia itu sendiri. Jika tiga
perintah tersebut diamalkan, niscaya kehidupan akan berjalan dengan selamat.
Sebaliknya, jika larangan-larangan yang disebutkan dijauhi, maka manusia akan
memperoleh kehidupan yang aman dan bahagia.'*

Sebagai penulis, penafsiran Buya Hamka terhadap QS. An-Nahl ayat 90
menunjukkan bahwa ayat ini merupakan fondasi etika sosial dan spiritual dalam
Islam yang sangat komprehensif. Tidak hanya menempatkan adil sebagai prinsip
hukum dan sosial, tetapi menyempurnakannya dengan ihsan sebagai puncak
akhlak, yakni kebaikan yang melampaui tuntutan keadilan formal. Dengan
mengaitkan perintah memberi kepada kerabat serta larangan fahsya’, munkar, dan
zalim, ayat ini membentuk keseimbangan antara hubungan dengan Allah dan
hubungan dengan sesama manusia. Menurut penulis, penafsiran ini menegaskan
bahwa kemuliaan hidup tidak cukup dibangun di atas keadilan semata, tetapi harus
ditopang oleh ihsan agar tercipta masyarakat yang tidak hanya tertib secara hukum,

tetapi juga hangat secara moral dan kemanusiaan.

YHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3951-3953.



61

c). Al-Qashash ayat 77

A 52 S 5l G 5o i A8 85 5130 A B8 T el
Ed 2 - ) — ﬁ Py £ ~ —~
75 z) .’: ]/W ': . E .« /1 .5§ //s
“Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu
(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bahagianmu dari
(kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah
telah berbuat baik, kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka)
bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat
kerusakan.”’™®
Dalam rafsir al-Azhar, Buya Hamka menjelaskan bahwa QS. al-Qashash
ayat 77 memiliki keterkaitan erat dengan ayat sebelumnya, yaitu QS. al-Qashash
ayat 76, yang mengisahkan tentang Qarun, seorang dari kaum Nabi Musa yang
bersikap pongah. Menurut Hamka, pongah adalah sikap suka mempertontonkan diri
secara berlebihan untuk menunjukkan kekayaan dan kebanggaan diri kepada orang
lain. Sikap ini menjadi latar belakang turunnya nasihat pada ayat 77 sebagai bentuk
peringatan terhadap kesombongan akibat harta. Hamka menafsirkan bahwa harta
benda pada hakikatnya merupakan anugerah dari Allah Swt. Oleh karena itu,
manusia tidak boleh melupakan bahwa kehidupan dunia ini bersifat sementara,
sedangkan kehidupan akhirat adalah kekal. Harta yang dimiliki tidak akan dibawa
mati, melainkan akan ditinggalkan di dunia. Karena itu, harta tersebut hendaknya
dimanfaatkan sebagai sarana untuk membina kehidupan akhirat, yaitu dengan

menginfakkannya di jalan kebajikan. Hamka menegaskan bahwa perintah carilah

pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu kebahagiaan negeri akhirat

15Qur’an Kemenag, Al-Qashash ayat 77, diakses pada 10 November 2025.



62

merupakan dorongan agar manusia mengarahkan orientasi pemanfaatan hartanya
kepada nilai-nilai ukhrawi, tanpa melupakan tanggung jawab dunianya.
Selanjutnya, pada frasa “wa ahsin kama ahsana Allahu ilaik” (dan berbuat
baiklah sebagaimana Allah telah berbuat baik kepadamu), Hamka menjelaskan
bahwa kebaikan Allah kepada manusia tidak terhitung jumlahnya. Dari keadaan
tidak memiliki apa-apa, manusia kemudian diberikan rezeki yang berlipat ganda.
Oleh karena itu, sudah sepantasnya manusia membalas kebaikan tersebut dengan
berbuat ihsan. Hamka memaknai ihsan dalam ayat ini dalam dua bentuk. Pertama,
ihsan kepada sesama manusia, yaitu dengan membina hubungan yang baik, berbudi
pekerti luhur, bersikap ramah, bermulut manis, berhati lapang, serta menumbuhkan
rasa belas kasih kepada fakir miskin dan orang-orang yang membutuhkan. Kedua,
ihsdn kepada diri sendiri, yaitu dengan senantiasa meningkatkan mutu diri,
memperteguh kepribadian, dan mengembangkan potensi kemanusiaan agar
menjadi pribadi yang lebih sempurna dan bermanfaat bagi masyarakat. Pada bagian
akhir ayat, Hamka menjelaskan larangan untuk berbuat kerusakan di bumi.
Larangan ini mencakup segala bentuk perbuatan yang dapat mengganggu
ketenteraman hidup, menyakiti hati sesama manusia, serta tindakan yang semata-
mata didorong oleh kepentingan mencari keuntungan pribadi tanpa mempedulikan
dampak sosial dan moral. Menurut Hamka, orang yang gemar melakukan
kerusakan berarti telah menyimpang dari tujuan utama pemberian nikmat Allah,

yakni untuk kemaslahatan bersama.*6

BHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V11, 5376-5377.



63

Pada ayat lain yang penulis sebutkan di atas, dalam zafsir al-Azhar, Buya
Hamka memaknai ihsan sebagai puncak akhlak Islam yang mencakup hubungan
dengan Allah, sesama, dan keluarga, yang diwujudkan melalui kebaikan sosial,
sikap pemaaf, bakti kepada orang tua, kepedulian kepada yang lemah, serta
keluhuran budi dalam kehidupan. Ihsan dipandang sebagai sikap berbuat lebih dari
sekadar tuntutan keadilan, dengan keyakinan bahwa setiap kebaikan dilakukan
dalam pengawasan Allah dan akan dibalas dengan kebaikan pula.

Sebagai penulis, memandang penafsiran Buya Hamka terhadap QS. Al-
Qashash ayat 77 sebagai penafsiran yang kontekstual, moderat, dan sangat relevan
dengan problem sosial modern. Hamka tidak hanya menempatkan ayat ini sebagai
nasihat spiritual, tetapi juga sebagai kritik sosial terhadap keserakahan ekonomi,
kesombongan kelas, dan penyalahgunaan harta. Penekanannya pada keseimbangan
antara orientasi akhirat dan pemenuhan dunia menunjukkan keluasan wawasan
keislaman yang integratif, yakni tidak menolak dunia tetapi juga tidak
mematuhkannya sebagai tujuan utama hidup. Selain itu, penekanan pada ihsan dan
larangan berbuat kerusakan mencerminkan sensitivitas Hamka terhadap isu
keadilan sosial dan tanggung jawab moral pemilik kekuasaan dan kekayaan. Secara
metodologis, tafsir ini memperlihatkan karakter khas Hamka yang memadukan
teks, konteks sejarah, dan realitas sosial, sehingga ayat tersebut tetapi hadir sebagai
pedoman etis yang hidup.

3. Haydtan Tayyibah
Secara  bahasa, frasahayatan tayyibah terdiri  dari  kata al-

hayah (kehidupan) dan al-tayyibah (yang baik). Dalam Al-Qur'an, frasa hayatan



64

thayyibah secara khusus disebutkan dalam QS. An-Nahl: 97, yang berarti hidup
dalam ketaatan.!” Frasa ini merupakan satu-satunya yang menyebutkan hayatan
thayyibah secara eksplisit, yang menegaskannya sebagai sebuah terminologi
khusus untuk kehidupan ideal orang beriman.

Adapun surah yang menjadi rujukan utama dalam hayéatan thayyibah adalah

QS. An-Nahl ayat 97 yang berbunyi:

253 wﬂw SRS be 350 RS Jae 5
S 158 2,
“Barangsiapa yang mengerjakan amal saleh, baik laki-laki maupun
perempuan dalam keadaan beriman, maka sesungguhnya akan Kami berikan
kepadanya kehidupan yang baik dan sesungguhnya akan Kami beri balasan kepada
mereka dengan pahala yang lebih baik dari apa yang telah mereka kerjakan.
Dalam Tafsir al-Azhar, Buya Hamka menegaskan bahwa QS. an-Nahl ayat
97 secara jelas mempertautkan antara iman dan amal saleh dengan hasil berupa
kehidupan yang baik. Menurut Hamka, iman kepada Allah harus melahirkan amal
saleh dalam bentuk perbuatan nyata. Pengakuan iman semata belumlah memiliki
makna yang sempurna apabila tidak dibuktikan melalui hasil pekerjaan yang baik.
Dengan demikian, iman bukan hanya bersifat keyakinan batin, tetapi harus
terwujud dalam perilaku yang mencerminkan nilai-nilai kebaikan. Hamka juga
menjelaskan bahwa dalam hal iman dan amal saleh, kedudukan laki-laki dan

perempuan adalah sama. Keduanya memiliki kemampuan yang setara untuk

menumbuhkan iman dalam hati dan sama-sama diberi potensi untuk berbuat

YMuhammad Fuad Abdul Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahras Li Alfadz Al-Qur’an, (Mesir: Dar
Al-Kutub Al-Misriyyah, 1346 ), 402.
8Qur’an Kemenag, An-Nahl ayat 97, diakses pada 10 November 2025.



65

kebajikan. Tidak ada perbedaan dalam peluang untuk meraih keutamaan di sisi
Allah berdasarkan jenis kelamin, melainkan ditentukan oleh kualitas iman dan amal
saleh masing-masing individu. Oleh karena itu, baik laki-laki maupun perempuan
yang beriman dan beramal saleh sama-sama dijanjikan oleh Allah akan
memperoleh hayatan thayyibah (kehidupan yang baik).

Ibnu Katsir memaknainya sebagai ketenteraman jiwa. lbnu Abbas dan
sebagian mufassir lain menafsirkannya sebagai rezeki yang halal dan baik. Ali bin
Abi Thalib memaknainya sebagai ketenangan dan kesabaran. Ali bin Abi Thalhah
dan Ibnu Abbas juga memaknainya sebagai kebahagiaan. Ad-Dahhaak
menafsirkannya sebagai rezeki halal, kelezatan ibadah, dan kelapangan dada. Serta
Ja‘far ash-Shadiq memaknainya sebagai tumbuhnya ma ‘rifatullah. Hamka
menegaskan bahwa seluruh penafsiran ini saling melengkapi dan mengarah pada
satu hakikat yaitu hayatan thayyibah adalah kebahagiaan dan ketenteraman batin

yang bersumber dari keimanan, bukan dari kondisi materi. Hamka juga menguatkan

dengan hadis riwayat Imam Ahmad dari Ibnu Umar yang berbunyi:

‘\;/CJJ )/’/ /Kj)\)kﬂmﬁu \J:e

"Beroleh kemenanganlah orang yang telah jadi Islam, mendapat rezeki
sekedar cukup dan menerima senang apa yang diberikan Allah kepadanya.” Hadist
tentang keberhasilan orang yang Islam, cukup rezekinya, dan gana‘ah. Al-
Mahayami dan Al-Qasimi menegaskan bahwa kehidupan yang baik adalah
kebahagiaan batin karena iman, ridha pada takdir, dan kebebasan jiwa dari

perbudakan dunia. Menurut Hamka, hayatan tayyibah ini akan disempurnakan



66

dengan pahala yang jauh lebih besar di akhirat, karena amal manusia yang terbatas
dibalas Allah dengan ganjaran yang kekal.*®

Sebagai penulis, memandang bahwa penafsiran Buya Hamka terhadap QS.
An-Nahl ayat 97 bahwa iman yang benar pasti harus tampak dalam perbuatan baik,
dan antara iman dan amal tidak bisa dipisahkan. Laki-laki dan perempuan memiliki
kedudukan yang sama dalam beriman dan beramal, serta sama-sama dijanjikan
kehidupan yang baik oleh Allah. Selain itu, kehidupan yang baik (hayatan
thayyibah) bukan hanya soal harta, tetapi mencakup ketenangan hati, kebahagiaan,
kesabaran, rezeki yang halal, kepuasan dalam beribadah, dan kedekatan dengan
Allah, dan puncak balasannya akan disempurnakan di akhirat dengan pahala yang
jauh lebih besar.

4. Sa’adah

Secara bahasa, katasa’ddah berasal dari akar kata (> ¢ ~) yang

mengandung makna dasar kebahagiaan dan keberuntungan. Hamka mengatakan
kebahagiaan inilah yang senantiasa dicari setiap orang, sayangnya, banyak yang
tersesat lantaran tidak tahu bahagia itu apa. Perihal kebahagiaan dalam pandangan
Buya Hamka terletak pada kemenangan memerangi nafsu dan menahan kehendak
nafsu yang berlebih-lebihan.?® Dalam hal ini, penulis hanya menuliskan beberapa

ayat saja sebagai sampel yang dirasa sangat sesuai.

BHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3960-3962.
20M. Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualiasasi Tasauf Modern Di Zaman Kita (Bekasi:
Penjuru llmu Sejati, 2014), 139.



67

a) Hud ayat 105
£, 2 St 227 f:,i i ﬁff)i/.’. /,.://9/

“Hari yang (hila dia) datang, tidak ada yang akan bercakap seorang
diripun kecuali dengan izinNya. Maka dari antara kamu ada yang akan celaka dan
ada yang berbahagia.”

Dalam menafsirkan QS. Hud ayat 105, Buya Hamka menggambarkan
kedahsyatan hari Kiamat sebagai hari yang pasti datang dan tidak dapat ditunda,
ketika tidak seorang pun dapat berbicara kecuali dengan izin Allah. Pada saat itu
selurun makhluk terdiam terpaku dalam suasana mahkamah Ilahi yang Maha
Agung, sebagaimana juga digambarkan pada ayat lain bahwa malaikat pun berdiri
bersaf tanpa mampu berkata-kata. Setelah berlangsung pemeriksaan yang sangat
teliti, keputusan Allah pun ditetapkan bahwa manusia terbagi menjadi dua
golongan, yaitu yang celaka dan yang berbahagia. Hamka mengibaratkan penantian
keputusan itu seperti manusia yang menunggu hasil ujian di dunia, namun
ketegangan di hari Kiamat jauh lebih dahsyat karena menyangkut nasib kekal,
apakah seseorang akan mendapat ampunan atau azab, surga atau neraka,
berdasarkan seluruh amal baik dan buruk yang pernah diperbuat selama hidupnya.?*

Menurut penulis, penafsiran Buya Hamka tentang QS. Hud ayat 105
menggambarkan hari kiamat seperti suasana sidang dan pengumuman hasil ujian
yang sangat menegangkan. Manusia digambarkan tidak bisa berbicara apa pun
tanpa izin Allah, lalu menunggu keputusan akhir, masuk golongan bahagia atau

celaka. Dengan gambaran ini, penanaman kesadaran dalam diri bahwa hidup di

2IHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3547.



68

dunia adalah masa penilaian, dan semua perbuatan akan dipertanggungjawabkan.
Penafsiran ini memberi peringatan yang kuat agar manusia lebih berhati-hati dalam
berbuat dan mempersiapkan diri dengan amal yang baik.

b) Hud ayat 108

£ g

—

A5z BN 2Nl Sl eali B lgo Gals £ g8 150z Gl Gl

*

) -~ ~ el ~
332 eslle

“Adapun orang-orang yang berbahagia, maka tempatnya di dalam surga,
mereka kekal di dalamnya selama ada langit dan bumi, kecuali jika Tuhanmu
menghendaki (yang lain); sebagai karunia yang tiada putus-putusnya. %2

Buya Hamka menafsirkan QS. Hud ayat 108 bahwa orang-orang yang
berbahagia, akan tetap berada di dalam surga selama ada langit dan bumi, sebagai
balasan atas amal, jasa, dan iman yang mereka bangun selama hidup di dunia.
Hamka cenderung kepada penafsiran bunyi ayat “kecuali apa yang dikehendaki
Tuhan engkau”, yang menunjukkan bahwa kehendak Allah tetap berada di atas
segalanya dan Dia berkuasa menaikkan derajat hamba-Nya di dalam surga karena
nikmat-Nya tidak terbatas. Penegasan ini diperkuat oleh penutup ayat “anugerah
yang tidak putus-putus”, yang juga selaras dengan QS. Al-Bagarah: 261 tentang
pelipatgandaan pahala amal di jalan Allah. Hamka menyimpulkan bahwa nikmat
Allah di surga bersifat terus menerus dan tidak terbatas.

Terkait frasa “selama ada langit dan bumi”, Hamka menjelaskan bahwa

yang dimaksud adalah langit dan bumi setelah kiamat, sebagaimana ditegaskan

dalam QS. Ibrahim ayat 48 tentang penggantian langit dan bumi. Adapun frasa

22Qur’an Kemenag, Hud ayat 108, diakses pada 10 November 2025.



69

“kecuali apa yang dikehendaki Tuhanmu” dipahami oleh banyak ulama sebagai
kemungkinan bahwa orang-orang bertauhid yang berdosa besar tidak kekal di
neraka dan dapat dikeluarkan setelah disucikan. Pandangan ini diperkuat oleh
sejumlah riwayat sahabat serta hadis tentang keluarnya penghuni neraka. Menurut
Hamka, Allah berkuasa memasukkan siapa pun ke neraka dan mengeluarkan siapa
pun darinya sesuai kehendak-Nya. Bisa saja Allah mengeluarkan seluruh penghuni
neraka yang telah selesai disucikan, kemudian menutup neraka untuk selamanya.
Pemahaman ini selaras dengan hadis sahih riwayat Bukhari dan Muslim dari Abu
Hurairah bahwa Allah telah menetapkan di atas ‘Arsy “Sesungguhnya rahmat-Ku
mengalahkan murka-Ku.” Oleh karena itu, meskipun surga dan neraka disebut
sebagai tempat kekal, hakikat akhirnya tetap berada dalam ilmu dan kehendak
mutlak Allah Swt .2

Sebagai penulis, penafsiran Buya Hamka terhadap QS. Hud ayat 108
memiliki kekuatan teologis dan spiritual yang sangat seimbang. Surga adalah
balasan bagi orang-orang yang beriman dan beramal baik, dengan kenikmatan yang
terus menerus, namun tetap berada di bawah kekuasaan mutlak Allah. Rahmat
Allah sangat luas, bahkan dapat mengeluarkan orang-orang berdosa dari neraka
setelah mereka disucikan. Penafsiran ini memberi harapan besar kepada manusia
tanpa menghilangkan rasa takut kepada keadilan Allah, sehingga ajarannya
seimbang antara dorongan untuk berbuat baik dan kesadaran akan kekuasaan serta

kasih sayang Allah.

BHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3548-3552.



70

c) Ar-Ra’d ayat 28-29
247 ) z //é‘L z s P .g
S G SE N ST agls ks 1) Gl

“(vaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka manjadi tenteram
dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingati Allah-lah hati
menjadi tenteram.”?*

Menurut Buya Hamka pada ayat 28 di atas, menjelaskan bahwa iman
melahirkan zikir kepada Allah, dan zikir itulah yang menenangkan hati. Dengan
mengingat Allah, segala kegelisahan, ketakutan, keraguan, dan kesedihan akan
hilang. Ketenteraman hati merupakan sumber kesehatan rohani dan jasmani,
sedangkan kegelisahan menjadi pangkal berbagai penyakit batin. Menurut Hamka
al-Qur’an membagi-bagi tingkat pengalaman nafsu kepada tiga, yaitu An-Nafsul
Amméarah Bissu’ (QS. Yusuf ayat 53), yaitu nafsu yang selalu mendorong kepada
kejahatan, tetapi apabila telah berlanjut timbullah An-Nafsul Lawwamah (QS. al-
Qiyamah ayat 2). Dari nafsu yang cenderung pada kejahatan, menuju nafsu yang
tenang (An-Nafs Al-Muthmainnah) nafsu yang mencapai ketentramannya setelah

menempuh berbagai pengalaman. Disinilah iman dan zikir berpadu sebagai kunci

utamanya.?®

S s B e s 1l g

“Orang-orang yang beriman dan beramal saleh, bagi mereka kebahagiaan
dan tempat kembali yang baik.”

24Qur’an Kemenag, Ar-Ra’d ayat 29, diakses pada 10 November 2025.
BHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3761-3762



71

Menurut Hamka terkait ayat 29, Hamka menafsirkan bahwa orang-orang
yang beriman dan beramal saleh akan memperoleh kebahagiaan dan tempat
kembali yang terbaik. Hati yang telah tenteram melahirkan sikap hidup yang
tenang, mendorong lahirnya perbuatan-perbuatan baik, serta menjadikan hidup
terasa bahagia karena kekayaan sejati terletak di dalam hati. Kebahagiaan di dunia
ini menjadi jalan menuju kebahagiaan yang sempurna di akhirat, yaitu surga
sebagai tempat kembali terakhir.?

Sebagai penulis, penafsiran Buya Hamka tentang QS. ar-Ra‘d ayat 2829
bahwa iman dan zikir bukan hanya soal ibadah, tetapi juga menjadi sumber
ketenangan hati dan kesehatan jiwa. Orang yang selalu ingat kepada Allah akan
lebih tenang, tidak mudah gelisah, dan lebih kuat menghadapi masalah hidup.
Ketenangan ini kemudian mendorong seseorang untuk berbuat baik, sehingga
hidupnya menjadi lebih terarah dan bahagia. Menariknya, Hamka juga menegaskan
bahwa kebahagiaan tidak hanya dirasakan di dunia, tetapi juga berlanjut ke akhirat
sebagai balasan dari Allah. Menurut peneliti, tafsir ini menunjukkan bahwa ajaran
Islam sangat menyatu dengan kebutuhan psikologis manusia dan relevan untuk
kehidupan modern.

Dari penafsiran hamka tentang sa ‘adah, Hamka membaginya menjadi 2
katgori, yakni kebahagiaan majazi dan kebahagiaan hakiki.?” Hamka berpandangan
bahwa kebahagiaan yang dialami manusia di dunia memiliki keterkaitan dengan

kebahagiaan di kehidupan akhirat. Menurut Hamka, kebahagiaan dapat ditinjau dari

HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3761-3762.

2"Majazi bersifat sementara, sedangkan hakiki bersifat kekal. Lihat, Arrasyid, “Konsep
Kebahagiaan dalam tasawuf Modern Hamka”, Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam, VVol. 19, No. 2,
Juli 2019.



72

tiga dimensi utama, yaitu etika, rasio, dan agama. Apabila ketiga dimensi tersebut
mampu diselaraskan dan diwujudkan dalam kehidupan, maka akan tumbuh sikap
tawakkal, gana‘ah, ikhlas, dan zuhud yang selanjutnya melahirkan kebahagiaan
serta ketenteraman batin.?

Berdasarkan keseluruhan penafsiran Buya Hamka terhadap ayat-ayat
tentang tagwa, ihséan, hayéatan thayyibah, dan sa ‘adah, dapat disimpulkan bahwa
konsep hidup mulia dalam perspektif zafsir al-Azhar merupakan satu bangunan nilai
yang utuh, integratif, dan saling berkaitan antara dimensi spiritual, moral, sosial,
dan tujuan hidup manusia. Taqwa diposisikan sebagai fondasi utama hidup mulia,
yaitu kesadaran batin yang melahirkan ketaatan kepada Allah, kebersihan hati, serta
pengendalian diri dari dorongan nafsu dan kesombongan. Dari fondasi tagwa inilah
kemudian lahir ihsan sebagai manifestasi perilaku lahiriah berupa kesungguhan
dalam berbuat baik, kesempurnaan amal, kepedulian sosial, pengorbanan, dan
keikhlasan dalam seluruh aspek kehidupan. Ketika taqwa dan ihsan terinternalisasi
secara konsisten dalam diri seorang mukmin, maka tercapailah hayatan thayyibah,
yakni kehidupan yang baik, tenang, dan diberkahi Allah, yang tidak semata diukur
dari kelimpahan materi, tetapi dari ketenteraman batin, keberkahan rezeki, dan
kualitas hubungan dengan Allah dan sesama manusia. Selanjutnya, seluruh proses
hidup tersebut bermuara pada sa adah, yaitu kebahagiaan hakiki yang mencapai
puncaknya di akhirat sebagai balasan atas iman dan amal saleh yang dijalani selama

hidup di dunia. Dengan demikian, menurut Buya Hamka, hidup mulia bukanlah

ZNurliana Damanil, “Konstruksi Kebahagiaan Dalam Tasawuf Modern Hamka” (doctoral,
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, 2020), 241-245.



73

konsep yang parsial atau semata-mata berorientasi duniawi, tetapi merupakan
proses berkelanjutan yang dimulai dari pembentukan spiritual (taqwa), diwujudkan
dalam etika sosial (ihsan), dirasakan dalam kualitas hidup batin (hayatan
thayyibah), dan disempurnakan dalam kebahagiaan abadi (sa ‘adah). Keseluruhan
konsep tersebut membentuk paradigma hidup mulia yang menempatkan manusia
sebagai hamba Allah sekaligus makhluk sosial yang bertanggung jawab secara
moral, spiritual, dan kemanusiaan.

B. Metodologi Buya Hamka dalam Menganalisis Hidup Mulia

1. Tagwa

Berdasarkan penafsiran Buya Hamka terhadap QS. Al-Hujurat ayat 13,

penulis menilai bahwa konsep taqwa, (pada ayat ini menggunakan kata V.(.m ) tidak

hanya dipahami sebagai rasa takut kepada Allah, tetapi mencakup beberapa dimensi
sekaligus, yaitu spiritual, sosial, moral, dan psikologis. Secara spiritual, taqwa
tampak dari penekanan Hamka bahwa kemuliaan yang sejati adalah kemuliaan hati,
budi, dan ketaatan kepada Allah. Artinya, tagwa menjadi dasar hubungan manusia
dengan Tuhan yang melahirkan ketaatan dan keikhlasan.

Secara sosial, tagwa menurut Hamka juga menjadi dasar penghapus
perbedaan status, nasab, dan kebanggaan suku. Penulis melihat bahwa ketika
Hamka menegaskan bahwa manusia diciptakan untuk saling mengenal, bukan
untuk saling membanggakan, di situlah tampak bahwa tagwa memiliki fungsi
sosial, yaitu membangun sikap persaudaraan, kesetaraan, dan keadilan. Selain itu,
dari sisi psikologis, tagwéa juga membentuk pengendalian diri, karena manusia yang

bertakwa akan lebih mampu menahan kesombongan dan hawa nafsunya.



74

Selain itu, penulis menemukan bahwa Hamka menggunakan tafsir bil
ma tsur®® ketika menguatkan penafsiran tagwa dengan hadis Rasulullah tentang
kriteria memilih pasangan berdasarkan agama dan akhlak. Namun, di sisi lain
Hamka juga menggunakan tafsir bil ra’yi®® ketika ia mengkritik realitas sosial
masyarakat yang masih membanggakan keturunan dan status sosial. Hal ini
menunjukkan bahwa Hamka tidak hanya bersandar pada riwayat, tetapi juga
menggunakan analisis rasional dan sosial. Dari sisi pendekatan, penulis melihat
bahwa dalam menafsirkan tagwa, Hamka menggunakan pendekatan humanistik
dan kontekstual, karena menegaskan kesetaraan derajat manusia dan dikaitkan
dengan kondisi sosial masyarakat yang masih terjebak pada fanatisme. Dengan
demikian, konsep tagwé dalam tafsir Hamka bersifat integratif antara dimensi
spiritual dan sosial.

2. Thsan

Dalam kajian tasawuf, ihsdn dikenal sebagai puncak kualitas spiritual
manusia, yaitu beribadah kepada Allah seakan-akan melihat-Nya, dan jika tidak
mampu melihat-Nya maka meyakini bahwa Allah selalu melihat hamba-Nya.3!
Buya Hamka dalam tafsir al-Azhar tidak secara eksplisit menyebut iksdn sebagai
konsep tasawuf, namun penulis menilai bahwa makna ihsdn yang dijelaskan Hamka

sangat selaras dengan nilai-nilai tasawuf, khususnya dalam aspek penyucian jiwa,

Zketerangan atau penjelasan yang dimaksudkan dalam Al-Qur’an yang diambil dari
beberapa ayat al-Qur’anitu sendiri, dari Nabi Muhammad Saw, dan dari para sahabat dan tabi’in.
Lihat, Abu Bakar Adanan Siregar, “Tafsir Bil-Ma’tsur: Konsep, Jenis, Status, dan Kelebihan serta
Kekurangannya”, Jurnal Hikmah, Vol. 16, No. 2, Juli-Desember 2018.

%Metode penafsiran Al-Qur’an yang dilakukan oleh mufassir berdasarkan rasio, penalaran,
maupun logika. Lihat, Kusnadi dan raidatun Nisa, “Eksistensi Tafsir Bil-Ra’yi”, Al-Mubarak:
Jurnal Kajian Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 7, No. 2, 2022, 28.

$llmam an-Nawawi, Syarah Shahih Muslim, Terj. Wawan Djunaedi (Jakarta: Pustaka
Azzam, 2010), 358-59.



75

kesadaran akan kehadiran Allah, dan keikhlasan dalam beramal. Dengan demikian,
dapat dikatakan bahwa penjelasan Hamka tentang iksdn lebih berupa makna hidup
yang bernuansa tasawuf, meskipun tidak dikemas dalam istilah tasawuf secara
langsung.

a. QS. Al-Bagarah ayat 195

Dalam QS. Al-Bagarah ayat 195, Buya Hamka menafsirkan izsan dalam
konteks perintah berinfak di jalan Allah dan larangan menjatuhkan diri ke dalam
kebinasaan. Penulis menilai bahwa izsan dalam ayat ini memiliki dimensi spiritual,
sosial, dan pengorbanan harta. Secara spiritual, izsan tercermin dari keikhlasan
dalam menginfakkan harta sebagai bentuk ketaatan kepada perintah Allah. Infak
tidak dimaknai sekadar sebagai kewajiban finansial, tetapi sebagai bukti keimanan
dan kepedulian terhadap kepentingan agama dan umat.

Secara sosial, ixsan dalam ayat ini berkaitan langsung dengan solidaritas
umat. Infak menjadi sarana untuk membantu perjuangan, meringankan beban
sesama, serta memperkuat ketahanan sosial umat Islam. Hamka menegaskan bahwa
kebinasaan yang dimaksud dalam ayat ini bukanlah kematian dalam peperangan,
tetapi sikap kikir dan takut berkorban. Penulis melihat bahwa pernyataan ini
menunjukkan kritik Hamka terhadap mentalitas umat yang lebih mencintai harta
daripada nilai-nilai perjuangan dan pengorbanan.

Dari sisi psikologis, ikséan dalam ayat ini juga membentuk karakter
keberanian, keteguhan, dan keikhlasan. Orang yang berbuat ihséan akan lebih siap
menghadapi risiko demi kebenaran. Dalam hal metode, Hamka menggunakan tafsir

bil ra’yi ketika mengaitkan ayat ini dengan kondisi sosial umat yang cenderung



76

takut kehilangan harta dan keamanan. Pendekatan yang digunakan bersifat
kontekstual®> dan humanistik, karena ayat ini dihubungkan dengan realitas
kehidupan masyarakat

b. QS. An-Nahl ayat 90

QS. An-Nahl ayat 90 merupakan salah satu ayat yang paling sering dijadikan
dasar dalam pembahasan etika sosial dalam Islam. Dalam menafsirkan ayat ini,
Buya Hamka memposisikan iksan sebagai tingkat kebaikan yang lebih tinggi dari
keadilan. Jika keadilan berarti memberikan hak sesuai dengan ketentuan, maka
ihsan berarti memberikan lebih dari yang seharusnya.

Penulis menilai bahwa ihsan dalam ayat ini menekankan dimensi etika sosial
dan moral kemanusiaan. 14s&n mencakup sikap kasih sayang, empati, kepedulian,
dan kelapangan dada dalam berinteraksi dengan sesama. Hamka menjelaskan
bahwa masyarakat yang hanya berdiri di atas keadilan hukum belum tentu
melahirkan keharmonisan, tetapi masyarakat yang dibangun di atas nilai ihsan akan
melahirkan hubungan sosial yang lebih hangat dan manusiawi.

Dari sisi metode, Hamka menggunakan tafsir bil ra’yi yang bersifat reflektif
dan etis, karena penafsiran tidak hanya berhenti pada makna bahasa ayat, tetapi
dikembangkan dalam konteks kehidupan sosial. Pendekatan yang digunakan adalah
pendekatan moral dan humanistik, sehingga iksan dipandang sebagai sarana

pembentukan masyarakat yang beradab dan berakhlak.

32pendekatan yang melihat pada konteks historis, sosiologis dalam kultural sehingga dapat
memahami teks tidak begitu baku dengan mengkaji keadaan kontemporer masyarakat sekarang.
Lihat, Firad Wijaya, Andri Afriani “Pendekatan Tekstual dan Kontekstual dalam Study Hadist,”
journal of Alifbata (JBE), 2021, 38-39.



77

c. QS. Al-Qashash ayat 77

Berdasarkan penafsiran QS. Al-Qashash ayat 77, penulis menilai bahwa
ihsén dalam ayat ini berkaitan erat dengan dimensi ekonomi, sosial, dan tanggung
jawab moral. Hamka menafsirkan bahwa manusia diperintahkan untuk
menggunakan harta yang dimilikinya sebagai sarana untuk meraih kebahagiaan
akhirat, tanpa melupakan kehidupan dunia. Menurut penulis, iAsan, dalam ayat ini
diwujudkan melalui penggunaan harta untuk kebaikan, menjauhi kesombongan,
dan tidak berbuat kerusakan di muka bumi.

Dari sisi metode, Hamka menggunakan tafsir bil ra’yi dengan mengaitkan
ayat ini pada realitas kehidupan orang-orang kaya yang sering terjebak dalam
keserakahan dan penyalahgunaan harta. Pendekatan yang digunakan adalah
pendekatan sosial dan ekonomis, sehingga ihsan tidak hanya dipahami sebagai
sikap individual, tetapi juga sebagai prinsip dalam pengelolaan ekonomi dan
kekuasaan.

3. Haydtan Thayyibah

Konsep haydtan tayyibah dalam QS. An-Nahl ayat 97, dalam konteks hidup
mulia, simbol pada ayat ini satu-satunya disebutkan secara eksplisit.*® menurut
Buya Hamka dimaknai sebagai kehidupan yang baik yang dianugerahkan Allah
kepada orang-orang yang beriman dan beramal saleh, baik laki-laki maupun
perempuan. Penulis menilai bahwa haydtan tayyibah mencakup dimensi spiritual,

sosial, dan psikologis. Secara spiritual, kaydtan tayyibah berakar pada iman yang

3Sesuatu yang disampaikan secara jelas, tanpa ambigu, sehingga maknanya dapat langsung
dipahami tanpa memerlukan interpretasi tambahan. Lihat, D. Anita, “Explicit and Contextual
Intervention: Effectts on Word and Definition Learning,” dalam Journal of Deaf Studies and Deaf
Education, Vol. 26, No. 3, July 2021, 382.



78

benar kepada Allah. Iman menjadi sumber utama dari ketenangan hidup, karena
orang yang beriman menyadari bahwa segala sesuatu berada dalam ketentuan
Allah. Secara sosial, amal saleh menjadi wujud nyata dari iman dalam kehidupan
bermasyarakat. Amal saleh tidak hanya terbatas pada ibadah ritual, tetapi juga
mencakup perbuatan-perbuatan baik dalam hubungan sosial.

Hamka menguatkan makna haydtan tayyibah dengan merujuk pada
pendapat para ulama salaf seperti Ibnu ‘Abbas yang memaknai haydtan tayyibah
sebagai rezeki yang halal, serta Ja‘far ash-Shadiq yang memaknainya sebagai sikap
qana‘ah. Hamka juga mengaitkannya dengan hadis Nabi tentang orang yang merasa
cukup akan merasakan ketenangan hidup. Penggunaan pendapat sahabat, tabi‘in,
dan hadis tersebut menunjukkan bahwa dasar penafsiran Hamka dalam ayat ini
berpijak pada tafsir bil ma tsur.

Dari sisi psikologis, kaydtan tayyibah dipahami sebagai ketenteraman jiwa,
kepuasan batin, dan kebahagiaan yang lahir dari rasa cukup (gand ‘ah). Hamka
menegaskan bahwa kehidupan yang baik tidak identik dengan kemewahan materi.
Dalam perspektif tasawuf, kecemasan, kekhawatiran, dan kegelisahan yang
menyangkut permasalahan psikologis tersebut adalah penyakit jiwa umumnya
terjadi pada manusia modern yang materialis dan hedonis serta selalu disibukkan
oleh kehidupan duniawi, hingga akhirnya kering dari keimanan.3* Menurut penulis,
penekanan ini merupakan bentuk kritik terhadap pola hidup materialistik yang

sering kali mengabaikan nilai-nilai spiritual. Hamka menguatkan penafsirannya

%4Sarihat, “Rahasia Ketenangan Jiwa dalam Al-Qur’an; Kajian Tafsir Tematik”, Maghza:
Jurnal limu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 6, No. 1, 2021, 31.



79

dengan mengutip pendapat para ulama salaf seperti Ibnu ‘Abbas yang memaknai
haydtan tayyibah sebagai rezeki yang halal, serta Ja‘far ash-Shadiq yang
memaknainya sebagai sikap gana‘ah. Hal ini menunjukkan penggunaan tafsir bil
ma 'tsur. Menurut Hamka, banyak orang yang tampak berkecukupan secara materi,
namun hidupnya penuh kegelisahan karena hatinya kosong dari nilai-nilai
keimanan. Dari sini tampak bahwa Hamka menggunakan tafsir bil ra’yi untuk
mengaitkan makna ayat dengan persoalan materialisme, gaya hidup modern, dan
problem psikologis manusia.
4. Sa’ddah

a. QS. Hud ayat 105

Dalam QS. Hud ayat 105, Buya Hamka menjelaskan bahwa pada hari kiamat
seluruh manusia akan dikumpulkan dan tidak seorang pun dapat berbicara kecuali
dengan izin Allah. Pada hari itu manusia akan terbagi menjadi dua golongan, yaitu
golongan yang celaka dan golongan yang bahagia. Penulis menilai bahwa sa ‘adah
dalam ayat ini lebih ditekankan sebagai kebahagiaan akhirat, karena ukurannya bukan
lagi kondisi dunia, melainkan keselamatan dari azab Allah.

Dengan bahasa yang sederhana, Hamka menggambarkan bahwa
kebahagiaan sejati baru benar-benar tampak setelah kehidupan dunia berakhir. Dari
sini penulis melihat bahwa Hamka ingin menanamkan kesadaran bahwa ukuran
bahagia menurut Al-Qur’an tidak selalu sejalan dengan ukuran bahagia menurut
manusia di dunia. Seseorang bisa tampak berhasil di dunia, tetapi belum tentu
termasuk orang yang bahagia di akhirat. Dari sisi metode, Hamka menggunakan

tafsir bil ra’yi ketika menggambarkan suasana hari kiamat dengan bahasa yang



80

mudah dipahami oleh masyarakat, namun tetap berpijak pada makna ayat.
Pendekatan yang digunakan bersifat eskatologis dan spiritual, karena fokus
pembahasan diarahkan pada kehidupan akhirat sebagai tempat pembalasan.

b. QS. Hud ayat 108

QS. Hud ayat 108 menjelaskan keadaan orang-orang yang berbahagia di
akhirat, yaitu mereka yang kekal di dalam surga sebagai karunia dari Allah. Penulis
menilai bahwa sa ‘ddah dalam ayat ini dipahami sebagai kebahagiaan yang sempurna dan
abadi, tidak dibatasi oleh waktu sebagaimana kebahagiaan di dunia.
Hamka menegaskan bahwa kebahagiaan tersebut adalah pemberian Allah semata,
bukan semata-mata hasil usaha manusia. Namun, usaha manusia dalam bentuk
iman dan amal saleh tetap menjadi sebab diperolehnya kebahagiaan tersebut. Dari
sini penulis melihat bahwa Hamka ingin menekankan keseimbangan antara dalam
memperoleh kebahagiaan. Dari sisi metode, Hamka memadukan tafsir bil ma tsur
(tentang gambaran surga dan balasan) dengan tafsir bil ra’yi (dalam menjelaskan
makna kekekalan dan karunia Allah). Pendekatan yang digunakan bersifat teologis
dan eskatologis, karena pusat pembahasannya adalah janji Allah terhadap orang
beriman.

Penulis menilai bahwa pemahaman Hamka terkait QS. Hud ayat 105 dan
108 ini sejalan dengan pendapat Al-Ghazali dalam lhya’ ‘Ulum al-Din, yang
menyatakan bahwa kebahagiaan sejati (al- sa‘ddah al-haqiqiyyah) adalah
kebahagiaan yang mengantarkan manusia kepada ma‘rifatullah dan keselamatan di

akhirat, bukan sekadar kenikmatan jasmani. Dengan demikian, penafsiran Hamka



81

tentang sa‘ddah yang berorientasi akhirat memiliki landasan kuat dalam tradisi
keilmuan Islam klasik.3®

c. QS.ar-Ra’d ayat 28 & 29

Dalam QS. Ar-Ra‘d ayat 28 dan 29, Buya Hamka memaknai sa ‘ddah sebagai
kebahagiaan yang berakar dari ketenangan batin karena zikir kepada Allah dan
diwujudkan secara nyata melalui iman dan amal saleh. Menurut Hamka, kegelisahan,
kecemasan, dan kekosongan jiwa manusia pada dasarnya bersumber dari jauhnya
hati dari Allah. Banyak manusia yang secara lahiriah hidup berkecukupan memiliki
harta, jabatan, dan kedudukan namun tetap merasa resah dan tidak bahagia karena
kebahagiaan yang dicari hanya bersandar pada faktor-faktor duniawi yang sifatnya
sementara. Sebaliknya, orang yang senantiasa mengingat Allah akan memperoleh
ketenteraman jiwa, rasa cukup, dan keteguhan hidup. Ketenangan batin ini
kemudian diperkuat oleh ayat 29 yang menegaskan bahwa iman yang benar harus
dibuktikan dengan amal saleh, karena dari perpaduan iman dan amal inilah lahir
kebahagiaan yang utuh.

Menurut penulis, pandangan Hamka ini sejalan dengan pendapat Ibnu
Qayyim al-Jauziyyah dalam kitab Madarij al-Salikin yang menyatakan bahwa
kebahagiaan hati hanya dapat dicapai dengan zikir, cinta kepada Allah, dan ketaatan
kepada-Nya.®® Sa‘ddah dalam dua ayat ini mencakup dua dimensi yang saling

berkaitan, yaitu kebahagiaan batin di dunia dan kebahagiaan di akhirat. Kebahagiaan

3Al-Ghazali menegaskan bahwa kebahagiaan dunia hanya bersifat sarana, sedangkan
kebahagiaan akhirat adalah tujuan utama kehidupan manusia. Lihat, Abu Hamid Al-Ghazali, /hya’
‘Ulum al-Din, Beirut: Dar al-Fikr, t.t.,

%1bnu Qayyim al-Jauziyyah, Madarij al-Salikin baina Manazil Iyyaka Na ‘budu wa Iyyaka
Nasta ‘tn, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 2001, 68-75.



82

dunia tampak dalam bentuk ketenteraman jiwa, sikap sabar, optimisme, dan
keharmonisan hidup, sedangkan kebahagiaan akhirat terwujud dalam bentuk surga
sebagai tempat kembali yang paling baik. Dalam Buku Tasawuf Modern, Hamka
mengatakan bahagia adalah sesuatu yang tidak terdefinisikan, setiap orang
memiliki perbedaan dalam memandang kebahagiaan, Kebahagian sebagaimana
yang disebutkan oleh Hamka, bahwa kesenangan terletak diantara dua kesusahan,
dan kesusahan terletak diantara dua kesenangan.®’

Dari data diatas dapat kita lihat bahwa, Tafsir dalam pengertian ilmiah dan
sistematis merupakan suatu disiplin keilmuan yang tidak berhenti pada pemahaman
makna harfiah® semata, tetapi berupaya menyingkap makna yang lebih mendalam
melalui penggunaan metodologi tertentu. Dengan demikian, tafsir dapat dipahami
sebagai proses penafsiran yang melibatkan berbagai perangkat keilmuan, bukan
sekadar aktivitas membaca atau memahami terjemahan teks Al-Qur’an secara
dangkal.®® Pemahaman terhadap Al-Qur’an yang hanya bertumpu pada terjemahan
sering kali terbatas pada makna leksikal atau harfiah dari kata-kata yang digunakan.
Pendekatan semacam ini memang dapat memberikan gambaran awal mengenai
kandungan ayat, namun belum mampu menjangkau kedalaman makna yang
menjadi tujuan utama dalam kegiatan penafsiran. Oleh karena itu, diperlukan

pendekatan yang lebih komprehensif agar pesan Al-Qur’an dapat dipahami secara

$"Hamka, Tasawuf Modern, (Jakarta: Republika, 2015), 45.

38Metode memahami teks, termasuk teks keagamaan, yang menekankan pemahaman kata
dan kalimat sebagaimana tertulis, tanpa memperhatikan makna simbolis, kiasan, atau konteks yang
lebih dalam. Pendekatan ini memahami teks secara literal sesuai dengan bahasa yang digunakan.
Lihat, Sholahuddin, “Pendekatan Tekstual dan Kontekstual dalam Penafsiran Al-Qur’an,” dalam
Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 1, No. 2, Desember 2016, 116-117.

¥Wardani, Metodologi Studi Tafsir Al-Qur’an dan Tafsir Perspektif Integrasi llmu dan
Wacana Pendekatan Tafsir Lintas Kawasan, (Yogyakarta: Zahir Publishing, 2018), 21.



83

utuh dan kontekstual. Pandangan tersebut sejalan dengan tahap pertama semiotika
Al-Qur’an, yaitu tingkat makna, di mana simbol dipahami secara literal berdasarkan
pemahaman awal tanpa mempertimbangkan konteks atau perluasan makna.*°

Dari sisi metode penafsiran, Hamka berpijak pada makna tekstual ayat (zafsir
bil ma’tsur), lalu mengembangkannya melalui refleksi terhadap realitas kejiwaan
dan sosial masyarakat (tafsir bil ra ’yi). Adapun pendekatan yang digunakan bersifat
psikologis spiritual, humanistik, karena sa ‘ddah dipahami sebagai buah dari hubungan
yang baik dengan Allah serta perwujudan iman dalam bentuk amal nyata yang
berpuncak pada keselamatan akhirat.

Berdasarkan analisis terhadap penafsiran Buya Hamka atas ayat-ayat tentang
tagwd, ihsan, haydtan thayyibah, dan sa‘ddah dalam tafsir Al-Azhar, dapat
disimpulkan bahwa Hamka memiliki pola penafsiran yang konsisten dan sistematis
dalam membangun konsep hidup mulia. Pola tersebut dapat dirumuskan sebagai
berikut:

1) Berangkat dari teks makna Al-Qur’an Hamka selalu memulai penafsirannya
dengan menjelaskan makna lafaz dan kandungan umum ayat sesuai dengan
konteks Al-Qur’an. Dalam konsep tagwa, ihsan, hayatan thayyibah, dan
sa‘ddah, Hamka terlebih dahulu menegaskan pesan pokok ayat secara
normatif sebelum memasuki analisis yang lebih luas. Pola ini menunjukkan
bahwa penafsiran Hamka tetap berpijak kuat pada teks wahyu dan tidak

melepaskan diri dari makna dasar Al-Qur’an.

“Ali Imron, Semiotika Al-Qur’an: Metode dan Aplikasi Terhadap Kisah Yusuf
(Yogyakarta: Teras, 22011), 156.



2)

3)

4)

84

Penguatan dengan riwayat (tafsir bil-ma 'tsur) Setelah menjelaskan makna
dasar ayat, Hamka kemudian menguatkan penafsirannya dengan hadis Nabi,
pendapat sahabat, dan ulama salaf. Pola ini tampak jelas dalam pembahasan
Tagwa, yang diperkuat dengan hadis tentang kriteria kemuliaan manusia.
Hayatan thayyibah, yang dikuatkan dengan pendapat Ibnu Abbas, Ja‘far ash-
Shadiq, dan hadis tentang gana ‘ah. Tahap ini menunjukkan bahwa Hamka
tidak menafsirkan ayat hanya dengan pendapat pribadinya, tetapi menjadikan
riwayat sebagai fondasi penafsiran.

Prengembangan rasional dan kontekstual (zafsir bil-ra’yi) Setelah fondasi
riwayat disampaikan, Hamka kemudian mengembangkan makna ayat melalui
analisis rasional, sosial, psikologis, dan moral. Pada tahap ini, konsep hidup
mulia dikaitkan dengan Realitas kehidupan masyarakat, problem
kesenjangan sosial, materialisme, kegelisahan jiwa manusia modern. Pola
ini paling tampak pada pembahasan ihsan dan sa ‘adah, yang dianalisis tidak
hanya sebagai konsep teologis, tetapi juga sebagai solusi praktis atas
problem kehidupan manusia.

Penekanan pada dimensi akhlak dan spiritual Hamka selalu mengarahkan
hasil penafsirannya kepada pembentukan akhlak dan kesucian jiwa. Taqwa
diarahkan pada pengendalian diri, ihsdn pada penyempurnaan akhlak,
hayatan thayyibah pada ketenangan jiwa dan keberkahan hidup, serta
sa‘ddah pada kebahagiaan batin dan akhirat. Pola ini menunjukkan bahwa

tujuan utama penafsiran Hamka bukan sekadar pemahaman teks, tetapi perbaikan

moral dan spiritual umat.



85

5) Dalam selurun konsep hidup mulia yang dianalisis, Hamka selalu
menghubungkan kehidupan dunia dengan orientasi akhirat. Tagwa dan ihsan
tidak berhenti pada kebaikan sosial di dunia, tetapi bermuara pada
kebahagiaan akhirat. Hayatan thayyibah tidak dimaknai sebagai kemewahan
dunia, melainkan sebagai kehidupan dunia yang diberkahi dan
mengantarkan pada keselamatan akhirat. Sa‘ddah sendiri diposisikan
sebagai kebahagiaan dunia dan kebahagiaan abadi di akhirat.

6) Pola penafsiran Hamka sangat kuat dengan corak adabi ijtima‘i,* yang
ditandai oleh bahasa yang komunikatif, dan mudah dipahami (adabi), Sekaligus
sangat kuat dalam menyentuh persoalan-persoalan sosial masyarakat (ijtima’i).
Mengaitkannya dengan realitas kehidupan umat, seperti ketimpangan sosial,
kemiskinan, materialisme, krisis moral, dan dekadensi akhlak, serta
menghadirkan contoh-contoh konkret dalam kehidupan sehari-hari.

Tabel 1.1 Tagwa sebagai Landasan Spiritual

Tema Surah Esensi Hidup Acuan Kata
Mulia
Qs.  Al-Hujurat | -Kemuliaan Hati V'}Q‘”\
Tagwa ayat 13 -Kemuliaan budi
-Ketaatan kepada
Allah

Tabel 1.2 Ihsan sebagai Etika Sosial

Tema Surah Esensi Hidup Acuan Kata
Mulia

41Salah satu corak penafsiran Al-Qur’an yang menghubungkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan
realitas sosial masyarakat, sehingga pesan dan makna Al-Qur’an lebih mudah dipahami dan
diterima. Lihat, Hafid Nur Muhammad dan Dewi Purwaningrum, “Corak Adabi Ijtima’l dalam
Kajian Tafsir Indonesia (Studi Pustaka Tafsir Al-Misbah dan Al-Azhar), Al-Muhafidz: Jurnal Iimu
Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No. 1, 2022, 17-23.



86

Thsan

QS. Al-Baqarah
ayat 195

-Pengorbanan
-Selalu  berbuat
baik
-Memperbaiki

Thsan

QS. An-Nahl ayat
90

-Mempertinggi
mutu amalan
-Adil
-Berbuat
lebih baik

yang

Thsan

QS. Al-Qashash
ayat 77

-Hubungan yang
baik

-Budi yang baik
-berhati yang
lapang

-Berbelas kasih
-Mempertinggi
mutu diri
-Memperteguh
pribadi

-tidak merusak

Tabel 1.3 Haydtan thayyibah sebagai Kondisi Eksistensial

Tema

Surah

Esensi Hidup
Mulia

Acuan Kata

Haydtan tayyibah

QS. An-Nahl ayat
97

-Beriman
-Amal salih

Tabel 1. 4 Sa ‘ddah sebagai Tujuan Final Hidup

Tema

Surah

Esensi Hidup
Mulia

Acuan Kata

Sa ‘adah

QS. Hud ayat 105

-Keimanan
-Amal Baik

QS. Hud ayat 108

-Keimanan
-Amal baik
-Diangkat derajat

QS. Ar-Ra’d ayat
28

-Keimanan
-Dzikir
(Ketentraman
hati)




87

QS. Ar-Ra’d ayat | -Keimanan b
29 -Amal salih
-Ketentraman hati

C. Falsafah Qur’ani Hamka Tentang Hidup

Pembahasan dalam sub bab ini secara khusus memusatkan perhatian pada
falsafah Qur’ani Buya Hamka tentang hidup, terutama konsep hidup mulia.
Falsafah Qur’ani Hamka dipahami sebagai pandangan hidup yang bersumber dari
Al-Qur’an dan dirumuskan melalui tafsirnya, bukan sebagai sistem filsafat
spekulatif. Oleh karena itu, seluruh pembahasan mengenai hidup, etika, dan
kemuliaan manusia dalam sub bab ini diarahkan untuk menegaskan pandangan
Hamka tentang hidup yang berlandaskan iman, akhlak, dan spiritualitas.

Filsafat hidup dalam perspektif Qur’ani berangkat dari pandangan bahwa
manusia tidak hidup tanpa arah dan tujuan. Al-Qur’an hadir bukan hanya sebagai
kitab hukum atau doktrin teologis, tetapi sebagai sumber nilai yang membentuk
cara manusia memahami kehidupan, menentukan orientasi hidup, dan menilai
kemuliaan dirinya.*> Dalam kerangka ini, filsafat hidup dipahami sebagai
pandangan menyeluruh tentang makna hidup, tujuan hidup, dan ukuran nilai yang
membimbing manusia dalam bersikap dan bertindak. Oleh karena itu, filsafat hidup
Qur’ani bersifat normatif sekaligus spiritual, karena menjadikan wahyu sebagai
dasar utama dalam menilai baik dan buruk serta menentukan arah kehidupan
manusia.

Dalam filsafat Islam, Al-Qur’an dipahami sebagai sumber tekstual utama

yang menghubungkan antara iman, ilmu dan amal shalih sebagai satu kesatuan.

42M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, (Bandung: Mizan, 2013), 33-35.



88

Iman tumbuh dan berkembang dengan bertolak dari wahyu, sedangkan ilmu
tumbuh dan berkembang karena rasionalitas. Dengan menyerentakkan iman dan
ilmu itulah, manusia akan mampu melaksanakan amal shalih, sehingga dapat
mencapai tingkat kemanusiaan yang paling tinggi.*® Selain itu, Filsafat Islam tidak
berkembang sebagai spekulasi rasional murni yang terlepas dari wahyu, melainkan
sebagai upaya sistematis untuk mengharmoniskan kebenaran akal dengan
kebenaran yang diwahyukan. Dalam kerangka ini, Al-Qur’an diposisikan sebagai
sumber kebenaran absolut yang membimbing penggunaan akal agar tetap berada
dalam batas metodologis yang bertanggung jawab.* Dengan demikian, rasionalitas
dalam filsafat Islam bersifat terbimbing oleh wahyu, dan filsafat hidup yang lahir
darinya selalu berorientasi pada pembentukan nilai dan kemuliaan manusia.
Dalam kerangka inilah Buya Hamka memandang Al-Qur’an sebagai
sumber utama filsafat hidup manusia. Dalam Tafsir al-Azhar, Hamka menegaskan
bahwa Al-Qur’an bukan sekadar teks normatif, melainkan pedoman hidup yang
membentuk etika dan spiritualitas.*® Menurut Hamka, manusia yang menjadikan
Al-Qur’an sebagai dasar pandangan hidup akan memiliki orientasi hidup yang jelas,
karena setiap aspek kehidupannya diarahkan kepada nilai ibadah, tanggung jawab
moral, dan kesadaran akan tujuan akhir kehidupan.® Dari sinilah falsafah Qur’ani

Hamka tentang hidup berangkat, yakni dari pemahaman bahwa hidup harus

43Zaprulkhan, Pengantar Filsafat Islam Klasik, Modern, dan Kontemporer Cet. 1,
(Yogyakarta: IRCiSoD, 2019), 169-171.

4Wardani, dkk “Al-Qur’an sebagai Sumber Tekstual Filsafat Islam” Jurnal Studia Insania,
Vol. 1, No. 1, 2013, 10-22.

“pembahasan pendahuluan tentang fungsi Al-Qur’an sebagai pedoman hidup. Lihat,
HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid I, (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 2001), 3-6.

“HAMKA, Falsafah Hidup (Jakarta: Republika, 2015), 3-7.



89

diarahkan kepada nilai-nilai ilahiah yang melahirkan ketenangan batin dan
kemuliaan akhlak.

Franz Magnis Suseno memaknai filsafat etika sebagai refleksi kritis dan
rasional tentang moralitas manusia. Menurutnya, filsafat etika tidak sekadar
menjelaskan aturan tentang baik dan buruk, melainkan berusaha memahami secara
mendalam tujuan hidup manusia, dasar penilaian moral, serta alasan mengapa
manusia harus hidup secara baik dan bertanggung jawab. Dengan demikian, filsafat
etika bertujuan membantu manusia menyadari makna hidupnya dan menentukan
arah hidup yang bermoral secara sadar, bukan sekadar mengikuti kebiasaan atau
tekanan sosial.*’ Intinya, etika lebih dari moral karena bisa mengkritisi baik dan
buruk tapi bukan untuk menentukan, dan moral lebih lebih dari etika karena bisa
menentkan baik dan buruk dan itu diterapkan kemudian. Al-Qur’an sebagai sumber
orang islam maka Al-Qur’an jadi pandangan hidup mengkritisi dan menentukan
apa yang baik dan buruk, disebutlah etika Islam karena epistemiknya (sumber) Al-
Qur’an.

Pemikiran Hamka tentang hidup dan hidup mulia jelas berada dalam
wilayah filsafat etika Islam. Hal ini karena Hamka tidak hanya memberikan nasihat
moral, tetapi juga merefleksikan tujuan hidup manusia, menentukan ukuran
kemuliaan, serta meletakkan Al-Qur’an dan iman sebagai dasar moral kehidupan.
Dalam Tafsir al-Azhar, falsafah hidup, dan tasawuf modern, Hamka menegaskan

bahwa kemuliaan manusia tidak diukur dari materi, melainkan dari iman, takwa,

4Frans Magnis-Suseno, Etika Dasar: Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral
(Yogyakarta: Kanisius, 2016), 13-18.



90

dan keluhuran akhlak. Refleksi ini sejalan dengan pengertian filsafat etika sebagai
kajian tentang tujuan hidup dan dasar nilai moral sebagaimana dikemukakan oleh
Franz Magnis-Suseno. Dengan demikian, falsafah Qur’ani Hamka tentang hidup
dapat dipahami sebagai bentuk filsafat etika Islam yang bersifat spiritual, Al-Qur’an
sebagai sumber nilai, membimbing manusia agar etika yang dijalani tidak
didasarkan pada kepentingan duniawi semata, tetapi pada tanggung jawab kepada
Allah.

Dalam kerangka inilah Hamka memaknai hidup mulia sebagai kehidupan
yang ditopang oleh spiritualitas dan akhlak, bukan oleh dominasi materi. Menurut
Hamka, kehidupan yang hanya mengejar kekayaan, jabatan, dan kenikmatan
duniawi akan menjadikan manusia rendah secara batin, meskipun tampak tinggi
secara sosial. Sebaliknya, manusia yang hidup dengan iman, kesadaran kepada
Allah, dan pengendalian diri akan memiliki derajat yang tinggi di sisi Allah serta
martabat yang luhur di tengah manusia. Dengan demikian, hidup mulia dalam
pandangan Hamka adalah hidup yang berakar pada iman, diwujudkan dalam etika,
dan ditopang oleh spiritualitas.

Pandangan Hamka tentang hidup mulia ini memiliki dasar yang kuat dalam
Al-Qur’an. QS. al-Hujurat ayat 13 menegaskan bahwa kemuliaan manusia di sisi
Allah ditentukan oleh ketakwaan, bukan oleh status sosial, ataupun keturunan.*®

Selain itu, QS. an-Nahl ayat 97 menjelaskan bahwa kehidupan yang baik Haydtan

thayyibah diberikan kepada orang-orang yang beriman dan beramal saleh. Ayat-

®BHAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid IX, (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 2001),
6834-6838.



91

ayat ini menunjukkan bahwa hidup mulia dalam perspektif Al-Qur’an adalah
kehidupan yang berakar pada iman, etika, dan kualitas batin, sebagaimana
ditegaskan secara konsisten oleh Hamka dalam tafsir dan pemikirannya.*®

Falsafah Qur’ani Hamka tentang hidup juga menempatkan spiritualitas
sebagai fondasi utama kemuliaan manusia. Spiritualitas tidak dimaknai sebagai
sikap menjauh dari dunia, melainkan kesadaran untuk menempatkan dunia pada
posisinya yang benar. Dunia, dalam pandangan Hamka, bukan tujuan akhir, tetapi
sarana untuk mencapai kesempurnaan diri. Hidup mulia adalah hidup yang mampu
menyeimbangkan antara urusan dunia dan orientasi akhirat, sehingga manusia tidak
diperbudak oleh hawa nafsu dan kepentingan materi.

Pemikiran Hamka tentang hidup mulia memiliki kesinambungan dengan
tradisi filsafat Islam yang menempatkan kesempurnaan manusia pada kualitas jiwa
dan akhlaknya. Pemikiran Ibnu Miskawaih tentang penyempurnaan jiwa melalui
pembiasaan akhlak, yang menyatakan bahwa tujuan hidup manusia adalah
mencapai kesempurnaan jiwa melalui pembiasaan akhlak yang baik. Menurut Ibn
Miskawaih, kemuliaan manusia terletak pada kemampuan mengendalikan hawa
nafsu dan mengarahkan jiwa kepada kebajikan, sehingga etika berfungsi sebagai
sarana penyempurnaan diri.’® Dengan demikian, etika Qur’ani dalam pemikiran
Hamka dapat dipahami sebagai kelanjutan dari tradisi etika filosofis Islam yang

menekankan pembinaan jiwa sebagai inti kemuliaan manusia.

YHAMKA, Falsafah Hidup.,,, 89-92.
%0 Abdul Hakim, “Filsafat Etika Ibn Maskawiah,” Jurnal llmu Ushuluddin, Vol. 13, No. 2,
Juli 2014, 137-142.



92

Dalam menjelaskan kemuliaan manusia, Hamka secara tegas menolak
ukuran materialistik. Ia menilai bahwa kekayaan, jabatan, dan kedudukan sosial
sering kali menciptakan ilusi kemuliaan, padahal tidak menyentuh hakikat
kemanusiaan. Hamka menegaskan bahwa kemuliaan sejati bersumber dari kualitas
batin, yaitu iman yang hidup dan akhlak yang luhur. Pandangan ini memiliki
kesesuaian yang kuat dengan pemikiran Al-Ghazali, bahwa kemuliaan manusia
tidak terletak pada tubuh atau kepemilikan duniawi, melainkan pada jiwa yang
mengenal Allah. Al-Ghazali menekankan pentingnya tazkiyat al-nafs (penyucian
jiwa) sebagai pembersihan jiwa dan penerang hati.>!

Konsep hidup mulia dalam pemikiran Hamka juga berkaitan erat dengan
kebahagiaan. Kebahagiaan tidak dimaknai sebagai kenikmatan jasmani atau
kepuasan material, melainkan sebagai ketenteraman batin yang lahir dari
keselarasan antara fitrah manusia, etika, dan petunjuk wahyu. Hidup mulia, dengan
demikian, adalah hidup yang bermakna dan membahagiakan secara spiritual.
Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Al-Farabi, dalam buku Risalah Tanbih
al-Sabil as-Sa 'adah Al-Farabi mengatakan bahwa kebahagiaan adalah kebaikan
yang diinginkan untuk kebaikan itu sendiri.>? Artinya seseorang berbuat baik
karena memahami bahwa kebaikan itu bernilai, bermanfaat, dan dicintai Allah,
bukan karena kepentingan tertentu. Apa yang membahagiakan manusia adalah

kebaikan, dan sebaliknya. Selain itu, al-Farabi mengatakan kebahagiaan adalah

SlLita Fauzi Hanafani, Radea Yuli A. Hambali, “Hakikat Penyucian Jiwa (Tazkiyat An-
Nafs) dalam Perspektif Al-Ghazali, Jurnal Gunung Djati Conference Series, Vol. 19, 2022, 537-
539

2Abu Nashr Al-Farabi, Risalah Tanbih ‘ala Sabil as-Sa’adah, (Amman: Universitas
Yordania,1987),15.



93

tujuan hidup atau tujuan akhir dari segala yang dilakukan.>® Artinya kebahagiaan
(sa ‘adah) merupakan tujuan kehidupan manusia dan hanya dapat dicapai melalui
kesempurnaan akhlak dan akal. Menurut Al-Farabi, kehidupan yang diatur oleh
etika dan kebajikan merupakan jalan menuju kebahagiaan sejati, bukan kehidupan
yang didominasi oleh dorongan material dan hawa nafsu, karena akhlak tidak dapat
dipisahkan dari kebahagiaan.

Lebih jauh, konsep hidup mulia Hamka juga sejalan dengan gagasan adab
sebagaimana dikemukakan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas, yang
menegaskan bahwa kemuliaan manusia terletak pada kemampuan menempatkan
segala sesuatu sesuai dengan kedudukannya. Kebahagiaan dan kesejahteraan
manusia dalam seluruh dimensi kehidupan menjadi orientasi utama pendidikan
akhlak dalam Islam. Oleh karena itu, akhlak berfungsi sebagai penentu kualitas
hidup, harkat, dan martabat manusia. Semakin tinggi kualitas akhlak seseorang,
semakin sempurna kebahagiaan dan kualitas hidupanya dan semakin mulia harkat
dan martabatnya.>* Dalam perspektif ini, hidup mulia adalah hidup yang beradab,
beretika, dan berorientasi pada nilai-nilai transenden. Hamka, melalui filsafat
Qur’aninya, menegaskan bahwa krisis hidup manusia modern pada dasarnya
bersumber dari hilangnya orientasi spiritual dan etika, sehingga solusi yang
ditawarkan Al-Qur’an bukanlah penumpukan materi, melainkan pemulihan makna

hidup melalui iman dan akhlak.

%Abu Nashr Al-Farabi.,,, 15.
%*Bambang. Moh In’ami, Teori Progresif Pendidikan Islam Syekh Muhammad Naquib Al-
Attas, (Semarang: Cahya Ghani Recovery, Cet. Pertama, 2023), 28.



94

Keistimewaan Hamka terletak pada kemampuannya merumuskan falsafah
hidup Qur’ani yang dekat dengan realitas kehidupan manusia modern. Melalui
tafsir dan karya-karyanya, Hamka mengkritik pandangan hidup materialistik yang
menjadikan keberhasilan duniawi sebagai ukuran utama kebahagiaan. Hamka
menegaskan bahwa krisis hidup manusia modern pada dasarnya bersumber dari
hilangnya orientasi spiritual dan etika. Oleh karena itu, solusi yang ditawarkan
Hamka bukanlah penumpukan materi, melainkan pemulihan makna hidup melalui
iman, akhlak, dan kesadaran kepada Allah.

Dengan demikian dapat diketahui, pola pikir Hamka tentang hidup
berangkat dari Al-Qur’an, menempatkan iman sebagai fondasi, etika sebagai wujud
nyata, dan spiritualitas sebagai arah hidup. Dari pola pikir ini lahir konsep hidup
mulia, yaitu kehidupan yang bernilai batin dan tinggi derajatnya di sisi Allah, bukan

karena materi.



Skema 2.1 Alur falsafah Qur’ani Hamka tentang Hidup Mulia

AL-QUR’AN
(Sumber Nilai & Wahyu)

v
FALSAFAH HIDUP QUR’ANI
(Pandangan Hidup)

v
ETIKA
(Akhlakl& Nilai)
v
SPIRITUALITAS
(Iman & Kesadaran)

v
KEMULIAAN MANUSIA
(Derajat, Martabat & Kebahagiaan)

95



