
51 
 

 

 

BAB IV 

INTERPRETASI BUYA HAMKA TERHADAP AYAT-AYAT AL-QUR’AN 

TENTANG LANDASAN HIDUP MULIA 

A. Penafsiran Konsep Hidup Mulia dalam Tafsȋr Al-Azhar 

Bab ini membahas hasil analisis terhadap penafsiran Buya Hamka dalam 

Tafsȋr Al-Azhar mengenai ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan konsep hidup 

mulia. Analisis dilakukan dengan menggunakan pendekatan tafsir tematik 

(maudhu‘i), yaitu dengan menghimpun ayat-ayat yang memiliki keterkaitan makna 

dengan tema hidup mulia, kemudian dikaji secara mendalam berdasarkan 

penafsiran Buya Hamka. Tema hidup mulia dalam penelitian ini difokuskan pada 

empat konsep utama, yaitu taqwâ, ihsân, hayâtan thayyibah, dan sa’âdah, yang 

masing-masing mepresentasikan dimensi spiritual, moral, eksistensial, dan tujuan 

akhir kehidupan manusia menurut perspektif Al-Qur’an dalam Tafsȋr Al-Azhar. 

1. Taqwâ 

Taqwâ secara bahasa berasal dari kata waqâ-yaqi-wiqâyah yang berarti 

menjaga, memelihara, atau menghindarkan diri dari sesuatu yang 

membahayakan.  Taqwâ dalam kamus Al-Qur’an mengandung makna inti diri dari 

segala bentuk siksa dan murka Allah dengan cara menjaga diri dan menjauhi dari 

hal-hal yang menimbulkan keburukan.1 Berdasarkan data  yang penulis temukan, 

istilah taqwâ dalam Al-Qur’an muncul dalam banyak ayat dengan bentuk dan 

konteks yang beragam, yakni QS. al-Baqarah: 197, al-Maidah: 8, al-A’raf: 26, at-

Taubah: 108 dan 109, Toha: 132, al-Hajj: 32 dan 37, al-Fath: 26, al-Hujurat: 3, al-

 
1Al-Husain bin Muhammad Al-Damaghani, Al-Wujuh wa Al-Nadzoir fi Al-Qur’anil Karim, 

(darul Ilmi Lil Malayin: Beirut-lebanon, 1983), 1362. 



52 
 

 

 

Mujadalah: 9, al-Mudatsir: 56, dan al-Alaq: 8.2 Dari berbagai bentuk tersebut, 

penulis memilih verba atqâkum (orang yang paling bertakwa di antara kamu) 

sebagai sampel utama. Pemilihan ini didasarkan pada pertimbangan bahwa kata 

atqâkum telah mewakili makna ketakwaan secara menyeluruh, sekaligus mencakup 

konsep hidup mulia yang menjadi fokus penelitian ini. 

Adapun surah yang menjadi rujukan utama dalam taqwâ adalah QS. Al-

Hujurat ayat 13, yang berbunyi: 

مْ شُعُوْبً 
ُ
نٰك

ْ
نْثٰى وَجَعَل

ُ
ا رٍ وَّ

َ
نْ ذكَ مْ م ِ

ُ
قْنٰك

َ
يُّهَا النَّاسُ اِنَّا خَل

َ
مْ يٰٓا

ُ
رَمَك

ْ
ك
َ
 لِتَعَارَفُوْاۚ  اِنَّ ا

َ
قَبَاىِٕۤل ا وَّ

َ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ  مْۗ اِنَّ اللّٰه
ُ
تْقٰىك

َ
ِ ا  عِنْدَ اللّٰه

 
 “Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari 

seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-

bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling 

mulia di antara kamu di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa. 

Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Telliti.”3 

 

Penafsiran Buya Hamka terkait ayat diatas, menjelaskan bahwa seluruh 

manusia berasal dari satu asal penciptaan, yaitu Nabi Adam dan Siti Hawa, dan 

secara biologis lahir dari percampuran laki-laki dan perempuan melalui proses 

bertahap empat puluh hari nuthfah, empat puluh hari ‘alaqah, dan empat puluh hari 

mudghah, sehingga menjadi manusia yang sempurna. Allah menjadikan manusia 

berbangsa-bangsa dan bersuku-suku bukan untuk saling membanggakan atau 

merendahkan, melainkan agar saling mengenal dan mempererat hubungan 

kemanusiaan. Pada frasa “Sesungguhnya yang semulia-mulia kamu di sisi Allah 

 
2Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam  Al-Mufahras Li Alfadz Al-Qur’an, (Mesir: Dar 

Al-Kutub Al-Misriyyah, 1346 ), 761. 
3Qur’an Kemenag, Al-Hujurat ayat 13, diakses pada 10 November 2025. 



53 
 

 

 

ialah yang setakwa-takwa kamu”, pada potongan ayat ini dijelaskan bahwa 

kemuliaan yang sejati yang dianggap bernilai oleh Allah adalah kemuliaan hati, 

kemuliaan budi, kemuliaan perangai, ketaatan kepada Ilahi. Ayat tersebut untuk 

menghapus perasaan setengah manusia yang menyatakan bahwa dirinya lebih dari 

yang lain, karena keturunan. Buya Hamka menguatkan makna ini dengan sabda 

Rasulullah saw.: “Apabila datang kepada kamu orang yang kamu sukai agamanya 

dan budipekertinya, maka nikahkanlah dia” (HR. Tirmidzi), yang menunjukkan 

bahwasannya yang pokok pada ajaran Allah dan pembawaan Rasul Allah pada 

mendirikan kafa’ah, atau mencari jodoh bukanlah keturunan, melainkan agama dan 

budi. Karena agam dan budi timbul dari sebab takwa kepada Allah, maka taqwâ 

itulah yang meninggikan martabat. Namun dalam kenyataan sosial, masih banyak 

yang mengutamakan nasab dan mengabaikan agama serta budi pekerti, sehingga 

terjadi penyimpangan nilai.4 

Berdasarkan penafsiran ayat di atas, hamka memahami bahwa standar 

kemuliaan yang hakiki adalah ketakwaan, yakni kebersihan hati, akhlak yang luhur, 

dan ketaatan kepada Allah. Fanatisme etnis atau suku dipandang sebagai sikap 

jahiliyah, sedangkan takwa melahirkan kerendahan hati dan hubungan sosial yang 

baik. Dengan demikian, Buya Hamka menegaskan bahwa takwa adalah sumber 

kemuliaan, dan hanya ketakwaanlah yang dapat menghasilkan hidup yang benar-

 
4HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid IX, (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 2001), 6834-

6838. 

 



54 
 

 

 

benar mulia, baik secara pribadi maupun sosial, serta meninggikan martabat 

manusia karena sesuai dengan hikmat agama.5 

Adapun ayat lain yang penulis paparkan sebelumnya, hamka mengaitkan 

ketakwaan sebagai kesadaran batin yang mendalam kepada Allah yang melahirkan 

ketaatan, keikhlasan, pengendalian diri, dan akhlak yang luhur dalam seluruh aspek 

kehidupan. Dalam ayat-ayat tentang ibadah seperti haji, kurban, dan shalat, taqwâ 

ditegaskan sebagai tujuan utama ibadah, bukan sekadar ritual lahiriah. Dalam 

hubungan sosial, taqwâ tampak dalam keadilan, kejujuran, menjaga lisan, serta 

menjauhi kezaliman dan prasangka. Dalam konteks perjuangan dan ujian hidup, 

taqwâ menjadi sumber keteguhan hati, ketenangan, dan pertolongan Allah. Buya 

Hamka menegaskan bahwa taqwâ bukan hanya rasa takut kepada Allah, tetapi 

kesadaran moral yang hidup, yang membimbing manusia agar tetap lurus dalam 

kekuasaan, pergaulan, ibadah, dan seluruh aktivitas dunia. 

Sebagai peneliti, memandang bahwa penafsiran Buya Hamka terhadap QS. 

Al-Hujurat ayat 13 menegaskan secara kuat bahwa taqwâ adalah satu-satunya 

standar kemuliaan manusia yang melampaui batas suku, bangsa, dan nasab. Dengan 

menempatkan perbedaan manusia sebagai sarana saling mengenal dan membangun 

hubungan kemanusiaan, bukan untuk merasa lebih tinggi atau lebih rendah satu 

sama lain. Penguatannya melalui hadis tentang kriteria memilih pasangan 

menunjukkan bahwa taqwâ memiliki implikasi nyata dalam kehidupan sosial, 

terutama dalam pembentukan keluarga berbasis agama dan akhlak. Secara 

 
5HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid IX, (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 2001), 6834-

6838. 



55 
 

 

 

keseluruhan, konsep taqwâ yang holistik mencakup dimensi ibadah, moral, dan 

sosial sehingga taqwâ dipahami bukan sekedar rasa takut kepada Allah, melainkan 

kesadaran batin yang melahirkan kepribadian mulia dan tatanan sosial yang 

berkeadilan. 

2. Ihsân 

Secara bahasa, kata ihsân berasal dari akar kata ha-sin-nun (ح س ن) yang 

mengandung makna dasar kebaikan. ihsân merupakan bentuk masdar dari ahsana-

yuhsinu yang berarti berbuat baik.6 Kata ihsân dalam kamus Al-Qur’an terdapat 

pada beberapa ayat yakni, QS. al-Baqarah: 83, 178 dan 229, QS. al-Taubah: 100. 

QS. Al-Nahl: 90, QS. al-Rahman: 60, QS.  al-Nisa: 36 dan 62, QS. al-An’am: 151, 

QS. al-Isra’: 23, QS. al-Ahqaf 15.7 Akan tetapi, dalam hal ini penulis akan 

menguraikan beberapa ayat saja  sebagai sampel yang dirasa sesuai dengan tema 

yang diangkat, yakni QS. al-Baqarah: 195, QS. al-Nahl: 90, dan al-qashash: 77.8 

a) Al-Baqarah ayat 195  

مْ 
ُ
يْدِيْك

َ
قُوْا بِا

ْ
ا تُل

َ
ِ وَل نْفِقُوْا فِيْ سَبِيْلِ اللّٰه

َ
مُحْسِنِيْنَ   وَا

ْ
بُّ ال َ يُحِ حْسِنُوْاۛ  اِنَّ اللّٰه

َ
ةِۛ  وَا

َ
ك
ُ
هْل ى التَّ

َ
 اِل

 
 “Dan belanjakanlah (harta bendamu) di jalan Allah, dan janganlah kamu 

menjatuhkan dirimu sendiri ke dalam kebinasaan, dan berbuat baiklah, karena 

sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berbuat baik.”9 

 

 
6Al-Raghib al-Asfahani, Mu'jam Mufradat Alfaz al-Qur'an (Beirut: Dar al-Fikr, 1998), 

117. 
7Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam  Al-Mufahras Li Alfadz Al-Qur’an, 204. 
8Al-Husain bin Muhammad Al-Damaghani, Al-Wujuh wa Al-Nadzoir fi Al-Qur’anil 

Karim,… 343. 
9Qur’an Kemenag, Al-Baqarah ayat 195, diakses pada 10 November 2025. 



56 
 

 

 

Dalam tafsȋr al-Azhar, Buya Hamka menafsirkan QS. al-Baqarah ayat 195 

sebagai ayat yang mengandung dua pesan utama, yaitu perintah untuk berjuang di 

jalan Allah melalui pengorbanan harta serta larangan menjatuhkan diri ke dalam 

kebinasaan. Menurut Hamka, kebinasaan yang dimaksud dalam ayat ini bukanlah 

kematian di medan perang, melainkan sikap bakhil dan enggan berkorban. Ia 

menyatakan: “Yang dinamai menjatuhkan diri ke dalam kebinasaan itu bukanlah 

keluar berjuang, melainkan bakhil, takut mengeluarkan harta, dan malas 

berkorban.” Hamka menegaskan bahwa sifat kikir dalam menginfakkan harta 

untuk kepentingan perjuangan justru menjadi sebab kehancuran umat. Penafsiran 

ini sejalan dengan riwayat yang dinukil dari sahabat Huzaifah. Dalam tafsir tersebut 

dijelaskan bahwa maksud larangan “janganlah kamu menjatuhkan dirimu ke dalam 

kebinasaan” ialah larangan untuk enggan mengeluarkan pengorbanan harta dalam 

peperangan karena rasa takut miskin. Sikap seperti ini justru dipandang sebagai 

bentuk kebinasaan yang sesungguhnya. Demikian pula dengan pendapat Ibnu 

Abbas yang dikemukakan Hamka dalam tafsirnya. Ibnu Abbas menegaskan bahwa 

kebinasaan dalam ayat ini bermakna kebinasaan akibat sifat bakhil dalam 

membelanjakan harta untuk kepentingan jihad. Hamka mengutip makna tersebut 

dengan menegaskan bahwa orang yang enggan mengeluarkan hartanya demi 

perjuangan pada hakikatnya sedang membinasakan dirinya sendiri.10 

Hamka juga menjelaskan latar belakang turunnya ayat ini, yaitu pada masa 

ketika Allah telah memberikan kemenangan yang gemilang kepada agama Islam 

dan jumlah para pembelanya semakin banyak. Dalam kondisi seperti ini, ancaman 

 
10HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid I, 451-454. 



57 
 

 

 

kebinasaan tidak lagi berupa kekalahan fisik, melainkan sikap terlalu mencintai 

harta dan sibuk mengurus kepentingan duniawi. Hamka menyatakan bahwa 

Kebinasaan itu ialah apabila orang telah lebih mementingkan hartanya sendiri, 

bimbang memperbaikinya, sehingga tertinggal dari berjuang di jalan Allah. Dengan 

demikian, kebinasaan dalam pandangan Hamka dimaknai sebagai kemunduran 

spiritual dan sosial akibat dominasi kepentingan materi atas kepentingan agama dan 

perjuangan.  

Selanjutnya, pada frasa wa ahsinû (dan berbuat baiklah), Hamka 

menafsirkan bahwa kata ihsân mengandung makna yang sangat luas, yaitu selalu 

berbuat baik dan terus-menerus melakukan perbaikan dalam berbagai aspek 

kehidupan. Ia menegaskan bahwa ihsân bukan hanya sebatas kebaikan moral, tetapi 

juga peningkatan kualitas amal secara berkelanjutan. Hamka menyatakan bahwa 

Karena wa ahsinû artinya selalu berbuat baik dan selalu memperbaiki, maka 

tersimpullah di dalamnya segala maksud dari kata ihsân. Hamka menekankan 

bahwa orang-orang beriman dituntut untuk senantiasa meningkatkan mutu amal, 

mutu ibadah, serta kualitas ketaatan kepada Allah. Karena ayat ini berkaitan dengan 

konteks peperangan, maka perintah ihsân juga mencakup kewajiban untuk 

memperbaiki kualitas segala aspek yang berkaitan dengan peperangan, baik dari 

segi persiapan, strategi, maupun bentuk pengorbanan. Hamka menegaskan bahwa 

peperangan mengalami perkembangan yang sangat pesat, sehingga umat Islam 

tidak boleh tertinggal dalam meningkatkan kualitas perjuangannya.11 

 
11HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid I, 451-454. 



58 
 

 

 

Menurut penulis, penafsiran Buya Hamka terhadap QS. Al-Baqarah ayat 

195 menunjukkan bahwa konsep ihsân dipahami secara integratif antara 

spiritualitas, moralitas, dan profesionalitas perjuangan. Tidak memaknai 

kebinasaan sebagai kematian di medan perang, tetapi sebagai sikap mental yang 

dikuasai oleh kecintaan kepada harta dan rasa takut berkorban. Penulis memandang 

ini sangat relevan dengan konteks kehidupan modern, karena menegaskan bahwa 

perjuangan di jalan Allah harus dilakukan secara sungguh-sungguh, terencana, 

disiplin, dan terus diperbaiki mutunya. Dengan demikian, menurut pemahaman 

penulis, ihsân dalam ayat ini menjadi dasar etos perjuangan yang berorientasi pada 

kualitas amal, tanggung jawab, dan keberanian moral, bukan sekadar tindakan fisik 

tanpa kesiapan dan kesadaran nilai. Selalu berbuat baik dan memperbaiki. 

b) An-Nahl ayat 90  

رِ  
َ
مُنْك

ْ
فَحْشَاءِۤ وَال

ْ
قُرْبٰى وَيَنْهٰى عَنِ ال

ْ
اِحْسَانِ وَاِيتَْاۤئِ ذِى ال

ْ
عَدْلِ وَال

ْ
مُرُ بِال

ْ
َ يَأ اِنَّ اللّٰه

مْ 
ُ
ك
َّ
عَل
َ
مْ ل

ُ
بَغْيِ يَعِظُك

ْ
رُوْنَ وَال

َّ
 تَذَك

 
“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat 

kebajikan, memberi kepada kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, 

kemungkaran dan permusuhan. Dia memberi pengajaran kepadamu agar kamu 

dapat mengambil pelajaran.”12 

 

Dalam tafsȋr al-Azhar, Buya Hamka menjelaskan bahwa QS. an-Nahl ayat 

90 memuat tiga perintah utama yang wajib dilaksanakan oleh manusia sepanjang 

waktu sebagai tanda ketaatan kepada Allah Swt. Tiga perintah tersebut adalah 

berlaku adil, berbuat ihsân, dan memberi kepada kerabat. Perintah pertama adalah 

 
12Qur’an Kemenag, An-Nahl ayat 90, diakses pada 10 November 2025. 



59 
 

 

 

menegakkan keadilan. Hamka menafsirkan adil sebagai sikap menimbang dengan 

sama berat, menyalahkan yang salah, membenarkan yang benar, serta tidak berlaku 

zalim, karena kezaliman merupakan lawan dari keadilan. Menurutnya, selama 

keadilan masih terpelihara dalam kehidupan bermasyarakat, selama itu pula 

kehidupan akan berlangsung dengan tenteram. Dari keadilan akan tumbuh rasa 

aman, amanah, dan saling percaya di antara sesama manusia. Dengan demikian, 

keadilan dipandang sebagai fondasi utama dalam membangun tatanan sosial yang 

harmonis. 

Perintah kedua adalah berbuat ihsân. Hamka menjelaskan bahwa makna 

ihsân mengandung dua dimensi utama. Pertama, ihsân berarti senantiasa 

meningkatkan mutu amalan, yaitu berbuat lebih baik dari sebelumnya sehingga 

kualitas iman seseorang semakin meningkat dari waktu ke waktu. Makna ini 

diperkuat dengan hadis sahih Rasulullah Saw. yang menjelaskan tentang ihsân 

“Ihsân ialah engkau menyembah Allah seakan-akan engkau melihat-Nya. Jika 

engkau tidak melihat-Nya, maka sesungguhnya Dia melihatmu.” Hamka 

memberikan perumpamaan bahwa membayar upah kepada seseorang sesuai dengan 

pekerjaannya merupakan bentuk sikap adil. Namun apabila seseorang memberikan 

upah lebih dari yang semestinya sehingga penerimanya merasa senang dan lapang 

hati, maka sikap tersebut dinamakan ihsân. Oleh karena itu, ihsân merupakan 

latihan akhlak yang tingkatannya lebih tinggi daripada sekadar keadilan.13  

Perintah ketiga adalah memberi kepada kerabat. Menurut Hamka, perintah 

ini merupakan kelanjutan dari konsep ihsân. Ia menjelaskan bahwa dalam satu 

 
13HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3951-3953. 



60 
 

 

 

keluarga pun, meskipun berasal dari ayah dan ibu yang sama, kondisi kehidupan 

dan tingkat kesejahteraan tidak selalu sama. Oleh karena itu, orang yang memiliki 

kemampuan dianjurkan untuk berbuat ihsân terlebih dahulu kepada keluarga dan 

kerabat terdekat sebelum membantu orang lain yang lebih jauh hubungan 

kekerabatannya. Pada akhir ayat, Allah berfirman: “Dia memberi pengajaran 

kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran.” Hamka menegaskan bahwa 

tiga perintah yang wajib dilaksanakan dan tiga larangan yang wajib dijauhi dalam 

ayat ini semuanya bertujuan untuk keselamatan manusia itu sendiri. Jika tiga 

perintah tersebut diamalkan, niscaya kehidupan akan berjalan dengan selamat. 

Sebaliknya, jika larangan-larangan yang disebutkan dijauhi, maka manusia akan 

memperoleh kehidupan yang aman dan bahagia.14 

Sebagai penulis, penafsiran Buya Hamka terhadap QS. An-Nahl ayat 90 

menunjukkan bahwa ayat ini merupakan fondasi etika sosial dan spiritual dalam 

Islam yang sangat komprehensif. Tidak hanya menempatkan adil sebagai prinsip 

hukum dan sosial, tetapi menyempurnakannya dengan ihsân sebagai puncak 

akhlak, yakni kebaikan yang melampaui tuntutan keadilan formal. Dengan 

mengaitkan perintah memberi kepada kerabat serta larangan fahsya’, munkar, dan 

zalim, ayat ini membentuk keseimbangan antara hubungan dengan Allah dan 

hubungan dengan sesama manusia. Menurut penulis, penafsiran ini menegaskan 

bahwa kemuliaan hidup tidak cukup dibangun di atas keadilan semata, tetapi harus 

ditopang oleh ihsân agar tercipta masyarakat yang tidak hanya tertib secara hukum, 

tetapi juga hangat secara moral dan kemanusiaan. 

 
14HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3951-3953. 



61 
 

 

 

c). Al-Qashash ayat 77 

 ُ حْسَنَ اللّٰه
َ
مَآ ا

َ
حْسِنْ ك

َ
نْيَا وَا ا تَنْسَ نَصِيْبَكَ مِنَ الدُّ

َ
خِرَةَ وَل

ٰ
ا
ْ
ارَ ال ُ الدَّ تٰىكَ اللّٰه

ٰ
 وَابْتَغِ فِيْمَآ ا

رْ 
َ
ا
ْ
فَسَادَ فِى ال

ْ
ا تَبْغِ ال

َ
يْكَ وَل

َ
مُفْسِدِيْنَ اِل

ْ
بُّ ال ا يُحِ

َ
َ ل  ضِۗ اِنَّ اللّٰه

 “Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu 

(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bahagianmu dari 

(kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah 

telah berbuat baik, kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) 

bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat 

kerusakan.”15 

 

Dalam tafsȋr al-Azhar, Buya Hamka menjelaskan bahwa QS. al-Qashash 

ayat 77 memiliki keterkaitan erat dengan ayat sebelumnya, yaitu QS. al-Qashash 

ayat 76, yang mengisahkan tentang Qarun, seorang dari kaum Nabi Musa yang 

bersikap pongah. Menurut Hamka, pongah adalah sikap suka mempertontonkan diri 

secara berlebihan untuk menunjukkan kekayaan dan kebanggaan diri kepada orang 

lain. Sikap ini menjadi latar belakang turunnya nasihat pada ayat 77 sebagai bentuk 

peringatan terhadap kesombongan akibat harta. Hamka menafsirkan bahwa harta 

benda pada hakikatnya merupakan anugerah dari Allah Swt. Oleh karena itu, 

manusia tidak boleh melupakan bahwa kehidupan dunia ini bersifat sementara, 

sedangkan kehidupan akhirat adalah kekal. Harta yang dimiliki tidak akan dibawa 

mati, melainkan akan ditinggalkan di dunia. Karena itu, harta tersebut hendaknya 

dimanfaatkan sebagai sarana untuk membina kehidupan akhirat, yaitu dengan 

menginfakkannya di jalan kebajikan. Hamka menegaskan bahwa perintah carilah 

pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu kebahagiaan negeri akhirat 

 
15Qur’an Kemenag, Al-Qashash ayat 77, diakses pada 10 November 2025. 



62 
 

 

 

merupakan dorongan agar manusia mengarahkan orientasi pemanfaatan hartanya 

kepada nilai-nilai ukhrawi, tanpa melupakan tanggung jawab dunianya. 

Selanjutnya, pada frasa “wa ahsin kamâ ahsana Allâhu ilaik” (dan berbuat 

baiklah sebagaimana Allah telah berbuat baik kepadamu), Hamka menjelaskan 

bahwa kebaikan Allah kepada manusia tidak terhitung jumlahnya. Dari keadaan 

tidak memiliki apa-apa, manusia kemudian diberikan rezeki yang berlipat ganda. 

Oleh karena itu, sudah sepantasnya manusia membalas kebaikan tersebut dengan 

berbuat ihsân. Hamka memaknai ihsân dalam ayat ini dalam dua bentuk. Pertama, 

ihsân kepada sesama manusia, yaitu dengan membina hubungan yang baik, berbudi 

pekerti luhur, bersikap ramah, bermulut manis, berhati lapang, serta menumbuhkan 

rasa belas kasih kepada fakir miskin dan orang-orang yang membutuhkan. Kedua, 

ihsân kepada diri sendiri, yaitu dengan senantiasa meningkatkan mutu diri, 

memperteguh kepribadian, dan mengembangkan potensi kemanusiaan agar 

menjadi pribadi yang lebih sempurna dan bermanfaat bagi masyarakat. Pada bagian 

akhir ayat, Hamka menjelaskan larangan untuk berbuat kerusakan di bumi. 

Larangan ini mencakup segala bentuk perbuatan yang dapat mengganggu 

ketenteraman hidup, menyakiti hati sesama manusia, serta tindakan yang semata-

mata didorong oleh kepentingan mencari keuntungan pribadi tanpa mempedulikan 

dampak sosial dan moral. Menurut Hamka, orang yang gemar melakukan 

kerusakan berarti telah menyimpang dari tujuan utama pemberian nikmat Allah, 

yakni untuk kemaslahatan bersama.16 

 
16HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid VII, 5376-5377. 



63 
 

 

 

Pada ayat lain yang penulis sebutkan di atas, dalam tafsȋr al-Azhar, Buya 

Hamka memaknai ihsân sebagai puncak akhlak Islam yang mencakup hubungan 

dengan Allah, sesama, dan keluarga, yang diwujudkan melalui kebaikan sosial, 

sikap pemaaf, bakti kepada orang tua, kepedulian kepada yang lemah, serta 

keluhuran budi dalam kehidupan. Ihsân dipandang sebagai sikap berbuat lebih dari 

sekadar tuntutan keadilan, dengan keyakinan bahwa setiap kebaikan dilakukan 

dalam pengawasan Allah dan akan dibalas dengan kebaikan pula. 

Sebagai penulis, memandang penafsiran Buya Hamka terhadap QS. Al-

Qashash ayat 77 sebagai penafsiran yang kontekstual, moderat, dan sangat relevan 

dengan problem sosial modern. Hamka tidak hanya menempatkan ayat ini sebagai 

nasihat spiritual, tetapi juga sebagai kritik sosial terhadap keserakahan ekonomi, 

kesombongan kelas, dan penyalahgunaan harta. Penekanannya pada keseimbangan 

antara orientasi akhirat dan pemenuhan dunia menunjukkan keluasan wawasan 

keislaman yang integratif, yakni tidak menolak dunia tetapi juga tidak 

mematuhkannya sebagai tujuan utama hidup. Selain itu, penekanan pada ihsân dan 

larangan berbuat kerusakan mencerminkan sensitivitas Hamka terhadap isu 

keadilan sosial dan tanggung jawab moral pemilik kekuasaan dan kekayaan. Secara 

metodologis, tafsir ini memperlihatkan karakter khas Hamka yang memadukan 

teks, konteks sejarah, dan realitas sosial, sehingga ayat tersebut tetapi hadir sebagai 

pedoman etis yang hidup. 

3. Hayâtan Tayyibah 

Secara bahasa, frasa hayâtan tayyibah terdiri dari kata al-

hayah (kehidupan) dan al-tayyibah (yang baik). Dalam Al-Qur'an, frasa hayâtan 



64 
 

 

 

thayyibah secara khusus disebutkan dalam QS. An-Nahl: 97, yang berarti hidup 

dalam ketaatan.17 Frasa ini merupakan satu-satunya yang menyebutkan hayâtan 

thayyibah secara eksplisit, yang menegaskannya sebagai sebuah terminologi 

khusus untuk kehidupan ideal orang beriman. 

Adapun surah yang menjadi rujukan utama dalam hayâtan thayyibah adalah 

QS. An-Nahl ayat 97 yang berbunyi: 

نَجْ 
َ
بَةًۚ وَل ِ

هٗ حَيٰوةً طَي  نُحْيِيَنَّ
َ
نْثٰى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَل

ُ
وْ ا

َ
رٍ ا

َ
نْ ذكَ  صَالِحًا م ِ

َ
جْرَهُمْ  مَنْ عَمِل

َ
هُمْ ا زِيَنَّ

وْنَ 
ُ
انُوْا يَعْمَل

َ
حْسَنِ مَا ك

َ
 بِا
 

 “Barangsiapa yang mengerjakan amal saleh, baik laki-laki maupun 

perempuan dalam keadaan beriman, maka sesungguhnya akan Kami berikan 

kepadanya kehidupan yang baik dan sesungguhnya akan Kami beri balasan kepada 

mereka dengan pahala yang lebih baik dari apa yang telah mereka kerjakan.”18 

 

Dalam Tafsir al-Azhar, Buya Hamka menegaskan bahwa QS. an-Nahl ayat 

97 secara jelas mempertautkan antara iman dan amal saleh dengan hasil berupa 

kehidupan yang baik. Menurut Hamka, iman kepada Allah harus melahirkan amal 

saleh dalam bentuk perbuatan nyata. Pengakuan iman semata belumlah memiliki 

makna yang sempurna apabila tidak dibuktikan melalui hasil pekerjaan yang baik. 

Dengan demikian, iman bukan hanya bersifat keyakinan batin, tetapi harus 

terwujud dalam perilaku yang mencerminkan nilai-nilai kebaikan. Hamka juga 

menjelaskan bahwa dalam hal iman dan amal saleh, kedudukan laki-laki dan 

perempuan adalah sama. Keduanya memiliki kemampuan yang setara untuk 

menumbuhkan iman dalam hati dan sama-sama diberi potensi untuk berbuat 

 
17Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam  Al-Mufahras Li Alfadz Al-Qur’an, (Mesir: Dar 

Al-Kutub Al-Misriyyah, 1346 ), 402. 
18Qur’an Kemenag, An-Nahl ayat 97, diakses pada 10 November 2025. 



65 
 

 

 

kebajikan. Tidak ada perbedaan dalam peluang untuk meraih keutamaan di sisi 

Allah berdasarkan jenis kelamin, melainkan ditentukan oleh kualitas iman dan amal 

saleh masing-masing individu. Oleh karena itu, baik laki-laki maupun perempuan 

yang beriman dan beramal saleh sama-sama dijanjikan oleh Allah akan 

memperoleh hayātan thayyibah (kehidupan yang baik). 

Ibnu Katsir memaknainya sebagai ketenteraman jiwa. Ibnu Abbas dan 

sebagian mufassir lain menafsirkannya sebagai rezeki yang halal dan baik. Ali bin 

Abi Thalib memaknainya sebagai ketenangan dan kesabaran. Ali bin Abi Thalhah 

dan Ibnu Abbas juga memaknainya sebagai kebahagiaan. Ad-Dahhaak 

menafsirkannya sebagai rezeki halal, kelezatan ibadah, dan kelapangan dada. Serta 

Ja‘far ash-Shadiq memaknainya sebagai tumbuhnya ma‘rifatullah. Hamka 

menegaskan bahwa seluruh penafsiran ini saling melengkapi dan mengarah pada 

satu hakikat yaitu hayâtan thayyibah adalah kebahagiaan dan ketenteraman batin 

yang bersumber dari keimanan, bukan dari kondisi materi. Hamka juga menguatkan 

dengan hadis riwayat Imam Ahmad dari Ibnu Umar yang berbunyi: 

فَا فَا وَقَنَعَ بِهِ  
َ
انَ عَيْشَهُ ك

َ
امِ وَك

َ
سْل إِ

ْ
حَ مَنْ هُدِيَ لِل

َ
فْل
َ
  قَدْ أ

"Beroleh kemenanganlah orang yang telah jadi Islam, mendapat rezeki 

sekedar cukup dan menerima senang apa yang diberikan Allah kepadanya." Hadist 

tentang keberhasilan orang yang Islam, cukup rezekinya, dan qana‘ah. Al-

Mahayami dan Al-Qasimi menegaskan bahwa kehidupan yang baik adalah 

kebahagiaan batin karena iman, ridha pada takdir, dan kebebasan jiwa dari 

perbudakan dunia. Menurut Hamka,  hayâtan tayyibah ini akan disempurnakan 



66 
 

 

 

dengan pahala yang jauh lebih besar di akhirat, karena amal manusia yang terbatas 

dibalas Allah dengan ganjaran yang kekal.19 

Sebagai penulis, memandang bahwa penafsiran Buya Hamka terhadap QS. 

An-Nahl ayat 97 bahwa iman yang benar pasti harus tampak dalam perbuatan baik, 

dan antara iman dan amal tidak bisa dipisahkan. Laki-laki dan perempuan memiliki 

kedudukan yang sama dalam beriman dan beramal, serta sama-sama dijanjikan 

kehidupan yang baik oleh Allah. Selain itu, kehidupan yang baik (hayâtan 

thayyibah) bukan hanya soal harta, tetapi mencakup ketenangan hati, kebahagiaan, 

kesabaran, rezeki yang halal, kepuasan dalam beribadah, dan kedekatan dengan 

Allah, dan puncak balasannya akan disempurnakan di akhirat dengan pahala yang 

jauh lebih besar. 

4. Sa’âdah 

Secara bahasa, kata sa’âdah   berasal dari akar kata  (س ع د) yang 

mengandung makna dasar kebahagiaan dan keberuntungan. Hamka mengatakan 

kebahagiaan inilah yang senantiasa dicari setiap orang, sayangnya, banyak yang 

tersesat lantaran tidak tahu bahagia itu apa. Perihal kebahagiaan dalam pandangan 

Buya Hamka terletak pada kemenangan memerangi nafsu dan menahan kehendak 

nafsu yang berlebih-lebihan.20 Dalam hal ini, penulis hanya menuliskan beberapa 

ayat saja sebagai sampel yang dirasa sangat sesuai. 

 

 
19HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3960-3962. 
20M. Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualiasasi Tasauf Modern Di Zaman Kita (Bekasi: 

Penjuru Ilmu Sejati, 2014), 139. 



67 
 

 

 

a) Hud ayat 105 

سَعِيْدٌ  ۚ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَّ ا بِاِذْنِه 
َّ
مُ نَفْسٌ اِل

َّ
ا تَكَل

َ
تِ ل

ْ
 يَوْمَ يَأ

 
“Hari yang (hila dia) datang, tidak ada yang akan bercakap seorang 

diripun kecuali dengan izinNya. Maka dari antara kamu ada yang akan celaka dan 

ada yang berbahagia.” 

 

Dalam menafsirkan QS. Hud ayat 105, Buya Hamka menggambarkan 

kedahsyatan hari Kiamat sebagai hari yang pasti datang dan tidak dapat ditunda, 

ketika tidak seorang pun dapat berbicara kecuali dengan izin Allah. Pada saat itu 

seluruh makhluk terdiam terpaku dalam suasana mahkamah Ilahi yang Maha 

Agung, sebagaimana juga digambarkan pada ayat lain bahwa malaikat pun berdiri 

bersaf tanpa mampu berkata-kata. Setelah berlangsung pemeriksaan yang sangat 

teliti, keputusan Allah pun ditetapkan bahwa manusia terbagi menjadi dua 

golongan, yaitu yang celaka dan yang berbahagia. Hamka mengibaratkan penantian 

keputusan itu seperti manusia yang menunggu hasil ujian di dunia, namun 

ketegangan di hari Kiamat jauh lebih dahsyat karena menyangkut nasib kekal, 

apakah seseorang akan mendapat ampunan atau azab, surga atau neraka, 

berdasarkan seluruh amal baik dan buruk yang pernah diperbuat selama hidupnya.21 

Menurut penulis, penafsiran Buya Hamka tentang QS. Hud ayat 105 

menggambarkan hari kiamat seperti suasana sidang dan pengumuman hasil ujian 

yang sangat menegangkan. Manusia digambarkan tidak bisa berbicara apa pun 

tanpa izin Allah, lalu menunggu keputusan akhir, masuk golongan bahagia atau 

celaka. Dengan gambaran ini, penanaman kesadaran dalam diri bahwa hidup di 

 
21HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3547. 



68 
 

 

 

dunia adalah masa penilaian, dan semua perbuatan akan dipertanggungjawabkan. 

Penafsiran ini memberi peringatan yang kuat agar manusia lebih berhati-hati dalam 

berbuat dan mempersiapkan diri dengan amal yang baik. 

b) Hud ayat 108 

ةِ   جَنَّ
ْ
ذِيْنَ سُعِدُوْا فَفِى ال

َّ
ا ال مَّ

َ
مٰوٰتُ وَا ا مَا شَاءَۤ رَبُّكَۗ   خٰلِدِيْنَ فِيْهَا مَا دَامَتِ السَّ

َّ
رْضُ اِل

َ
ا
ْ
وَال

 عَطَاءًۤ غَيْرَ مَجْذُوْذٍ 
 

 “Adapun orang-orang yang berbahagia, maka tempatnya di dalam surga, 

mereka kekal di dalamnya selama ada langit dan bumi, kecuali jika Tuhanmu 

menghendaki (yang lain); sebagai karunia yang tiada putus-putusnya.”22 

 

Buya Hamka menafsirkan QS. Hud ayat 108 bahwa orang-orang yang 

berbahagia, akan tetap berada di dalam surga selama ada langit dan bumi, sebagai 

balasan atas amal, jasa, dan iman yang mereka bangun selama hidup di dunia. 

Hamka cenderung kepada penafsiran bunyi ayat “kecuali apa yang dikehendaki 

Tuhan engkau”, yang menunjukkan bahwa kehendak Allah tetap berada  di atas 

segalanya dan Dia berkuasa menaikkan derajat hamba-Nya di dalam surga karena 

nikmat-Nya tidak terbatas. Penegasan ini diperkuat oleh penutup ayat “anugerah 

yang tidak putus-putus”, yang juga selaras dengan QS. Al-Baqarah: 261 tentang 

pelipatgandaan pahala amal di jalan Allah. Hamka menyimpulkan bahwa nikmat 

Allah di surga bersifat terus menerus dan tidak terbatas. 

Terkait frasa “selama ada langit dan bumi”, Hamka menjelaskan bahwa 

yang dimaksud adalah langit dan bumi setelah kiamat, sebagaimana ditegaskan 

dalam QS. Ibrahim ayat 48 tentang penggantian langit dan bumi. Adapun frasa 

 
22Qur’an Kemenag, Hud ayat 108, diakses pada 10 November 2025. 



69 
 

 

 

“kecuali apa yang dikehendaki Tuhanmu” dipahami oleh banyak ulama sebagai 

kemungkinan bahwa orang-orang bertauhid yang berdosa besar tidak kekal di 

neraka dan dapat dikeluarkan setelah disucikan. Pandangan ini diperkuat oleh 

sejumlah riwayat sahabat serta hadis tentang keluarnya penghuni neraka. Menurut 

Hamka, Allah berkuasa memasukkan siapa pun ke neraka dan mengeluarkan siapa 

pun darinya sesuai kehendak-Nya. Bisa saja Allah mengeluarkan seluruh penghuni 

neraka yang telah selesai disucikan, kemudian menutup neraka untuk selamanya. 

Pemahaman ini selaras dengan hadis sahih riwayat Bukhari dan Muslim dari Abu 

Hurairah bahwa Allah telah menetapkan di atas ‘Arsy“Sesungguhnya rahmat-Ku 

mengalahkan murka-Ku.” Oleh karena itu, meskipun surga dan neraka disebut 

sebagai tempat kekal, hakikat akhirnya tetap berada dalam ilmu dan kehendak 

mutlak Allah Swt .23 

Sebagai penulis, penafsiran Buya Hamka terhadap QS. Hud ayat 108 

memiliki kekuatan teologis dan spiritual yang sangat seimbang. Surga adalah 

balasan bagi orang-orang yang beriman dan beramal baik, dengan kenikmatan yang 

terus menerus, namun tetap berada di bawah kekuasaan mutlak Allah. Rahmat 

Allah sangat luas, bahkan dapat mengeluarkan orang-orang berdosa dari neraka 

setelah mereka disucikan. Penafsiran ini memberi harapan besar kepada manusia 

tanpa menghilangkan rasa takut kepada keadilan Allah, sehingga ajarannya 

seimbang antara dorongan untuk berbuat baik dan kesadaran akan kekuasaan serta 

kasih sayang Allah. 

 

 
23HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3548-3552. 



70 
 

 

 

c) Ar-Ra’d ayat 28-29 

وْبُ 
ُ
قُل
ْ
ِ تَطْمَ ىِٕنُّ ال رِ اللّٰه

ْ
ا بِذِك

َ
ل
َ
ۗ  ا ِ رِ اللّٰه

ْ
وْبُهُمْ بِذِك

ُ
مَنُوْا وَتَطْمَىِٕنُّ قُل

ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
 ال
 

 “(yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka manjadi tenteram 

dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingati Allah-lah hati 

menjadi tenteram.”24 

 

Menurut Buya Hamka pada ayat 28 di atas, menjelaskan bahwa iman 

melahirkan zikir kepada Allah, dan zikir itulah yang menenangkan hati. Dengan 

mengingat Allah, segala kegelisahan, ketakutan, keraguan, dan kesedihan akan 

hilang. Ketenteraman hati merupakan sumber kesehatan rohani dan jasmani, 

sedangkan kegelisahan menjadi pangkal berbagai penyakit batin. Menurut Hamka 

al-Qur’an membagi-bagi tingkat pengalaman nafsu kepada tiga, yaitu An-Nafsul 

Ammârah Bissu’ (QS. Yusuf ayat 53), yaitu nafsu yang selalu mendorong kepada 

kejahatan, tetapi apabila telah berlanjut timbullah An-Nafsul Lawwâmah (QS. al-

Qiyamah ayat 2). Dari nafsu yang cenderung pada kejahatan, menuju nafsu yang 

tenang (An-Nafs Al-Muthmainnah) nafsu yang mencapai ketentramannya setelah 

menempuh berbagai pengalaman. Disinilah iman dan zikir berpadu  sebagai kunci 

utamanya.25 

بٍ 
ٰ
هُمْ وَحُسْنُ مَا

َ
لِحٰتِ طُوْبٰى ل وا الصه

ُ
مَنُوْ ا وَعَمِل

ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
ل
َ
 ا
 

 “Orang-orang yang beriman dan beramal saleh, bagi mereka kebahagiaan 

dan tempat kembali yang baik.” 

 

 
24Qur’an Kemenag, Ar-Ra’d ayat 29, diakses pada 10 November 2025. 
25HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3761-3762 



71 
 

 

 

Menurut Hamka terkait ayat 29, Hamka menafsirkan bahwa orang-orang 

yang beriman dan beramal saleh akan memperoleh kebahagiaan dan tempat 

kembali yang terbaik. Hati yang telah tenteram melahirkan sikap hidup yang 

tenang, mendorong lahirnya perbuatan-perbuatan baik, serta menjadikan hidup 

terasa bahagia karena kekayaan sejati terletak di dalam hati. Kebahagiaan di dunia 

ini menjadi jalan menuju kebahagiaan yang sempurna di akhirat, yaitu surga 

sebagai tempat kembali terakhir.26 

Sebagai penulis, penafsiran Buya Hamka tentang QS. ar-Ra‘d ayat 28–29 

bahwa iman dan zikir bukan hanya soal ibadah, tetapi juga menjadi sumber 

ketenangan hati dan kesehatan jiwa. Orang yang selalu ingat kepada Allah akan 

lebih tenang, tidak mudah gelisah, dan lebih kuat menghadapi masalah hidup. 

Ketenangan ini kemudian mendorong seseorang untuk berbuat baik, sehingga 

hidupnya menjadi lebih terarah dan bahagia. Menariknya, Hamka juga menegaskan 

bahwa kebahagiaan tidak hanya dirasakan di dunia, tetapi juga berlanjut ke akhirat 

sebagai balasan dari Allah. Menurut peneliti, tafsir ini menunjukkan bahwa ajaran 

Islam sangat menyatu dengan kebutuhan psikologis manusia dan relevan untuk 

kehidupan modern. 

Dari penafsiran hamka tentang sa’âdah, Hamka membaginya menjadi 2 

katgori, yakni kebahagiaan majazi dan kebahagiaan hakiki.27 Hamka berpandangan 

bahwa kebahagiaan yang dialami manusia di dunia memiliki keterkaitan dengan 

kebahagiaan di kehidupan akhirat. Menurut Hamka, kebahagiaan dapat ditinjau dari 

 
26HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid V, 3761-3762. 
27Majazi bersifat sementara, sedangkan hakiki bersifat kekal. Lihat, Arrasyid, “Konsep 

Kebahagiaan dalam tasawuf Modern Hamka”, Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam, Vol. 19, No. 2, 

Juli 2019. 



72 
 

 

 

tiga dimensi utama, yaitu etika, rasio, dan agama. Apabila ketiga dimensi tersebut 

mampu diselaraskan dan diwujudkan dalam kehidupan, maka akan tumbuh sikap 

tawakkal, qana‘ah, ikhlas, dan zuhud yang selanjutnya melahirkan kebahagiaan 

serta ketenteraman batin.28 

Berdasarkan keseluruhan penafsiran Buya Hamka terhadap ayat-ayat 

tentang taqwâ, ihsân, hayâtan thayyibah, dan sa‘âdah, dapat disimpulkan bahwa 

konsep hidup mulia dalam perspektif tafsȋr al-Azhar merupakan satu bangunan nilai 

yang utuh, integratif, dan saling berkaitan antara dimensi spiritual, moral, sosial, 

dan tujuan hidup manusia. Taqwâ diposisikan sebagai fondasi utama hidup mulia, 

yaitu kesadaran batin yang melahirkan ketaatan kepada Allah, kebersihan hati, serta 

pengendalian diri dari dorongan nafsu dan kesombongan. Dari fondasi taqwâ inilah 

kemudian lahir ihsân sebagai manifestasi perilaku lahiriah berupa kesungguhan 

dalam berbuat baik, kesempurnaan amal, kepedulian sosial, pengorbanan, dan 

keikhlasan dalam seluruh aspek kehidupan. Ketika taqwâ dan ihsân terinternalisasi 

secara konsisten dalam diri seorang mukmin, maka tercapailah hayâtan thayyibah, 

yakni kehidupan yang baik, tenang, dan diberkahi Allah, yang tidak semata diukur 

dari kelimpahan materi, tetapi dari ketenteraman batin, keberkahan rezeki, dan 

kualitas hubungan dengan Allah dan sesama manusia. Selanjutnya, seluruh proses 

hidup tersebut bermuara pada sa’âdah, yaitu kebahagiaan hakiki yang mencapai 

puncaknya di akhirat sebagai balasan atas iman dan amal saleh yang dijalani selama 

hidup di dunia. Dengan demikian, menurut Buya Hamka, hidup mulia bukanlah 

 
28Nurliana Damanil, “Konstruksi Kebahagiaan Dalam Tasawuf Modern Hamka” (doctoral, 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, 2020), 241-245. 



73 
 

 

 

konsep yang parsial atau semata-mata berorientasi duniawi, tetapi merupakan 

proses berkelanjutan yang dimulai dari pembentukan spiritual (taqwâ), diwujudkan 

dalam etika sosial (ihsân), dirasakan dalam kualitas hidup batin (hayâtan 

thayyibah), dan disempurnakan dalam kebahagiaan abadi (sa‘âdah). Keseluruhan 

konsep tersebut membentuk paradigma hidup mulia yang menempatkan manusia 

sebagai hamba Allah sekaligus makhluk sosial yang bertanggung jawab secara 

moral, spiritual, dan kemanusiaan. 

B. Metodologi Buya Hamka dalam Menganalisis Hidup Mulia 

1. Taqwâ 

Berdasarkan penafsiran Buya Hamka terhadap QS. Al-Hujurat ayat 13, 

penulis menilai bahwa konsep taqwâ, (pada ayat ini menggunakan kata أتَْ قَىٰكُم ) tidak 

hanya dipahami sebagai rasa takut kepada Allah, tetapi mencakup beberapa dimensi 

sekaligus, yaitu spiritual, sosial, moral, dan psikologis. Secara spiritual, taqwâ 

tampak dari penekanan Hamka bahwa kemuliaan yang sejati adalah kemuliaan hati, 

budi, dan ketaatan kepada Allah. Artinya, taqwâ menjadi dasar hubungan manusia 

dengan Tuhan yang melahirkan ketaatan dan keikhlasan. 

Secara sosial, taqwâ menurut Hamka juga menjadi dasar penghapus 

perbedaan status, nasab, dan kebanggaan suku. Penulis melihat bahwa ketika 

Hamka menegaskan bahwa manusia diciptakan untuk saling mengenal, bukan 

untuk saling membanggakan, di situlah tampak bahwa taqwâ memiliki fungsi 

sosial, yaitu membangun sikap persaudaraan, kesetaraan, dan keadilan. Selain itu, 

dari sisi psikologis, taqwâ juga membentuk pengendalian diri, karena manusia yang 

bertakwa akan lebih mampu menahan kesombongan dan hawa nafsunya. 



74 
 

 

 

Selain itu, penulis menemukan bahwa Hamka menggunakan tafsȋr bil 

ma’tsur29 ketika menguatkan penafsiran taqwâ dengan hadis Rasulullah tentang 

kriteria memilih pasangan berdasarkan agama dan akhlak. Namun, di sisi lain 

Hamka juga menggunakan tafsȋr bil ra’yi30 ketika ia mengkritik realitas sosial 

masyarakat yang masih membanggakan keturunan dan status sosial. Hal ini 

menunjukkan bahwa Hamka tidak hanya bersandar pada riwayat, tetapi juga 

menggunakan analisis rasional dan sosial. Dari sisi pendekatan, penulis melihat 

bahwa dalam menafsirkan taqwâ, Hamka menggunakan pendekatan humanistik 

dan kontekstual, karena menegaskan kesetaraan derajat manusia dan dikaitkan 

dengan kondisi sosial masyarakat yang masih terjebak pada fanatisme. Dengan 

demikian, konsep taqwâ dalam tafsir Hamka bersifat integratif antara dimensi 

spiritual dan sosial. 

2. Ihsân 

Dalam kajian tasawuf, ihsân dikenal sebagai puncak kualitas spiritual 

manusia, yaitu beribadah kepada Allah seakan-akan melihat-Nya, dan jika tidak 

mampu melihat-Nya maka meyakini bahwa Allah selalu melihat hamba-Nya.31 

Buya Hamka dalam tafsȋr al-Azhar tidak secara eksplisit menyebut ihsân sebagai 

konsep tasawuf, namun penulis menilai bahwa makna ihsân yang dijelaskan Hamka 

sangat selaras dengan nilai-nilai tasawuf, khususnya dalam aspek penyucian jiwa, 

 
29keterangan atau penjelasan yang  dimaksudkan  dalam Al-Qur’an yang diambil  dari  

beberapa  ayat al-Qur’anitu sendiri,  dari  Nabi  Muhammad  Saw,  dan dari para sahabat dan tabi’in. 

Lihat, Abu Bakar Adanan Siregar, “Tafsir Bil-Ma’tsur: Konsep, Jenis, Status, dan Kelebihan serta 

Kekurangannya”, Jurnal Hikmah, Vol. 16, No. 2, Juli-Desember 2018. 
30Metode penafsiran Al-Qur’an yang dilakukan oleh mufassir berdasarkan rasio, penalaran, 

maupun logika. Lihat, Kusnadi dan raidatun Nisa, “Eksistensi Tafsir Bil-Ra’yi”, Al-Mubarak: 

Jurnal Kajian Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 7, No. 2, 2022, 28. 
31Imam an-Nawawi, Syarah Shahih Muslim, Terj. Wawan Djunaedi (Jakarta: Pustaka 

Azzam, 2010), 358–59. 



75 
 

 

 

kesadaran akan kehadiran Allah, dan keikhlasan dalam beramal. Dengan demikian, 

dapat dikatakan bahwa penjelasan Hamka tentang ihsân lebih berupa makna hidup 

yang bernuansa tasawuf, meskipun tidak dikemas dalam istilah tasawuf secara 

langsung. 

a. QS. Al-Baqarah ayat 195 

Dalam QS. Al-Baqarah ayat 195, Buya Hamka menafsirkan ihsân dalam 

konteks perintah berinfak di jalan Allah dan larangan menjatuhkan diri ke dalam 

kebinasaan. Penulis menilai bahwa ihsân dalam ayat ini memiliki dimensi spiritual, 

sosial, dan pengorbanan harta. Secara spiritual, ihsân tercermin dari keikhlasan 

dalam menginfakkan harta sebagai bentuk ketaatan kepada perintah Allah. Infak 

tidak dimaknai sekadar sebagai kewajiban finansial, tetapi sebagai bukti keimanan 

dan kepedulian terhadap kepentingan agama dan umat. 

Secara sosial, ihsân dalam ayat ini berkaitan langsung dengan solidaritas 

umat. Infak menjadi sarana untuk membantu perjuangan, meringankan beban 

sesama, serta memperkuat ketahanan sosial umat Islam. Hamka menegaskan bahwa 

kebinasaan yang dimaksud dalam ayat ini bukanlah kematian dalam peperangan, 

tetapi sikap kikir dan takut berkorban. Penulis melihat bahwa pernyataan ini 

menunjukkan kritik Hamka terhadap mentalitas umat yang lebih mencintai harta 

daripada nilai-nilai perjuangan dan pengorbanan. 

Dari sisi psikologis, ihsân dalam ayat ini juga membentuk karakter 

keberanian, keteguhan, dan keikhlasan. Orang yang berbuat ihsân akan lebih siap 

menghadapi risiko demi kebenaran. Dalam hal metode, Hamka menggunakan tafsȋr 

bil ra’yi ketika mengaitkan ayat ini dengan kondisi sosial umat yang cenderung 



76 
 

 

 

takut kehilangan harta dan keamanan. Pendekatan yang digunakan bersifat 

kontekstual32 dan humanistik, karena ayat ini dihubungkan dengan realitas 

kehidupan masyarakat 

b. QS. An-Nahl ayat 90 

QS. An-Nahl ayat 90 merupakan salah satu ayat yang paling sering dijadikan 

dasar dalam pembahasan etika sosial dalam Islam. Dalam menafsirkan ayat ini, 

Buya Hamka memposisikan ihsân sebagai tingkat kebaikan yang lebih tinggi dari 

keadilan. Jika keadilan berarti memberikan hak sesuai dengan ketentuan, maka 

ihsân berarti memberikan lebih dari yang seharusnya. 

Penulis menilai bahwa ihsân dalam ayat ini menekankan dimensi etika sosial 

dan moral kemanusiaan. Ihsân mencakup sikap kasih sayang, empati, kepedulian, 

dan kelapangan dada dalam berinteraksi dengan sesama. Hamka menjelaskan 

bahwa masyarakat yang hanya berdiri di atas keadilan hukum belum tentu 

melahirkan keharmonisan, tetapi masyarakat yang dibangun di atas nilai ihsân akan 

melahirkan hubungan sosial yang lebih hangat dan manusiawi. 

Dari sisi metode, Hamka menggunakan tafsȋr bil ra’yi yang bersifat reflektif 

dan etis, karena penafsiran tidak hanya berhenti pada makna bahasa ayat, tetapi 

dikembangkan dalam konteks kehidupan sosial. Pendekatan yang digunakan adalah 

pendekatan moral dan humanistik, sehingga ihsân dipandang sebagai sarana 

pembentukan masyarakat yang beradab dan berakhlak. 

 

 
32Pendekatan yang melihat pada konteks historis, sosiologis dalam kultural sehingga dapat 

memahami teks tidak begitu baku dengan mengkaji keadaan kontemporer masyarakat sekarang. 

Lihat, Firad Wijaya, Andri Afriani “Pendekatan Tekstual dan Kontekstual dalam Study Hadist,” 

journal of Alifbata (JBE), 2021, 38-39. 



77 
 

 

 

c. QS. Al-Qashash ayat 77 

Berdasarkan penafsiran QS. Al-Qashash ayat 77, penulis menilai bahwa 

ihsân dalam ayat ini berkaitan erat dengan dimensi ekonomi, sosial, dan tanggung 

jawab moral. Hamka menafsirkan bahwa manusia diperintahkan untuk 

menggunakan harta yang dimilikinya sebagai sarana untuk meraih kebahagiaan 

akhirat, tanpa melupakan kehidupan dunia. Menurut penulis, ihsân, dalam ayat ini 

diwujudkan melalui penggunaan harta untuk kebaikan, menjauhi kesombongan, 

dan tidak berbuat kerusakan di muka bumi. 

Dari sisi metode, Hamka menggunakan tafsȋr bil ra’yi dengan mengaitkan 

ayat ini pada realitas kehidupan orang-orang kaya yang sering terjebak dalam 

keserakahan dan penyalahgunaan harta. Pendekatan yang digunakan adalah 

pendekatan sosial dan ekonomis, sehingga ihsân tidak hanya dipahami sebagai 

sikap individual, tetapi juga sebagai prinsip dalam pengelolaan ekonomi dan 

kekuasaan. 

3. Hayâtan Thayyibah 

Konsep hayâtan tayyibah dalam QS. An-Nahl ayat 97, dalam konteks hidup 

mulia, simbol pada ayat ini satu-satunya disebutkan secara eksplisit.33 menurut 

Buya Hamka dimaknai sebagai kehidupan yang baik yang dianugerahkan Allah 

kepada orang-orang yang beriman dan beramal saleh, baik laki-laki maupun 

perempuan. Penulis menilai bahwa hayâtan tayyibah mencakup dimensi spiritual, 

sosial, dan psikologis. Secara spiritual, hayâtan tayyibah berakar pada iman yang 

 
33Sesuatu yang disampaikan secara jelas, tanpa ambigu, sehingga maknanya dapat langsung 

dipahami tanpa memerlukan interpretasi tambahan. Lihat, D. Anita, “Explicit and Contextual 

Intervention: Effectts on Word and Definition Learning,” dalam Journal of Deaf Studies and Deaf 

Education, Vol. 26, No. 3, July 2021, 382. 



78 
 

 

 

benar kepada Allah. Iman menjadi sumber utama dari ketenangan hidup, karena 

orang yang beriman menyadari bahwa segala sesuatu berada dalam ketentuan 

Allah. Secara sosial, amal saleh menjadi wujud nyata dari iman dalam kehidupan 

bermasyarakat. Amal saleh tidak hanya terbatas pada ibadah ritual, tetapi juga 

mencakup perbuatan-perbuatan baik dalam hubungan sosial. 

Hamka menguatkan makna hayâtan tayyibah dengan merujuk pada 

pendapat para ulama salaf seperti Ibnu ‘Abbas yang memaknai hayâtan tayyibah 

sebagai rezeki yang halal, serta Ja‘far ash-Shadiq yang memaknainya sebagai sikap 

qana‘ah. Hamka juga mengaitkannya dengan hadis Nabi tentang orang yang merasa 

cukup akan merasakan ketenangan hidup. Penggunaan pendapat sahabat, tabi‘in, 

dan hadis tersebut menunjukkan bahwa dasar penafsiran Hamka dalam ayat ini 

berpijak pada tafsȋr bil ma’tsur. 

Dari sisi psikologis, hayâtan tayyibah dipahami sebagai ketenteraman jiwa, 

kepuasan batin, dan kebahagiaan yang lahir dari rasa cukup (qanâ‘ah). Hamka 

menegaskan bahwa kehidupan yang baik tidak identik dengan kemewahan materi. 

Dalam perspektif tasawuf, kecemasan, kekhawatiran, dan kegelisahan yang 

menyangkut permasalahan psikologis tersebut adalah penyakit jiwa umumnya 

terjadi pada manusia modern yang materialis dan hedonis serta selalu disibukkan 

oleh kehidupan duniawi, hingga akhirnya kering dari keimanan.34 Menurut penulis, 

penekanan ini merupakan bentuk kritik terhadap pola hidup materialistik yang 

sering kali mengabaikan nilai-nilai spiritual. Hamka menguatkan penafsirannya 

 
34Sarihat, “Rahasia Ketenangan Jiwa dalam Al-Qur’an; Kajian Tafsir Tematik”, Maghza: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 6, No. 1, 2021, 31. 



79 
 

 

 

dengan mengutip pendapat para ulama salaf seperti Ibnu ‘Abbas yang memaknai 

hayâtan tayyibah sebagai rezeki yang halal, serta Ja‘far ash-Shadiq yang 

memaknainya sebagai sikap qana‘ah. Hal ini menunjukkan penggunaan tafsȋr bil 

ma’tsur. Menurut Hamka, banyak orang yang tampak berkecukupan secara materi, 

namun hidupnya penuh kegelisahan karena hatinya kosong dari nilai-nilai 

keimanan. Dari sini tampak bahwa Hamka menggunakan tafsȋr bil ra’yi untuk 

mengaitkan makna ayat dengan persoalan materialisme, gaya hidup modern, dan 

problem psikologis manusia. 

4. Sa’âdah 

a. QS. Hud ayat 105 

Dalam QS. Hud ayat 105, Buya Hamka menjelaskan bahwa pada hari kiamat 

seluruh manusia akan dikumpulkan dan tidak seorang pun dapat berbicara kecuali 

dengan izin Allah. Pada hari itu manusia akan terbagi menjadi dua golongan, yaitu 

golongan yang celaka dan golongan yang bahagia. Penulis menilai bahwa sa‘âdah 

dalam ayat ini lebih ditekankan sebagai kebahagiaan akhirat, karena ukurannya bukan 

lagi kondisi dunia, melainkan keselamatan dari azab Allah.  

Dengan bahasa yang sederhana, Hamka menggambarkan bahwa 

kebahagiaan sejati baru benar-benar tampak setelah kehidupan dunia berakhir. Dari 

sini penulis melihat bahwa Hamka ingin menanamkan kesadaran bahwa ukuran 

bahagia menurut Al-Qur’an tidak selalu sejalan dengan ukuran bahagia menurut 

manusia di dunia. Seseorang bisa tampak berhasil di dunia, tetapi belum tentu 

termasuk orang yang bahagia di akhirat. Dari sisi metode, Hamka menggunakan 

tafsȋr bil ra’yi ketika menggambarkan suasana hari kiamat dengan bahasa yang 



80 
 

 

 

mudah dipahami oleh masyarakat, namun tetap berpijak pada makna ayat. 

Pendekatan yang digunakan bersifat eskatologis dan spiritual, karena fokus 

pembahasan diarahkan pada kehidupan akhirat sebagai tempat pembalasan. 

b. QS. Hud ayat 108 

QS. Hud ayat 108 menjelaskan keadaan orang-orang yang berbahagia di 

akhirat, yaitu mereka yang kekal di dalam surga sebagai karunia dari Allah. Penulis 

menilai bahwa sa‘âdah dalam ayat ini dipahami sebagai kebahagiaan yang sempurna dan 

abadi, tidak dibatasi oleh waktu sebagaimana kebahagiaan di dunia. 

Hamka menegaskan bahwa kebahagiaan tersebut adalah pemberian Allah semata, 

bukan semata-mata hasil usaha manusia. Namun, usaha manusia dalam bentuk 

iman dan amal saleh tetap menjadi sebab diperolehnya kebahagiaan tersebut. Dari 

sini penulis melihat bahwa Hamka ingin menekankan keseimbangan antara  dalam 

memperoleh kebahagiaan. Dari sisi metode, Hamka memadukan tafsȋr bil ma’tsur 

(tentang gambaran surga dan balasan) dengan tafsȋr bil ra’yi (dalam menjelaskan 

makna kekekalan dan karunia Allah). Pendekatan yang digunakan bersifat teologis 

dan eskatologis, karena pusat pembahasannya adalah janji Allah terhadap orang 

beriman. 

Penulis menilai bahwa pemahaman Hamka terkait QS. Hud ayat 105 dan 

108 ini sejalan dengan pendapat Al-Ghazali dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, yang 

menyatakan bahwa kebahagiaan sejati (al- sa‘âdah al-haqīqiyyah) adalah 

kebahagiaan yang mengantarkan manusia kepada ma‘rifatullah dan keselamatan di 

akhirat, bukan sekadar kenikmatan jasmani. Dengan demikian, penafsiran Hamka 



81 
 

 

 

tentang sa‘âdah yang berorientasi akhirat memiliki landasan kuat dalam tradisi 

keilmuan Islam klasik.35 

c. QS. ar-Ra’d ayat 28 & 29 

Dalam QS. Ar-Ra‘d ayat 28 dan 29, Buya Hamka memaknai sa‘âdah sebagai 

kebahagiaan yang berakar dari ketenangan batin karena zikir kepada Allah dan 

diwujudkan secara nyata melalui iman dan amal saleh. Menurut Hamka, kegelisahan, 

kecemasan, dan kekosongan jiwa manusia pada dasarnya bersumber dari jauhnya 

hati dari Allah. Banyak manusia yang secara lahiriah hidup berkecukupan memiliki 

harta, jabatan, dan kedudukan namun tetap merasa resah dan tidak bahagia karena 

kebahagiaan yang dicari hanya bersandar pada faktor-faktor duniawi yang sifatnya 

sementara. Sebaliknya, orang yang senantiasa mengingat Allah akan memperoleh 

ketenteraman jiwa, rasa cukup, dan keteguhan hidup. Ketenangan batin ini 

kemudian diperkuat oleh ayat 29 yang menegaskan bahwa iman yang benar harus 

dibuktikan dengan amal saleh, karena dari perpaduan iman dan amal inilah lahir 

kebahagiaan yang utuh. 

Menurut penulis, pandangan Hamka ini sejalan dengan pendapat Ibnu 

Qayyim al-Jauziyyah dalam kitab Madarij al-Salikin yang menyatakan bahwa 

kebahagiaan hati hanya dapat dicapai dengan zikir, cinta kepada Allah, dan ketaatan 

kepada-Nya.36 Sa‘âdah dalam dua ayat ini mencakup dua dimensi yang saling 

berkaitan, yaitu kebahagiaan batin di dunia dan kebahagiaan di akhirat. Kebahagiaan 

 
35Al-Ghazali menegaskan bahwa kebahagiaan dunia hanya bersifat sarana, sedangkan 

kebahagiaan akhirat adalah tujuan utama kehidupan manusia. Lihat, Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya’ 

‘Ulum al-Din, Beirut: Dar al-Fikr, t.t., 
36Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, Madarij al-Sālikīn baina Manāzil Iyyāka Na‘budu wa Iyyāka 

Nasta‘īn, Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001, 68-75. 



82 
 

 

 

dunia tampak dalam bentuk ketenteraman jiwa, sikap sabar, optimisme, dan 

keharmonisan hidup, sedangkan kebahagiaan akhirat terwujud dalam bentuk surga 

sebagai tempat kembali yang paling baik. Dalam Buku Tasawuf Modern, Hamka 

mengatakan bahagia adalah sesuatu yang tidak terdefinisikan, setiap orang 

memiliki perbedaan dalam memandang kebahagiaan, Kebahagian sebagaimana 

yang disebutkan oleh Hamka, bahwa kesenangan terletak diantara dua kesusahan, 

dan kesusahan terletak diantara dua kesenangan.37 

Dari data diatas dapat kita lihat bahwa, Tafsir dalam pengertian ilmiah dan 

sistematis merupakan suatu disiplin keilmuan yang tidak berhenti pada pemahaman 

makna harfiah38 semata, tetapi berupaya menyingkap makna yang lebih mendalam 

melalui penggunaan metodologi tertentu. Dengan demikian, tafsir dapat dipahami 

sebagai proses penafsiran yang melibatkan berbagai perangkat keilmuan, bukan 

sekadar aktivitas membaca atau memahami terjemahan teks Al-Qur’an secara 

dangkal.39 Pemahaman terhadap Al-Qur’an yang hanya bertumpu pada terjemahan 

sering kali terbatas pada makna leksikal atau harfiah dari kata-kata yang digunakan. 

Pendekatan semacam ini memang dapat memberikan gambaran awal mengenai 

kandungan ayat, namun belum mampu menjangkau kedalaman makna yang 

menjadi tujuan utama dalam kegiatan penafsiran. Oleh karena itu, diperlukan 

pendekatan yang lebih komprehensif agar pesan Al-Qur’an dapat dipahami secara 

 
37Hamka, Tasawuf Modern, (Jakarta: Republika, 2015), 45. 
38Metode memahami teks, termasuk teks keagamaan, yang menekankan pemahaman kata 

dan kalimat sebagaimana tertulis, tanpa memperhatikan makna simbolis, kiasan, atau konteks yang 

lebih dalam. Pendekatan ini memahami teks secara literal sesuai dengan bahasa yang digunakan. 

Lihat, Sholahuddin, “Pendekatan Tekstual dan Kontekstual dalam Penafsiran Al-Qur’an,” dalam 

Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 1, No. 2, Desember 2016, 116-117. 
39Wardani, Metodologi Studi Tafsir Al-Qur’an dan Tafsir Perspektif Integrasi Ilmu dan 

Wacana Pendekatan Tafsir Lintas Kawasan, (Yogyakarta: Zahir Publishing, 2018), 21. 



83 
 

 

 

utuh dan kontekstual. Pandangan tersebut sejalan dengan tahap pertama semiotika 

Al-Qur’an, yaitu tingkat makna, di mana simbol dipahami secara literal berdasarkan 

pemahaman awal tanpa mempertimbangkan konteks atau perluasan makna.40 

Dari sisi metode penafsiran, Hamka berpijak pada makna tekstual ayat (tafsȋr 

bil ma’tsur), lalu mengembangkannya melalui refleksi terhadap realitas kejiwaan 

dan sosial masyarakat (tafsȋr bil ra’yi). Adapun pendekatan yang digunakan bersifat 

psikologis spiritual, humanistik, karena sa‘âdah dipahami sebagai buah dari hubungan 

yang baik dengan Allah serta perwujudan iman dalam bentuk amal nyata yang 

berpuncak pada keselamatan akhirat. 

Berdasarkan analisis terhadap penafsiran Buya Hamka atas ayat-ayat tentang 

taqwâ, ihsân, hayâtan thayyibah, dan sa‘âdah dalam tafsȋr Al-Azhar, dapat 

disimpulkan bahwa Hamka memiliki pola penafsiran yang konsisten dan sistematis 

dalam membangun konsep hidup mulia. Pola tersebut dapat dirumuskan sebagai 

berikut: 

1) Berangkat dari teks makna Al-Qur’an Hamka selalu memulai penafsirannya 

dengan menjelaskan makna lafaz dan kandungan umum ayat sesuai dengan 

konteks Al-Qur’an. Dalam konsep taqwâ, ihsân, hayâtan thayyibah, dan 

sa‘âdah, Hamka terlebih dahulu menegaskan pesan pokok ayat secara 

normatif sebelum memasuki analisis yang lebih luas. Pola ini menunjukkan 

bahwa penafsiran Hamka tetap berpijak kuat pada teks wahyu dan tidak 

melepaskan diri dari makna dasar Al-Qur’an. 

 
40Ali Imron, Semiotika Al-Qur’an: Metode dan Aplikasi Terhadap Kisah Yusuf 

(Yogyakarta: Teras, 22011), 156. 



84 
 

 

 

2) Penguatan dengan riwayat (tafsȋr bil-ma’tsur) Setelah menjelaskan makna 

dasar ayat, Hamka kemudian menguatkan penafsirannya dengan hadis Nabi, 

pendapat sahabat, dan ulama salaf. Pola ini tampak jelas dalam pembahasan 

Taqwâ, yang diperkuat dengan hadis tentang kriteria kemuliaan manusia. 

Hayâtan thayyibah, yang dikuatkan dengan pendapat Ibnu ‘Abbas, Ja‘far ash-

Shadiq, dan hadis tentang qanâ‘ah. Tahap ini menunjukkan bahwa Hamka 

tidak menafsirkan ayat hanya dengan pendapat pribadinya, tetapi menjadikan 

riwayat sebagai fondasi penafsiran. 

3) Prengembangan rasional dan kontekstual (tafsȋr bil-ra’yi) Setelah fondasi 

riwayat disampaikan, Hamka kemudian mengembangkan makna ayat melalui 

analisis rasional, sosial, psikologis, dan moral. Pada tahap ini, konsep hidup 

mulia dikaitkan dengan Realitas kehidupan masyarakat, problem 

kesenjangan sosial, materialisme, kegelisahan jiwa manusia modern. Pola 

ini paling tampak pada pembahasan ihsân dan sa‘âdah, yang dianalisis tidak 

hanya sebagai konsep teologis, tetapi juga sebagai solusi praktis atas 

problem kehidupan manusia. 

4) Penekanan pada dimensi akhlak dan spiritual Hamka selalu mengarahkan 

hasil penafsirannya kepada pembentukan akhlak dan kesucian jiwa. Taqwâ 

diarahkan pada pengendalian diri, ihsân pada penyempurnaan akhlak, 

hayâtan thayyibah pada ketenangan jiwa dan keberkahan hidup, serta 

sa‘âdah pada kebahagiaan batin dan akhirat. Pola ini menunjukkan bahwa 

tujuan utama penafsiran Hamka bukan sekadar pemahaman teks, tetapi perbaikan 

moral dan spiritual umat. 



85 
 

 

 

5) Dalam seluruh konsep hidup mulia yang dianalisis, Hamka selalu 

menghubungkan kehidupan dunia dengan orientasi akhirat. Taqwâ dan ihsân 

tidak berhenti pada kebaikan sosial di dunia, tetapi bermuara pada 

kebahagiaan akhirat. Hayâtan thayyibah tidak dimaknai sebagai kemewahan 

dunia, melainkan sebagai kehidupan dunia yang diberkahi dan 

mengantarkan pada keselamatan akhirat. Sa‘âdah sendiri diposisikan 

sebagai kebahagiaan dunia dan kebahagiaan abadi di akhirat. 

6) Pola penafsiran Hamka sangat kuat dengan corak adabi ijtima‘i,41 yang 

ditandai oleh bahasa yang komunikatif, dan mudah dipahami (adabi), Sekaligus 

sangat kuat dalam menyentuh persoalan-persoalan sosial masyarakat (ijtima’i). 

Mengaitkannya dengan realitas kehidupan umat, seperti ketimpangan sosial, 

kemiskinan, materialisme, krisis moral, dan dekadensi akhlak, serta 

menghadirkan contoh-contoh konkret dalam kehidupan sehari-hari. 

Tabel 1.1 Taqwâ sebagai Landasan Spiritual 

Tema Surah Esensi Hidup 

Mulia 

Acuan Kata 

 

Taqwâ 

Qs. Al-Hujurat 

ayat 13 

-Kemuliaan Hati 

-Kemuliaan budi 

-Ketaatan kepada 

Allah 

 أتَْ قَىٰكُمْ 
 

 

 Tabel 1.2 Ihsân sebagai Etika Sosial 

 

Tema Surah Esensi Hidup 

Mulia 

Acuan Kata 

 
41Salah satu corak penafsiran Al-Qur’an yang menghubungkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan 

realitas sosial masyarakat, sehingga pesan dan makna Al-Qur’an lebih mudah dipahami dan 

diterima. Lihat, Hafid Nur Muhammad dan Dewi Purwaningrum, “Corak Adabi Ijtima’I dalam 

Kajian Tafsir Indonesia (Studi Pustaka Tafsir Al-Misbah dan Al-Azhar), Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No. 1, 2022, 17-23. 



86 
 

 

 

Ihsân QS. Al-Baqarah 

ayat 195 

-Pengorbanan 

-Selalu berbuat 

baik 

-Memperbaiki 

 أَحْسِنُ وٓا  

Ihsân 
 

 

QS. An-Nahl ayat 

90 

-Mempertinggi 

mutu amalan 

-Adil 

-Berbuat yang 

lebih baik 

نِ  حْسَٰ  ٱلِْْ
 

 

 

Ihsân QS. Al-Qashash 

ayat 77 

-Hubungan yang 

baik 

-Budi yang baik 

-berhati yang 

lapang 

-Berbelas kasih 

-Mempertinggi 

mutu diri 

-Memperteguh 

pribadi 

-tidak merusak 

 أَحْسِن 

 

 Tabel 1.3 Hayâtan thayyibah sebagai Kondisi Eksistensial 

 

Tema Surah Esensi Hidup 

Mulia 

Acuan Kata 

Hayâtan tayyibah QS. An-Nahl ayat 

97 

-Beriman 

-Amal salih 
 حَيَ وٰةً طيَِ بَةً 

 

 

 

 Tabel 1. 4 Sa‘âdah sebagai Tujuan Final Hidup 

 

Tema Surah Esensi Hidup 

Mulia 

Acuan Kata 

 QS. Hud ayat 105 -Keimanan 

-Amal Baik 
 سَعِيد  

 QS. Hud ayat 108 -Keimanan 

-Amal baik 

-Diangkat derajat 

 سُعِدُوا  

Sa‘âdah QS. Ar-Ra’d ayat 

28 

-Keimanan 

-Dzikir 

(Ketentraman 

hati) 

 تَطْمَئِن  



87 
 

 

 

 

 

QS. Ar-Ra’d ayat 

29 

-Keimanan 

-Amal salih 

-Ketentraman hati 

 طوُبَٰ 

 

C. Falsafah Qur’ani Hamka Tentang Hidup  

Pembahasan dalam sub bab ini secara khusus memusatkan perhatian pada 

falsafah Qur’ani Buya Hamka tentang hidup, terutama konsep hidup mulia. 

Falsafah Qur’ani Hamka dipahami sebagai pandangan hidup yang bersumber dari 

Al-Qur’an dan dirumuskan melalui tafsirnya, bukan sebagai sistem filsafat 

spekulatif. Oleh karena itu, seluruh pembahasan mengenai hidup, etika, dan 

kemuliaan manusia dalam sub bab ini diarahkan untuk menegaskan pandangan 

Hamka tentang hidup yang berlandaskan iman, akhlak, dan spiritualitas. 

Filsafat hidup dalam perspektif Qur’ani berangkat dari pandangan bahwa 

manusia tidak hidup tanpa arah dan tujuan. Al-Qur’an hadir bukan hanya sebagai 

kitab hukum atau doktrin teologis, tetapi sebagai sumber nilai yang membentuk 

cara manusia memahami kehidupan, menentukan orientasi hidup, dan menilai 

kemuliaan dirinya.42 Dalam kerangka ini, filsafat hidup dipahami sebagai 

pandangan menyeluruh tentang makna hidup, tujuan hidup, dan ukuran nilai yang 

membimbing manusia dalam bersikap dan bertindak. Oleh karena itu, filsafat hidup 

Qur’ani bersifat normatif sekaligus spiritual, karena menjadikan wahyu sebagai 

dasar utama dalam menilai baik dan buruk serta menentukan arah kehidupan 

manusia. 

Dalam filsafat Islam, Al-Qur’an dipahami sebagai sumber tekstual utama 

yang menghubungkan antara iman, ilmu dan amal shalih sebagai satu kesatuan. 

 
42M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, (Bandung: Mizan, 2013), 33-35. 



88 
 

 

 

Iman tumbuh dan berkembang dengan bertolak dari wahyu, sedangkan ilmu 

tumbuh dan berkembang karena rasionalitas. Dengan menyerentakkan iman dan 

ilmu itulah, manusia akan mampu melaksanakan amal shalih, sehingga dapat 

mencapai tingkat kemanusiaan yang paling tinggi.43 Selain itu, Filsafat Islam tidak 

berkembang sebagai spekulasi rasional murni yang terlepas dari wahyu, melainkan 

sebagai upaya sistematis untuk mengharmoniskan kebenaran akal dengan 

kebenaran yang diwahyukan. Dalam kerangka ini, Al-Qur’an diposisikan sebagai 

sumber kebenaran absolut yang membimbing penggunaan akal agar tetap berada 

dalam batas metodologis yang bertanggung jawab.44 Dengan demikian, rasionalitas 

dalam filsafat Islam bersifat terbimbing oleh wahyu, dan filsafat hidup yang lahir 

darinya selalu berorientasi pada pembentukan nilai dan kemuliaan manusia. 

Dalam kerangka inilah Buya Hamka memandang Al-Qur’an sebagai 

sumber utama filsafat hidup manusia. Dalam Tafsir al-Azhar, Hamka menegaskan 

bahwa Al-Qur’an bukan sekadar teks normatif, melainkan pedoman hidup yang 

membentuk etika dan spiritualitas.45 Menurut Hamka, manusia yang menjadikan 

Al-Qur’an sebagai dasar pandangan hidup akan memiliki orientasi hidup yang jelas, 

karena setiap aspek kehidupannya diarahkan kepada nilai ibadah, tanggung jawab 

moral, dan kesadaran akan tujuan akhir kehidupan.46 Dari sinilah falsafah Qur’ani 

Hamka tentang hidup berangkat, yakni dari pemahaman bahwa hidup harus 

 
43Zaprulkhan, Pengantar Filsafat Islam Klasik, Modern, dan Kontemporer Cet. 1, 

(Yogyakarta: IRCiSoD, 2019), 169-171. 
44Wardani, dkk “Al-Qur’an sebagai Sumber Tekstual Filsafat Islam” Jurnal Studia Insania, 

Vol. 1, No. 1, 2013, 10-22. 
45pembahasan pendahuluan tentang fungsi Al-Qur’an sebagai pedoman hidup. Lihat, 

HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid I, (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 2001), 3-6. 
46HAMKA, Falsafah Hidup (Jakarta: Republika, 2015), 3-7. 



89 
 

 

 

diarahkan kepada nilai-nilai ilahiah yang melahirkan ketenangan batin dan 

kemuliaan akhlak. 

Franz Magnis Suseno memaknai filsafat etika sebagai refleksi kritis dan 

rasional tentang moralitas manusia. Menurutnya, filsafat etika tidak sekadar 

menjelaskan aturan tentang baik dan buruk, melainkan berusaha memahami secara 

mendalam tujuan hidup manusia, dasar penilaian moral, serta alasan mengapa 

manusia harus hidup secara baik dan bertanggung jawab. Dengan demikian, filsafat 

etika bertujuan membantu manusia menyadari makna hidupnya dan menentukan 

arah hidup yang bermoral secara sadar, bukan sekadar mengikuti kebiasaan atau 

tekanan sosial.47 Intinya, etika lebih dari moral karena bisa mengkritisi baik dan 

buruk tapi bukan untuk menentukan, dan moral lebih lebih dari etika karena bisa 

menentkan baik dan buruk dan itu diterapkan kemudian. Al-Qur’an sebagai sumber 

orang islam maka Al-Qur’an jadi pandangan hidup mengkritisi dan menentukan 

apa yang baik dan buruk, disebutlah etika Islam karena epistemiknya (sumber) Al-

Qur’an. 

Pemikiran Hamka tentang hidup dan hidup mulia jelas berada dalam 

wilayah filsafat etika Islam. Hal ini karena Hamka tidak hanya memberikan nasihat 

moral, tetapi juga merefleksikan tujuan hidup manusia, menentukan ukuran 

kemuliaan, serta meletakkan Al-Qur’an dan iman sebagai dasar moral kehidupan. 

Dalam Tafsir al-Azhar, falsafah hidup, dan tasawuf modern, Hamka menegaskan 

bahwa kemuliaan manusia tidak diukur dari materi, melainkan dari iman, takwa, 

 
47Frans Magnis-Suseno, Etika Dasar: Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral 

(Yogyakarta: Kanisius, 2016), 13-18. 



90 
 

 

 

dan keluhuran akhlak. Refleksi ini sejalan dengan pengertian filsafat etika sebagai 

kajian tentang tujuan hidup dan dasar nilai moral sebagaimana dikemukakan oleh 

Franz Magnis-Suseno. Dengan demikian, falsafah Qur’ani Hamka tentang hidup 

dapat dipahami sebagai bentuk filsafat etika Islam yang bersifat spiritual, Al-Qur’an 

sebagai sumber nilai, membimbing manusia agar etika yang dijalani tidak 

didasarkan pada kepentingan duniawi semata, tetapi pada tanggung jawab kepada 

Allah. 

Dalam kerangka inilah Hamka memaknai hidup mulia sebagai kehidupan 

yang ditopang oleh spiritualitas dan akhlak, bukan oleh dominasi materi. Menurut 

Hamka, kehidupan yang hanya mengejar kekayaan, jabatan, dan kenikmatan 

duniawi akan menjadikan manusia rendah secara batin, meskipun tampak tinggi 

secara sosial. Sebaliknya, manusia yang hidup dengan iman, kesadaran kepada 

Allah, dan pengendalian diri akan memiliki derajat yang tinggi di sisi Allah serta 

martabat yang luhur di tengah manusia. Dengan demikian, hidup mulia dalam 

pandangan Hamka adalah hidup yang berakar pada iman, diwujudkan dalam etika, 

dan ditopang oleh spiritualitas. 

Pandangan Hamka tentang hidup mulia ini memiliki dasar yang kuat dalam 

Al-Qur’an. QS. al-Hujurat ayat 13 menegaskan bahwa kemuliaan manusia di sisi 

Allah ditentukan oleh ketakwaan, bukan oleh status sosial, ataupun keturunan.48 

Selain itu, QS. an-Nahl ayat 97 menjelaskan bahwa kehidupan yang baik Hayâtan 

thayyibah diberikan kepada orang-orang yang beriman dan beramal saleh. Ayat-

 
48HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid IX, (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 2001), 

6834-6838. 



91 
 

 

 

ayat ini menunjukkan bahwa hidup mulia dalam perspektif Al-Qur’an adalah 

kehidupan yang berakar pada iman, etika, dan kualitas batin, sebagaimana 

ditegaskan secara konsisten oleh Hamka dalam tafsir dan pemikirannya.49 

Falsafah Qur’ani Hamka tentang hidup juga menempatkan spiritualitas 

sebagai fondasi utama kemuliaan manusia. Spiritualitas tidak dimaknai sebagai 

sikap menjauh dari dunia, melainkan kesadaran untuk menempatkan dunia pada 

posisinya yang benar. Dunia, dalam pandangan Hamka, bukan tujuan akhir, tetapi 

sarana untuk mencapai kesempurnaan diri. Hidup mulia adalah hidup yang mampu 

menyeimbangkan antara urusan dunia dan orientasi akhirat, sehingga manusia tidak 

diperbudak oleh hawa nafsu dan kepentingan materi. 

Pemikiran Hamka tentang hidup mulia memiliki kesinambungan dengan 

tradisi filsafat Islam yang menempatkan kesempurnaan manusia pada kualitas jiwa 

dan akhlaknya. Pemikiran Ibnu Miskawaih tentang penyempurnaan jiwa melalui 

pembiasaan akhlak, yang menyatakan bahwa tujuan hidup manusia adalah 

mencapai kesempurnaan jiwa melalui pembiasaan akhlak yang baik. Menurut Ibn 

Miskawaih, kemuliaan manusia terletak pada kemampuan mengendalikan hawa 

nafsu dan mengarahkan jiwa kepada kebajikan, sehingga etika berfungsi sebagai 

sarana penyempurnaan diri.50 Dengan demikian, etika Qur’ani dalam pemikiran 

Hamka dapat dipahami sebagai kelanjutan dari tradisi etika filosofis Islam yang 

menekankan pembinaan jiwa sebagai inti kemuliaan manusia. 

 
49HAMKA, Falsafah Hidup.,,, 89-92. 
50Abdul Hakim, “Filsafat Etika Ibn Maskawiah,” Jurnal Ilmu Ushuluddin, Vol. 13, No. 2, 

Juli 2014, 137-142. 



92 
 

 

 

Dalam menjelaskan kemuliaan manusia, Hamka secara tegas menolak 

ukuran materialistik. Ia menilai bahwa kekayaan, jabatan, dan kedudukan sosial 

sering kali menciptakan ilusi kemuliaan, padahal tidak menyentuh hakikat 

kemanusiaan. Hamka menegaskan bahwa kemuliaan sejati bersumber dari kualitas 

batin, yaitu iman yang hidup dan akhlak yang luhur. Pandangan ini memiliki 

kesesuaian yang kuat dengan pemikiran Al-Ghazali, bahwa kemuliaan manusia 

tidak terletak pada tubuh atau kepemilikan duniawi, melainkan pada jiwa yang 

mengenal Allah. Al-Ghazali menekankan pentingnya tazkiyat al-nafs (penyucian 

jiwa) sebagai pembersihan jiwa dan penerang hati.51 

Konsep hidup mulia dalam pemikiran Hamka juga berkaitan erat dengan 

kebahagiaan. Kebahagiaan tidak dimaknai sebagai kenikmatan jasmani atau 

kepuasan material, melainkan sebagai ketenteraman batin yang lahir dari 

keselarasan antara fitrah manusia, etika, dan petunjuk wahyu. Hidup mulia, dengan 

demikian, adalah hidup yang bermakna dan membahagiakan secara spiritual. 

Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Al-Farabi, dalam  buku Risâlah  Tanbih  

al-Sabil as-Sa’âdah Al-Farabi  mengatakan  bahwa kebahagiaan  adalah  kebaikan  

yang  diinginkan  untuk  kebaikan  itu  sendiri.52 Artinya seseorang berbuat baik 

karena memahami bahwa kebaikan itu bernilai, bermanfaat, dan dicintai Allah, 

bukan karena kepentingan tertentu. Apa yang membahagiakan manusia adalah 

kebaikan, dan sebaliknya. Selain  itu,  al-Farabi  mengatakan kebahagiaan  adalah  

 
51Lita Fauzi Hanafani, Radea Yuli A. Hambali, “Hakikat Penyucian Jiwa (Tazkiyat An-

Nafs) dalam Perspektif  Al-Ghazali, Jurnal Gunung Djati Conference Series, Vol. 19, 2022, 537-

539 
52Abu  Nashr  Al-Farabi, Risalah  Tanbih  ‘ala  Sabil  as-Sa’adah,  (Amman:  Universitas 

Yordania,1987),15. 



93 
 

 

 

tujuan  hidup  atau tujuan akhir dari segala yang dilakukan.53 Artinya kebahagiaan 

(sa‘adah) merupakan tujuan kehidupan manusia dan hanya dapat dicapai melalui 

kesempurnaan akhlak dan akal. Menurut Al-Farabi, kehidupan yang diatur oleh 

etika dan kebajikan merupakan jalan menuju kebahagiaan sejati, bukan kehidupan 

yang didominasi oleh dorongan material dan hawa nafsu, karena akhlak tidak dapat 

dipisahkan dari kebahagiaan. 

Lebih jauh, konsep hidup mulia Hamka juga sejalan dengan gagasan adab 

sebagaimana dikemukakan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas, yang 

menegaskan bahwa kemuliaan manusia terletak pada kemampuan menempatkan 

segala sesuatu sesuai dengan kedudukannya. Kebahagiaan dan kesejahteraan 

manusia dalam seluruh dimensi kehidupan menjadi orientasi utama pendidikan 

akhlak dalam Islam. Oleh karena itu, akhlak berfungsi sebagai penentu kualitas 

hidup, harkat, dan martabat manusia. Semakin tinggi kualitas akhlak seseorang, 

semakin sempurna kebahagiaan dan kualitas hidupanya dan semakin mulia harkat 

dan martabatnya.54 Dalam perspektif ini, hidup mulia adalah hidup yang beradab, 

beretika, dan berorientasi pada nilai-nilai transenden. Hamka, melalui filsafat 

Qur’aninya, menegaskan bahwa krisis hidup manusia modern pada dasarnya 

bersumber dari hilangnya orientasi spiritual dan etika, sehingga solusi yang 

ditawarkan Al-Qur’an bukanlah penumpukan materi, melainkan pemulihan makna 

hidup melalui iman dan akhlak. 

 
53Abu  Nashr  Al-Farabi.,,, 15. 
54Bambang. Moh In’ami, Teori Progresif Pendidikan Islam Syekh Muhammad Naquib Al-

Attas, (Semarang: Cahya Ghani Recovery, Cet. Pertama, 2023), 28. 



94 
 

 

 

Keistimewaan Hamka terletak pada kemampuannya merumuskan falsafah 

hidup Qur’ani yang dekat dengan realitas kehidupan manusia modern. Melalui 

tafsir dan karya-karyanya, Hamka mengkritik pandangan hidup materialistik yang 

menjadikan keberhasilan duniawi sebagai ukuran utama kebahagiaan. Hamka 

menegaskan bahwa krisis hidup manusia modern pada dasarnya bersumber dari 

hilangnya orientasi spiritual dan etika. Oleh karena itu, solusi yang ditawarkan 

Hamka bukanlah penumpukan materi, melainkan pemulihan makna hidup melalui 

iman, akhlak, dan kesadaran kepada Allah. 

Dengan demikian dapat diketahui, pola pikir Hamka tentang hidup 

berangkat dari Al-Qur’an, menempatkan iman sebagai fondasi, etika sebagai wujud 

nyata, dan spiritualitas sebagai arah hidup. Dari pola pikir ini lahir konsep hidup 

mulia, yaitu kehidupan yang bernilai batin dan tinggi derajatnya di sisi Allah, bukan 

karena materi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 
 

 

 

 

Skema 2.1 Alur falsafah Qur’ani Hamka tentang Hidup Mulia 

 

AL-QUR’AN 

(Sumber Nilai & Wahyu) 

│ 

▼ 

FALSAFAH HIDUP QUR’ANI 

(Pandangan Hidup) 

│ 

▼ 

ETIKA 

(Akhlak & Nilai) 

│ 

▼ 

SPIRITUALITAS 

(Iman & Kesadaran) 

│ 

▼ 

KEMULIAAN MANUSIA  

(Derajat, Martabat & Kebahagiaan) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


