BAB IV
ANALISIS KOMPARATIF PERLINDUNGAN LINGKUNGAN DALAM
PERSPEKTIF HUKUM ISLAM DAN HUKUM POSITIF

A. Kerangka Pemikiran Normatif dalam Perspektif Hukum Islam dan
Hukum Positif

1.Perbandingan Asas dan Prinsip Hukum Islam dan Hukum Positif

Dalam membandingkan hukum Islam dan hukum positif terkait pengelolaan
pertambangan, penting untuk terlebih dahulu memahami asas dan prinsip dasar
yang melandasi kedua sistem hukum tersebut. Hukum Islam berpijak pada prinsip
kemaslahatan dan pencegahan kerusakan sebagai bagian dari tujuan syariat
(magashid as-syari‘ah), sementara hukum positif berlandaskan pada asas
perlindungan kepentingan umum, keadilan, dan keberlanjutan lingkungan.
Meskipun berasal dari sumber normatif yang berbeda, kedua sistem hukum sama-
sama menempatkan pengelolaan sumber daya alam dalam kerangka kepentingan
publik dan tanggung jawab negara.

Asas dan prinsip hukum merupakan fondasi yang menentukan arah, batas,
serta tujuan pelaksanaan regulasi dalam mengatur aktivitas pertambangan. Dalam
hukum Islam, sejumlah asas utama seperti maslahah, /@ dharara wa la dhirara,
serta prinsip hifz al-bi’ah menegaskan bahwa seluruh aktivitas manusia harus
membawa kebermanfaatan dan tidak menimbulkan kerusakan bagi makhluk hidup
maupun tatanan alam. Prinsip-prinsip tersebut mendorong adanya keseimbangan
antara pemanfaatan sumber daya alam dan pemeliharaan ekosistem agar tanggung
jawab manusia sebagai khalifah tetap terjaga. Di sisi lain, hukum positif Indonesia

menetapkan asas-asas yang bersifat legal-formal seperti asas kehati-hatian, asas

67



68

tanggung jawab mutlak, asas kelestarian, asas pembangunan berkelanjutan, dan
asas keterbukaan. Asas-asas ini memperjelas kewajiban perusahaan tambang dalam
mencegah pencemaran, mengelola risiko, serta memulihkan lingkungan
berdasarkan instrumen hukum administratif maupun pidana.!

Meskipun kedua sistem hukum berangkat dari landasan filosofis yang
berbeda, keduanya memiliki orientasi yang sama yaitu perlindungan terhadap hak
masyarakat atas lingkungan hidup yang baik dan sehat. Hukum Islam menekankan
moralitas, amanah, dan tanggung jawab spiritual, sementara hukum positif
menekankan kepastian hukum serta mekanisme penegakan melalui regulasi dan
sanksi. Namun dalam praktik, keduanya dapat bersinergi karena prinsip maslahah
dalam hukum Islam sejalan dengan konsep sustainable development dalam hukum
positif. Sinergi ini memperkuat legitimasi moral dan legal atas kewajiban menjaga
lingkungan, sehingga kegiatan pertambangan tidak hanya dipandang sebagai
aktivitas ekonomi tetapi juga sebagai amanah sosial dan ekologis.

Keselarasan antara kedua sistem hukum ini menjadi landasan penting untuk
analisis lanjutan mengenai bagaimana perlindungan lingkungan diwujudkan secara
konkret. Perbandingan asas tersebut juga membuka ruang untuk memahami titik
temu perlindungan lingkungan pada kedua pendekatan hukum tersebut, yang
kemudian menjadi dasar untuk menguraikan harmonisasi norma pada sub-bab

berikutnya.

! Alif Rosyad Sulthon, “Tinjauan Hukum Positif Dan Hukum Islam Terhadap Dampak
Sosial Kegiatan Penambangan Pasir Dan Batu Di Kabupaten Klaten” (Thesis, Universitas Islam
Indonesia, 2023), Https://Dspace.Uii.Ac.Id/Handle/123456789/47968.



69

2.Titik Temu Perlindungan Lingkungan dalam Dua Sistem Hukum

Titik temu antara hukum Islam dan hukum positif dalam isu lingkungan
terletak pada pengakuan bahwa alam adalah entitas yang harus dijaga demi
keberlangsungan hidup manusia dan makhluk lainnya. Hukum Islam memandang
alam sebagai bagian dari ciptaan Tuhan yang tidak boleh dirusak, sedangkan hukum
positif memandang lingkungan sebagai objek perlindungan yang melekat pada hak
asasi warga negara. Kedua sistem hukum menetapkan larangan eksploitasi
berlebihan, mendorong pencegahan kerusakan lingkungan, serta mewajibkan
pemulihan terhadap dampak negatif yang ditimbulkan. Kesamaan tujuan ini
menunjukkan bahwa keduanya memiliki fondasi etis dan normatif yang saling
melengkapi dalam menjaga keberlanjutan lingkungan.?

kedua sistem hukum sama-sama menekankan prinsip tanggung jawab.
Dalam hukum Islam, tanggung jawab itu melekat pada peran manusia sebagai
khalifah yang bertugas memelihara bumi. Dalam hukum positif, tanggung jawab
tersebut dituangkan dalam kewajiban administratif, pengawasan, izin lingkungan,
serta sanksi bagi pelanggar. Konsep la darar wa la dirar dalam fikih memiliki
relevansi yang serupa dengan asas precautionary principle dalam hukum positif,
yakni mewajibkan pencegahan kerugian meskipun risiko belum sepenuhnya

terbukti. Kesamaan orientasi ini membuktikan bahwa perlindungan lingkungan

2 Siti Rohmah Dkk., Hukum Islam Dan Etika Pelestarian Ekologi: Upaya Mengurai
Persoalan Lingkungan Di Indonesia (Universitas Brawijaya Press, 2021). HIm 21



70

bukan hanya wilayah regulasi modern, tetapi juga bagian dari tradisi etika
keagamaan.’

Titik temu antara hukum Islam dan hukum positif dalam perlindungan
lingkungan terletak pada orientasi yang sama-sama menolak eksploitasi sumber
daya alam secara tidak terkendali. Dalam hukum Islam, perlindungan lingkungan
merupakan konsekuensi dari prinsip hifz al-bi’ah dan larangan melakukan
kerusakan (nahy ‘an al-fasad), sedangkan dalam hukum positif perlindungan
tersebut diwujudkan melalui instrumen hukum lingkungan yang bersifat preventif

dan represif. Kesamaan orientasi ini menunjukkan bahwa perlindungan lingkungan

hidup merupakan nilai universal yang melampaui perbedaan sistem hukum.

3.Titik Beda Konsep Pemberian Izin dan Batas Eksploitasi

Perbedaan paling mendasar antara hukum Islam dan hukum positif dalam
konteks pertambangan terletak pada mekanisme pemberian izin dan batas
eksploitasi. Dalam hukum positif, pemberian izin bersifat administratif yang
dilakukan berdasarkan studi kelayakan, prosedur AMDAL, konsultasi publik,
hingga pertimbangan teknis oleh lembaga pemerintah. Regulasi memberikan batas
eksploitasi secara formal melalui standar baku mutu lingkungan, aturan reklamasi,
serta persyaratan pemulihan pascatambang. Penegakannya pun dilakukan melalui
instrumen sanksi administratif, perdata, ataupun pidana. Dalam hukum Islam,

konsep izin eksploitasi lebih bersifat moral dan substantif. Eksploitasi sumber daya

3 Sa’adatur Robi’ah Dan Muthoifin, “Trend Penelitian Global Hukum Lingkungan
Perspektif Hukum Islam,” Risdlah Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 10, No. 1 (2024): 32644,
Https://Doi.0rg/10.31943/Jurnal Risalah.V10i1.770.



71

hanya dapat dilakukan apabila tidak menimbulkan kerusakan dan tetap berada
dalam kerangka maslahah publik.* Dengan demikian, batas eksploitasi dalam
hukum Islam tidak selalu dituangkan dalam prosedur formal, tetapi pada kriteria
dampak yang ditimbulkan.

Perbedaan tersebut tidak menciptakan pertentangan fundamental. Keduanya
sama-sama mengatur bahwa izin tidak bersifat absolut, dan dapat dicabut bila
aktivitas tambang terbukti merugikan lingkungan. Dalam hukum Islam, hal ini
ditegaskan melalui kaidah tasharrufu al-imam ‘ala al-ra’iyyah manutun bi al-
maslahah, yang berarti bahwa kebijakan pemerintah harus selaras dengan
kepentingan masyarakat. Pada hukum positif, pencabutan izin diatur melalui
ketentuan mengenai pelanggaran AMDAL, standar baku kerusakan, dan pelaporan
lingkungan. Dengan demikian, meskipun mekanismenya berbeda, kedua sistem
hukum tetap menempatkan perlindungan lingkungan sebagai prioritas akhir.

Perbedaan mendasar antara hukum Islam dan hukum positif dalam
pemberian izin dan penetapan batas eksploitasi terletak pada pendekatan normatif
yang digunakan. Dalam hukum positif, izin pertambangan diberikan melalui
mekanisme administratif berdasarkan peraturan perundang-undangan, khususnya
UU Minerba, dengan penekanan pada kepatuhan prosedural. Sementara itu, dalam
hukum Islam, kebolehan pemanfaatan sumber daya alam tidak hanya ditentukan
oleh izin formal, tetapi juga oleh pertimbangan dampak kemudaratan yang

ditimbulkan. Oleh karena itu, meskipun suatu kegiatan pertambangan telah

4 Siti Muaisaroh, “Peran Pemerintah Terhadap Pelaksanaan Reklamasi Pascatambang
Batubara Perspektif Hukum Positif Dan Figh Siyasah” (Diploma, Uin Fatmawati Sukarno Bengkulu,
2022), Http://Repository.lainbengkulu.Ac.1d/8660/.



72

memperoleh izin negara, dalam perspektif hukum Islam kegiatan tersebut tetap
dapat dibatasi atau dihentikan apabila terbukti menimbulkan kerusakan lingkungan

yang bertentangan dengan prinsip kemaslahatan.

4.Relevansi Teori Ekosentrisme dalam Dua Sistem Hukum

Teori ekosentrisme yang menempatkan lingkungan sebagai subjek yang
harus dilindungi memiliki relevansi yang kuat dalam hukum Islam maupun hukum
positif. Dalam hukum Islam, pandangan ini tercermin dalam ajaran kekhalifahan
dan kewajiban menjaga keseimbangan alam sebagai amanah dari Allah SWT.
Sementara itu, dalam hukum positif, pendekatan ekosentrisme tercermin dalam
penguatan hukum lingkungan yang menempatkan perlindungan ekosistem sebagai
tujuan utama, bukan semata-mata kepentingan ekonomi. Dengan demikian, teori
ekosentrisme menjadi tittk temu konseptual yang memperkuat legitimasi
perlindungan lingkungan dalam kedua sistem hukum.

Teori ekosentrisme juga menempatkan alam sebagai pusat pertimbangan
moral dan hukum, yang berarti bahwa nilai intrinsik lingkungan tidak bergantung
pada manfaatnya bagi manusia. Dalam konteks hukum Islam, pemikiran
ekosentrisme memiliki korelasi kuat dengan ajaran yang menegaskan bahwa alam
merupakan ayat-ayat Tuhan (ayat kauniyah) yang wajib dihormati dan dipelihara.
Prinsip menjaga keseimbangan (mizan) dan larangan membuat kerusakan (fasad)
menjadi bukti bahwa hukum Islam tidak hanya memperhatikan kepentingan
manusia, tetapi juga memperhatikan keberlanjutan ciptaan secara keseluruhan.
Sementara itu, hukum positif Indonesia secara tegas mengadopsi elemen

ekosentrisme melalui asas kelestarian dan asas pembangunan berkelanjutan.



73

Keduanya menegaskan bahwa ekosistem merupakan entitas yang harus dijaga
keberlanjutannya, bukan sekadar objek ekonomi yang dapat dieksploitasi tanpa
batas.

Integrasi teori ekosentrisme dalam kedua sistem hukum memperkuat
legitimasi normatif bahwa aktivitas pertambangan harus memperhatikan
keberlanjutan ekologis. Prinsip ini menempatkan lingkungan sebagai subjek yang
memiliki nilai intrinsik, sehingga kerusakan ekologis dipandang sebagai
pelanggaran terhadap tatanan moral maupun legal. Dalam hukum positif,
keberpihakan ini tampak dalam kewajiban AMDAL, standar baku mutu
lingkungan, serta mekanisme pemulihan pascatambang. Sedangkan dalam hukum
Islam, keberpihakan tersebut ditunjukkan melalui larangan menebang pohon secara
sembarangan, larangan merusak tanah, dan ketentuan zakat hasil bumi yang
menjaga keseimbangan pengelolaan alam.’

Relevansi teori ekosentrisme ini menjadi titik penghubung yang penting
untuk memahami bagaimana kedua sistem hukum dapat bekerja bersama dalam
menyusun ruang solusi normatif. Keduanya memberi dasar filosofis yang kuat
bahwa perlindungan lingkungan bukan hanya kewajiban administratif, tetapi juga

mandat moral yang mengikat seluruh manusia tanpa kecuali.

> Muhammad Idnan Akbar, “Ekospiritualisme Al-Qur’an (Studi Atas Tanggungjawab
Manusia Sebagai Khalifah Fi Al-Ardh Dalam Penyelamatan Alam)” (Masters, Institut Ptiq Jakarta,
2023), Https://Repository.Ptiq.Ac.Id/Id/Eprint/1299/.



74

5.Peta Masalah dan Ruang Solusi Normatif Terkait Pertambangan

Peta masalah pertambangan di Indonesia menunjukkan sejumlah hambatan
normatif yang terus berulang, seperti lemahnya pengawasan, ketidakpatuhan
perusahaan dalam pemulihan lingkungan, tumpang-tindih regulasi, hingga praktik
penyalahgunaan izin. Dari perspektif hukum positif, persoalan sering muncul pada
implementasi regulasi yang tidak konsisten antara pemerintah pusat dan daerah.
Sementara dari perspektif hukum Islam, masalah timbul ketika praktik
pertambangan tidak sejalan dengan prinsip maslahah dan /la-dharar, sehingga
aktivitas tambang sering mengabaikan keseimbangan ekologis dan hak-hak
masyarakat sekitar. Ditambah lagi, fenomena tambang ilegal memperburuk
kerusakan lingkungan dan memutus mekanisme akuntabilitas yang seharusnya
berjalan.

Solusi normatif memerlukan integrasi antara prinsip hukum Islam dan
hukum positif. Hukum positif menyediakan mekanisme legal berupa izin, sanksi,
dan instrumen administrasi, sedangkan hukum Islam menawarkan landasan etis dan
moral yang memperkuat kesadaran kolektif untuk menjaga bumi. Integrasi ini dapat
diwujudkan melalui penyusunan pedoman etik pertambangan yang merujuk pada
nilai maslahah, penerapan pendidikan lingkungan berbasis keagamaan, serta
pelibatan tokoh agama dalam proses pengawasan. Selain itu, penguatan AMDAL

berbasis nilai etika ekologis dapat memperkecil risiko manipulasi dokumen dan



75

memastikan bahwa keberlanjutan lingkungan menjadi prioritas utama dalam setiap
tahapan kegiatan tambang.6

Ruang solusi normatif dapat bekerja secara efektif apabila terdapat sinergi
antara masyarakat, pemerintah, akademisi, dan lembaga keagamaan. Keduanya
harus mengedepankan perspektif ekosentrisme sebagai kerangka bersama dalam
membatasi eksploitasi lingkungan. Dengan harmonisasi antara hukum Islam dan
hukum positif, kegiatan pertambangan tidak hanya dapat dikendalikan melalui
perangkat hukum, tetapi juga melalui perubahan paradigma manusia dalam
memperlakukan alam. Hal inilah yang menjadi puncak dari seluruh analisis
normatif: bahwa keberlanjutan lingkungan hanya dapat dicapai apabila regulasi dan
etika berjalan beriringan sebagai satu kesatuan yang menjaga bumi agar tetap layak
dihuni.

Berdasarkan perbandingan antara hukum Islam dan hukum positif, dapat
dipetakan bahwa persoalan utama dalam pengelolaan pertambangan terletak pada
lemahnya pengendalian dampak lingkungan dan ketidakseimbangan antara
kepentingan ekonomi dan perlindungan ekosistem. Ruang solusi normatif dapat
dibangun melalui penguatan peran negara sebagai pengatur dan pengawas yang
berorientasi pada kemaslahatan umum. Dalam hukum Islam, hal ini tercermin
dalam konsep Siyasah Syar ‘iyyah yang memberikan kewenangan kepada ulil amri
untuk menetapkan kebijakan demi mencegah kerusakan. Sementara itu, dalam

hukum positif, solusi tersebut diwujudkan melalui penegakan hukum lingkungan

¢ Ahmad Redi, Hukum Penyelesaian Sengketa Pertambangan Mineral Dan Batubara
(Sinar Grafika, 2022). Hlm 23 - 45



76

yang tegas, termasuk penerapan sanksi dan tanggung jawab mutlak, sehingga
pengelolaan pertambangan dapat diarahkan pada keberlanjutan dan keadilan

ekologis.



