BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Indonesia merupakan negeri yang kaya akan warisan budaya dan nilai-
nilai keagamaan yang terinternalisasi dalam kehidupan masyarakatnya. Di antara
kekayaan tersebut, tradisi keagamaan lokal yang berpadu dengan nilai-nilai
Islam menjadi bentuk akulturasi yang unik dan berharga. Salah satu tradisi yang
menarik untuk diteliti adalah tradisi Manyaratus yang disandingkan dengan
kegiatan Khatamul Qur’an, sebagaimana yang berkembang di Kecamatan
Marabahan, khususnya di lingkungan masyarakat Dayak Bakumpai di Koeripan,
Kabupaten Barito Kuala, Kalimantan Selatan.'

Tradisi Manyaratus bukan hanya sekadar aktivitas keagamaan, tetapi
juga merupakan ritus sosial dan kultural yang mengandung berbagai nilai
pendidikan. Kegiatan ini tidak sekadar simbol dari keberagamaan, tetapi menjadi
ruang simbolik yang membentuk identitas komunitas dan menjadi media
pewarisan nilai-nilai Islam dalam balutan budaya lokal. Dalam praktiknya,
Manyaratus menyatu dengan ritual Khatamul Qur’an, menciptakan makna
religius yang dalam sekaligus mengukuhkan keterikatan sosial antarindividu

maupun antar-kelompok dalam komunitas Dayak Bakumpai.”

' I Haraimaini, M N Fuady, and H Noor, “SOSIAL KULTURAL AGAMA DALAM TRADISI
MASYARAKAT DALAM PAGAR KALIMANTAN SELATAN,” Al-Manba Jurnal limiah Keislaman
Dan Kemasyarakatan 10, no. 1 (2025): 24-30.

? Ahdi Makmur, “Peranan Ulama Dalam Membina Masyarakat Banjar Di Kalimantan Selatan,”
MIQOT: Jurnal llmu-Ilmu Keislaman 36, no. 1 (2012), doi:10.30821/miqot.v36i1.114.



Namun demikian, tradisi ini belum banyak diungkap secara akademis
dari sudut pandang etnopedagogik, padahal ia mengandung unsur-unsur
pendidikan yang dapat memperkuat karakter moral, sosial, dan spiritual
masyarakat. Penelitian ini menjadi penting untuk melihat bagaimana
internalisasi nilai-nilai Islam melalui budaya lokal seperti Manyaratus, sekaligus
mengeksplorasi sejauh mana tradisi ini mendukung konsep pendidikan Islam
yang moderat dan ramah budaya.’

Secara sosiologis, perlu dicermati apakah tradisi Manyaratus merupakan
suatu kelaziman dalam kehidupan masyarakat Dayak Bakumpai atau hanya
insidental pada momen-momen tertentu. Jika merupakan kelaziman, maka
berarti tradisi ini memiliki daya hidup yang kuat dan menjadi bagian dari
struktur sosial masyarakat. Jika hanya insidental, maka terdapat tantangan dalam
hal pelestariannya, yang menuntut pendekatan edukatif dan pelibatan aktif
generasi muda dalam proses pewarisan nilai.*

Dalam perspektif pendidikan Islam, konsep yang dikemukakan oleh
Muhammad Athiyyah al-Abrasyi tentang tujuan pendidikan yang mencakup
pembinaan akhlak, spiritualitas, dan penguatan karakter umat sangat relevan

untuk mengkaji praktik Manyaratus. Tradisi ini dapat dijadikan sebagai sarana

> Rahmadi Rahmadi, “Pembaruan Islam Di Kalimantan Selatan Pada Awal Abad Ke-20,” Al-
Banjari : Jurnal llmiah llmu-Iimu Keislaman 13, no. 1 (2014), doi:10.18592/al-banjari.v1311.390.

* N Ainah, “Dinamika Sosial Dan Keberlanjutan Tradisi Batamat Al-Qur’an Dalam Masyarakat
Banjar Kontemporer,” Al-Banjari: Jurnal llmiah IImu-llmu Keislaman 23, no. 1 (2024): 98—122.



untuk menanamkan nilai-nilai luhur dalam pendidikan Islam yang berbasis pada
realitas dan pengalaman budaya lokal.’

Selain itu, teori etnopedagogik yang dikembangkan oleh para pemikir
seperti Thomas Lickona dan pemikiran lokal (seperti Bangsawan) menckankan
pentingnya pendidikan berbasis kearifan lokal yang menyatu dengan nilai-nilai
sosial masyarakat. Tradisi Manyaratus menjadi contoh konkret dari praktik
pendidikan kontekstual yang mendukung pembentukan karakter melalui
pengalaman budaya yang hidup.

Dari sisi antropologis, tradisi Manyaratus mencerminkan simbolisme
budaya yang hidup dalam masyarakat Dayak Bakumpai. Makna dari kegiatan ini
tidak hanya terletak pada bentuk ritualnya, tetapi juga pada nilai-nilai simbolik
yang terkandung di dalamnya: dari prosesi balinan, bamiyo, tokawat, hingga
penutupan melalui pelunasan oleh tokoh adat dan agama. Ini mencerminkan
nilai spiritual, psikomotorik, dan kognitif yang terintegrasi secara alami dalam
budaya.

Dalam praktiknya, kegiatan Manyaratus memiliki struktur yang khas:
dimulai dari pembacaan ayat-ayat suci Al-Qur’an, pengulangan tahlil, doa
bersama, dan diakhiri dengan kegiatan sosial seperti makan bersama atau

pemberian sedekah. Pelaku dan peserta terdiri dari tokoh agama, tokoh adat,

> Muhammad Insan Jauhari, “Relevansi Konsep Pendidikan ‘Athiyah Al-Abrasyi Terhadap
Pendidikan Era Modern,” Tawshiyah: Jurnal Sosial Keagaman Dan Pendidikan Islam 17, no. 1 (2022):
17-33, doi:10.32923/taw.v17i01.2584.

% Gt. Muhammad Irhamna Husin, “Equality And Gender Justice In Religious Rituals In Banjar
Communities,” INTEGRASI : Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan 1, no. 01 (2023): 1,
do0i:10.61590/int.v1i01.1.



keluarga, serta masyarakat umum, yang turut serta secara aktif maupun pasif
dalam kegiatan tersebut.”

Nilai-nilai yang terinternalisasi dalam kegiatan ini mencakup nilai moral
seperti keikhlasan, kepasrahan kepada Allah, penghormatan terhadap leluhur,
hingga nilai sosial seperti kebersamaan, solidaritas, dan tanggung jawab
kolektif. Tujuan akhirnya adalah membangun kesadaran spiritual individu
sekaligus memperkuat kohesi sosial komunitas.®

Moderasi beragama juga menjadi salah satu nilai penting yang termuat
dalam praktik Manyaratus. Tradisi ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai Islam
dapat hidup berdampingan secara harmonis dengan budaya lokal tanpa terjadi
konflik atau penolakan. Di sinilah pentingnya penguatan nilai moderasi
beragama dalam pendidikan Islam agar generasi muda dapat menghargai
pluralitas budaya sekaligus meneguhkan nilai keislaman.’

Penelitian ini akan mengungkap bagaimana proses internalisasi nilai-
nilai Islam dan budaya terjadi dalam tradisi Manyaratus, bagaimana konsistensi
dan kesadaran individu dan kelompok berkembang melalui kegiatan ini, serta
bagaimana ritual tersebut membentuk identitas sosial dan spiritual masyarakat
Dayak Bakumpai.

Secara metodologis, penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif

kualitatif dengan pendekatan etnografi. Data diperoleh melalui observasi,

7 Akhmad Supriadi Akhmad Supriadi et al., “Batamat: The Reception of Dayak To the Qur’an,”
Jurnal Lektur Keagamaan 20, no. 2 (2022): 445-78, doi:10.31291/jlka.v20i2.1081.

¥ Abdul Wahab Syahrani and Muhammad Salman Ramadhani, “Interaksi Islam Dengan Budaya
Banjar,” Cross-Border 5, no. 2 (2022): 981-94.

’ Rustam Effendi, “Seeing Nature and the Philosophy of Banjar Through Banjar Traditional
Pantun,”  Indonesian Journal of  Cultural  and Community  Development, 2019,
d0i:10.21070/ijccd2019213.



wawancara mendalam, dokumentasi, serta kuesioner terbatas kepada para pelaku
dan partisipan kegiatan Manyaratus di Kecamatan Marabahan, Bakumpai,
Koeripan. Penelitian ini juga memperhatikan tiga wilayah kajian antropologis
utama masyarakat Dayak, yakni Barito Kuala, Marabahan, dan Koeripan.

Beberapa studi sebelumnya telah membahas tentang tradisi Batamat
Qur’an seperti yang dilakukan oleh Harliyanti (2022),'° Saputra (2021),"" dan
Supriadi (2022),"* namun belum secara spesifik mengulas internalisasi nilai-nilai
pendidikan Islam dalam praktik Manyaratus yang merupakan khasanah budaya
masyarakat Dayak Bakumpai. Oleh karena itu, penelitian ini diharapkan mengisi
kekosongan literatur tersebut.

Pendekatan etnopedagogik dalam Pendidikan Islam membuka ruang bagi
pemahaman dan pengembangan ilmu yang tidak hanya bersandar pada teori
formal atau teks keilmuan semata, tetapi juga mengintegrasikan praktik dan
pengalaman lokal yang hidup di tengah masyarakat. Tradisi-tradisi seperti
Manyaratus dan Khatamul Qur’an merupakan bentuk nyata dari pendidikan
berbasis budaya yang menginternalisasikan nilai-nilai Islam secara kontekstual.
Praktik semacam ini mengandung kekayaan lokal yang dapat diangkat sebagai

bagian dari sistem pembelajaran yang lebih relevan dan membumi.

' Aida Harliyanti, Batamat Al-Qur’an Dalam Tradisi Masyarakat Desa Hamarung Kecamatan
Juai Kabupaten Balangan (Studi Living Qur’an) (UIN Antasari Banjarmasin, 2022).

'" Riza Saputra, “Dialektika Islam Dan Budaya Lokal Dalam Tradisi Batamat Al-Qur’an Urang
Banjar,” Mashdar:  Jurnal  Studi  Al-Qur’an  Dan  Hadis 3, mno. 1 (2021): 1-32,
doi:10.15548/mashdar.v3il.2771.

'2 A Supriadi, N Faridatunnisa, and ..., “Batamat: The Reception of Qur’an in Dayak Bakumpai,”
Jurnal Lektur 20, no. 2 (2022): 445-78, http://digilib.iain-
palangkaraya.ac.id/4581/%0Ahttp://digilib.iain-palangkaraya.ac.id/4581/1/Jurnal Batamat A.Supriadi.pdf.



Dengan menggali praktik keagamaan dan budaya masyarakat Dayak
Bakumpai, penelitian ini berkontribusi dalam memperluas perspektif Pendidikan
Islam. Tradisi lokal tidak diposisikan sebagai sesuatu yang bertentangan dengan
Islam, melainkan sebagai medium yang memperkuat nilai-nilai keislaman itu
sendiri. Hal ini sesuai dengan pendekatan Islam yang menghargai keberagaman
budaya selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai syar’i. Rasulullah SAW pun
mencontohkan pendekatan dakwah yang tidak merusak budaya lokal, melainkan
menyucikan dan mengarahkan kepada nilai-nilai tauhid.

Pandangan ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Al-Hujurat ayat
13:

T3 (i G s pilea @4\} uﬁemx;uwun@;m

K4
VY Sl ale 2 ) aie e &0 G
Q"Z\; . u (,S.m\ 40.!\ (55.4 )S u

Artinya: "Wahai manusia! Sungguh, Kami telah menciptakan kamu dari
seorang laki-laki dan seorang perempuan, lalu Kami jadikan kamu berbangsa-
bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal (li ta’arafii).
Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang
paling bertakwa."

Ayat ini menegaskan bahwa keragaman budaya adalah sunnatullah, dan
pengakuan atas kearifan lokal yang selaras dengan nilai Islam merupakan bagian
dari ketakwaan dan keharmonisan sosial."

Pendidikan Islam yang terhubung dengan tradisi lokal juga memberi

ruang bagi transfer nilai secara alami. Anak-anak dan generasi muda tidak hanya

belajar secara kognitif, tetapi juga secara afektif dan psikomotorik melalui

> Rustam Effendi, “Seeing Nature and the Philosophy of Banjar Through Banjar Traditional Pantun,”
Indonesian  Journal of Cultural and Community Development 3 (2019): 10-21070,
doi:10.21070/ijccd2019213.



partisipasi dalam tradisi keagamaan yang melibatkan keluarga, masyarakat, dan
tokoh agama. Dalam konteks ini, Manyaratus tidak sekadar menjadi acara
seremoni, tetapi menjadi pengalaman belajar yang utuh, yang menggabungkan
aspek spiritualitas, sosial, dan budaya.'*

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan
Pendidikan Islam dengan menyuguhkan contoh konkret internalisasi nilai dalam
konteks lokal. Ini menunjukkan bahwa Pendidikan Islam yang berbasis teks
(nash) perlu diperkaya dengan konteks (waqi’) agar lebih menyentuh realitas
umat. Pemahaman terhadap praktik lokal dapat menjadi jembatan antara nilai-
nilai Islam dan kehidupan masyarakat, tanpa kehilangan esensi ajaran yang
bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah.

Dengan demikian, Pendidikan Islam yang dikembangkan melalui
pendekatan etnopedagogik akan memiliki relevansi yang tinggi dalam
kehidupan masyarakat modern yang multikultural. Pendekatan ini mampu
menjawab tantangan zaman dengan tetap berpijak pada akar budaya lokal yang
sarat nilai. Sebagaimana Al-Qur’an juga diturunkan dengan mempertimbangkan
konteks sosial saat itu, demikian pula pendidikan harus disampaikan sesuai
dengan kondisi masyarakat agar pesan ilahiah dapat diterima dan diamalkan

dengan kesadaran dan kecintaan.

' N Ainah, “SOCIAL DYNAMICS AND CONTINUITY IN THE BATAMAT TRADITION
ON BANJAR SOCIETY,” Al-Banjari 23, no. 1 (2024).



B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang masalah tersebut, maka penulis merumuskan

masalah dari penelitian ini sebagai berikut:

1.

Bagaimana latar belakang munculnya tradisi Manyaratus dalam masyarakat
Dayak Bakumpai?
Bagaimana proses pelaksanaan dan struktur kegiatan Manyaratus dengan

Khatamul Qur’an?

. Nilai-nilai apa saja yang terinternalisasi dalam tradisi tersebut dilihat dari

perspektif Pendidikan Islam dan etnopedagogik?

C. Tujuan Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah di atas, maka tujuan dari penelitian ini

yaitu, sebagai berikut:

1.

Untuk mendeskripsikan dan menganalisis latar belakang munculnya tradisi
Manyaratus dalam masyarakat Dayak Bakumpai di Kecamatan Marabahan.
Untuk menjelaskan secara rinci proses pelaksanaan serta struktur kegiatan
tradisi Manyaratus yang disandingkan dengan Khatamul Qur’an.

Untuk mengidentifikasi dan mengkaji nilai-nilai yang terinternalisasi dalam

tradisi Manyaratus dari perspektif Pendidikan Islam dan teori etnopedagogik.

D. Signifikansi Penelitian

Penelitian ini diharapkan memiliki signifikansi baik secara teoritis

maupun praktis sebagai berikut:

1. Signifikansi Teoritis



Penelitian ini memberikan kontribusi dalam pengembangan kajian
Pendidikan Islam dan etnopedagogik, khususnya dalam konteks lokal
masyarakat Dayak Bakumpai. Kajian ini memperkaya literatur ilmiah mengenai
bentuk-bentuk integrasi antara ajaran Islam dengan budaya lokal yang bersifat
simbolik dan fungsional, serta memberikan pemahaman baru tentang
internalisasi nilai dalam tradisi keagamaan berbasis komunitas.

2. Signifikansi Praktis

Hasil penelitian ini dapat menjadi acuan bagi para pendidik, tokoh
masyarakat, serta pemerintah daerah dalam merancang pendekatan pendidikan
berbasis budaya lokal yang inklusif dan moderat. Selain itu, penelitian ini
diharapkan mampu mendorong pelestarian tradisi Manyaratus sebagai bagian
dari warisan budaya religius yang sarat nilai edukatif dan sosial, serta
memperkuat semangat kebersamaan, spiritualitas, dan identitas komunitas di
tengah dinamika modernisasi.

. Definisi Operasional

Untuk memberikan pemahaman lebih mendalam tentang judul penelitian

tersebut, maka penulis akan mengemukakan definisi operasional sebagai berikut:
1. Internalisasi

Internalisasi dalam konteks penelitian ini merujuk pada proses
penanaman nilai-nilai moral, sosial, dan spiritual ke dalam diri individu dan
kelompok melalui pengalaman budaya dan keagamaan. Thomas Lickona (1992)
menyebut internalisasi sebagai proses transformasi nilai dari luar menjadi bagian

dari kesadaran diri seseorang. Dalam konteks ini, internalisasi terjadi melalui



partisipasi dalam tradisi Manyaratus yang sarat nilai pendidikan Islam dan
etnopedagogik.'
2. Tradisi Manyaratus
Tradisi Manyaratus adalah praktik ritual tahlilan atau pembacaan Al-
Qur’an secara berjamaah yang dilakukan oleh masyarakat Dayak Bakumpai,
terutama dalam rangkaian khataman atau sebagai bagian dari peristiwa sosial-
religius tertentu seperti kematian, tolak bala, dan syukuran. Berdasarkan temuan
Supriadi et al. (2022), tradisi ini merupakan bentuk penerimaan dan
penghormatan masyarakat Dayak terhadap Al-Qur’an serta sebagai sarana
pemeliharaan spiritual dan sosial. Kegiatan ini mencerminkan akulturasi antara
nilai Islam dan budaya lokal."®
3. Khatamul Qur’an
Khatamul Qur’an adalah kegiatan menyelesaikan bacaan Al-Qur’an dari
awal hingga akhir, baik secara individu maupun kolektif. Dalam tradisi
masyarakat Banjar dan Dayak Bakumpai, sebagaimana dikaji oleh Harliyanti
(2022)"7 dan Saputra (2021),"® khataman dilaksanakan dengan khidmat dan

disertai upacara khusus yang mengandung makna sakral, penghormatan terhadap

wahyu, serta simbol keberhasilan pendidikan agama dalam keluarga atau

komunitas.

* Tbid.

'® A Supriadi, N Faridatunnisa, and ..., “Batamat: The Reception of Qur’an in Dayak Bakumpai,”
Jurnal Lektur o 20, no. 2 (2022): 445-78, http://digilib.iain-

palangkaraya.ac.id/4581/%0Ahttp://digilib.iain-palangkaraya.ac.id/4581/1/Jurnal Batamat A.Supriadi.pdf.
"7 Aida Harliyanti, Batamat Al-Qur’an Dalam Tradisi Masyarakat Desa Hamarung Kecamatan
Juai Kabupaten Balangan (Studi Living Qur’an) (UIN Antasari Banjarmasin, 2022).
'8 Riza Saputra, “Dialektika Islam Dan Budaya Lokal Dalam Tradisi Batamat Al-Qur’an Urang
Banjar,” Mashdar:  Jurnal  Studi  Al-Qur’an  Dan Hadis 3, no. 1 (2021): 1-32,
doi:10.15548/mashdar.v3i1.2771.

10



4. Pendidikan Islam
Pendidikan Islam adalah proses pembinaan akhlak, keilmuan, dan
keimanan berdasarkan ajaran Al-Qur’an dan Hadis. Menurut M. Athiyah al-
Abrasyi," pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia ideal yang berakhlak
mulia, memiliki kesadaran sosial, dan berorientasi pada nilai-nilai keilahian.
Dalam konteks tradisi Manyaratus, pendidikan Islam tercermin melalui
pembacaan ayat suci, penguatan nilai kebersamaan, dan pelatihan spiritual
komunitas.
5. Etnopedagogik
Etnopedagogik merupakan pendekatan pendidikan yang menggali dan
memanfaatkan budaya lokal sebagai sumber pembelajaran. Menurut Pitri &
Sandria (2024), etnopedagogik menghargai kearifan lokal dan menanamkan
nilai-nilai moral yang hidup dalam masyarakat. Dalam penelitian ini,
Manyaratus  dianalisis  sebagai  bentuk praktik etnopedagogik yang
mentransmisikan nilai-nilai budaya dan agama secara simultan melalui lisan,
tindakan, dan simbol-simbol budaya Dayak Bakumpai.*
6. Dayak Bakumpai
Dayak Bakumpai adalah salah satu sub-suku Dayak di Kalimantan
Selatan yang memiliki karakteristik Islam yang kuat. Menurut Wijaya et al.
(2024), masyarakat Bakumpai dikenal dengan keberhasilannya dalam

mengintegrasikan nilai Islam dengan adat dan budaya lokal, menjadikan tradisi

' Mariani Mariani, “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Muhammad ‘Athiyah Al-Abrasyi,”
Tarbiyah  Islamiyah: Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama Islam 12, no. 1 (2022): 1,
doi:10.18592/jtipai.v12i1.6461.

2 N Pitri and O Sandria, “Penguatan Nilai-Nilai Kearifan Lokal Pada Pembelajaran Muatan
Lokal Aksara Incung,” Edu Research 5,no. 1 (2024): 131-142.

11



seperti Manyaratus tidak hanya sebagai simbol religius, tetapi juga sebagai
identitas kultural dan sosial yang mempererat solidaritas komunitas.*'
F. Penelitian Terdahulu

Peneliti telah melakukan penelusuran terhadap sejumlah kajian
sebelumnya yang berkaitan dengan tradisi lokal, nilai-nilai pendidikan Islam,
serta pendekatan etnopedagogik dalam masyarakat. Dari penelusuran tersebut,
belum ditemukan kajian yang secara khusus membahas “Nilai Nilai Pendidikan
Islam Melalui Tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur’an di Kabupaten
Barito Kuala”. Oleh karena itu, penelitian ini memiliki keunikan tersendiri
karena mengangkat satu tradisi lokal yang belum banyak disentuh secara
akademik, khususnya dari perspektif integratif antara pendidikan Islam dan
etnopedagogik.

Beberapa penelitian terdahulu yang memiliki kedekatan tema atau
pendekatan dapat dijelaskan sebagai berikut:

1. Penelitian oleh Supriadi, Y. et al. (2022) yang berjudul “Akulturasi
Tradisi Dayak dan Islam: Studi terhadap Tradisi Manyaratus dan
Khataman Al-Qur’an di Kalimantan Selatan” merupakan studi yang
relevan karena menyinggung tentang tradisi Manyaratus sebagai bentuk
akulturasi antara Islam dan budaya Dayak. Namun demikian, fokus

penelitian ini lebih diarahkan pada aspek historis dan sosial-budaya

! Ahmad Razikin Wijaya et al., “Rituals of Passage: The Dayak Bakumpai Funeral Ceremony
and Its Religious Significance in Muara Tuhup Village, Central Kalimantan,” Jurnal Studi Agama Dan
Masyarakat 20, no. 1 (2024): 1-12, doi:10.23971/jsam.v20i1.7179.

12



tradisi tersebut, bukan pada proses internalisasi nilai dari perspektif
pendidikan Islam atau etnopedagogik seperti dalam penelitian ini.>

2. Penelitian oleh Pitri, F. & Sandria, 1. (2024) berjudul “Nilai-nilai
Etnopedagogik dalam Tradisi Adat di Kalimantan Selatan dan
Implikasinya dalam Pendidikan Karakter” merupakan kajian penting
yang mengupas bagaimana nilai-nilai lokal dapat dimasukkan ke dalam
pendidikan karakter melalui pendekatan etnopedagogik. Penelitian ini
berkontribusi dalam menjelaskan pentingnya kearifan lokal sebagai
sumber pembelajaran, namun tidak mengkaji secara spesifik tradisi
Manyaratus maupun keterkaitannya dengan Khatamul Qur’an dan
pendidikan Islam.”

3. Penelitian oleh Saputra, A. (2021) yang berjudul “Makna Tradisi
Khataman Al-Qur’an dalam Perspektif Budaya Banjar” mengkaji
khataman dari sisi simbolik dan nilai-nilai sosial yang terkandung dalam
tradisi tersebut di masyarakat Banjar. Studi ini relevan dalam hal objek
“khataman”, namun tidak membahas tradisi Manyaratus secara spesifik
dan tidak pula mengaitkannya dengan internalisasi nilai dalam konteks
pendidikan Islam dan etnopedagogik.**

4. Penelitian oleh Harliyanti, N. (2022) dalam karya “Khataman Al-Qur’an
Sebagai Media Pendidikan Karakter Anak dalam Keluarga Muslim

Banjar” menunjukkan bahwa khataman bukan sekadar ritual, melainkan

** Supriadi, Faridatunnisa, and ..., “Batamat: The Reception of Qur’an in Dayak Bakumpai.”

» Pitri and Sandria, “Penguatan Nilai-Nilai Kearifan Lokal Pada Pembelajaran Muatan Lokal
Aksara Incung.”

#* Saputra, “Dialektika Islam Dan Budaya Lokal Dalam Tradisi Batamat Al-Qur’an Urang
Banjar.”

13



bagian dari sistem pendidikan informal dalam keluarga Muslim.

Meskipun memiliki kedekatan tema pada aspek pendidikan Islam,

penelitian ini berbeda dalam hal fokus karena tidak mengangkat konteks

budaya lokal masyarakat Dayak Bakumpai.”

5. Penelitian oleh Wijaya, H. et al. (2024) yang berjudul “Islamisasi dalam

Budaya Dayak Bakumpai: Studi Kasus Integrasi Nilai Adat dan Syariat

Islam” mengupas integrasi nilai-nilai Islam dalam praktik sosial budaya

Dayak Bakumpai. Penelitian ini memperkuat argumentasi tentang

adanya sintesis budaya dan agama, namun tidak membahas secara

mendalam mekanisme internalisasi nilai dalam praktik ritual keagamaan

tertentu seperti Manyalratus.26

Tabel 1. 1 Penelitian Terdahulu

Nama
No. Penulis

Judul Penelitian

Perbedaan

1 Supriadi, Y.

Akulturasi Tradisi Dayak dan

Fokus pada akulturasi budaya,

etal. (2022) | Islam: Studi terhadap Tradisi | tidak membahas proses

Manyaratus dan Khataman Al- | internalisasi nilai-nilai

Qur’an di Kalimantan Selatan pendidikan Islam dan
etnopedagogik.

2 Pitri, F. & | Nilai-nilai Etnopedagogik dalam | Mengangkat etnopedagogik
Sandria, 1. | Tradisi Adat di Kalimantan | secara umum, tanpa meneliti
(2024) Selatan dan Implikasinya dalam | tradisi Manyaratus dan

Pendidikan Karakter khataman Qur’an secara
spesifik.

3 Saputra, A. | Makna Tradisi Khataman Al- | Fokus pada budaya Banjar,

(2021)

Qur’an dalam
Budaya Banjar

Perspektif

bukan Dayak Bakumpai; tidak
mengaitkan dengan Manyaratus
dan internalisasi nilai.

» Aida Harliyanti, Batamat Al-Qur’an Dalam Tradisi Masyarakat Desa Hamarung Kecamatan
Juai Kabupaten Balangan (Studi Living Qur’an).
2% Wijaya et al., “Rituals of Passage: The Dayak Bakumpai Funeral Ceremony and Its Religious
Significance in Muara Tuhup Village, Central Kalimantan.”

14




Harliyati, N. | Khataman Al-Qur’an Sebagai | Menyoroti pendidikan Islam

(2022) Media  Pendidikan  Karakter | dalam keluarga, bukan dalam
Anak dalam Keluarga Muslim | konteks komunitas adat
Banjar Bakumpai dan tradisi lokalnya.

Wijaya, H. | Islamisasi dalam Budaya Dayak | Relevan pada konteks budaya
et al. (2024) | Bakumpai: Studi Kasus Integrasi | dan Islamisasi, namun tidak
Nilai Adat dan Syariat Islam membahas  praktik  tradisi
Manyaratus secara mendalam.

Berdasarkan kajian penelitian-penelitian terdahulu di atas, dapat
disimpulkan bahwa topik yang diangkat dalam penelitian ini masih bersifat baru
dan orisinal. Dengan mengkaji nilai-nilai Pendidikan Islam dalam tradisi
Manyaratus yang dikaitkan dengan khataman Al-Qur’an melalui perspektif
pendidikan Islam dan etnopedagogik, penelitian ini diharapkan memberikan
kontribusi signifikan bagi khazanah keilmuan di bidang pendidikan, budaya
lokal, dan Islam Nusantara.

. Sistematika Penulisan

Sistematika penulisan dalam penelitian ini direncanakan dalam lima bab,
yaitu:

Bab I Pendahuluan. Bab ini merupakan pengantar yang menjelaskan hal-
hal pokok yang akan diteliti. Berisi latar belakang masalah yang menguraikan
alasan dan urgensi dilakukannya penelitian mengenai Nilai nilai Pendidikan
Islam melalui tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur’an di Kecamatan
Marabahan. Selanjutnya rumusan masalah yang menjadi fokus penelitian, tujuan
penelitian untuk menjelaskan maksud dan hasil yang ingin dicapai, signifikansi

atau manfaat penelitian, definisi operasional yang memberikan batasan istilah,

15




tinjauan penelitian terdahulu sebagai dasar teori awal, serta sistematika
penulisan.

Bab II Kajian Teori dan Kerangka Pikir. Bab ini menguraikan teori-teori
yang relevan dengan topik penelitian, termasuk definisi teoritik tradisi
Manyaratus dan Khatamul Qur’an, tinjauan teori yang membahas konsep
internalisasi budaya dan pendidikan agama dalam konteks masyarakat
Bakumpai, serta kerangka pikir yang menjadi dasar analisis penelitian.

Bab III Metode Penelitian. Bab ini menjelaskan pendekatan dan metode
yang digunakan dalam penelitian. Meliputi jenis dan pendekatan penelitian,
lokasi penelitian di Kecamatan Marabahan, subjek dan objek penelitian, sumber
dan jenis data, teknik pengumpulan data seperti wawancara dan observasi, serta
teknik analisis data yang digunakan untuk mengolah dan menafsirkan data.

Bab IV Hasil Penelitian dan Pembahasan. Bab ini memaparkan hasil
temuan penelitian mengenai bagaimana tradisi Manyaratus diinternalisasi
melalui kegiatan Khatamul Qur’an di masyarakat Kecamatan Marabahan,
kemudian dilakukan analisis dan pembahasan mendalam yang mengaitkan hasil
penelitian dengan teori-teori dan literatur sebelumnya.

Bab V Penutup. Bab terakhir ini berisi kesimpulan dari seluruh hasil
penelitian dan pembahasan yang telah dilakukan, serta rekomendasi yang dapat
diberikan sebagai saran bagi pengembangan tradisi, pendidikan agama, maupun

penelitian selanjutnya.

16



