BAB IV

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian

Lokasi penelitian terletak pada sebuah wilayah Kabupaten Barito Kuala di
Kecamatan Marabahan, Bakumpai, dan Kuripan. Adapun Kabupaten Barito
Kuala adalah sebuah wilayah kabupaten yang terletak di Provinsi Kalimantan
Selatan, Indonesia. Ibu kotanya adalah Marabahan, Kabupaten ini memiliki luas
wilayah 2.996,46 km?.

Kecamatan Marabahan merupakan pemekaran dari Kecamatan Bakumpai
yang didasari dengan Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 1995 tanggal 23
Agustus 1995 Tentang Pembentukan 8 (delapan) Kecamatan di wilayah
Kabupaten Daerah Tingkat II Banjar, Hulu Sungai Tengah, Barito Kuala, Hulu
Sungai Utara, Tabalong dan Kotabaru dalam Wilayah Propinsi Kalimantan
Selatan. Kecamatan Marabahan sebelumnya merupakan bagian dari Kecamatan
Bakumpai dan Kecamatan Wanaraya sebelumnya merupakan bagian dari
Kecamatan Belawang. Kemudian Kecamatan Bakumpai merupakan salah satu
kecamatan di Kabupaten Barito Kuala yang terdiri 8 desa dan 1 kelurahan.
Kecamatan ini berbatasan langsung dengan Kecamatan Kuripan di bagian utara,
Kecamatan Cerbon di bagian selatan, Kabupaten Tapin di bagian timur, serta
Kecamatan Marabahan di bagian barat. Luas wilayah Kecamatan Bakumpai
yaitu sebesar 261 km2 , dimana Desa Banitan merupakan desa yang mempunyai
wilayah terluas (22,61 persen). Dan Kecamatan Kuripan merupakan salah satu

kecamatan di Kabupaten Barito Kuala yang terdiri dari 9 desa. Kecamatan ini

40



berbatasan langsung dengan Kabupaten Hulu Sungai Utara di bagian utara,
Kecamatan Bakumpai di bagian selatan, Kabupaten Tapin di bagian timur, serta
Provinsi Kalimantan Tengah di bagian barat. Luas wilayah Kecamatan Kuripan
yaitu sebesar 343,5 km2 , dimana Desa Jambu Baru merupakan desa yang

mempunyai wilayah terluas (24,45 persen).

1A4E0E 14800 1S ISVE
KTMESTHIAY PRENRIAAY IMIM & PEMEMARAY RAKYAT
DIREKTORAT JENDERAL SUMBER DAYA AIR
BALAI  WILAYAH SUNGAI KALIMANTAN I
i Ve S ) el Kl Sl 08 78, g, T
PETA BATAS ADMINISTRASI
BARITO KUALA
[ ]
Pullang
é +§ 0 10 Wkm
L
Al i
LEGENDA
[ Barto Kuala
war
FETAINSET
et b -
{ +”
£ G fd ]
:i 3 k H
& =)
i \
k4 %
t | |
FUMBER DATA
1. Ralsi Wikiyah Sungai Kaliniantan [T
2, Rl Informasi Geogasial
1 1. Map Service Open Street Map
f b
: +
NA45RE LIABNTE HSIS'E

Gambar 4. 1 Peta batas administrasi Barito Kuala
Sumber: Balai Wilayah Sungai Kalimantan II1, 2024

41



1. Letak Geografis
a. Kecamatan Marbahan

Secara astronomis Kecamatan Marabahan terletak pada 020 50° 50”
sampai 030 18’ 0” lintang selatan dan pada 1140 40’ 50” — 1140 40’ 0”

bujur timur.

] @ PEMERINTAH KABUPATEN BARITO KUALA

PETA WILAYAH ADMINIS TRAST
KECAMATAN MARABAMAN

KOTAKABUPATEN BARITO KUALA

PROPINSI KALIMANTAN SELATAN

Gambar 4. 2 Peta administrasi kecamatan Marabahan
Sumber: BPS Kecamatan Marabahan, 2024

Menurut administrasi Kecamatan Marabahan terdiridari 8 desa dan 2
kelurahan dengan luas wilayah 221 km2 dan berbatasan dengan wilayah

kecamatan lainnya, yaitu :

SebelahUtara : Kecamatan Tabukan
Sebelah Timur : Kecamatan Bakumpai
Sebelah Selatan : Kecamatan Cerbon

42




SebelahBarat : Kecamatan Barambai
Dengan ketinggian wilayah Kec. Marabahan 0,3 — 3 m di atas permukaan
laut. Adapun jumlah penduduk Kecamatan Marabahan sebanyak 22.832
jiwa, terdiri dari 11.414 jiwa (44,99 persen) laki-laki dan 11.418 jiwa
(50,01 persen) penduduk perempuan. Desa dengan jumlah penduduk
terbesar adalah Kel. Marabahan Kota dengan jumlah penduduk mencapai
8.262 jiwa (36,19 persen) dari total jumlah penduduk Kec. Marabahan.
. Kecamatan Bakumpai

Secara astronomis Kecamatan Bakumpai terletak pada 114° 40° 50°
sampai 114’ 40’ Lintang Selatan dan pada 2° 50’ 50’ sampai 30’ 18’

Bujur Timur.

Gambar 4. 3 Peta administrasi kecamatan Bakumpai
Sumber: BPS Kecamatan Bakumpai, 2024

43



Secara administrasi, Kecamatan Bakumpai terbagi menjadi 8 desa
dan 1 kelurahan dengan jumlah Rukun Warga sebanyak 10 RW dan
Rukun Tetangga (RT) sebanyak 57 RT. Jumlah desa dengan RT
terbanyak yaitu Kelurahan Lepasan dengan jumlah RT sebanyak 17 dan

berbatasan dengan wilayah kecamatan lainnya, yaitu:

Sebelah Utara : Kecamatan Kuripan
Sebelah Selatan : Kecamatan Cerbon
Sebelah timur : Kabupaten Tapin
Sebelah Barat : Kecamatan Marabahan

Kecamatan Bakumpai memiliki luas wilayah administrasi sebesar 261,00
Sebagian desanya terletak ditepi sungai Barito dengan topologi wilayah
desa yang datar dengan ketinggian 3 M diatas permukaan laut. Adapun
Bakumpai sebanyak 11.120 jiwa, terdiri dari 5.780 jiwa (51,98 persen)
laki-laki dan 5.340 jiwa (48,02 persen) penduduk perempuan. Desa
dengan jumlah penduduk terbesar adalah Kelurahan Lepasan dengan
jumlah penduduk mencapai 3.469 jiwa (31,20 persen) dari total jumlah
penduduk Kecamatan Bakumpai.
Kecamatan Kuripan

Secara astronomis Kecamatan Kuripan terletak pada 2°4827 sampai
2 °31'23 Lintang Selatan dan pada 141°42°07 sampai 141°52°58 Bujur

Timur.

44



@y | rEmERmTAN KABUPATEN BARITO KUALA

Gambar 4. 4 Peta administrasi kecamatan Kuripan
Sumber: BPS Kecamatan Kuripan, 2024

Secara administrasi, Kecamatan Kuripan terbagi menjadi 9 desa
dengan jumlah Rukun Warga sebanyak 2 RW dan Rukun Tetangga (RT)
sebanyak 60 RT. Jumlah desa dengan RT terbanyak yaitu Desa Kuripan
dengan jumlah RT sebanyak 13 dan berbatasan dengan wilayah

kecamatan lainnya, yaitu :

Sebelah Utara : Kecamatan Paminggir

Sebelah Selatan : Kabupaten Tapin

Sebelah timur : Kecamatan Bakumpai

Sebelah Barat : Kabupaten Kapuas, Kalimantan Tengah

Luas wilayah Kecamatan Kuripan yaitu sebesar 343,5 km2, dimana
Desa Jambu Baru merupakan desa yang mempunyai wilayah terluas

(24,45 persen). Jumlah penduduk Kecamatan Kuripan sebanyak 6.129

45



jiwa, terdiri dari 3.152 jiwa (51,43 persen) lakilaki dan 2.977 jiwa
(48,57 persen) penduduk perempuan. Desa dengan jumlah penduduk
terbesar adalah Desa Tabatan Baru dengan jumlah penduduk mencapai
960 jiwa (15,66 persen) dari total jumlah penduduk Kecamatan Kuripan.
2. Keadaan Pendidikan
a. Kecamatan Marabahan

Pada tahun 2023, jumlah sekolah yang ada di Kecamatan Marabahan
antara lain 22 Taman Kanak-Kanak (TK), 2 Raudatul Athfal, 15 Sekolah
Dasar (SD), 1 Madrasah Ibtidaiyah (MI), 4 Sekolah Menengah Pertama
(SMP), 3 Madrasah Tsanawiyah (MTs), 1 Sekolah Menengah Atas
(SMA), 1 Sekolah Menengah Kejuruan (SMK), dan 2 Madrasah Aliyah

(MA).

https://baritokualakab.bps.go.id
ﬂ ﬂ

TK RA SD

Gambear 4. 5 jumlah Sekolah menurut Tingkat Pendidikan di Kec. Marabahan, 2023/2024
Sumber: Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset & Teknologi,
https://dapo.kemdikbud.go.id/sp;

46



b. Kecamatan Bakumpai
Pada tahun 2023, jumlah sekolah yang ada di Kecamatan Bakumpai
antara lain 6 Taman Kanak-Kanak (TK), 1 Raudatul Athfal, 10 Sekolah
Dasar (SD), 1 Madrasah Ibtidaiyah (MI), 3 Sekolah Menengah Pertama
(SMP), 1 Madrasah Tsanawiyah (MTs), 1 Sekolah Menengah Atas

(SMA), dan 1 Madrasah Aliyah (MA).

10

3
1 l 1 l 1 | ' | 1 l
TK RA SD Ml SMP MTS SMA SMK MA

Gambar 4. 6 jumlah Sekolah menurut Tingkat Pendidikan di Kec. Bakumpai, 2023/2024
Sumber: Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi;
https.//dapo.kemdikbud.go.id/sp;

47



C.

Kecamatan Kuripan

Pada tahun 2023, jumlah sekolah yang ada di Kecamatan Kuripan
antara lain 9 Taman Kanak-Kanak (TK), 1 Raudatul Athfal, 9 Sekolah
Dasar (SD), 3 Sekolah Menengah Pertama (SMP), dan 1 Sekolah

Menengah Atas (SMA).

1 l
\ y 4 Ay A
TK RA )] MI sMP MTS SMA SMK MA

Gambar 4. 7 Jumlah Sekolah menurut Tingkat Pendidikan di Kec. Kuripan, 2023/2024

Sumber: Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi;
https.://dapo.kemdikbud.go.id/sp;

48



3. Keadaan Ekonomi dan Sosial Keagamaan
a. Kecamatan Marabahan

Dalam aspek ekonomi, masyarakat Marabahan didominasi oleh sektor
pertanian. Produksi Hortikultura di Kecamatan Marabahan pada tahun
2023 tanaman sayuran dan buahbuahan semusim yang paling banyak
menghasilkan adalah semangka dengan produksi sebesar 980 kuintal,
Sedangkan untuk tanaman biofarmaka yang paling banyak menghasilkan
adalah serai dengan produksi sebanyak 72 kg. kemudian buah-buahan
dan sayuran tahunan yang paling banyak menghasilkan adalah jeruk
siam/ keprok dengan produksi sebesar 23.189 kuintal, dengan gambar

sebgai berikut:

Jeruk Siamvkeprox | - . _ﬂnlb‘

anggis
wenas [If
Nangka/Cempedak I

Pepaya

0 5000 10000 16000 20000 25000

Gambar 4. 8 Produksi Buah-Buahan Tahunan menurut Jenis Tanaman
di Kec. Marabahan (kuintal), 2023
Sumber: BPS, Statistik Pertanian Hortikultura, Indonesia.

49



Kemudian jumlah kelompok tani (Poktan) yang berada di Kecamatan
Marabahan ada sekitar 116 Poktan dari 10 Desa/ kelurahan dengan
anggota sebanyak 2.566 anggota. Data tersebut memberikan gambaran
mengenai sebaran dan partisipasi petani dalam kegiatan kelompok tani
di setiap desa atau kelurahan. Adapun data tersebut adalah sebagai

berikut:

Tabel 4. 1 Jumlah kelompok Tani di Kecamatan Marabahan, 2023

m @ ) @
Bagus 1 3 141
Baliuk 1 3 19
Penghulu 1 4 120
Marabahan Kota 1 16 358
UluBenteng 1 35 829
Antar Baru 1 8 186
Antar Raya 1 6 191
Antar Jaya 1 9 277
Sido Makmur 1 18 172
Karya Maju 1 12 173

Sumber: BPP Kecamatan Marabahan

Dalam konteks sosial - keagamaan, Marabahan memiliki
keberagaman yang mencolok, di mana interaksi antaragama dan latar
belakang budaya dapat berkontribusi terhadap kohesi sosial. Kegiatan
keagamaan, seperti majelis taklim, berfungsi tidak hanya sebagai tempat

ibadah tetapi juga sebagai alat untuk membangun identitas sosial dan

50



memperkuat nilai-nilai bersama. Adapun jumlah penduduk dan agama

yang dianut di kecamatan Marabahan tahun 2023 sebagai berikut:

Tabel 4. 2 Jumlah Penduduk menurut Kecamatan dan Agama yang Dianut di
Kec. Marabahan, 2023

Bagus 1.063 = = = = =

Baliuk 583 - = = = -
Penghulu 590 1 - = = .
Marabahan Kota 8177 46 3 8 - -
Ulu Benteng 7.547 39 4 1 - -
Antar Baru 1.119 - - = = _
Antar Raya 1.025 - 4 = — _
Antar Jaya 1.002 - - = = =
Sido Makmur 915 6 16 - = L
Karya Maju 631 2 10 12 - -

Sumber: Kantor Urusan Agama Marabahan

Kemudian pada tahun 2023, jumlah tempat ibadah yang terdapat di
Kecamatan Marabahan mencerminkan keberagaman agama dan
keyakinan yang dianut oleh masyarakat setempat. Keberadaan tempat-
tempat ibadah ini menjadi indikator penting dalam melihat kehidupan
sosial dan keagamaan di wilayah tersebut. Adapun rincian jumlah
tempat ibadah di Kecamatan Marabahan pada tahun 2023 adalah sebagai

berikut:

51



Tabel 4. 3 Jumlah Tempat Peribadatan menurut Desa/Kelurahan
di Kec. Marabahan, 2023

Bagus 1 2 - - - -

Baliuk - 2 = = — =
Penghulu = 4 S _ _ _
Marabahan Kota B 2 - - = -
Ulu Benteng J 11 - = - -
Antar Baru 2 2 - = = -
Antar Raya 2 3 - = = =
Antar Jaya 2 - = = = =
Sido Makmur 2 7 - = - -
Karya Maju 1 1 - = = -

Sumber: Kantor Urusan Agama Marabahan

Pada kesimpulanya kecamatan Marabahan menghadapi situasi
kompleks di mana aspek sosial dan ekonomi saling berkaitan. Upaya
peningkatan ekonomi daerah harus disertai dengan penguatan kegiatan
sosial-keagamaan agar dapat menciptakan masyarakat yang lebih inklusif
dan berdaya saing. Kegiatan keagamaan berfungsi sebagai pilar penting
dalam mempertahankan identitas dan solidaritas komunitas, sementara
ketahanan ekonomi harus dialokasikan pada sektor-sektor yang relevan
untuk memastikan keberlanjutan pertumbuhan dan kesejahteraan

masyarakat.

52



b. Kecamatan Bakumpai

Dari perspektif ekonomi, kondisi masyarakat di Bakumpai sangat
dipengaruhi oleh sektor pertanian tradisional dan perikanan yang
merupakan sumber utama mata pencaharian. Adapun Hortikultura pada
kecamatan Bakumpai pada tahun 2023 telah memproduksi tanaman
sayuran dan buah-buahan semusim yang paling banyak menghasilkan
adalah cabai rawit dengan produksi sebesar 15 kuintal, kemudian buah-
buahan dan sayuran tahunan yang paling banyak menghasilkan adalah
jeruk siam atau keprok dengan produksi sebesar 11.084 kuintal, dengan

gambar sebgai berikut:

Alpukat
Anggur

Apet
Belimbing
Buah Naga
Dukuw/Langsat
Durian
Jambu Alr
Jambu Biji
Joruk Pameio

Jeruk Lemon

Jeruk Siam/Keprok

Lengkeng

Mangga

Manggis

Nenas

Nangka/Cempedak

Pepaya

Pisang

Rambutan

Salak

Sawa/Sapodilia

Sisak

Sukun

] 2500 5000 T500 10000 12500
Gambar 4. 9 Produksi Buah-Buahan Tahunan menurut Jenis Tanaman

di Kecamatan Bakumpai(kuintal), 2023
Sumber: BPS, Statistik Pertanian Hortikultura, Indonesia.

53



Kemudian jumlah kelompok tani (Poktan) yang berada di kecamatan
Bakumpai ada sekitar 71 Poktan dari 9 Desa/ Kelurahan dengan anggota
sebanyak 2.625 anggota. Data tersebut memberikan gambaran mengenai
sebaran dan partisipasi petani dalam kegiatan kelompok tani di setiap

desa atau kelurahan. Adapun data tersebut adalah sebagai berikut:

Tabel 4. 4 Jumlah kelompok Tani di Kecamatan Bakumpai, 2023

Batik 1 6 m
Lepasan 1 17 766
Bahalayung 1 7 17
Banua Anyar 1 10 08
Murung Raya 1 8 189
Sungai Lirik 1 4 18
Banitan 1 9 28
Palingkau 1 6 288
Balukung 1 4 16

Sumber: BPP Kecamatan Bakumpai

Kondisi sosial-keagamaan di Bakumpai juga memainkan peran
penting dalam kehidupan masyarakat. Kegiatan keagamaan diadakan
dalam berbagai bentuk, mulai dari pengajian hingga kegiatan sosial yang
melibatkan partisipasi komunitas. Lebih lanjut, kegiatan agama di

Bakumpai berperan dalam membangun kohesi sosial dalam komunitas

54



yang beragam. Kegiatan-keagamaan tersebut tidak hanya berfungsi
sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai forum untuk mengajarkan
nilai-nilai sosial yang dapat membantu meningkatkan kesadaran ekonomi
dan solidaritas di antara warga. Adapun jumlah penduduk dan agama

yang dianut di kecamatan Marabahan tahun 2023 sebagai berikut:

Tabel 4. 5 Jumlah Penduduk menurut Kecamatan dan Agama yang Dianut
di Kecamatan Bakumpai, 2023

U wow W ® e 0
Batik 1328 53 25 - - -
Lepasan 3370 36 63 - - ~
Bahalayung 836 11 3 ~ - -
Banua Anyar 1.148 1 1 - - -
Murung Raya 1.086 - - = - =
Sungai Lirik 507 - 1 = - =
Banitan 932 - - 2 - 2
Palingkau 790 - - = - -
Balukung 914 6 9 - - -

Sumber: Kantor Urusan Agama Bakumpai

Pada tahun 2023, jumlah tempat ibadah yang terdapat di Kecamatan
Bakumpai menunjukkan keberagaman dan mencerminkan kehidupan
religius masyarakat setempat. Adapun rincian jumlah tempat ibadah di

wilayah ini adalah sebagai berikut:

55



Tabel 4. 6 Jumlah Tempat Peribadatan menurut Desa/Kelurahan
di Kecamatan Bakumpai, 2023

Batk - 3 = 2 g .

Lepasan 2 10 - - - -
Bahalayung 1 /) . - - -
Banua Anyar 1 2 - - - -
Murung Raya 1 3 = - - -
Sungai Lirik - 1 - - - -
Banitan 1 2 - - - -
Palingkau 1 3 - - - -
Balukung 1 1 - - - -

Sumber: Kantor Urusan Agama Bakumpai

Kaitan antara kondisi ekonomi yang stabil dan partisipasi aktif dalam
kegiatan keagamaan menunjukkan pentingnya sinergi antara dua aspek
ini dalam meningkatkan kualitas hidup masyarakat. Melalui penguatan
interaksi sosial dan fokus pada kegiatan keagamaan, diharapkan daerah
ini mampu mengatasi tantangan yang ada dan berkembang lebih baik di
masa yang akan datang. Dalam konteks sosial-keagamaan, partisipasi
masyarakat dalam kegiatan keagamaan cenderung menurun seiring
dengan meningkatnya tekanan ekonomi. Banyak warga yang terpaksa

lebih memfokuskan waktunya untuk mencari penghasilan tambahan,

56



sehingga keterlibatan mereka dalam kegiatan masjid, pengajian, maupun
kegiatan sosial berbasis keagamaan menjadi terbatas. Padahal, partisipasi
aktif dalam kegiatan keagamaan tidak hanya memiliki nilai spiritual,
tetapi juga menjadi sarana penting dalam membangun solidaritas sosial,
memperkuat nilai-nilai kebersamaan, serta menciptakan lingkungan yang
harmonis dan saling mendukung.

Kondisi ini menunjukkan bahwa terdapat hubungan erat antara
kestabilan ekonomi dan keterlibatan dalam kehidupan sosial-keagamaan.
Ketika kondisi ekonomi masyarakat membaik, maka mereka cenderung
lebih aktif dalam berbagai kegiatan sosial yang bernuansa keagamaan.
Hal ini membuka peluang besar untuk menjadikan kegiatan keagamaan
sebagai media pemberdayaan masyarakat, bukan hanya dari sisi spiritual,
tetapi juga dalam peningkatan kapasitas individu dan komunitas. Oleh
karena itu, sinergi antara penguatan ekonomi dan revitalisasi kegiatan
sosial-keagamaan menjadi sangat penting. Pemerintah daerah, tokoh
agama, serta lembaga sosial perlu bekerja sama dalam menciptakan
program-program pemberdayaan masyarakat yang holistik, yang tidak
hanya fokus pada peningkatan pendapatan tetapi juga memperkuat nilai-
nilai keagamaan dan sosial yang selama ini menjadi fondasi kehidupan

masyarakat Bakumpai.

57



C.

Kecamatan Kuripan

Kecamatan Kuripan, yang terletak di Kabupaten Barito Kuala,
memiliki  karakteristik ekonomi dan  sosial-keagamaan  yang
mempengaruhi kehidupan masyarakat setempat. Keadaan ekonomi di
wilayah ini dipengaruhi oleh berbagai faktor, termasuk potensi sumber
daya alam, tingkat pendidikan, dan partisipasi masyarakat dalam
kegiatan ekonomi yang produktif. Pertama dalam hal potensi ekonomi
memperlihatkan pentingnya optimasi lahan rawa sebagai upaya
pemberdayaan masyarakat. Lahan rawa yang ada di wilayah Kuripan
dapat dimanfaatkan untuk pertanian dan perikanan, yang merupakan
sumber utama pendapatan bagi masyarakat lokal. Hortikultura
merupakan salah satu komoditas unggulan di Kabupaten Barito Kuala.
Produksi Hortikultura di Kecamatan Kuripan pada tahun 2023 tanaman
sayuran dan buah- buahan semusim yang paling banyak menghasilkan
adalah cabai rawit dengan produksi sebesar 5 kuintal, kemudian buah-
buahan dan sayuran tahunan yang paling banyak menghasilkan adalah
jeruk siam atau keprok dengan produksi sebsar 460 kuintal, dengan

gambar sebagai berikut:

58



Alpukat
Anggur

Apel
Belimbing
Buah Naga
Duku/Langsat
Durian
Jambu Air

Jambu Biji

Jeruk Pamelo
Jeruk Lemon
Lengkeng
Mangga I !
Manggis
Nenas
Nangka/Cempedak l
Pepaya

Pisang .
Rambutan | 1
Salak
Sawo/Sapodilla
Sirsak

Sukun

0 100 200 300 400 500

Gambar 4. 10 Produksi Buah-Buahan Tahunan menurut Jenis Tanaman
di Kecamatan Kuripan (kuintal), 2023
Sumber: BPS, Statistik Pertanian Hortikultura, Indonesia.

Kemudian jumlah kelompok tani (Poktan) yang berada di Kecamatan
Kuripan ada sekitar 40 Poktan dari 9 Desa/ kelurahan dengan anggota
sebanyak 703 anggota. Data tersebut memberikan gambaran mengenai
sebaran dan partisipasi petani dalam kegiatan kelompok tani di setiap

desa atau kelurahan. Adapun data tersebut adalah sebagai berikut:

59



Tabel 4. 7 Jumlah kelompok Tani di Kecamatan Kuripan, 2023

@ ® @
Jambu Baru 1 5 126
Jambu 1 5 105
Kabuau 1 ) 43
Asia Baru 1 3 52
Jarenang 1 4 44
Kuripan 1 2 25
Rimbun Tulang 1 6 69
Tabatan 1 6 123
Tabatan Baru 1 7 116

Sumber: BPP Kecamatan Kuripan

Dari sisi sosial-keagamaan, masyarakat Kuripan kaya akan tradisi dan
praktik keagamaan. Aspek religiositas memainkan peran sentral dalam
kehidupan masyarakat, di mana kegiatan keagamaan menjadi sarana
untuk menguatkan rasa kebersamaan dan solidaritas. Adapun jumlah
penduduk dan agama yang dianut di kecamatan Marabahan tahun 2023

sebagai berikut:

Tabel 4. 8 Jumlah Penduduk menurut Kecamatan dan Agama yang Dianut
di Kecamatan Kuripan, 2023

Jambu Baru 611 - - = = -
Jambu 616 — - = = —
Kabuau 652 - - - = =
Asia Baru 519 — - = = =
Jarenang 539 1 5 - - —
Kuripan 689 (3 17 = =0 =
Rimbun Tulang 657 9 27 - — -
Tabatan 821 - - = — -
Tabatan Baru 960 - - - = =

Sumber: Kantor Urusan Agama Kuripan

60



Pada tahun 2023, jumlah tempat ibadah yang terdapat di Kecamatan
Kuripan menunjukkan keberagaman dan mencerminkan kehidupan
religius masyarakat setempat. Adapun rincian jumlah tempat ibadah di

wilayah ini adalah sebagai berikut:

Tabel 4. 9 Jumlah Tempat Peribadatan menurut Desa/Kelurahan di Kec. Kuripan, 2023

Mushola Gereja Gereja
Desa/Kelurahan Masjid m Protestan  Katholik Pura Vihara
Village/Subdistrict Mosque Roa;tn Protestant  Catholic Temple
Church Church
(1 (2) 3) (4) (5) (6) 7)
Jambu Baru 2 1 - - - -
Jambu 1 - - - - -
Kabuau - 2 - - - -
Asia Baru 1 — - — — —
Jarenang - 2 - - - -
Kuripan 1 2 = — = —
RimbunTulang - 5 - - - -
Tabatan 1 1 - - - -
Tabatan Baru 1 2 - - - -
Kuripan 7 15 - - - -

Sumber: Kantor Urusan Agama Kuripan

kemajuan yang dicapai dalam sektor ekonomi maupun sosial-
keagamaan di Kecamatan Kuripan sangat dipengaruhi oleh kemampuan
masyarakat dalam memperkuat kapasitas diri serta peran aktif mereka
dalam berbagai kegiatan produktif. Pemberdayaan masyarakat menjadi
faktor kunci dalam mendorong pembangunan yang inklusif dan
berkelanjutan. Ketika masyarakat memiliki pengetahuan, keterampilan,
serta akses terhadap sumber daya dan peluang ekonomi, mereka dapat
berkontribusi secara lebih maksimal dalam menciptakan kesejahteraan,

tidak hanya untuk diri sendiri, tetapi juga bagi lingkungan sekitar.

61



Partisipasi masyarakat dalam kegiatan ekonomi produktif seperti
pertanian, perdagangan, industri kecil menengah (IKM), dan sektor jasa
menjadi landasan penting bagi pertumbuhan ekonomi lokal. Dengan
meningkatnya keterlibatan warga dalam kegiatan yang bernilai tambah,
maka akan tercipta lapangan kerja, peningkatan pendapatan keluarga,
serta perputaran ekonomi yang lebih dinamis di tingkat kecamatan.
Untuk itu, dibutuhkan dukungan dari berbagai pihak, termasuk
pemerintah daerah, sektor swasta, dan organisasi masyarakat sipil, dalam
menyediakan pelatihan, permodalan, serta akses pasar yang memadai.
Selain aspek ekonomi, pembangunan sosial dan keagamaan juga
memiliki peran strategis dalam membentuk karakter serta kohesi sosial
masyarakat Kuripan. Kegiatan keagamaan seperti pengajian, gotong
royong, perayaan hari besar agama, serta pendidikan moral diharapkan
dapat menjadi sarana efektif dalam memperkuat nilai-nilai kebersamaan,
toleransi, dan kepedulian sosial. Dengan demikian, kehidupan beragama
tidak hanya menjadi bagian dari ritual spiritual, tetapi juga berfungsi
sebagai penggerak partisipasi aktif masyarakat dalam pembangunan
sosial. Di sisi lain, potensi sumber daya alam yang dimiliki Kecamatan
Kuripan, seperti lahan pertanian, sumber air, dan potensi wisata alam,
perlu dimanfaatkan secara bijak dan berkelanjutan. Pendekatan ini
penting agar pemanfaatan sumber daya tidak hanya menguntungkan
generasi sekarang, tetapi juga tetap dapat dinikmati oleh generasi

mendatang. Oleh karena itu, integrasi antara pelestarian lingkungan,

62



pengembangan ekonomi lokal, dan penguatan nilai-nilai keagamaan
menjadi fondasi yang harus terus diperkuat.

Dengan  mengedepankan  prinsip  kolaborasi  lintas  sektor,
pemberdayaan masyarakat yang berkelanjutan, serta pendekatan berbasis
kearifan lokal, Kecamatan Kuripan memiliki peluang besar untuk terus
berkembang dan meningkatkan kualitas hidup warganya secara merata
dan berkeadilan.

B. Deskripsi Kontekstual Tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur’an
1. Latar Belakang Tradisi Khatamul Qur’an dan Masyarakat Bakumpai

Sejarah Khatamul Quran pada 100 hari wafat di suku Bakumpai berakar
kuat pada ajaran Islam yang menjadi pegangan hidup mayoritas
masyarakatnya. Sejak syiar Islam menyentuh bumi Bakumpai, para ulama
dan tokoh adat secara perlahan mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan
dengan kearifan lokal. Peringatan 100 hari adalah salah satu bentuk
penghormatan dan doa bagi arwah yang telah berpulang. Dalam pandangan
Islam, 100 hari seringkali dianggap sebagai masa transisi di alam kubur, dan
doa serta bacaan Al-Quran diyakini dapat meringankan perjalanan mereka.
Pada mulanya, Khatamul Quran ini mungkin dilakukan dalam skala yang
lebih kecil, terbatas pada keluarga inti.

W ohea ) JBss sall ) dsa Facall g eleall b s adde 4l

Y Ll s R Sl A 3 Al Bl A ) L) 5 8all ey Bsaall 1 e JUE

Gl G Cndie 5 Gaedll (a5 Loy (e 5 ued ) Ll 55 i ) o 5y ABanall y ol dnans

63



) s ke () e Y e les s shaaadd sl d)) dle @l () ) e A
Yo VAA

Rasulullah saw bersabda: “Doa dan shodaqoh itu hadiah kepada
mayyit.”

Berkata Umar: “shodaqoh setelah kematian maka pahalanya sampai tiga
hari dan shodaqoh dalam tiga hari akan tetap kekal pahalanya sampai tujuh
hari, dan shodaqoh di hari ke tujuh akan kekal pahalanya sampai 25 hari dan
dari pahala 25 sampai 40 harinya lalu sedekah dihari ke 40 akan kekal hingga
100 hari dan dari 100 hari akan sampai kepada satu tahun dan dari satu tahun
sampailah kekalnya pahala itu hingga 1000 hari.”

Referensi : (Al-Hawi lil Fatawi Juz 2 Hal 198)

Namun seiring waktu, ia berkembang menjadi acara komunal yang
melibatkan sanak saudara, tetangga, hingga seluruh warga kampung.
Masyarakat ~ Bakumpai  meyakini bahwa dengan  bersama-sama
mengkhatamkan Al-Quran, pahala yang didapat akan berlipat ganda dan doa
yang dipanjatkan akan lebih mustajab. Ini adalah bentuk gotong royong
spiritual, di mana setiap individu berkontribusi dalam mengirimkan "bekal"
terbaik bagi almarhum. Jumlah-jumlah harinya (3, 7, 25, 40, 100, setahun &
1000 hari) jd jelas bkn dr org hindu

Berkumpul ngirim doa adalah bentuk shodaqoh buat mayyit.

dalela (il Jray o el 5 ¢ bl 36 Wil ey o Luga el e juaial Ll
Ol liald | 200 gl Cania g5 aladally (o B 3ladl (e ) gra ) Ll ¢ UGl | il in | sandags

lo alll Lo alll Gy o i) Ll 1 allaall die (g (ulaadl JlE8 ¢ 43 an 63 ¢ 5al Leie 4y

64



138 Cpa 1518 JaY) (e Y Adl 5 Ly piby oamy LISEE JS) gl ey Ly pig oamy LISEE e 8 ol
) 5ISU agaadl (ulill aa 5 JSU o2y ulaall 2e 5 ¢ aladall

Ketika Umar sebelum wafatnya, ia memerintahkan pada Shuhaib untuk
memimpin shalat, dan memberi makan para tamu selama 3 hari hingga
mereka memilih seseorang, maka ketika hidangan—hidangan ditaruhkan,
orang — orang tak mau makan karena sedihnya, maka berkatalah Abbas bin
Abdulmuttalib:

Wahai hadirin.. sungguh telah wafat Rasulullah saw dan kita makan dan
minum setelahnya, lalu wafat Abubakar dan kita makan dan minum
sesudahnya, dan ajal itu adalah hal yang pasti, maka makanlah makanan
ini..!”, lalu beliau mengulurkan tangannya dan makan, maka orang—orang pun
mengulurkan tangannya masing—masing dan makan.

Referensi: [Al Fawaidussyahiir Li Abi Bakar Assyafii juz 1 hal 288,
Kanzul ummaal fii sunanil aqwaal wal af’al Juz 13 hal 309, Thabaqat Al
Kubra Li Ibn Sa’d Juz 4 hal 29, Tarikh Dimasyq juz 26 hal 373, Al Makrifah
wattaarikh Juz 1 hal 110]

Tradisi ini juga menjadi media untuk mempererat silaturahmi. Di
tengah kesedihan, pertemuan ini menjadi pengingat bahwa mereka tidak
sendiri. Para perempuan menyiapkan hidangan, para laki-laki mempersiapkan
tempat, dan anak-anak ikut menyimak, meskipun mungkin belum sepenuhnya
memahami. Suara-suara merdu lantunan ayat suci mengisi ruang,

menciptakan atmosfer khusyuk dan damai dengan rentetan kegiatan khatam

65



Al-Qur'an kemudian puncaknya diakhiri dengan pembacaan kitab “Khatamul

Qur’an”.

Gambar 4. 11 Kitab Khatamul Qur’an
Sumber: Arsip Tokoh-Tokoh Adat Orang Bakumpai

66



67



68



69



70



71



72



73



74



75



76



77



Eay Ll daga fa (b
gmu T ale dasle b.aj

"&ﬁ)uaﬁ’.hamw"y

‘MﬂLS ub.ii.n uﬁ JJL\SJ\ u\

e .,,....f.,..Ls ‘-u‘-'
?Jiln J.as ‘L’.ILUAA a’aaau d.ul

OS2 5

0 G GO B Saiay Caall 3

‘\.A.I‘J u"l'ai b L.n.ud :j:ﬂ

78




79



80



81



82



&3



84



85



86



87



88



&9



90



91



Gambar diatas merupakan kitab yang digunakan pada ritual khatmul qur’an,

Adapun isi kitab tersebut di dalamnya terdapat tahlil, kemudian dalam tahlil

92



setelah Al-Fatihah 4 (empat) ada Alif Lam Mim dan dalam hal ini disambung
sampai habis, kemudian disambung dengan Nasyid Dzikir Bakumpai, yang
mana Nasyid Dzikir Bakumpai ini berbeda dengan wilayah lain seperti
Martapura. Jadi yang dimaksud Menyeratus dengan Khatmul Qur’an pada
penelitian ini adalah tradisi yang ada sejak turun temurun pada orang Bakumpai,
terkhusus di Barito Kuala. Kegiatan ini menjadi salah satu tahapan-tahapan
integral dari tradisi Manyaratus, yang mana tradisi ini sudah dilakukan dari
orang-orang terdahulu (orang bakumpai), di mana masyarakat berkumpul untuk
membaca dan menghafal Al-Qur'an, sekaligus mendoakan arwah yang telah
meninggal. Hal ini disampaikan oleh salah satu tokoh desa Baliuk RT. 1
kecamatan Marabahan, Bapak Yuhyil Husna.

Masyarakat Muslim Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja), terkhusus warga
Nahdlatul Ulama (NU) sering melakukan ibadah dan perbuatan baik lainnya
yang dikhususkan kepada orang yang telah meninggal dunia. Biasanya
menyebutkan secara khusus niat sedekahnya dengan kata-kata yang langsung
ditujukan kepada mayit, contohnya lafadz khususan ila ruh, atau jika
menggunakan bahasa Indonesia dengan kata-kata, aku/kami niatkan sedekah
atau ibadah ini (disebutkan bentuk sedekah atau ibadahnya) yang pahalanya
diberikan kepada mayit ini (sebutkan namanya). Mengenai tradisi tersebut,
apakah diperbolehkan dalam ajaran Islam? Lalu apakah pahala yang dikirimkan
kepada orang yang telah meninggal akan sampai? Baca Juga Hukum Mencium
Tangan atau Pipi Perempuan Ajnabiyyah Mengenai masalah mendoakan dan

menghadiahkan pahala kepada orang yang telah meninggal dunia, mayoritas

93



ulama berpendapat sampai. Hal ini berdasarkan Hadits Rasulullah saw dari
Aisyah ra yang diriwayatkan oleh Imam Muslim: Ol lagie 4} o 543 e (e
s s ls @l Wl ) @ dsw Hlads s sale Al Jua 23 N 33
masa)ar idlE flge Gdua S0 salld e WS 5 5 ki gasaals
(YY) a3, s An ‘Aisyata radliyallahu ‘anhaa anna rajulan atan Nabiyya
shallallahu ‘alaiihi wasallama faqaala yaa Rasulallahi inna ummiy uftulitat
nafsuhaa wa lam tushi wa adzunnuhaa lau takallamat tashaddaqat afalahaa ajrun
in tashaddaqtu ‘anhaa? Qaala na’am. Artinya: Dari ‘Aisyah ra, seorang laki-laki
bertanya kepada Nabi saw, “Ibu saya meninggal dunia secara mendadak dan
tidak sempat berwasiat. Saya menduga seandainya ia dapat berwasiat, tentu ia
akan bersedekah. Apakah ia akan mendapat pahala jika saya bersedekah atas
namanya?”’ Nabi Muhammad saw menjawab, “Iya” (Shahih Muslim, 1672).

"Buku atau kitab khataman Qur'an ini menurut yang pernah ulun tahu, nah ini
pernah juga ulun lebih bepanderan lawan orang tokoh marabahan, ia sudah
meninggal dunia yaitu Pak Ahmad Darjani dari beliau, mengenai asal-usul buku

ini adalah peninggalan orang bahari.

Jadi peninggalan dari Datu Abdul Samad, jadi buku ini kitab ini turun
temurun mulai bahari beliau yang kira - kira beliau itu hidup tahun 1800 -
an lebih yang meninggal kurang lebih tahun 1888 masehi, jadi kalau
sekarang lebih dari 130 tahun, kurang lebih beliau sudah meninggali kita
dan kitab ini turun temurun dipakai oleh generasi-generasi orang-orang
bakumpai untuk kegiatan menyeratus hari. Nah ini ini bahari dulu kitabnya
seperti ini ada beberapa pasal yang disampaikan jadi itu informasinya
mengenai asal-usul, jadi kami ini mungkin sudah 3 atau 4 generasi yang
sudah menggunakan kitab ini dipakai waktu orang menyeratus. Mengenai

lagu-lagunya ini sesuai dengan kondisi zaman yang orang-orang bahari, nah

94



ini keterkaitan erat dengan biasanya maulid syarapal-anam, jadi lagu-
lagunya itu ada kaitannya kalau lagu-lagu klasiknya, nah ini saja informasi
yang awal mengenai asal-usul kitab Khatamul Quran ini nah ini bahari ulun

perbanyak print out.”

Dari pernyataan hasil wawancara peneliti diatas, menjelaskan bahwasanya
tradisi ini sudah ada sejak dulu turun temurun, kemudian tradisi ini masih bisa
bertahan sampai saat ini, tradisi ini sudah dilakukan sejak zaman Baakramal
Qodhi H. Abdusshamad Albakumpai bin Mufti H. Jamalauddin bin Syekh
Arsyad Al-Banjari di Kampung Dayak Bakumpai yang dulunya adalah
Kecamatan Bakumpai kemudian karena ada nya pemekaran kecamatan dan
kemudian sekarang menjadi Kecamatan Marabahan di Kabupaten Barito Kuala.
Sebagai pelopor, Qodhi H. Abdusshamad juga telah Menyusun kitab Khatmul

Qur’an yang digunakan oleh Masyarakat Bakumpai hingga sekarang

Gambar 4. 12 Qodhi H. Abdusshamad Albakumpai
Sumber: Arsip Tokoh-Tokoh Adat Orang Bakumpai

95



Lukisan gambar ini di ambil dari arsif tokoh tokoh bakumpai dan merupakan lukisan
gambar Qodhi H. Abdusshamad lahir pada tanggal 24 Dzulqa’idah 1237 H bertepatan
dengan 12 Agustus 1822 M di Kampung Penghulu Tengah Marabahan. Di Marabahan,
Kubah Datu H Abdussamad menjadi salah satu tempat wisata religi. Setiap akhir pekan

selaluramaipenziarah

Terletak di Jalan Veteran Kecamatan Marabahan atau Lebu Bentok, Kubah Datu H
Abdussamad tidak luput dari penziarah. Tidak hanya dari Marabahan saja, tetapi juga

dari Kabupaten lainnya.

Datu H Abdussamad bagi warga Marabahan sudah tidak asing. Beliau merupakan

penyebar agama Islam ke berbagai pelosok daerah. Terutama di Marabahan.

Datu H Abdussamad merupakan cucu dari syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari atau
Datu Kalampayan. Anak dari Mufti H Jamaluddin. Dilahirkan di Kampung Panghulu
Bakumpai pada malam Ahad 24 Zulqidah 1237 Hijriyah (12 Agustus 1822).

Untuk mengetahui cerita Datu H Abdussamad bisa kita dengar langsung dengan
keturunan beliau. Rumahnya tidak jauh dari kubah atau makam Datu H Abdussamad.
Namanya H Muhammad Syafii. Dia merupakan keturunan ke-4 dari Datu H
Abdussamad. Sembari mengeluarkan beberapa lembar kertas manaqib Datu H

Abdussamad, dirinya mulai bercerita.

Suatu waktu, disampaikan Syekh Yahya dari Madinah, dia melihat cahaya yang bersinar
dari jauh. Saat tiba di Indonesia, dirinya tidak menemukan cahaya itu di Jakarta, namun
ternyata di Marabahan. Persis di makam Datu H Abdussamad. Dan dia berziarah ke
sana. Saat berziarah, dia berwasiat. Wasiat itu bisa dilihat di makam Datu H

Abdussamad. Ada sebuah tulisan yang tergantung di pagar makam.

"Bila ke makam, ada kami letakan wasiat Syekh Yahya, beliau mengatakan barang

siapa yang berziarah ke makam Datu H Abdussamad hendaklah iya membaca; Surah

96



Al-Ikhlas 13 kali, sholawat 14 kali, dan masing masing-masing satu kali Surah Al-
fatihah, Al-Falaq, dan Surah An-Nas," ceritanya.

Sementara itu untuk cerita semasa hidup, Datu H Abdussamad semenjak menginjak
dewasa, dikirim ke Dalam Pagar Martapura untuk mengaji ilmu-ilmu agama. Dimana

guru-guru beliau tidak lain hanyalah orang tua dan paman-paman beliau.

Setelah beberapa tahun lamanya di Martapura, beliau kembali ke Marabahan.
Mengemban misi dakwah dan menyebarkan ajaran agama Islam ke berbagai pelosok
daerah sekitarnya. Dan saat sekembalinya dari Martapura itu, beliau (Datu H
Abdussamad) dikawinkan dengan seorang perempuan bernama Sitti Adawiyah Binti

Buris. Dan dikaruniai empat orang anak.

Meski sudah berkeluarga dan mempunyai anak, Datu H Abdussamad tetap mengejar
ilmu agama. Hasrat dan keinginan besar menuntut ilmu agama, Datu H Abdussamad
pergi ke tanah suci Mekkah. Beliau ditemani sang anak yang bernama Abdurrazak.
Keduanya menjalankan ibadah haji sekaligus menetap di Mekkah untuk memperdalam

ilmu agama.

Setiba di Mekkah, Datu H Abdussamad bertemu dengan keponakannya. Namanya
Mufti H. Jamaluddin yang telah bermukim sejak 20 tahun di Mekkah sebelum
kedatangan beliau. "Maka saat itu mengajilah beliau dengan guru-guru dan ulama di

tanah suci," ujar H Muhammad Syafii.

Setelah kurang lebih 8 tahun menurut ilmu di Mekkah, Datu H Abdussamad diizinkan
dan disuruh guru-gurunya untuk pulang kembali ke tanah air. Atas izin itu, Datu H
Abdussamad kembali ke tanah air. Sebelum itu, beliau menyampaikan niatnya itu
kepada sang keponakan Mufti H. Jamaluddin. Sang keponakan langsung terkejut.

Dikarenakan pemikiran hematnya, sang Paman belum lama belajar di Mekkah.

"Disinilah karomah Datu H Abdussamad pertama kali diketahui. Menurut riwayat,

97



setelah melakukan diskusi berama sang keponakan terkait berbagai bidang ilmu,
keduanya melakukan salat berjamaah. Saat mengucapkan 'Allahu Akbar' dalam
takbiratul ihramnya, Datu H Abdussamad hilang. Sang keponakan Mufti H. Jamaluddin,
tidak melihat jasad Datu H Abdussamad. Namun sesaat menjelang salam, Datu H
Abdussamad tampak kembali terlihat," ujar H Muhammad Syafii sembari mengatakan

Mufti H. Jamaluddin kaget dan takjub melihat hal itu.(bar/by/ran)

Artinya tradisi ini sudah ada sejak abad ke-18, sampai sekarang. Kemudian, Bapak
Yuhyil Husna juga menambahkan.

“Semenjak itu tokoh yg turut serta menyebarkannya secara turun temurun
oleh anak syeh abdush shamad yaitu Syeh Abu Talhah kemudian ke anak
beliau syeh basyiuni. Setelah wafatnya beliau dari syeh basyiuni bin abu
talhah sempat tertunda dan bahkan hampir tidak dilaksanakan lagi acara
perukunan manyaratus di kampung dayak bakumpai kecamatan
marabahan. Kemudian masih ada satu kampung yg masih melaksanakan
acaea ini yaitu kampung dayak bakumpai yang sekarang dikenal dengan
desa baliuk sebagai tokoh pada waktu itu ada H. Djamaluddin sebagai
ketua NU dan Masdjuri Jamaluddin seorang PNS Depag dimasa itu.
Setelah meninggal nya beliau di tahun 2005 maka penyebaran pembacaan
atau kegiatan pembacaan khatamul qor'an arau parukunan manyaratus atau
akram mulai ditinggalkan sakpai di tahun 2017 kecuali di desa baliuk
untuk kecamatan marabahan.”

Dari pernyataan wawancara di atas, jelas bahwa tradisi ini diajarkan dan
dilestarikan secara turun-temurun. Kemudian sejak tahun 2017, Saat itulah
Masyarakat sebagai penggiat ingin menjaga dan melestarikan budaya adat dayak
bakumpai mulai membuka kembali kegitan itu setiap kali ada acara manyaratus.
Kemudian para orang tua bukan hanya membentuk dan melestarikan, tetapi juga
membina kembali generasi baru baik dalam pembacaan maulid tradisional
mulud syaraf al-anam, pembacaan khatamul qor'an atau parukunan manyaratus,

dan zikir nasyid bakumpai.

98



Dalam konteks sosial, Manyaratus dengan Khatmul Qur’an memfasilitasi
penguatan ikatan komunitas, masyarakat tidak hanya berkumpul untuk berdoa,
tetapi juga berbagi pengalaman dan pengetahuan tentang agama, mengingatkan
satu sama lain mengenai pentingnya amal saleh dan do’a bagi orang yang telah
meninggal. Hal ini sangat mendukung upaya sosialisasi nilai-nilai sosial yang
saling mendukung dari tradisi membaca Al-Qur'an hingga berbagi makanan
sebagai ungkapan syukur atas hidup dan ingatan bersama. Secara ritual,
pelaksanaan Manyaratus dengan khatamul Al-Qur'an berfungsi untuk
mengingatkan generasi muda akan pentingnya pendidikan agama. Kegiatan ini
memberikan kesempatan bagi anak-anak dan generasi muda untuk belajar
membaca, memahami, dan menghayati Al-Qur'an dalam konteks yang lebih
dan spiritualitas individu, serta memberikan pedoman bagi masyarakat untuk
mengamalkan ajaran Islam.

Dari perspektif hukum Islam, pelaksanaan Manyaratus dapat dianalisis
melalui sosiologi hukum yang meliputi etika dan norma yang dilakukan oleh
masyarakat. Dalam banyak komunitas Islam, hal ini dibenarkan dan disarankan
sebagai bentuk penghormatan dan mengenang jasa orang yang telah tiada. Ritual
ini diakui sebagai bagian dari budaya Islam lokal yang sangat kental. Tradisi ini
juga dapat dilihat dari segi potensi transformasi spiritual yang dapat dihadirkan.
Melalui banyaknya partisipan, masing-masing individu tidak hanya terlibat
dalam pengamalan ajaran Islam, tetapi juga merasakan efek sosial positif seperti

saling mendukung dan menenangkan hati berefleksi atas kehilangan. Hal ini

99



menunjukkan bahwa tradisi Manyaratus bukan sekadar ritual, tetapi juga sarana
pendidikan dan penyatuan jiwa masyarakat di Kecamatan Marabahan.

Dalam artian tradisi Manyaratus dengan khatmul Al-Qur'an di Kecamatan
Marabahan, Bakumpai, Koeripan, Kabupaten Barito Kuala, berperan penting
dalam konteks spiritual, sosial, dan pendidikan. Peningkatan keterlibatan
masyarakat dalam pembacaan Al-Qur'an serta penghormatan kepada arwah
merupakan manifestasi dari nilai-nilai yang dijunjung tinggi dalam komunitas,
serta sebagai sarana untuk menjaga dan memperkuat ikatan sosial di tengah
masyarakat yang dimaksudkan untuk melestarikan tradisi keagamaan dan
budaya.

Hingga saat ini, tradisi Menyeratus (100 hari wafat) dengan Khatamul
Quran masih lestari di Bakumpai. Meskipun zaman terus berubah dan
modernisasi tak terelakkan, esensi dari amaliyah ini tetap terjaga. Anak-anak
muda Bakumpai masih diajarkan tentang pentingnya tradisi ini, dan mereka
tumbuh besar dengan menyaksikan sendiri bagaimana orang tua dan kakek-
nenek mereka melaksanakannya dengan penuh penghormatan. Bahkan di tengah
kesibukan hidup modern, keluarga-keluarga Bakumpai tetap meluangkan waktu
dan upaya untuk mengadakan Khatamul Quran ini. Persiapan dilakukan jauh-
jauh hari, mulai dari mengundang para pembaca Al-Quran, menyediakan
konsumsi, hingga menata tempat agar nyaman bagi para jamaah. Hal ini
menunjukkan betapa kuatnya ikatan mereka dengan tradisi dan keyakinan

spiritual.

100



Khatamul Qur’an  merupakan tradisi agamis yang telah lama
dipertahankan oleh masyarakat di Kalimantan Selatan, terkhusus Masyarakat
Banjar dan Dayak Muslim (Dayak Bakumpai). Sebagai salah satu sub- suku
Dayak Ngaju (yang beragama Islam) suku Bakumpai mendiami sungai Barito,
Kapuas, Marabahan, Tumbang Samba dan Longiran di Kalimantan Timur.**
Bakumpai terutama terletak di sepanjang Sungai Barito di Kalimantan Selatan
dan Kalimantan Tengah, dari kota Marabahan (sebagai pusatnya) hingga kota
Puruk Cahu, Murung Raya. Suku Bakumpai adalah suku baru yang ada pada
sensus tahun 2000 dan merupakan 7,51% dari populasi Kalimantan Tengah,
sebelum suku Bakumpai digabungkan ke dalam suku Dayak pada sensus tahun
1930.%

Kenyataan bahwa sebagian besar penduduk Dayak Bakumpai adalah
(Muslim Dayaky) telah menimbulkan beberapa masalah. Beberapa anggota
Masyarakat Bakumpai yang telah memeluk agama Islam tidak lagi
mengidentifikasikan diri sebagai suku Dayak, karena mereka lebih cenderung
menjadi bagian dari suku Melayu atau Banjar. Menurut Riwut, sejak masa
penjajahan, sudah menjadi kebiasaan bagi umat Islam Dayak untuk secara resmi
menyatakan diri sebagai suku Melayu, sambil menyembunyikan asal-usul etnis
mereka, meskipun hati dan pikiran mereka masih mengakar kuat sebagai suku

Dayak. Orang Dayak yang memeluk agama Islam Islam lebih suka

* Tjilik Riwut menyatakan, Suku Bakumpai merupakan subsuku Dayak Ngaju yang berbahasa

Bakumpai dengan tempat tinggal utama di sekitar sungai Barito, kawasan Marabahan, dan sebagian kecil
di Tumbang Samba dan Longiran, Kalimantan Timur. Tjilik Riwut dan Sanaman Mantikei, Maneser
Panatau Tatu Hiang, 65-66.

* Riwanto Tirtosudarmo, “Mencari Indonésia: demografi-pulitik pasca-Soeharto, Yayasan Obor

Indonésia, 2007, Halaman 73.

101



mengidentifikasi diri mereka sebagai orang Banjar, daripada sebagai “Muslim
Dayak” atau “Dayak Islam”. Dari kebiasaan yang dianut secara luas ini, orang
Bakumpai tampaknya mencoba untuk melestarikan kedua agama tersebut.
Identitas (Dayak dan Muslim) bersama-sama, karena mereka percaya bahwa
seekor burung hanya dapat terbang ketika sepasang sayapnya dikepakkan.*®
Praktik Islam yang dianut suku Bakumpai tidak serta merta mencabut akar
etnis genealogis mereka. Islam Bakumpai adalah masalah rasionalitas suatu suku
terhadap apa yang dianggap logis dan rasional, yang pada akhirnya mengalahkan
rasionalitas dan logika yang selama ini dianut. Masuknya suku Bakumpai ke
dalam agama Islam tidak serta merta membuat mereka meninggalkan praktik
keagamaan mereka sebelumnya, meskipun harus diakui bahwa suku Bakumpai
sudah hampir meninggalkan tradisi leluhurnya, kecuali upacara penyembuhan
yang secara lokal dikenal dengan Badewa dan Balian di Bakumpai.*’ Suku
Bakumpai tetap menganggap diri mereka sebagai suku Dayak yang tidak
mampu mencabut akar leluhur mereka, sehingga mereka tetap menjaga
hubungan persaudaraan dengan orang Dayak lainnya meskipun memeluk agama
yang berbeda. Hal ini tergambar dengan baik dalam cerita rakyat setempat
ungkapan masyarakat Bakumpai yini datu itah te sama beh awen biaju kiay

(Nenek moyang kami juga orang Biaju atau Dayak).*®

* Nasrullah, —Identitas Orang Bakumpai: Dayak dan Muslim (PRO- YEKSI Jurnal Ilmu-Timu

Sosial dan Humaniora PROYEKSI Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial dan Humaniora (e-Journal)) 19, no. 2 (2015).

*" Budhi Setia, Masyarakat Bakumpai, Agama dan Identitas: Studi Otonomi Daerah atas

Identitas Komunal di Kalimantan Selatan, JDR: Jurnal Penelitian Pembangunan Internasional 07, no. 01
(2017), https://www. journalijdr.com/bakumpai-masyarakat-agama-dan-identitas-otonomi-daerah-kajian-
identitas- komunal-kalimantan-selatan.

* Nasrullah, §Identitas Orang Bakumpai: Dayak dan Muslim,§ (PRO-YEKSI Jurnal Ilmu-Ilmu

Sosial dan Humaniora PROYEKSI Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial dan Humaniora (e-Journal)) 19, no. 2 (2015).

102



Masuknya Islam ke wilayah sekitar Sungai Barito sebagai basis utama
masyarakat Bakumpai, tidak terlepas dari peran para pedagang muslim dari
Banjarmasin (Oloh Masih), Marabahan, dan Nagara. Selain itu, mengemukakan
bahwa proses Islamisasi di wilayah Barito sedikit banyak juga dipengaruhi oleh
para tokoh agama atau ulama, baik yang berasal dari keturunan Syekh
Muhammad Arsyad al-Banjari (seperti Qodhi Abdussamad Bakumpai), maupun
dari para santrinya yang berprofesi sebagai penghulu nikah, pedagang, petani,
dan scbagainya.” Masyarakat Dayak Bakumpai secara gencalogis adalah
masyarakat Dayak Ngaju yang lambat laun masuk Islam, kemudian membentuk
koloni tersendiri di daerah Mara-bahan di suatu daerah yang disebut
Bakumpai.®® Hal ini juga dipercaya sebagai proses Islamisasi masyarakat Dayak
Bakumpai bertepatan dengan masuknya masyarakat Banjar ke dalam agama
Islam dari Jawa, dengan demikian, identitas dan proses Islamisasi masyarakat
Bakumpai bukan merupakan adopsi dari masyarakat Banjar, tetapi merupakan
hasil interaksi dan penerimaan langsung masyarakat Bakumpai dengan para
penyebar Islam dari Jawa.”'

Artinya dari pemaparan di atar proses transisi Islam di kalangan Suku
Dayak Bakumpai tidak lepas dari peran para pelaku sejarah, masyarakat
Bakumpai, yang awalnya menganut kepercayaan animisme, mulai menerima

Islam dengan adanya pendekatan yang apresiatif terhadap kultur lokal mereka.

* Khairil Anwar, Kedatangan Islam di Bumi Tambun Bungai (Banjarmasin: COMDES

Kalimantan, 2005), 66-69.

*% Yusliani Noor, Mobilitas Suku Bangsa Bakumpai di SepanjangSungai Barito dalam Perspektif

Perdagangan dan Penyebaran Islam (Abad ke-15 hingga Abad ke-19),§ Konferensi Internasional ke-1
tentang Pendidikan Ilmu Sosial (ICSSE) 2017.

> Yusliani Noor, Islamisasi Banjarmasin (Abad ke-15 sampai abad ke-19) (Yogyakarta: Ombak,

103



Hal ini menciptakan suatu budaya yang kaya, di mana ritual-ritual adat tetap
dipertahankan, tetapi diiringi dengan nilai-nilai Islam. Bakumpai masih
merupakan bagian dari masyarakat Dayak meskipun mayoritas beragama Islam,
dan sebagian besar ritual serta budayanya mirip dengan Dayak Ngaju.

Identitas Dayak Bakumpai masih terlihat dari aspek bahasa, budaya dan
sistem sosial yang memiliki kesamaan dengan suku Dayak lain di Kalimantan
Tengah dan Kalimantan Selatan. Perbedaan pendapat mengenai masuknya Islam
ke Barito mungkin disebabkan oleh bentang alam geografis daerah pesisir
Sungai Barito yang Penduduk Dayak Bakumpai yang memiliki hubungan dekat
dengan wilayah Alalak dan sekitarnya yang sangat kental dengan budaya Banjar,
tidak mengherankan jika kedekatan wilayah tersebut menyebabkan terjadinya
persilangan dan peleburan budaya serta adat istiadat kedua suku tersebut. Salah
satu tradisi suku Dayak Bakumpai yang khas, yang tetap dipertahankan
meskipun dalam konteks keislaman sebagai salah satu contoh adalah tradisi
"Malan", yakni aktivitas pertanian yang melibatkan gotong royong dalam
komunitas, masih dilakukan oleh masyarakat Bakumpai dengan
mempertimbangkan nilai-nilai Islam dalam praktik pertanian dan sosial mereka.
Kemudian ada juga tradisi manyaratus dengan khatmil qur’an, yang mana hal ini
disampaikan oleh salah satu tokoh Masyarakat Bapak Wardiansyah, Kecamatan
Bakumpai, Desa Sungai Getas:

“Budaya Khatamul Quran pembacaan istilah orang Bekumpai itu ada istilah

akramal ini merupakan simbol budaya yang harus dijaga oleh masyarakat

Bekumpai terutama di Kecamatan Bekumpai Sungai Gede. Kemudian kita baisi

pengitabannya, yang mana penginabanya ini sudah turun temurun mulai bahari
beliau yang kira-kira beliau itu hidup tahun 1800-an.”

104



Dari uraian di atas menempatkan Dayak Bakumpai yang mayoritas
beragama Islam dalam struktur sosial-budaya dan teologis yang unik dan
menarik. Posisi yang khas ini tampak dari praktik keagamaan dan budaya yang
akulturatif dan sintetis. Bahkan, meskipun mayoritas Dayak Bakumpai
menganut agama Islam, sistem kepercayaan mereka tetap sinkretis dengan

tradisi lokal.

2. Prosesi Pelaksanaan Tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur’an

a. Tahapan dan Bacaan Tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur’an
Di kalangan masyarakat yang ada di Kalimantan Selatan Banjar dan

Dayak (Bakumpai) peristiwa kematian umumnya tidak selesai dengan
dikuburkannya mayat. la diiringi dengan berbagai acara selamatan atau
aruh. Yaitu pada hari pertama (manurun tanah), hari ketiga
(manigahari), ketujuh (mamitunghari), kedua puluh lima (manyalawi),

ke empat puluh (maampatpuluh hari), ke seratus (manyaratus), sesudah
setahun dan setiap tahunnya. Dalam hal ini Manyaratus merupakan
peringatan 100 hari setelah meninggalnya seseorang, yang umumnya
dilaksanakan oleh keluarga almarhum. Tradisi ini bertujuan untuk
mendoakan almarhum agar diampuni dosa-dosanya semasa hidup dan
dilindungi dari berbagai siksa kubur. Oleh karena itu, batamat jenis ini
terutama berkaitan dengan bacaan surah Yasin, fahlil, doa, dan bacaan
surah-surah lain dalam Al-Qur'an. Jumlah-jumlah harinya (3, 7, 25, 40,

100, setahun & 1000 hari) jd jelas bkn dr org hindu

105



Berkumpul ngirim doa adalah bentuk shodaqoh buat mayyit.

dalade Galill Jragy o el 5 ¢ Al 4836 iy Liay Of Lugaa el jec juaial Lali
i) ) galaty Jin ) gendad Sluddd | ) pall Cania g g aladally o 3 3lad) (e ) seay Lali ¢ UL
hoa 4l Jpmy o) i) Ll : allaall dae (s Culall JS8 ¢ 48 a1 dall Lgie il
JaYI (e Y A5 L g onny LIS S5 gl il s L g oy LISE e 38 L5 4o all
Ladall 138 (pe | 510 5IS18 agand (ulil) e g S8 oy (uliall 2e ¥ ¢

Ketika Umar sebelum wafatnya, ia memerintahkan pada Shuhaib
untuk memimpin shalat, dan memberi makan para tamu selama 3 hari
hingga mereka memilih seseorang, maka ketika hidangan—hidangan
ditaruhkan, orang — orang tak mau makan karena sedihnya, maka
berkatalah Abbas bin Abdulmuttalib:

Wahai hadirin.. sungguh telah wafat Rasulullah saw dan kita makan
dan minum setelahnya, lalu wafat Abubakar dan kita makan dan minum
sesudahnya, dan ajal itu adalah hal yang pasti, maka makanlah makanan
ini..!”, lalu beliau mengulurkan tangannya dan makan, maka orang—orang
pun mengulurkan tangannya masing—masing dan makan.

Referensi: [Al Fawaidussyahiir Li Abi Bakar Assyatfii juz 1 hal 288,
Kanzul ummaal fii sunanil aqwaal wal af’al Juz 13 hal 309, Thabaqat Al
Kubra Li Ibn Sa’d Juz 4 hal 29, Tarikh Dimasyq juz 26 hal 373, Al
Makrifah wattaarikh Juz 1 hal 110]

Hal ini disampaikan oleh salah satu tokoh Masyarakat Bapak
Wardiansyah, Kecamatan Bakumpai, Desa Sungai Getas:

“Yang mana tradisi orang meninggal ini pertama kita gotong royongnya
harus bergontong royong untuk memakamkan yang meninggal setelah itu

106



membaca tahlil dan kemudian hari pertama membaca tahlil, hari kedua
tetap membaca tahlil, hari ketiga tetap membaca tahlil yang ketujuh hari
tetap membaca tahlil. Kemudian menyelawi atau keselawi, kemudian
meampat puluh atau mematang puluh, kemudian menyaratus.”

Dalam acara tersebut selalu ada bacaan al-Quran, shalawat kepada
Nabi serta tahlil yang hadiahnya ditujukan kepada mayat yang
bersangkutan. Dan diakhiri dengan bacaan do’a haul atau arwah. Do’a
arwah berisi permohonan kepada Allah agar apa yang dibaca berupa
bacaan Al- Qur’an, shalawat kepada Nabi serta tahlil diberikan pahala
yang besar, dan menghadiahkan pahala tersebut kepada Nabi
Muhammad, kepada orang-orang suci (wali), kepada roh orang tua,
seluruh kaum muslimin dan muslimat serta mukminin dan mukminat
khususnya kepada ruh (biasanya disebutkan namanya dengan jelas atau
juga dalam hati di pembaca do’a. Tetapi hal tersebut tahapan pelaksanaan
yang dilakukan secara umum, dalam hal ini yang dilaksanakan oleh
orang Bakumpai ini berbeda, yang mana pada proses puncak
(menyeratus) terdapat parukunannya, yakni kitab “Khatamul Qur’an”.
Hal ini disampaikan oleh salah satu tokoh Masyarakat Ustadz Syahrul,
Kecamatan Bakumpai, Desa Balukung Lama.

“Manyaratus kita ini beda lawan orang, yang pasti terdapat pengitapannya.

Pengitabanya ini isinya itu nang kaya pembacaan doa haul, tapi do’a

haulnya doa’ haul bakumpai termasuk dalamnya akramal, yang mana inini
asalnya dari Dato' Abdus Samad Marabahan.”

Berdasarkan hasil wawancara tersebut, maksud dari mayaratus
dengan khatmul qur’an ini adalah kegiatan menyeratus (100 hari orang

meninggal) dengan dengan menggunakan kitab yang bernama “Kitab

107



Khatamul Qur’an”, yang dilaksanakan setelah khataman Al-Qur’an.
Adapun proses tahapan pelaksanaan tradisi menyeratus dengan khatmul
qur’an yakni pada hari pertama, kedua dan ketiga kegiatan dilaksanakan
dengan membaca tahlil dan juga membaca Al’qur’an, tetapi membaca
Al-Qur’an tidak ditamatkan, pembacaanya sampai surah Adh-Dhuha
saja. Kemudian pada hari ketujuh, hari ke-25 (dua lima) atau istilah orang
dayak bakumpai itu menyelawi, hari ke-40 (empat puluah) atau istilah
orang dayak bakumpai mantang puluh diisi dengan pembacaan tahlil.
Kemudian di hari ke-100 (seratus) atau dengan istilah menyeratus
merupakan hari puncak. Hal ini juga disampaikan oleh salah satu tokoh
Masyarakat di Kecamatan Bakumpai Bapak Darman.

Acara ruah batamat kebiasaannya dilakukan pada malam hari sampai,
dilanjutkjan keesokan harinya manyaratus pembacaan baakraml “khatamul
qur’an”, tetapi Sebagian ada jua yang maadakan cuma satu waktu aja,
yakni disiang harinya saja. Perhitungan ruah ini dimulai sejak awal jenazah
di kuburkan apabila mayat belum dikuburkan maka belum bisa dilakukan
acara tersebut.

“Adapun proses kegiatan di hari ke-100 ini pembacaannya rata-rata 1 jam
setengah, biasanya dimulai dari jam 8 sampai jam 10 siang. Yang mana
acara ini dihadiri keluarga, lingkungan sekitar, orang kampung, kemudian
juga ada tokoh-tokoh agama, guru-guru dan group nasyid dzikir.”

Dari hasil wawancara diatas, rangkaian kegiatan acara tersebut
dilaksanakan dengan 2 (dua) cara yakni, pertama pada malam hari
dilaksanakan batamat qur’an kemudian esok hari pelaksanaan baakramal
pembacaan kitab “Khatamul Qur’an”. Kedua dilaksanakan 1 (satu) waktu
yakni di siang hari saja. Pada pelaksanaan batamat di malam hari, di
tutup dengan do’a selamat, doa halarat, hadarat, dan kiparat. Kegiatan

tersebut juga dilaksanakan dengan rata-rata 1 jam setengah dan dimulai

108



dari pukul 8 sampai dengan pukul 10 siang. Kegiatan juga dilaksanakan
dengan keluarga besar, masyarakat sekitar, serta dihadiri oleh tokoh-
tokoh agama serta dipandu oleh group nasyid dzikir. kemudian dalam
wawancara Bapak Suprianto menambahkan.

“Di hari puncak hari ke 100 (menyeratus) kegiatan dimulai dengan
pembacaan Surah Adh-Dhuha sampai selesai yang dibaca oleh orang
banyak. Kemudian dilanjutlkan dengan pembacaan doa selamat, kemudian
baca doa halarat, hadarat, dan kiparat. Setelah itu barulah dimulai ritual
membaca yasin, kemudian dengan ritual khatamul qur’an (menggunakan
kitab “Khatmul Qur’an), yang khatamul qur’an ini di dalamnya ada tahlil,
dalam tahlil itu setelah Al-Fatihah 4 itu ada Alif Lam Mim dan dalam hal
ini disambung sampai habis, imbahnya disambung lawan nasyid dzikir
Bakumpai, yang mana nasyid dzikir bakumpai ini berbeda dengan wilayah
lain seperti Martapura.”

Dari hasil wawancara diatas, hari puncak hari ke 100 (menyeratus)
kegiatan dimulai dengan pembacaan Surah Adh-Dhuha sampai selesai
yang dibaca oleh orang banyak. Kemudian dilanjutkan dengan
pembacaan do’a selamat, doa halarat, hadarat, dan kiparat. Setelah itu
kegiatan ini dimulai dengan membaca surah yasin, dilanjutkan dengan
ritual khatamul qur’an (menggunakan kitab “Khatmul Qur’an)
disambung dengan nasyid dzikir Bakumpai (dipandu dengan group
khusus). Irama tahlilnya khas dari mereka ketika yang memimpinkan
tahlil sampai mulai berzikir lailahaillalldh ada dari tukang nasyid
mengiringi zikir tersebut dengan nada yang merdu dan nyaring. Berikut

nasyd tahlil yang dibacakan oleh munsidnya:

109



Gambar 4. 13 Bacaan Nasyid Tahlil
Sumber: Kitab Khatamul Qur’an

Setelah menyelesaikan pembacaan tahlil dan dilanjutkan dengan
pembacaan doa. Kemudian sebelum selesai kegiatan, ditutup dengan
pembacaan do’a arwah, yang dipimpin oleh tokoh setempat. Berikut

bacaan do’a arwah tersebut:

110



(raglsfseasd)
Fan Al el 3 Sl

M\ ol 5 L 4l
0 ‘;.Lu 3 culaiﬂ\wLa Yaad
Y S gt s Ui

uydﬁw du\&m

A LR, (T

S1a0Y Sl ol Jin B gy
0 Cimadl & I3k lazal
CI30Y @3 s s Bl

LN G Gl a5 Gl
[ Eaa s st sUabcli 5
i G (e Esonsataslrs
'OK,JA“M .ql':u.o_g_}.ul\dsﬂ Uj‘ﬂ

0 ‘LA.“.;.» é.‘..ii ?&'A;JIJ MALA
cliaballp anaiall et ?@m
£5aVlocaltuall 5 Gialldlls

d% L o eyl sl
0 ¢AaEl nld Gy L:_JLS;;E
o O S _mﬁmwum
(a@._\,.s_. Cadadl L_J—’-"MCAO_)J-‘-‘-’*

Sl Glas o Aisdlalis
85 Al e il SIS ol
ASSaSa s A &) o adle m.;
Sl Le-ﬂh u—uﬂ el ugliai

So A O R SR
— u—¢ <& 4“'u¥~=)

138 5 Al 3 Gl (e

| aﬂ\ St 3% ;,s,\}aa

0 alug4diayall e
e 35l &5 &5 e
ol yall e #3300, jial

0 Cidladl &y dihasli

ke s ok ok ok
o Gallall &y xv ol

J.:JJ O ?J.h.u Lg..\ﬁ P
us\.ella.n bt :ui J.ud gﬂb\}:_)
et oo ok of o of ke ok stk ke stk

Gambar 4. 14 Bacaan Do’a Arwah Dayak Bakumpai
Sumber: Kitab Khatamul Qur’an

Setelah dibacakan do’a arwah, kebiasaan pada masyarakat
menyajikan makanan serabi atau kue- kue lainnya yang telah disediakan
oleh keluarga. Namun apabila pihak keluarga almarhum/almarhumah
memiliki kelebihan rezeki, disarankan untuk membeli sapi atau kambing

yang akan dimasak sebagai hidangan utama. Dalam kepercayaan

111




masyarakat, hewan yang dikorbankan tersebut akan menjadi tunggangan
bagi almarhum di alam kubur.

Kemudian ada istilah “maadu gawi” di mana para laki-laki dan
perempuan berpartisipasi dalam membantu kelancaran kegiatan yang
akan datang. Tahapan persiapan yang disebut dengan maadu gawi ini
dilakukan secara gotong royong. Para laki-laki membantu mencari kayu
bakar dan menyiapkan area yang luas agar semua orang dapat berkumpul
di sana. Sementara itu, para wanita mempersiapkan bahan masakan,
termasuk mengupas bawang, membuat sambal, dan melakukan tugas-
tugas lainnya agar rangkaian kegiatan berjalan dengan lancar. Acara
maadu gawi juga melakukan rangkaian kegiatan yaitu dengan
penyembelihan hewan korban bagi yang mampu. Dalam konteks
pelaksanaan rangkaian penyembelihan hewan kurban, tercatat bahwa
tujuh dari keluarga yang ikut disebutkan dalam pelaksanaan kegiatan
penyembelihan hewan kurban untuk didoakan, termasuk yang telah
meninggal dunia.

Dalam kesimpulanya pelaksanaan tradisi 'menyeratus' yang
dipadukan dengan kegiatan khatmul Qur'an bukan sekadar seremonial
keagamaan, melainkan juga merupakan simbol budaya yang
mencerminkan identitas, nilai-nilai kebersamaan, serta warisan leluhur
masyarakat Bekumpai yang patut dijaga dan dilestarikan oleh generasi
saat ini maupun mendatang.

b. Tujuan dan Manfaat Tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur’an

112



Tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur’an memiliki tujuan dan
manfaat yang signifikan dalam kehidupan sosial dan spiritual masyarakat
Muslim terkhusus Dayak Bakumpai. Pada dasarnya, Manyaratus
merupakan tradisi yang berfokus pada pembacaan Khatamul Qur'an atau
beakramal sebagai bentuk ibadah yang bertujuan untuk mendekatkan diri
kepada Allah SWT, serta mendukung proses pendidikan dan pemahaman
agama di kalangan individu, komunitas maupun kalangan generasi muda
agar tradisi ini bisa terjaga. Hal ini disampaikan oleh salah satu warga di
Kecamatan Bakumpai, Desa Sungai Getas Bapak Wardiansyah.

“Jadi  Alhamdulillah  sambutan masyarakat disini kami tetap
mempertahankan, mempertahankan artinya mudah-mudahan akramal ini
tetap kami pertahankan sampai generasi seterusnya dan tokoh yang masih
hidup mampartahankan tradisi ini kayaknya masih ada beberapa, pertama
Pak Ruji, kedua Nur Mansah, ketiga saya sendiri. Jadi Alhamdulillah
apabila menyeratus dari Sungai Gatas atau ke Sungai Lubak kami tetap
mempertahankan acara menyaratus tersebut.”

Berdasarkan hasil wawancara tersebut, tujuan utama tradisi ini
adalah keberlanjutan untuk generasi yang akan datang. Selain itu juga
memiliki tujuan spiritual yakni mengingat kematian, dengan itu mereka
bisa mengartikannya bahwa mati tidak mengenal usia baik yang tua
ataupun muda, terutama pemuda-pemudi yang ikut serta
melaksanakannya agar mereka merasa kematian itu tidak memandang
usia. Selain itu Tradisi Khotmul Qur’an dalam Ritual Kematian ini juga
termasuk ladang pahala paling besar yang diberikan kepada para
pembacanya. Dalam wawancara yang dilakukan peneliti kepada bapak

Hasanudin (seorang guru) di Kecamatan Marabahan beliau mengatakan.

113



“Bahwa tradisi Khotmul Qur'an dalam ritual kematian di Kecamatan
Marabahan digunakan untuk membantu doa agar amal ibadah si mayit
diterima di sisi Allah SWT, selain itu tradisi ini sagan mengingat kematian
bagi keluarga ataupun masyarakat yang ikut hajatan, dengan itu mereka
bisa mengartikannya bahwa kematian tidak mengenal usia, terutama bagi
pemuda yang melakukannya agar mercka merasa bahwa kematian tidak
mengenal usia. Selanjutnya, tujuan dari tradisi khotmul Qur'an adalah
untuk mempertahankan hubungan baik antara ahlul bait dan masyarakat.”

Berdasarkan hasil wawancara tersebut, tradisi ini bertujuan
memperkuat ikatan sosial dalam Masyarakat, serta tidak hanya sekadar
ritual tetapi juga berperan dalam mensyiarkan ajaran Islam serta
meningkatkan partisipasi masyarakat dalam kegiatan keagamaan.
Artinya, tradisi yang didalamnya dibungkus dengan kegiatan keagamaan
memberikan bingkisan panjatan doa bagi arwah serta membentuk sikap
berbakti kepada orang tua, yang meneckankan nilai-nilai sosial dan
spiritual dalam Masyarakat.

Adapun manfaat dari tradisi ini memperkuat komitmen dalam
membaca dan memahami nilai spiritual yang ada dalam Al-Qur'an, yang
merupakan pijakan utama dalam agama Islam. Hal ini sangatlah penting
untuk menjaga tradisi dalam mempertahankan aspek ritual serta
pendidikan agama di Masyarakat. Aktivitas ritual tradisi ini turut
membangun kesadaran religius dan kedekatan emosional antara anggota
keluarga dan masyarakat, yang memperkuat rasa saling peduli di antara
mereka. Dalam wawancara yang dilakukan peneliti kepada bapak
Darman (Aktivis/Pemuda desa) di Kecamatan Bekumpai ia mengatakan.

“Pelaksanaan tradisi Menyerats dengan Khotmul Qur’an dalam ritual ini
dilaksanakan secara gotong-royong, beberapa pemuda-pemudi yang

114



lumayan banyak ikut melaksanakan tahapan tradisi ini dari hari pertama
sampail manyaratus. Semua terpanggil, baik itu pemudanya, dan semua
unsur masyarakat, semua ikut terpanggil, mereka orang-orang yang berjiwa
sosial tinggi, karena mau dipanggil untuk ikut bahu membahu dan
mendoakan mayit tersebut tanpa dibayar biasanya hanya diberikan
makanan ringan dan minum.”

Dari wawancara diatas terlihat manfaat dari tradisi ini dapat dilihat
dalam pembentukan nilai-nilai karakter dan identitas sosial, sehingga
nilai-nilai religius dapat ditanamkan dalam diri anak-anak disana, yang
penting untuk pembangunan karakter mereka. Hal ini dapat memberikan
hal yang positif pada lingkungan sosial yakni penciptaan komunitas yang
lebih harmonis dan religius. Oleh sebab itu tradisi Manyaratus dengan
Khatamul Qur'an bukan hanya sebuah ritual ibadah, tetapi juga memiliki
tuyjuan dan manfaat yang luas, meliputi pengaruh sosial, pendidikan
agama, dan penguatan komitmen spiritual di kalangan masyarakat
Muslim (Bakumpai). Hal ini menciptakan pondasi yang kuat bagi
keberlanjutan nilai-nilai Islam tradisional dalam konteks masyarakat
modern.

Partisipasi Kelompok Masyarakat Terhadap Tradisi Manyaratus
dengan Khatamul Qur’an

Pada mulanya, Khatamul Quran ini mungkin dilakukan dalam skala
yang lebih kecil, terbatas pada keluarga inti. Namun seiring waktu, ia
berkembang menjadi acara komunal yang melibatkan sanak saudara,
tetangga, hingga seluruh warga kampung. Masyarakat Bakumpai
meyakini bahwa dengan bersama-sama mengkhatamkan Al-Quran,

pahala yang didapat akan berlipat ganda dan doa yang dipanjatkan akan

115



lebih mustajab. Ini adalah bentuk gotong royong spiritual, di mana setiap
individu berkontribusi dalam mengirimkan "bekal" terbaik bagi
almarhum.

Partisipasi Masyarakat dalam tradisi Manyaratus dengan Khatmul
Qur’an di Kecamatan Marabahan, Bakumpai dan Koeripan tersebut
memainkan peranan penting dalam keberlangsungan dan pengembangan
nilai-nilai budaya serta spiritual di kalangan lokal. Tradisi Manyaratus
merupakan kegiatan yang didalamnya yang salah satunya terdapat proses
pembacaan Al-Qur'an sebagai upaya untuk mengekspresikan rasa syukur
kepada Tuhan. Dalam konteks ini, partisipasi masyarakat dapat terlihat
melalui berbagai bentuk keterlibatan, dari persiapan hingga pelaksanaan
puncak ritual di hari ke-100 (menyeratus).

Salah satu landasan teori mengenai partisipasi masyarakat
menyatakan bahwa partisipasi mencakup berbagai tingkatan, mulai dari
perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi °> Dalam tradisi Manyaratus,
masyarakat terlibat dalam tahap perencanaan, dari hari pertama (manurun
tanah) sampai hari ketiga (manigahari), ketujuh (mamitunghari), kedua
puluh lima (manyalawi), ke empat puluh (maampatpuluh hari) dan
sampai ritual puncak (manyaratus). Partisipasi masyarakat dari
mendiskusikan waktu dan lokasi kegiatan, serta dalam hal persiapan alat-

alat yang diperlukan, dan perlengkapan lainya. Hal ini disampaikan oleh

2 Ertien R. Nawangsari et al., “Partisipasi Masyarakat Kelurahan Jelakombo Terhadap
Pemberlakuan Pembatasan Kegiatan Masyarakat (PPKM) Skala Mikro Di Kabupaten Jombang,” Jurnal
Syntax Transformation 2, no. 05 (2021).

116



salah satu warga di Kecamatan Bakumpai, Desa Sungai Getas Bapak
Wardiansyah.

“Dalam kegiatan ini ada kegiatan gotong royng masyarakat, terkhusus pada
pelaksanaan 100 hari orang meninggal artinya misalnya sebelum
menyeratus itu kan misalnya menyeratus hari Minggu berarti hari Sabtu
sudah kumpul gotong royong, membuat makanan, persiapan untuk
(makanan hari ke-100 bagi ahli bait).”

Dari wawancara diatas, jelas akan adanya andil dari semua unsur
dilingkungan Masyarakat. Keterlibatan ini menunjukkan komitmen
mereka untuk mempertahankan warisan budaya demi generasi
mendatang.”® Kemudian dalam pelaksanaan, masyarakat secara aktif
berpartisipasi dalam berbagai cara, seperti menjadi pembaca Al-Qur'an,
menyajikan makanan, dan menyediakan tempat untuk kegiatan. Semua
unsur bahu-membahu ikut berperan. Dalam wawancara, hal ini
disampaikan oleh salah anak tokoh Bakumpai yang mengatakan.

“Tradisi ini juga menjadi media untuk mempererat silaturahmi. Di tengah

kesedihan, pertemuan ini menjadi pengingat bahwa mereka tidak sendiri.

Para perempuan menyiapkan hidangan, para laki-laki mempersiapkan

tempat, dan anak-anak ikut menyimak, meskipun mungkin belum

sepenuhnya memahami. Suara-suara merdu lantunan ayat suci mengisi
ruang, menciptakan atmosfer khusyuk dan damai.”

Hal ini memperlihatkan interaksi sosial yang kuat di kalangan
anggota komunitas, di mana setiap individu berkontribusi menurut
kemampuannya. Keikutsertaan ini tidak hanya memperkuat rasa
kebersamaan tetapi juga mengedukasi generasi muda akan pentingnya

tradisi dan nilai-nilai keagamaan yang tercermin dalam kegiatan

> Tsurayya Nabila and Joni Purwohandoyo, “Partisipasi Masyarakat Dalam Pengembangan
Kawasan Wisata Tirtasari Sonsang Kabupaten Agam,” Region Jurnal Pembangunan Wilayah Dan
Perencanaan Partisipatif 16, no. 1 (2021).

117



Khatamul Qur'an yang seringkali berlangsung bersamaan dengan
manyaratus tersebut.>® Di sisi lain, tantangan dalam partisipasi
masyarakat pastinya akan tetap ada, seperti kurangnya informasi dan
pemahaman di kalangan beberapa anggota masyarakat mengenai
pentingnya kegiatan tersebut. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa
partisipasi dapat terhambat oleh minimnya komunikasi dari pihak
penyelenggara mengenai kegiatan yang akan dilaksanakan.” Oleh karena
itu, sangat penting bagi pihak yang bertanggung jawab dalam kegiatan ini
untuk meningkatkan sosialisasi dan penyuluhan berupa undangan kepada
masyarakat agar semua individu merasa memiliki peran dan tanggung
jawab dalam kegiatan ini.

Kemudian partisipan dari masyarakat yang tak kalah penting dalam
ritual parukunan mayaratus ini adalah Group Dzikir Nasyid Bakumpai.
Yang mana peneliti dalam hal ini memiliki andil sebagai penggiat, hal ini
bertujuan agar tradisi ini dapat terjaga serta dapat dilestarikan sebagai

adat budaya Bakumpai.

>* Femil Umeidini et al., “Partisipasi Masyarakat Dalam Penanggulangan Bencana Di Desa
Mekargalih Kecamatan Jatinangor,” Focus Jurnal Pekerjaan Sosial 2, no. 1 (2019).

> Harfis, “Faktor Penghambat Partisipasi Masyarakat Dalam Pembangunan Desa,” Jurnal
Administrasi Publik Dan Bisnis 1, no. 2 (2019): 18-23.

118



Gambar 4. 15 Group Dzikir Nasyid Bakumpai
Sumber: Arsip Peneliti Pada Ritual Menyeratus di Kecamatan Bakumpai

Dengan demikian, partisipasi masyarakat dalam tradisi Manyaratus
dan Khatamul Qur'an bukan hanya sekadar kehadiran fisik, tetapi juga
keterlibatan emosional dan mental yang mendalam. Ini sangat penting
untuk memastikan bahwa tradisi tersebut terus hidup dan relevan dalam
konteks masyarakat modern saat ini, yang dengan berpartisipasi di
dalamnya, mereka juga memperkuat identitas dan nilai-nilai keagamaan
yang ada dalam komunitas.*®

3. Nilai-Nilai Budaya dan Keislaman dalam Tradisi Manyaratus dengan
Khatamul Qur’an
Tradisi Menyeratus dengan Khatamul Qur’an yang peneliti amati
memiliki keunikan dan nilai-nilai yang terkandung didalamnya, tentunya
memiliki nilai yang tersirat dan mempunyai nilai kebersamaan,

gotongroyong, solidaritas, kerjasama, keagamaan, ekonomis, budaya lokal

%6 Ade Irma et al., “Identifikasi Bentuk Partisipasi Dan Upaya Masyarakat Dalam Pengelolaan
Hutan Mangrove Di Wilayah Pesisir Kabupaten Pangkajene Dan Kepulauan,” Je 5, no. 2 (2024): 53-62,

119



dan menghargai. Nilai tersebut dapat diamati dari berbagai prosesi secara
keseluruhan yang banyak mengandung nilai sosial didalamnya, adanya peran
yang diberikan dan rasa kebersamaan satu suku yang sangat kental,
sabagaimana yang terjadi dilapangan seluruh keluarga dan masyrakat sekitar
mencoba bergotong royong untuk mempersiapkan ritual ini, bahkan anak-
anak kecil juga ikut andil. Walaupun hal ini merupakan sebuah duka bagi
ahlul bait, tetapi dapat memberikan rasa kegembiraan dari nilai-nilai yang
terkandung pada ritual ini, hal ini dapat dirasakan oleh semua pihak, baik itu
tetangga dan tokoh-tokoh masyarakat juga ikut andil dalam pelaksanaaan
tradisi Menyeratus dengan Khatamul Qur’an Dayak Bakumpai.

Pada perkembangannya, tradisi yang dilakukan masyarakat di beberapa
Kabupaten Barito Kuala saat ini telah mengalami perubahan ataupun
meninggalkan beberapa adat kebiasaan. Yang mana dulunya tradisi ini
dilakukan bagi keluarga besar saja, kemudian saat ini tamu yang hadir
semakin berkembang, baik itu tetangga dan tokoh-tokoh Masyarakat. Dalam
wawancara, hal ini disampaikan oleh salah anak tokoh Bakumpai Bapak
Yuhyil Husna Kecamatan Marabahan yang mengatakan.

“Pada mulanya, Khatamul Quran ini mungkin dilakukan dalam skala
yang lebih kecil, terbatas pada keluarga inti. Namun seiring waktu, ia
berkembang menjadi acara komunal yang melibatkan sanak saudara,
tetangga, hingga seluruh warga kampung”.

Seperti yang dikemukakan dalam buku ilmu sosial dan budaya dasar
menyatakan bahwa kebudayaan mengalami perkembangan (dinamis) seiring

dengan perkembangan manusia itu sendiri yang disebabkan oleh lima faktor

120



yaitu.”’ Perubahan lingkungan alam, Perubahan yang disebabkan adanya
kontak dengan suatu kelompok lain, Perubahan karena adanya penemuan,
Perubahan yang terjadi karena suatu masyarakat atau bangsa mengadopsi
beberapa elemen kebudayan material yang telah dikembangkan oleh bangsa
lain ditempat lain dan Perubahan yang terjadi karena suatu bangsa
memodifikasi cara hidupnya dengan mengadopsi suatu pengetahuan atau
kepercayaan baru, atau karena perubahan dalam pandangan hidup dan
konsepsinya tentang relaitas.

Dalam konteks ini sesuai dengan teori yang diatas bahwa tradisi
Menyeratus dengan Khatamul Qur’an yang dilakukan masyarakat di beberapa
Kabupaten Barito Kuala mengalami sedikit banyaknya perkembangan karena
masyarakat Dayak Bakumpai mengadopsi kepercayaan Islam, sehingga dapat
dikatakan tradisi ini banyak mengalami perubahan atau mendapat pengaruh
Islam. Artinya hal menarik yang perlu penulis sampaikan bahwa idealnya
tradisi yang sudah turun-temurun ini akan semakin berkembang tanpa
mengurangi nilai-nilai yang terkandung dalam kelslaman, walaupun tradisi
ini merupakan masih tradisi leluhur atau peninggalan nenek moyang yang
tidak bisa tinggalkan begitu saja, dikarenakan mereka telah terbiasa dan
menganggap harus melaksanakannya seperti yang telah dilakukan oleh
leluhurnya orang-orang Dayak Bakumpai.

a. Nilai Religius (Taqwa & Syukur)

57 Elly M. Setiadi dkk, Ilmu Sosial dan Budaya Dasar, 2009, h. 44

121



Dalam konteks nilai religius dalam tradisi Manyaratus dan Khatamul
Qur'an Dayak Bakumpai di Kabupaten Barito Kuala, Kalimantan Selatan,
terdapat pengaruh yang signifikan dari praktik religius yang dijalin dalam
berbagai tradisi masyarakat. Keduanya tidak hanya sebagai ritual
keagamaan, tetapi juga sebagai sarana untuk memperkuat nilai-nilai
spiritual di mana masyarakat dapat mengekspresikan rasa syukur dan
ketakwaan mereka. Tradisi Manyaratus, yang merupakan ritual
mengenang 100 hari kematian, melibatkan serangkaian kegiatan spiritual
yang diisi dengan doa dan ziarah. Tradisi ini bertujuan untuk
mengeksplorasi hubungan antara yang hidup dan yang telah meninggal,
dengan harapan mendapatkan ridho Allah. Hal ini sejalan dengan
penelitian yang menekankan nilai-nilai religius dalam berbagai tradisi,
seperti dalam kegiatan ziarah yang diharapkan mendatangkan berkah dari
Tuhan, di mana pembacaan doa memiliki peran sentral dalam penutupan
acara.”®

Terdapat nilai ketagwaan dalam konteks ini, yang dapat dilihat pada
upaya masyarakat untuk terus menghormati dan mendoakan para leluhur,
sebagai manifestasi dari ketaatan dan rasa syukur mereka terhadap
kehidupan yang telah diberikan. Khatamul Qur'an, yang diadakan sebagai
rangkaian puncak acara Manyaratus, mencerminkan pengamalan nilai-
nilai religius yang mendalam di kalangan masyarakat Dayak Bakumpai.

Khatamul Qur'an tidak hanya sekadar membaca kitab “Khatamul

>¥ Febria Ayu Fitri Nur Fatmawati et al., “Nilai-Nilai Religius Dalam Tradisi Bersih Nagari Di
Kabupaten Tulungagung,” Jurnal Integrasi Dan Harmoni Inovatif Ilmu-Ilmu Sosial 3, no. 1 (2023): 20—
22.

122



Qur’an”, tetapi juga mencerminkan proses nilai-nilai religius dalam
kehidupan sehari-hari. Penelitian menunjukkan bahwa pengamalan nilai
religius dalam bentuk kegiatan publik seperti ini mendorong komunitas
untuk lebih menghayati ajaran Islam dan memperkuat hubungan sosial
dan spiritual, serta meningkatkan toleransi antarindividu.>

Kemudian nilai ketagwaan, yang sering diartikan sebagai kesadaran
dan ketakwaan terhadap Allah, menjadi salah satu nilai sentral dalam
pelaksanaan tradisi Manyaratus. Di dalam ritual ini, masyarakat
melakukan serangkaian kegiatan doa dan ziarah yang ditujukan untuk
mengingat dan mendoakan arwah orang yang telah meninggal. Melalui
dua elemen tersebut, masyarakat mengekspresikan rasa taqwa mereka
kepada Allah dan menghubungkan diri dengan kehidupan setelah mati.
Tradisi ini, yang biasanya melibatkan pembacaan Al-Fatihah dan doa
bersama, mencerminkan keinginan masyarakat untuk mendapatkan
keridhaan dan keberkahan (barakah) dari Tuhan.

Keterlibatan dalam ritual ini juga menjadi indikasi rasa tanggung
jawab sosial untuk mengenang leluhur dan memberikan penghormatan
yang layak serta menjalankan tradisi dari para leluhur. Dalam pandangan
ini, taqwa tidak hanya bersifat individu tetapi juga kolektif, di mana
komunitas berkumpul untuk mendoakan dan menghormati orang yang
telah tiada, memperkuat nilai keagamaan dalam masyarakat. Sementara

itu, Khatamul Qur'an yang diadakan pada puncak kegiatan Manyaratus

* Muh. K. Rifa’i, “Internalisasi Nilai-Nilai Religius Berbasis Multikultural Dalam Membentuk

Insan Kami

I’a’

Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies) 4, no. 1 (2016): 116.

123



memberikan penekanan lebih lanjut mengenai syukur. Khatam, yang
berarti khatam atau menyelesaikan pembacaan Al-Qur'an, adalah bentuk
rasa syukur kepada Allah atas nikmat yang telah diberikan. Dalam
konteks ini, pembacaan dan pengamalan nilai-nilai dalam Al-Qur'an
menjadi puncak dari kegiatan religius, di mana masyarakat bersyukur
atas kehidupan, kesehatan, dan berkah yang diterima selama ini.

Pembacaan Al-Qur'an, terutama dalam momen-momen spesial seperti
ini, merupakan ungkapan rasa syukur yang mendalam. Penelitian
menunjukkan bahwa kegiatan tradisi ini membantu memperkuat nilai
syukur dan integrasi sosial, di mana masyarakat saling mendukung satu
sama lain dalam pelaksanaan ritual keagamaan.® Kegiatan ini bukan
hanya ritual, tetapi juga pendidikan spiritual, di mana ajaran-ajaran dalam
Al-Qur'an diinternalisasikan dan dihayati oleh setiap individu.

Tradisi Menyeratus dengan Khatamul Qur’an di kalangan wurang
Banjar terkhusus urang Dayak Bakumpai bertujuan untuk menghidupkan
nilai-nilai spiritual-keagamaan bagi masyarakat setempat. Untuk
membentuk keagamaan masyarakat yang kokoh, nilai-nilai semacam ini
harus dibentuk sejak dini hingga dewasa. Karena alasan itulah, tradisi ini
senantiasa dilaksanakan oleh masyarakat, terlihat dari kontribusi dari
kalangan anak-anak sampai orang tua. Secara spesifik Khatamul Qur’an

memiliki beberapa tujuan, yaitu:®’

9 Rifa’i, “Internalisasi Nilai-Nilai Religius Berbasis Multikultural Dalam Membentuk Insan
Kamil.”

1 Admin Hidcom, Https://Www.Hidayatullah.Com/Kajian/Oaseiman/Read/2016,/05/11/94607,
Mei 09:08 9:08 am 2016.

124



1) Bagi anak-anak merupakan perwujudan doa orang tua agar anaknya
mampu memahami dan melaksanakan ajaran agama Islam yang
tertuang dalam al- Qur’an

2) Untuk melestarikan dan mempertahankan tradisi yang bersumber
dari akulturasi ajaran Islam dan budaya leluhur setempat.

3) Dapat menciptakan rasa kekeluargaan dan memanjangkan tali
silaturrahmi, karena proses pelaksanaan batamat melibatkan banyak
orang yang saling membantu dan bekerja sama.

4) Merupakan wasilah mendapatkan keberkahan dan pengabulan doa
dari Allah swt.

Dalam tradisi tersebut, mendorong mereka untuk selalu membaca al-
Qur’an setiap saat, bukan hanya dilakukan pada perayaan tertentu saja.
Dalam beberapa sesi wawancara dengan masyarakat setempat, ditemukan
bahwa tradisi tersebut salah satunya merupakan motivasi untuk selalu
membaca al-Qur’an karena merupakan suatu ibadah yang mendapat

pahala.

“Jadi Khatamul Quran itu setelah pembacaan Al-Quran itu di hari 100. Itu kan dari
waqduha sampai selesai. Setelah selesai pembacaan Al-Quran khatam, Kemudian
dilanjutkan dengan pembacaan doa tamat Quran. Setelah dibacakan doa tamat
Quran, dilanjutkan dengan tradisi ini. Orang Bapak Bakumpai itu ada istilah doa
selamat, doa halarat, hadarat, kiparat.

Nah, setelah pembacaan itu selesai, baru disambung dengan membaca yasin,
kemudian tahlil yang perhukunan manyaratus itu ada di dalam tahlil. Setelah itu
ditutup dengan pembacaan do’a, ada istilah orang bakumpai do’a arwah jamak
(doanya memakai doa orang bakumpai) yang tidak ada di kabupaten-kabupaten
lain.”

Dari hasil wawancara yang dilakukan penulis dengan Bapak Iful

tersebut, proses pembacaan tidak hanya megnkhatamkan Al-Qur’an saja,

125



juga terdapat bacaan, dzikir serta ditutup dengan do’a. Do’a yang
dibacakan juga sesuai dengan do’a yang dipakai oleh Suku Dayak
Bakumpai, yang mana tidak terdapat di daerah lain. Lalu kemudian hal
ini ini dapat diartikan sebagai pengiring kedukaan keluarga atas
kehilangan anggota mereka, dan semacam penghibur bagi mereka.
Dengan hadirnya tamu seperti para pembaca al- Qur’an, anggot group
dzikir serta tokoh maupun guru agama, keluarga akan merasa ditemani
dan merasa lebih tenang, karena keyakinan bahwa bacaan ayat-ayyat Al-
Qur’an serta dzikir-dzikir yang dialunkan akan memberikan banyak
pahala dan kemuliaan yang dapat dihadiahkan kepada si mayit.
Sebagaimana firman Allah Swt. dalam Qs. al- Fatir (35) ayat 29 terdapat
keutamaan dalam membaca Al-Qur’an sebagai berikut:

O3 AE 51 s 24835 L V308155 sl2al) 1 530815 40 IS (5588 6330 &)

“Sesungguhnya orang-orang yang selalu membaca Kitab Allah (Al-
Qur'an) dan melak-sana-kan salat dan menginfakkan sebagian rezeki
yang Kami anugerahkan kepadanya dengan diam-diam dan terang-
terangan, mereka itu mengharapkan perdagangan yang tidak akan rugi.”
(Qs. Al-Fatir/35:29)

Di samping itu, keyakinan masyarakat Banjar dengan membaca al-

Qur’an memperolch pahala juga diperkuat oleh Hadis Nabi Saw.”

52 Imam at-Tirmidzi, Sunan at-Tirmidzi, Bab al-Fadhail bi al-Qur’an, CD Rom, Maktabah al-
Shamilah, al-Isdaral-Thani, t.t.

126



2hda G S Gt 08 GB o a8 0 ek ik 0B sh
Bs 4 4 0 S e D8 158 (e ey alle i1 Lia ) 0505 08
fia3 a0 Y5 Cada cll G0y ot Q) A Y G e Al

— A

“Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin Basyar telah
menceritakan kepada kami Abu Bakar Al Hanafi telah menceritakan
kepada kami Adl dlahhak bin Utsman dari Ayyub bin Musa ia berkata:
Aku mendengar Muhammad bin Ka’ab Al Quradli berkata: Aku
mendengar Abdullah bin Mas’ud berkata: Rasulullah shallallahu ‘alaihi
wa sallam bersabda: “Barangsiapa membaca satu huruf dari Kitabullah
(Al Qur’an), maka baginya satu pahala kebaikan dan satu pahala
kebaikan akan dilipat gandakan menjadi sepuluh kali, aku tidak
mengatakan ALIF LAAM MIIM itu satu huruf, akan tetapi ALIF satu
huruf, LAAM satu huruf dan MIIM satu huruf”.

Selain membaca al-Qur’an bernilai pahala, menurut Bapak Ifulbahwa
tradisi ini meningkatkan keimanan masyarakat terhadap kitab Alla.
Dengan melaksanakan tradisi ini menumbuhkan keimanan terhadap
Islam sejak kecil hingga dewasa kelak.

“Ritual ini, bagi kita orang tua gasan melajari anak-anak mencintai tradisi
yang turun-temurun sudah ada dan mengimani ajaran yang ada dalam Islam
seperti al-Qur’an, bacaan-bacaan, lawan dzikir-dzikir wann jua khususnya
baingkut lawan al- Qur’an selama hidupnya, waktu masih halus mereka
sudah kita kanalakan lawan walaupun kakanakan itu Cuma jadi penonton
haja”.

Nilai religius dalam tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur'an di
kalangan masyarakat Dayak Bakumpai menunjukkan pendekatan yang
holistik dalam pengamalan agama sebagai serangkaian ritual yang

memperkuat keimanan, semangat kebersamaan, serta melahirkan

127



generasi yang berkarakter. Tradisi ini menjadi contoh yang baik
bagaimana dimensi spiritual dan sosial saling beririsan untuk membentuk
masyarakat yang tidak hanya religius tetapi juga harmonis.

b. Nilai Sosial (Gotong Royong & Persatuan)

Dalam tradisi Manyaratus, yang merupakan ritual 100 hari setelah
kematian diiringi dengan ritual Khatamul Qur’an yang dilaksanakan oleh
masyarakat Dayak Bakumpai terlihat adanya nilai-nilai sosial yang
sangat kuat, terutama dalam konteks gotong royong dan persatuan. Nilai-
nilai tersebut tidak hanya berfungsi sebagai praktik agama maupun
budaya tetapi juga berkontribusi terhadap penguatan solidaritas sosial
dan kerukunan antar anggota masyarakat. Tradisi ini mencerminkan
prinsip gotong royong, di mana keluarga yang ditinggalkan melakukan
serangkaian acara yang melibatkan bantuan dari masyarakat sekitar.
Proses ini tidak hanya mempererat tali persaudaraan tetapi juga
menciptakan ikatan sosial yang solid dalam komunitas. Hal ini sejalan
dengan pernyataan bahwa nilai-nilai sosial seperti solidaritas dan
kerjasama berperan penting dalam menjaga identitas budaya, digunakan
untuk membangun interaksi sosial yang harmonis.*

Di sisi lain, Khatamul Qur’an juga berfungsi sebagai sarana untuk
menyatukan masyarakat dalam kegiatan keagamaan yang bersifat
kolektif. Melalui perayaan ini, anggota masyarakat tidak hanya

berkumpul untuk membaca Al-Qur'an, mereka juga saling berbagi cerita,

3 Laila Madina, Nilai-Nilai Sosial Pada Tradisi Mawarung Di Kalimantan Selatan, 2023.

128



memberikan dukungan emosional, dan memperkuat persatuan di antara
mereka. Praktik ini menunjukkan bahwa kegiatan ibadah dalam
komunitas tidak hanya bertujuan untuk mendekatkan diri kepada Tuhan,
tetapi juga memperlihatkan pentingnya kerjasama dan kolaborasi dalam
Masyarakat.”* Bahkan undangan dari group nasyid dzikir diundang
dengan suka rela bahkan tanpa dipungut biaya. Dalam wawancara, hal ini
disampaikan oleh ketua group Nasyid Dzikir Bakumpai Bapak Suhaimi
di Kecamatan Bakumpai yang mengatakan.

“ya, menerima yang jelas apabila menyaratus kami tetap diundang atau

disarui dan kami artinya sukarela tanpa dipungut bayaran, sukarela, sukarela
dalam pembacaan Khatamul Quran tidak ada istilahnya pungut bayaran”.

Dari wawancara tersebut, ritual ini terlaksana secara emosional yang
tinggi, dari semua unsur bahu-membahu agar terlibat langsung demi
kelancaran acara. Perayaan ini seakan menciptakan momen untuk
silaturahmi, di mana masyarakat melakukan interaksi sosial, berbagi rasa
duka, dan merayakan kehidupan bersama. Hal ini menunjukkan bahwa
nilai-nilai seperti kasih sayang, kebersamaan (solidaritas), dan tolong-
menolong menjadi landasan dalam menjaga harmoni sosial.”” Dalam
konteks ini, baik Manyaratus maupun Khatamul Qur’an tidak hanya
berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai pilar utama

dalam membangun komunitas yang kohesif dan saling mendukung.

% Najmila Rahmatita et al., “Menelisik Sejarah Dan Nilai Sosial Budaya Dalam Pertunjukan
Wayang Kulit Banjar,” Kaganga Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Riset Sosial-Humaniora 7, no. 1 (2024):
103-13.

65 Zulfikar Putra et al., “Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Yang Terkandung Dalam Tradisi Pamali
Suku Bugis Di Desa Lameong-Meong,” Jurnal Pancasila Dan Kewarganegaraan 9, no. 2 (2024): 120-28.

129



Nilai sosial tersebut yang terbentuk dari pemahaman yang lahir dari
tradisi ini yang berupa tumbuhnya sikap gotong royong, saling
menolong, dan sebagai ajang silahturahmi atau saling berkomunikasi
yang merupakan nilai yang ditemukan mulai tahapan ritual ini. Dalam
pengamatan tersebut, bahwa pelaksanaan tradisi batamat membutuhkan
berbagai macam persiapan yang harus dipenuhi. Dalam wawancara, hal
ini disampaikan oleh warga setempat Bapak Malik di Kecamatan
Koeripan yang mengatakan.

“Wayah hari pertama ada kematian sampai puncak menyeratus banyak yang
hendak disiapkan, segala wadai lawan menyiapkan tampat samuan harus
disiapkan, yang manggani’i tetangga parak rumah sekitar datangan, sakira
persiapan kegiatan berjalan lancarc wan lakas tuntung”.

Bagi masyarakat Bakumpai, nilai-nilai sosial yang terdapat dalam
tradisi ini tidaklah jauh berbeda dari ajaran Islam. Selain itu, ini juga
merupakan refleksi dan realitas dalam kehidupan keagamaan dalam
praktik budaya dan tradisi. Mereka juga berkeyakinan bahwa tradisi ini
merupakan ada kebiasaan yang sangat baik untuk dilaksanakan serta turut
dilestarikan secara turun temurun, dan bukan sesuatu yang diwajibkan
dalam keislaman sehingga apabila tidak dikerjakan tidak mendatangkan
dosa.

Kemudian terlihat tradisi ini sangat mencerminkan pentingnya
peranan masyarakat dalam mendukung satu sama lain dalam masa sulit.
Gotong royong vyang terjalin selama pelaksanaan tradisi ini
mengindikasikan betapa pentingnya sikap saling membantu dalam

membangun kesejahteraan bersama, dan bagaimana nilai-nilai tersebut

130



menjadi bagian dari identitas kolektif masyarakat Dayak Bakumpai.
Dalam era modern saat ini, meskipun banyak perubahan yang terjadi,
nilai-nilai ini tetap terjaga dan berfungsi sebagai jembatan untuk
memperkuat komunitas dalam menghadapi tantangan. Baik Manyaratus
maupun pembacaan Khatamul Qur'an merupakan dua tradisi yang tak
hanya merayakan aspek spiritual, tetapi juga memperkuat nilai-nilai
sosial. Mereka menjadi contoh konkret bagaimana tradisi dapat
menjawab kebutuhan sosial masyarakat melalui praktik gotong royong
dan pertemuan yang berlandaskan pada nilai-nilai kebersamaan,
kesetiaan, dan kepedulian antar anggota masyarakat.

Nilai Budaya Lokal (Identitas Dayak Bakumpai)

Dalam kajian tentang nilai budaya lokal, khususnya identitas Dayak
Bakumpai dalam konteks tradisi Manyaratus (perayaan 100 hari setelah
kematian) dengan Khatamul Qur’an, kita dapat melihat adanya hubungan
yang erat antara praktik ritual tersebut dengan penguatan identitas budaya
lokal. Keduanya mencerminkan nilai-nilai kearifan lokal yang penting
untuk memelihara budaya masyarakat Dayak Bakumpai di Kabupaten
Barito Kuala, Kecamatan Marabahan, Bakumpai dan Koeripan Proinsi
Kalimantan Selatan. Tradisi Manyaratus berfungsi sebagai momen
penting dalam penghormatan kepada orang yang telah meninggal dan
sebagai media penguatan solidaritas sosial dalam masyarakat Dayak
Bakumpai. Ritual ini berfokus pada aspek spiritual sambil menjadi sarana

untuk melestarikan nilai-nilai budaya lokal, di mana masyarakat

131



berkumpul untuk mengenang dan merayakan hidup yang telah pergi.
Pelaksanaan tradisi ini terlihat dalam proses pewarisan nilai-nilai budaya,
yang memiliki peran signifikan dalam mempertahankan identitas lokal di
tengah arus globalisasi yang semakin kuat.®® Dari sudut pandang ini,
ritual Manyaratus terikat dengan keterikatan sosial dan akar budaya yang
dimiliki oleh masyarakat Dayak.®’

Di sisi lain, pembacaan kitab Khatamul Qur’an juga berperan penting
dalam memperkokoh identitas budaya Dayak Bakumpai. Kegiatan ini
sering diselenggarakan bersamaan dengan perayaan budaya lainnya,
menjadikannya bagian integral dari ritual yang menghormati baik aspek
spiritual maupun tradisi lokal. Melalui aktivitas membaca kitab Khatamul
Qur’an dan mengkhatamkan Al-Qur’an, komunitas Dayak Bakumpai
mengekspresikan nilai-nilai religius yang telah berakar kuat, sekaligus
memperlihatkan sinergi antara budaya lokal dan pengamalan agama.®®
Hal ini menunjukkan bahwa identitas Dayak Bakumpai terjalin erat
dengan nilai-nilai Islam yang dijunjung tinggi oleh masyarakat,
menjadikan budaya mereka semakin kaya dan beragam.

Pentingnya mempertahankan nilai-nilai lokal juga dapat dilihat dalam

upaya sosialisasi dan pendidikan karakter berbasis kearifan lokal di

% Muhammad Efendi et al., “Nilai Kearifan Lokal Tradisi Manugal Masyarakat Dayak Meratus
Kalimantan Selatan Pada Materi Geografi Bidang Lingkungan Hidup (Kajian Etnografi),” Padaringan
(Jurnal Pendidikan Sosiologi Antropologi) 2, no. 2 (2020): 260.

57 Desi Natalia et al., “Dinamika Budaya Belom Bahadat: Studi Kasus Masyarakat Dayak Di
Palangka Raya Dalam Perspektif Max Weber Dan Talcott Parson,” Anterior Jurnal 23, no. 2 (2024): 62—

% Ermina Istigomah and Sudjatmiko Setyobudihono, “Nilai Budaya Masyarakat Banjar
Kalimantan Selatan: Studi Indigenous,” Jurnal Psikologi Teori Dan Terapan 5, no. 1 (2017): 1.

132



kalangan generasi muda. Di era globalisasi ini, pelestarian dari tradisi
seperti Manyaratus dengan Khatamul Qur’an sangat krusial untuk
membangun kesadaran dan kepedulian terhadap warisan budaya yang
telah ada secara turun-temurun.”” Oleh karena itu, pendekatan edukasi
yang mengintegrasikan kearifan lokal menjadi penting dalam mendorong
generasi penerus untuk menghargai dan melestarikan budaya mereka
(Sulhan, 2018). Dalam wawancara, hal ini disampaikan oleh salah anak
tokoh Bakumpai Bapak Darman yang mengatakan.
“Seiring berjalannya waktu, tentu ada tantangan yang harus dihadapi.
Generasi muda Bakumpai yang semakin terpapar gaya hidup perkotaan dan
informasi digital mungkin perlu pemahaman yang lebih mendalam tentang
akar dan makna tradisi ini. Harapan terbesar untuk generasi mendatang
adalah agar mereka tidak hanya melestarikan Khatamul Quran sebagai

sebuah ritual, tetapi juga memahami filosofi dan nilai-nilai luhur di
baliknya.”

Dari wawancara tersebut, penting bagi para orang tua dan tokoh
masyarakat untuk terus mewariskan cerita, makna, dan urgensi tradisi ini.
Mengadakan kajian-kajian kecil, melibatkan anak-anak dalam setiap
proses persiapan, dan menjelaskan setiap langkah dalam Khatamul Quran
dapat membantu mereka merasa memiliki dan bertanggung jawab atas
kelestarian budaya ini. Lebih dari itu, diharapkan tradisi ini dapat terus
menjadi sumber kekuatan spiritual dan perekat sosial. Di tengah arus
globalisasi, Khatamul Quran dapat menjadi jangkar yang menguatkan
identitas budaya dan keagamaan suku Bakumpai. Dengan pemahaman

yang kuat dan kecintaan yang tulus, generasi mendatang akan mampu

% Muhamad Priyatna, “Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Lokal,” Edukasi Islami Jurnal
Pendidikan Islam 5, no. 10 (2017).

133



menjaga cahaya tradisi Khatamul Quran tetap menyala, menerangi setiap
langkah dan memberikan ketenangan bagi mereka yang berpulang, serta
inspirasi bagi mereka yang masih hidup.

Dalam keseluruhan konteks nilai budaya lokal ini, baik tradisi
Manyaratus maupun Khatamul Qur’an bukan hanya sekadar praktik
ritual, tetapi juga berfungsi sebagai media bagi masyarakat Dayak
Bakumpai untuk mengaktualisasikan nilai dan kearifan lokal mereka
serta mempertahankan identitas yang khas dalam menghadapi tantangan
modernisasi. Solusi dalam pembelajaran dan pelestarian budaya lokal
dapat diimplementasikan melalui program-program yang lebih terarah
serta melalui dukungan dari pihak pemerintah dan lembaga Pendidikan.”

Dengan demikian, tradisi Manyaratus dan Khatamul Qur'an tidak hanya
melayani fungsi ritual dalam konteks kematian, tetapi juga berfungsi
sebagai upaya pelestarian identitas budaya yang kaya dan beragam, di
mana kekuatan komunitas dan solidaritas menjadi inti dalam menjalani
kehidupan spiritual yang harmonis. Tradisi ini juga berperan dalam
pendidikan moral serta sosial bagi generasi muda, yang diharapkan dapat

melanjutkan nilai-nilai luhur yang ada dalam budaya mereka.

C. Pembahasan

Proses internalisasi dalam tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur'an pada
masyarakat Dayak Bakumpai, dapat dipahami sebagai praktik sosial yang

memiliki unsur religius serta kultural yang kuat. Keduanya merupakan proses

7 Feri Devina et al., “Penguatan Karakter Pancasila Anak Usia Dini Melalui Kearifan Budaya
Lokal: Sebuah Studi Literatur,” Jurnal Obsesi Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 7, no. 5 (2023): 6259-72.

134



penting dalam pelestarian norma, nilai, dan kepercayaan masyarakat setempat
yang diwariskan secara turun-temurun. Tradisi Manyaratus mengacu pada ritual
yang dilakukan untuk memperingati 100 hari kematian seseorang, yang
mengandung nilai-nilai penghormatan kepada yang telah meninggal serta
penguatan ikatan sosial di antara anggota keluarga dan komunitas. Dalam
konteks penelitian tentang internalisasi nilai-nilai pendidikan karakter,
penyampaian nilai-nilai ini dalam ritual dan tradisi dapat berkontribusi dalam
pengembangan karakter religius individu dan kolektif.”' Penelitian menunjukkan
bahwa proses ini sering kali terjadi dalam pengaturan informal dan berhubungan
dengan praktik sosial Masyarakat. >

Sementara itu, pembacaan Khatamul Qur'an merupakan aktivitas penting
dalam tradisi Dayak Bakumpai, di mana masyarakat mengadakan pembacaan
kitab “Khatamulk Qur’an” secara bersama untuk menandai momen tertentu
dalam kehidupan seseorang, termasuk kematian. Integrasi antara nilai-nilai Islam
yang terdapat pada tradisi ini dengan praktik lokal sangat berpengaruh terhadap
pembentukan identitas generasi penerus Masyarakat.”” Kemudian tradisi ini juga

mencerminkan pemahaman komunitas dalam menjaga ajaran agama, yang

" Ahmad Y. F. Elmontadzery et al., “Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam

Peningkatan Karakter Religius Di MA NU Putra Buntet Pesantren Cirebon,” Tsaqafatuna Jurnal lImu
Pendidikan Islam 6, no. 1 (2024): 67-81.

2 Eli Irawati, “Transmisi Kelentangan Dalam Masyarakat Dayak Benuaq,” Resital Jurnal Seni

Pertunjukan 17, no. 1 (2017).

> Akhmad S. A. Supriadi et al., “Batamat: The Reception of Dayak to the Qur’An,” Jurnal Lektur

Keagamaan 20, no. 2 (2022): 445-78.

135



diinternalisasikan melalui berbagai aktivitas keagamaan yang diikuti oleh
Masyarakat.”

Tradisii ini menunjukkan adanya dialog antara nilai-nilai lokal dan agama,
di mana masyarakat Dayak Bakumpai melakukan adaptasi terhadap ajaran Islam
tanpa menghilangkan keunikan budaya mereka. Hal ini memperkaya
pengalaman spiritual individu melalui ritual yang dilaksanakan secara komunal,
sehingga membangun rasa solidaritas dan kepedulian dalam masyarakat.”
Selain itu, pendekatan fenomenologis memungkinkan peneliti untuk menggali
lebih dalam tentang bagaimana individu dan kelompok menginternalisasi nilai-
nilai melalui pengalaman mereka terhadap ritus-ritus tersebut.”® Kemudian
proses internalisasi dalam tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur'an pada
masyarakat Dayak Bakumpai bukan hanya sebagai manifestasi dari perilaku
fisik, tetapi sebagai representasi pemahaman nilai-nilai religius, social dan
budaya lokal yang dalam jangka Panjang membentuk karakter kolektif
masyarakat tersebut. Proses ini menunjukkan bahwa interaksi antara nilai-nilai
social, budaya dan ajaran agama dalam konteks sosial yang berkelanjutan dapat
memperkuat identitas dan kerukunan komunitas.
1. Nilai Nilai Religius

Proses Nilai nilai religius dalam tradisi Manyaratus, yang berlangsung

selama 100 hari setelah kematian, berfokus pada dua aspek penting: Taqwa

% Selamet Selamet et al., “Internalisasi Doktrin Kiai Di Pondok Pesantren Miftahul Huda II
Bayasari, Jatinegara, Ciamis,” Cakrawala Jurnal Studi Islam 17, no. 1 (2022): 17-26.

> Lalu Murdi et al., “Pewarisan Pengetahuan Maritim Pada Anak Nelayan Di Desa Tanjung Luar
Lombok Timur, Nusa Tenggara Barat,” Biokultur 12, no. 1 (2023): 45-59.

% Lathifah Munawaroh, “Thomas Luckmann: Kontribusi Sosiologi Pengetahuan Dalam Studi
Islam,” Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman 9, no. 4 (2022): 417-32.

136



dan Syukur. Penelitian ini menunjukkan bahwa ritual tersebut di dalam
konteks masyarakat Dayak Bakumpai memainkan peranan penting dalam
membentuk identitas kultural dan spiritual masyarakat. Tradisi Manyaratus,
mirip dengan banyak tradisi lokal yang ada di Indonesia, melibatkan praktik
ritual yang tidak hanya sebagai bentuk penghormatan kepada yang telah
meninggal, tetapi juga sebagai sarana untuk memperkuat nilai-nilai religius
di masyarakat. Proses ini meliputi ritual pembacaan kitab Khatamul Qur’an
beserta dizikir akramal yang digelar bersamaan dengan perayaan tersebut,
kemudian sebelum acara tersebut terdapat pembacaan Al-Qur'an dilakukan
untuk menyampaikan doa bagi arwah. Khatamul Qur’an membawa makna
mendalam dalam konteks Taqwa, sebagai rasa ketundukan kepada Allah
dan pengakuan atas kebesaran-Nya. Hal ini sejalan dengan pandangan yang
dibahas dalam penelitian mengenai bagaimana tradisi kebudayaan dapat
menjadi medium untuk menginternalisasikan nilai-nilai spiritual dalam
Masyarakat.”’

Sebagai contoh terdapat mengenai strategi coping religius menunjukkan
bahwa ekspresi rasa syukur melalui praktik religius dapat mendatangkan
ketenangan batin.”® Dalam konteks Manyaratus, masyarakat berpartisipasi
dalam ritual sebagai ungkapan syukur atas kehidupan serta memohon

keselamatan bagi diri dan keluarga. Tradisi ini juga berfungsi sebagai

7 Selvia S. Zain, “Kontruksi Masyarakat Menengah Bawah Tentang Budaya Wiwitan (Agama
Islam) Di Desa Margomulyo, Kecamatan Balen, Kabupaten Bojonegoro,” Jurnal Dinamika Sosial Budaya
25, no. 1 (2023): 131-40.

" Nuzulul Khair, “Sambatan: Studi Etnografis Tentang Koping Religius Warga Desa Girimulyo
Kecamatan Panggang Kabupaten Gunung Kidul D.l Yogyakarta,” Journal of Psychological Science and
Profession 6, no. 2 (2022): 164.

137



penegasan akan nilai-nilai bersama dalam komunitas, mewujudkan rasa
solidaritas dan saling menghormati.

Selama ritual Manyaratus, masyarakat mengadakan doa bersama, yang
sering kali diiringi dengan sajian makanan sebagai simbolis dari rasa syukur
atas berkah dan limpahan rezeki yang diberikan oleh Tuhan. Ini sejalan
dengan nilai-nilai yang ditemukan dalam tradisi Sedekah Bumi yang
mencerminkan hubungan erat antara agama dan budaya yang memperkuat
persatuan dalam komunitas.” Kegiatan ini menunjukkan bahwa nilai-nilai
agama dapat terinternalisasi melalui praktik sosial, mempermudah
masyarakat untuk berkumpul dan berbagi, serta menciptakan penguatan
identitas kolektif.

Proses Nilai religius juga melibatkan pengajaran nilai-nilai moral yang
diperoleh dari tradisi dan ritual ini. Seperti yang ditunjukkan dalam
penelitian mengenai tradisi lokal di Cirebon tentang penanaman nilai
karakter religius melalui praktik masyarakat,®® kegiatan ritual seperti
Khatamul Qur’an dalam Manyaratus berfungsi sebagai alat pembelajaran
bagi generasi muda untuk mengadopsi dan melestarikan nilai-nilai
keagamaan. Tradisi ini bukan hanya sekadar ritual, tetapi juga menjadi
sarana untuk menanamkan Tagwa dan Syukur, sehingga generasi baru dapat
memahami dan menjalankan ajaran agama yang telah diturunkan secara

turun-temurun.

" Shevia P. Permatasari and Agus M. Fauzi, “Tradisi Sedekah Bumi Di Dusun Nanggulan:
Perspektif Sosiologi Agama,” Jurnal Sosiologi Agama Indonesia (Jsai) 5, no. 1 (2024): 1-12.

8 Ade Romansyah, “Tradisi Lokal Dalam Membangun Rumah Dan Religiositas Masyarakat
Perdesaan Di Cirebon,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2, no. 4 (2022): 619-30.

138



Tujuan dan dampak dari nilai religius dalam Tradisi Manyaratus dengan
Khatamul Qur'an pada masyarakat Dayak Bakumpai adalah aspek yang
sangat relevan dan multifaset. nilai ini menjadi media penting untuk
membentuk karakter masyarakat serta memperkuat identitas kultural mereka
melalui praktik religius yang terstruktur. Adapun tujuan tersebut adalah
sebagai berikut:

1) Penguatan Identitas dan Kelaikannya
Salah satu tujuan utama dari nilai religius dalam tradisi Manyaratus
adalah untuk memperkuat identitas komunitas. Melalui ritual Khatamul
Qur'an yang dilakukan selama seratus hari setelah kematian, masyarakat
tidak hanya berdoa untuk arwah yang meninggal, tetapi juga
memperkuat rasa kebersamaan dan identitas kolektif sebagai umat
Islam. Ini menunjukkan bahwa ritual tersebut berfungsi sebagai sarana
untuk melestarikan nilai-nilai budaya sambil menghormati ajaran
agama.”’

2) Pendidikan Karakter
mendidik masyarakat, khususnya generasi muda, tentang nilai-nilai
moral dan spiritual. Kegiatan ini menciptakan kesadaran akan
pentingnya iman dan rasa syukur dalam kehidupan sehari-hari. Oleh

karena itu, generasi muda dibekali dengan pemahaman yang lebih baik

81 yuli Apriati et al., “Internalisasi Nilai Pendidikan Karakter Religius Di Paud Rumah Belajar
Senyum Banjarmasin,” Jurnal llmiah Mandala Education 8, no. 4 (2022).

139



tentang ajaran Islam yang berimplikasi pada sudut pandang mereka
terhadap hidup dan kematian.
3) Refleksi Spiritual dan Keterikatan Sosial
Nilai nilai religius dalam tradisi ini memungkinkan individu untuk
merefleksikan hubungan spiritual mereka dengan Sang Pencipta.
Masyarakat mengungkapkan rasa syukur melalui perayaan Khatamul
Qur'an, yang juga membangun sikap saling menghormati dan solidaritas
antar anggota komunitas. Hal ini memperkuat jaringan sosial yang ada
dalam masyarakat.®
Kemudian dalam tradisi ini terdapat dampak dari internalisasi nila
religius, adapun dampak tersebut adalah sebagai berikut:
1) Karakter dan Perubahan Perilaku
Dampak paling signifikan dari internalisasi nilai religius adalah
perubahan perilaku di masyarakat. Kegiatan ritual yang berulang seperti
pembacaan akramal Khatamul Qur'an dalam bingkisan Manyaratus
mendorong perilaku saling membantu, kepedulian, dan rasa tanggung
jawab di antara anggota komunitas. Ini menciptakan lingkungan sosial
yang lebih harmonis dan mendukung perkembangan karakter yang lebih
baik dalam diri individu.**

2) Penguatan Taqgwa dan Syukur

82 Fadhlurrahman Fadhlurrahman et al., “Internalisasi Nilai Religius Pada Peserta Didik; Kajian
Atas Pemikiran Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam Pendidikan Islam,” Journal of Research and Thought
on Islamic Education (Jrtie) 3, no. 1 (2020): 72-91.

8 Ghulam Murtadlo et al., “Mendalami Living Qur’an: Analisis Pendidikan Dalam Memahami
Dan Menghidupkan Al-Qur’An,” Pandu 1, no. 2 (2023): 112-18.

% yayah Khoeriyah et al., “Internalisasi Nilai-Nilai Teologi Pendidikan Di SMK Alwashliyah Sukra
Kabupaten Indramayu,” Jiip - Jurnal llmiah lImu Pendidikan 5, no. 7 (2022): 2568-72.

140



Dari segi spiritual, dampak lain adalah peningkatan Taqwa di kalangan
anggota komunitas yang berpartisipasi dalam ritual ini. Dengan
mengikuti tradisi, individu diingatkan untuk lebih bersyukur atas
hidupnya dan merenungkan makna kematian. Hal ini mengarah kepada
saling pengertian dan penguatan iman di antara anggota komunitas, serta
memperkuat ikatan mereka kepada nilai-nilai keagamaan yang universal
dan lokal.®
Maka, tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur'an bukan hanya sekadar
serangkaian ritual, tetapi merupakan sebuah proses yang kaya akan nilai
religius didalamnya yang berdampak dalam membentuk karakter
masyarakat Dayak Bakumpai. Melalui internalisasi nilai-nilai ini, mereka
tidak hanya memperkaya kehidupan spiritual, tetapi juga membangun
jaringan sosial yang harmonis dan menjaga keutuhan budaya lokal.
2. Nilai Sosial
Proses Nilai sosial dalam tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur’an
yang dipraktikkan dalam komunitas Dayak Bakumpai di Kabupaten Batola,
Kalimantan Selatan, mencerminkan nilai-nilai gotong royong dan persatuan
yang kuat dalam masyarakat. Dalam konteks ini, gotong royong bukan
hanya sekadar metode kolaboratif dalam menyelesaikan pekerjaan bersama,

tetapi juga bagian integral dari identitas budaya yang memperkuat ikatan

sosial antar anggota masyarakat. Hal ini sejalan dengan pandangan yang

8 Baskoro Adhiguna and Bramastia Bramastia, “Pandangan Al-Qur'an Terhadap IImu

Pengetahuan Dan Implikasinya Dalam Pembelajaran Sains,” Inkuiri Jurnal Pendidikan Ipa 10, no. 2
(2021): 138.

141



mengemukakan bahwa gotong royong menciptakan solidaritas yang tinggi
dalam komunitas, di mana individu saling membantu dalam aktivitas sehari-
hari, sehingga memperkuat jaringan sosial yang tak hanya terbatas pada
relasi ekonomi tetapi juga dalam tradisi dan kebudayaan lokal.®

Tradisi Manyaratus yang dilaksanakan selama 100 hari setelah kematian
seseorang menunjukkan penekanan pada gotong royong melalui keterlibatan
komunitas dalam proses berkabung. Di sini, nilai-nilai Pancasila, yang
mengedepankan prinsip persatuan dan kesatuan dalam keberagaman,
berperan penting sebagai landasan ideologis. Komunitas Dayak Bakumpai
menjalankan nilai-nilai tersebut melalui kegiatan kolaboratif yang
mendukung dan memperkuat hubungan antar anggota masyarakat, merujuk
pada konsep Pancasila yang berfungsi sebagai pemandu etika dalam
interaksi social.®’

Khatamul Qur'an, di sisi lain, memberikan konteks religius yang
mendukung internalisasi nilai-nilai sosial dalam masyarakat. Melalui
pelaksanaan kegiatan ini, masyarakat tidak hanya merayakan penyelesaian
bacaan Al-Qur'an serta pembacaan akramal tetapi juga meresonansi nilai-
nilai religius yang mengedepankan persatuan dan berbagi dalam komunitas.
Penelitian menunjukkan bahwa ada keterkaitan yang signifikan antara

praktik keagamaan dan penguatan ikatan sosial, di mana kebersamaan

dalam menjalankan ibadah memperkuat rasa persatuan di antara individu

8 Kukuh Lukiyanto and Maranatha Wijayaningtyas, “Gotong Royong as Social Capital to
Overcome Micro and Small Enterprises’ Capital Difficulties,” Heliyon 6, no. 9 (2020).

8 Umar Farouq et al., “Pancasila as the Foundation of the Defense of the State in the Face of
the Threat of Distegration of the Indonesian Nation,” Randwick International of Social Science Journal 3,
no. 1(2022): 134-41.

142



jauh melebihi perbedaan yang ada. Dengan melibatkan masyarakat dalam
tradisi ini, kemampuan mereka untuk bekerjasama dalam gotong royong
menjadi semakin nyata, sekaligus berfungsi sebagai cara untuk menegaskan
identitas budaya mereka.

Tradisi ini bukan hanya berfungsi sebagai ritus keagamaan atau tradisi
komunitas, tetapi juga sebagai cara untuk menegakan nilai-nilai persatuan
dan gotong royong. Dalam hal ini, keberadaan Pancasila sebagai ideologi
negara di Indonesia memberikan konteks yang lebih luas untuk memahami
bagaimana budaya lokal dapat berinteraksi dengan prinsip-prinsip yang
lebih besar tentang kesatuan dalam keberagaman. Proses ini menunjukkan
bahwa nilai-nilai tradisional dan religius saling mendukung dalam
membangun masyarakat yang harmonis dan solid di Kabupaten Batola.®

Tujuan dan dampak internalisasi nilai sosial, khususnya gotong royong
dan persatuan, dalam tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur’an di
kalangan masyarakat Dayak Bakumpai di tiga kecamatan sangat signifikan.
Internalisasi nilai-nilai ini tidak hanya memperkuat identitas budaya tetapi
juga membina hubungan sosial yang harmonis di dalam komunitas.

Salah satu tujuan utama internalisasi nilai sosial dalam tradisi
Manyaratus adalah untuk merawat dan memperkuat rasa solidaritas serta
persatuan di antara anggota masyarakat. Proses berkabung dalam tradisi ini
berlangsung selama 100 hari dan melibatkan partisipasi aktif masyarakat,

yang menciptakan lingkungan di mana individu merasa terhubung satu sama

8 Nurmalia Nurmalia et al., “Implementation of the Value of Unity in Diversity in Elementary
Schools,” Jurnal Pendidikan Amartha 2, no. 2 (2023): 159-61.

143



lain melalui pengalaman berbagi duka. Nilai-nilai seperti gotong royong
dapat mengurangi perasaan keterasingan individu dan menciptakan ikatan
yang lebih kuat di antara anggota komunitas.*

Selanjutnya, Pembacaan akramal juga berperan dalam memperkuat nilai
keagamaan dan sosial di masyarakat, individu tidak hanya menerima
pengalaman spiritual, tetapi mereka juga berkontribusi pada tujuan kolektif
masyarakat dalam memupuk kecintaan terhadap Islam. Kegiatan ini
berfungsi sebagai wahana untuk merefleksikan nilai-nilai persatuan dan
pengabdian kepada Allah, yang pada gilirannya memperkuat rasa saling
memiliki di antara anggota komunitas.”® Sebagai hasilnya, baik tradisi ini
bertujuan untuk menginternalisasi nilai-nilai Pancasila yang mendasari
interaksi sosial di masyarakat Indonesia.

Dampak dari internalisasi nilai sosial di dalam tradisi ini cukup luas.
Dari segi sosial, terdapat peningkatan partisipasi dan kolaborasi antarwarga.
Masyarakat yang terlibat dalam acara-acara Manyaratus dengan Khatamul
Qur’an seringkali menemukan semangat kolektif yang memotivasi mereka
untuk terlibat lebih dalam kehidupan sosial. Hal ini berkontribusi dalam
penciptaan jaringan sosial yang mendukung, di mana anggota komunitas

saling membantu dalam situasi sulit, seperti saat kehilangan orang terkasih.

Gushidayat Afriandi et al.,, “Tradisi Serasean: Nilai-Nilai Kearifan Lokal Masyarakat

Transmigran Di Nagari Sungai Duo Dalam Mewujudkan Keharmonisan Sosial,” Journal of Civic Education
1, no. 2 (2018): 204-10.

% Resviya Resviya and Wiwik Suprapti, “Analisis Semiotika Prosesi Mandui Bapapai Dalam
Budaya Suku Dayak Bakumpai Di Desa Batampang Kecamatan Dusun Hilir Kabupaten Barito Selatan,”
Jurnal Sociopolitico 7, no. 1 (2025): 14-26.

144



Lebih jauh lagi, internalisasi nilai sosial ini juga mendukung kesehatan
mental individu. Partisipasi dalam kegiatan sosial yang memberikan
kesempatan bagi individu untuk mengekspresikan kesedihan dan berbagi
dukacita. Selain itu, kegiatan-kegiatan ini mendorong individu untuk
menjalin  hubungan dengan komunitas yang lebih luas, sehingga
menciptakan lingkungan yang lebih inklusif. Kemudian hal ini juga
menunjukkan bahwa keterlibatan dalam kegiatan sosial yang berorientasi
pada orang lain dapat mengurangi stres dan memperkuat dukungan social.”’

Dari tradisi ini kita dapat melihat adanya sinergi antara nilai religius dan
sosial yang memperkuat identitas lokal masyarakat Dayak Bakumpai di
kecamatan Marabahan, Bakumpai dan Koeripan. Semangat gotong royong
dan persatuan menjadi fondasi bagi pertahanan dan keberlangsungan nilai-
nilai tradisional di tengah modernitas yang mungkin dapat mengikisnya.
Pada proses internalisasi nilai sosial di kalangan masyarakat Dayak
Bakumpai tidak hanya memperkuat persatuan dan solidaritas, tetapi juga
memberikan dampak positif pada kesehatan mental dan kohesi sosial dalam
komunitas.

3. Nilai Budaya Lokal

Proses Nilai budaya lokal, khususnya dalam konteks tradisi Manyaratus
bersama dengan Khatamul Qur’an masyarakat Dayak Bakumpai di
Kabupaten Barito Kuala, di kecamatan Marabahan, Bakumpai dan

Koeripan, Kalimantan Selatan, merupakan perwujudan sintesis antara nilai-

°l Noviana Diswantika, “Efektifitas Internalisasi Keterampilan Sosial Anak Usia Dini Pada Masa
Pandemi Covid-19,” Jurnal Obsesi Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 6, no. 5 (2022): 3817-24.

145



nilai budaya lokal dengan praktik agama Islam. Tradisi Manyaratus sebagai
ritual untuk mengenang orang yang telah meninggal dunia memiliki makna
mendalam dalam memperkuat komunitas dan hubungan sosial, di mana
langkah-langkahnya sering kali melibatkan praktik-praktik spiritual yang
sejalan dengan ajaran Islam, seperti membaca Al-Qur’an.

Pembacaan akramal Khatamul Qur’an adalah salah satu tradisi umum
dilakukan oleh masyarakat Dayak Bakumpai untuk menghormati orang
yang telah meninggal. Ritual ini tidak hanya menjadi bentuk penghormatan,
tetapi juga memperkuat identitas kolektif masyarakat tersebut. Dalam
konteks ini sering dilaksanakan dalam bentuk yang dapat diterima oleh
nilai-nilai budaya lokal, menciptakan interaksi antara praktik spiritual Islam
dan tradisi lokal yang ada. Esensi dari tradisi ini terletak pada pengakuan
atas pentingnya kebersamaan dan integrasi yang mengakar pada nilai-nilai
sosial masyarakat Dayak Bakumpai.

Dalam kajian etnozoologi yang relevan, proses internalisasi budaya lokal
juga terlihat melalui pemahaman dan penggunaan hewan dalam ritual adat
yang berkaitan dengan kematian. Berbagai kegiatan ritual lain yang
mencakup elemen mistis juga dapat memperlihatkan bagaimana masyarakat
mengaitkan pengalaman spiritual dengan memori kolektif mereka.

Implementasi ritual-ritual ini dapat dilihat sebagai upaya untuk menjaga

146



harmoni antara kepercayaan lokal dan nilai-nilai agama yang diajarkan
dalam Islam.”

Untuk lebih mendalami integrasi antara tradisi Manyaratus dengan
praktik Khatamul Qur’an, penting untuk mempertimbangkan bagaimana
keluarga dan masyarakat secara keseluruhan merasakan dan merespon
kematian. Penelitian menunjukkan bahwa praktik ritual seperti ini juga
menciptakan dukungan emosional dan spiritual bagi anggota keluarga yang
berduka.” Keterlibatan masyarakat, baik dalam bentuk partisipasi dalam
prosesi adat Manyaratus dengan akramal, menunjukkan kemampuan
masyarakat Dayak Bakumpai dalam merangkul kedua sisi budaya dan
agama, menyediakan ruang untuk refleksi spiritual serta memperkuat ikatan
sosial di dalam komunitas mereka.

Dalam konteks tersebut, dapat disimpulkan bahwa proses internalisasi
budaya lokal dalam tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur’an di
Kabupaten Barito Kuala, kecamatan Marabahan, Bakumpai dan Koeripan
bukan hanya sekadar praktik ritual. Melainkan, cerminan dari penerapan
nilai-nilai sosial yang diadaptasi dan dikombinasikan dengan ajaran agama,
sehingga melahirkan suatu identitas kultural yang kuat dan kohesif dalam
masyarakat Dayak Bakumpai.

Salah satu tujuan dari internalisasi nilai budaya lokal dalam tradisi

Manyaratus dengan Khatamul Qur’an adalah untuk mempertahankan

2 Muhammad Fathurrahman et al., “Etnozoologi Masyarakat Dayak Kubin Desa Manggala
Kecamatan Pinoh Selatan Kabupaten Melawi Untuk Ritual Adat Dan Mistis,” Jurnal Hutan Lestari 11, no.
2 (2023): 407.

% Megan Thorvilson et al., “The Role of Islamic Rugyah at End-of-Life: An Opportunity to
Provide Metaphysical Relief,” Palliative & Supportive Care 23 (2025).

147



identitas budaya dan sosial masyarakat Dayak Bakumpai dalam konteks
perubahan sosial yang cepat.”® Tradisi Manyaratus berfungsi tidak hanya
sebagai ritual dalam tahapan kematian, tetapi juga sebagai momen untuk
memperkuat hubungan keluarga dan komunitas. Dalam konteks ini,
pembacaan akramal kitab Khatamul Qur’an yang dilakukan dalam ritual
Manyaratus menjadi simbol pengintegrasian nilai-nilai Islam, di mana setiap
pembacaannya yang didalamnya terdapat bacaan qur’an serta dzikir
dianggap sebagai amalan yang dapat membawa berkah bagi arwah yang
telah meninggal. Ritual-ritual ini berfungsi untuk menjaga solidaritas sosial
dan memperkuat nilai-nilai keagamaan di tengah keberagaman budaya yang
ada. Dengan melakukan Khatamul Qur’an, masyarakat Dayak Bakumpai di
tiga kecamatan yang ada di kabupaten Barito Kuala tidak hanya
menghormati orang yang meninggal, tetapi juga menanamkan nilai spiritual
yang penting dalam kepercayaan mereka, yaitu bagaimana tindakan
membaca Al-Qur’an bisa membantu arwah dan memberikan ketenangan
bagi keluarga.

Dampak dari internalisasi budaya ini sangat luas, meliputi aspek sosial,
budaya, dan spiritual. Di tingkat sosial, kegiatan kolaboratif dalam tradisi
Manyaratus dengan Khatamul Qur’an menciptakan rasa memiliki dan
meningkatkan interaksi di antara anggota komunitas. Keluarga dan tetangga
berkumpul untuk berpartisipasi dalam ritual tersebut, menumbuhkan rasa

persatuan dan saling mendukung di saat duka. Proses ini juga berkontribusi

% Nasrullah Nasrullah, “Identitas Orang Bakumpai: Dayak Dan Muslim,” Proyeksi Jurnal limu-
IImu Sosial Dan Humaniora Proyeksi Jurnal llmu-lImu Sosial Dan Humaniora (E-Journal) 19, no. 2 (2015).

148



pada pembentukan nilai-nilai bersama dan norma-norma positif yang
mengikat masyarakat.

Di tingkat budaya, tradisi ini berfungsi untuk melestarikan elemen-
elemen budaya lokal yang sudah ada sambil mengadaptasi praktik
keagamaan baru. Masyarakat Dayak Bakumpai pada 3 kecamatan yang ada
di Barito Kuala menunjukkan fleksibilitas dalam mengintegrasikan
pembacaan akramal Khatamul Qur’an ke dalam tradisi mereka dengan
prsesi mereka, yang menggambarkan kemampuan untuk beradaptasi dengan
dinamika perubahan zaman tanpa kehilangan identitas asli mereka. Dalam
konteks yang lebih luas, internalisasi nilai kebudayaan ini juga mengarah
pada pelestarian tradisi yang lebih luas dan menjadi daya tarik bagi
penelitian budaya dan wisata.”

Dari perspektif spiritual, pelaksanaan Khatamul Qur’an memberikan
manfaat psikologis bagi keluarga yang berduka. Praktik ini tidak hanya
dianggap sebagai bentuk penghormatan, tetapi juga sebagai proses
penyembuhan emosional yang menghubungkan mereka dengan nilai-nilai
keagamaan dan keyakinan spiritual. Oleh karena itu, ritual ini juga
mendorong terciptanya ketenangan batin yang diperlukan dalam
menghadapi kehilangan. Internalisasi nilai budaya lokal melalui tradisi
Manyaratus dengan Khatamul Qur’an berfungsi sebagai alat untuk
memperkuat identitas budaya dan keagamaan masyarakat Dayak Bakumpai,

di kecamatan Marabahan, Bakumpai dan Koeripan. Kemudian mendukung

% |ka S. Djunaid et al., “Tinjauan Ontologi Pekan Gawai Dayak Sebagai Daya Tarik Wisata
Budaya Di Kota Pontianak,” Jiip - Jurnal llmiah lImu Pendidikan 7, no. 3 (2024): 2629-37.

149



ketahanan sosial, dan memastikan kesinambungan nilai-nilai yang
diwariskan dari generasi ke generasi.

4. Mekanisme Internal Perspektif Pendidikan Islam dan Etnopedagodik
(Kontekstualisasi Berkelanjutan)

Mekanisme internal perspektif pendidikan Islam dan etnopedagogik
dalam konteks tradisi Manyaratus dengan Khatamul Qur’an di Kabupaten
Barito Kuala, Kecamatan Marabahan, Bakumpai dan Koeripan dapat
terintegrasi dalam dua nilai utama: budaya lokal dan perkembangan
pendidikan yang berkelanjutan. Tradisi Manyaratus, yang memperingati
seratus hari kematian dengan pembacaan akramal khatamul Qur'an, adalah
sebuah ritual yang tidak hanya berorientasi pada aspek religius tetapi juga
mengandung dimensi sosial dan budaya yang kental dalam masyarakat
lokal.

Dalam perspektif pendidikan Islam, pelaksanaan pendidikan agama di
lingkungan masyarakat memegang peran penting dalam membentuk
karakter dan moral individu. Pendidikan Agama Islam (PAI) diharapkan
tidak hanya pada transfer pengetahuan tetapi juga pada internalisasi nilai-
nilai moral yang relevan dengan konteks sosial dan budaya masyarakat.”
Proses ini sangat diperlukan dalam tatanan masyarakat yang heterogen
sepertidi 3 (tiga) kecamatan ini, di mana tradisi Manyaratus berfungsi
sebagai medium untuk menyampaikan ajaran agama dan nilai-nilai kearifan

lokal.

% Teti Sumiati, “Pengembangan Keprofesian Berkelanjutan (Pkb) Guru Pendidikan Agama
Islam Dalam Meningkatkan Keprofesian,” Jurnal Tahsinia 4, no. 1 (2023): 1-11.

150



Di sisi lain, etnopedagogik memberikan pendekatan dalam memahami
interaksi antara pendidikan dan budaya setempat. Pendidikan yang berbasis
kearifan lokal dapat membuat proses belajar lebih relevan dan bermakna,
schingga mampu membentuk karakter yang sesuai dengan nilai-nilai
komunitas.” Dalam konteks Manyaratus dengan khatamul Qur'an tidak
hanya sekadar ritual keagamaan, tetapi juga sarana untuk memperkuat
identitas sosial dan spiritual masyarakat.

Lebih lanjut, pengaturan kegiatan seperti khatamul Qur'an dalam tradisi
Manyaratus dapat diinterpretasikan sebagai manifestasi pendidikan karakter
yang berlandaskan kearifan lokal. Pendidikan karakter yang berbasis budaya
mampu mendorong individu untuk berperilaku baik dan melestarikan nilai-
nilai yang berlaku dalam Masyarakat.”® Artikulasi ini bukan hanya
melibatkan individu, tetapi juga mengajak masyarakat untuk berkolaborasi
dalam melestarikan dan meneruskan tradisi yang kaya akan nilai-nilai lokal.

Konsep keberlanjutan dalam pendidikan Islam dan etnopedagogik
menjadikan implementasi kegiatan seperti pembacaan akramal khatamul
Qur'an dalam tradisi Manyaratus semakin relevan. Pendidikan turut
berkontribusi dalam pembangunan berkelanjutan dengan mengintegrasikan

konteks sosial dan budaya dalam kurikulumnya.” Hal ini sejalan dengan

7" Al Musanna, “Artikulasi Pendidikan Guru Berbasis Kearifan Lokal Untuk Mempersiapkan
Guru Yang Memiliki Kompetensi Budaya,” Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan 18, no. 3 (2012): 328—

% Afni Miranti et al., “Representasi Pendidikan Karakter Berbassis Kearifan Lokal Dalam Motif
Batik Wahyu Ngawiyatan Sebagai Muatan Pendidikan Senirupa Di Sekolah Dasar,” Jurnal Basicedu 5,
no. 2 (2021): 546—60.

% asdlori Asdlori, “Pendidikan Islam Sebagai Pilar Pembangunan Berkelanjutan: Peran Sistem
Pendidikan Pesantren Dalam Implementasi SDGs,” Jurnal Pendidikan Islam Al-Ilmi 6, no. 1 (2023): 124.

151



pendidikan berkelanjutan yang merupakan suatu proses yang terus menerus
mengadaptasi dengan kebutuhan masyarakat dan lingkungan sekitarnya.

Dengan demikian, tradisi Manyaratus dengan khatamul Qur'an dapat
dipahami sebagai simbol interaksi antara pendidikan Islam dan
etnopedagogik, yang mengedepankan peran aktif masyarakat lokal dalam
mempertahankan dan mengembangkan nilai-nilai religius, sosial, dan
budaya yang sudah mengakar. Proses ini mencerminkan bagaimana
pendidikan dapat menjadi alat untuk memberdayakan masyarakat melalui
penguatan identitas dan karakter yang sejalan dengan nilai-nilai kearifan
loka.'™1

Mekanisme internal perspektif pendidikan Islam dan etnopedagogik
dalam tradisi Manyaratus di Kabupaten Barito Kuala, Kecamatan
Marabahan, Bakumpai dan Koeripan, yang berkaitan dengan khatamul
Qur’an sebagai peringatan seratus hari kematian, menyoroti integrasi antara
nilai-nilai agama, sosial, dan budaya lokal yang relevan. Tradisi ini tidak
hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga mengandung dimensi
edukatif yang kuat dalam konteks masyarakat.

Dari perspektif pendidikan Islam, tradisi ini menciptakan kesempatan
bagi penguatan nilai-nilai religius di kalangan masyarakat. Pembacaan
akramal Khatamul Qur'an yang dilakukan dalam tradisi Manyaratus
berfungsi untuk memperdalam pemahaman agama dan memberikan

pendidikan karakter yang berlandaskan ajaran Islam. Proses pembacaan Al-

%" Auliah Safitri and Suharno Suharno, “Budaya Siria€™ Na Pacce Dan Sipakatau Dalam
Interaksi Sosial Masyarakat Sulawesi Selatan,” Jurnal Antropologi Isu-Isu Sosial Budaya 22, no. 1
(2020): 102—11.

152



Qur’an secara kolektif dalam tradisi ini dapat dilihat sebagai upaya untuk
menginternalisasi nilai-nilai luhur seperti disiplin, kesabaran, dan toleransi,

yang penting dalam pembentukan karakter individu.'"'

Pendidikan yang
demikian penting untuk ditanamkan sejak dini di kalangan generasi muda
agar mereka dapat tumbuh menjadi pribadi yang tidak hanya paham secara
kognitif tentang agama, tetapi juga mampu mengaplikasikan nilai-nilainya
dalam kehidupan sehari-hari.

Etnopedagogik memberikan perspektif penting dalam memahami
bagaimana validitas nilai-nilai lokal diintegrasikan ke dalam praktik
pendidikan. Etnopedagogik mengakui pentingnya pelestarian budaya lokal
dalam konteks pendidikan. Tradisi Manyaratus, yang melibatkan
komunikasi sosial yang kuat, menggambarkan cara masyarakat Barito
Kuala, pada 3 Kecamatan Marabahan, Bakumpai dan Koeripan agar
mengenalkan serta merawat identitas budaya mereka. Ritual ini
menciptakan ikatan sosial yang kuat melalui proses gotong royong,
memperkuat solidaritas antarmasyarakat, dan memberikan makna mendalam
bagi komponen budaya lokal. Adanya kegiatan berbagi dan saling
membantu dalam persiapan serta pelaksanaan acara tersebut mencerminkan
nilai-nilai sosial yang dipegang oleh masyarakat, sehingga pendidikan yang
dilaksanakan bukan semata-mata keagamaan, tetapi juga menginternalisasi

praktik etika sosial yang sesuai dengan budaya mereka.

" Nur A. Fitria and Eko Nursalim, “Penerapan Nilai-Nilai Religius Santri Melalui Program
Tahfidz Menginap Di Rumah Qur’an Ridhotullah Sangatta,” Hawari Jurnal Pendidikan Agama Dan
Keagamaan Islam 4, no. 2 (2024)

153



Dalam konteks berkelanjutan, mekanisme pendidikan ini harus terus
dimodernisasi dan disesuaikan dengan perubahan zaman tanpa
menghilangkan esensi nilai-nilai yang ada. Integrasi tradisi dan pendidikan
yang bersifat kontekstual tersebut diperlukan untuk memastikan bahwa
budaya lokal tidak hanya bertahan tetapi juga berkembang dalam
menghadapi arus globalisasi.'”” Hal ini sejalan dengan menyelaraskan ajaran
agama dengan kebutuhan masyarakat modern yang dinamis, sebagaimana
yang dilakukan oleh tradisi-tradisi lain di Indonesia yang berupaya
mempertahankan keasliannya sembari beradaptasi dengan perkembangan
zaman.

Kegiatan ini juga berfungsi sebagai sarana untuk menampilkan
keindahan budaya lokal yang diintegrasikan dengan kebudayaan Islam.
Pendidikan tidak hanya terjadi di bidang formal tetapi juga melalui praktik
budaya yang memiliki nilai edukatif dan sosial yang kuat. Dengan
demikian, tradisi ini bukan hanya ritual keagamaan belaka, tetapi juga
merupakan media penguatan identitas budaya, pendidikan karakter, dan
perkembangan nilai-nilai solidaritas di antara Masyarakat.'”

Kesimpulan dari pernyataan diatas menunjukkan bahwa tradisi
Manyaratus dengan khatamul Qur’an tidak hanya merayakan peristiwa
kematian tetapi juga berfungsi sebagai ajang pendidikan yang membawa

nilai-nilai agama, sosial, dan budaya lokal. Melalui pendidikan berbasis

"2 Ni K. Febriyantari et al., “Tradisi Mebuug-Buugan Desa Adat Kedonganan Pada Era
Globalisasi,” SHKR 1, no. 3 (2024): 127-34.

' Atika M. Sari et al., “Penerapan Pembelajaran Berbasis Agama Untuk Membentuk Karakter
Religius Anak Sejak Dini Di TPA,” Buletin KKN Pendidikan 4, no. 1 (2022): 36-48.

154



etnopedagogi, tradisi ini memungkinkan masyarakat untuk belajar dan
menginternalisasi ajaran agama dalam konteks kearifan lokal secara

berkelanjutan.

155



