BAB IV

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Deskripsi Data

Bagian ini akan menjadi pijakan utama untuk bagian-bagian selanjutnya.
Data penafsiran Wahbah al-Zuhaili meliputi ayat-ayat kepemimpinan agama-
negara seperti Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS dan Nabi Muhammad SAW yang
berfungsi sebagai jawaban atas masalah dalam penelitian ini. Dari ayat-ayat
tersebut akan terlihat bagaimana karakter dan nilai-nilai kepemimpinan Agama-
Negara Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS dan Nabi Muhammad SAW dalam al-

Tafsir al-Munir karya Wahbah al-Zuhaili .

1. Penafsiran Wahbah al-Zuhaili dalam al-Tafsir al-Munir terkait Kisah
Nabi Daud AS

Kisah Nabi Daud AS dalam al-Qur’an yang disorot hanya berkaitan dengan
kepemimpinan dalam al-Tafsir al-Munir. Ayat tersebut meliputi sejarah
pengangkatan Nabi Daud AS yang menjadi awal kekuasaannya. Kemudian terdapat
banyak konflik yang terjadi saat ia menjadi pemimpin, sehingga Nabi Daud AS
menjadi hakim atas konflik yang terjadi, mulai dari konflik antara penggembala dan
tukang kebun sampai konflik dua orang yang bersengketa. Selain itu, Nabi Daud

AS juga ditegur oleh Allah SWT dalam memutuskan peradilan yang terjadi.



a. Pengangkatan Nabi Daud AS menjadi Raja dalam surah al-Baqarah ayat
249-251

wmwuﬂw’ﬁw&\&j\jg}ﬂ-\eé}j&ﬁﬂi%
MalE NI s 1y OM;;;J,@\UA\L;. umg,g

/

ujj\_# /a)fJ\ U Gl \[ )Jb(” \):3\ /V\Bbj.; g_})\o- L.U r@.a
'wuuwgw vl Q,u; 33\ Jb ycEe
B35 146 “)*"J 2 355 @ Gl B AN \O5§§5§’§§

(.A;;;_p J,N\,.;zj\&\;,@\)u \@s,ev’ w@\
AP sk £ 28 Al A \,_,,J\N,\;pj | o3k

M\J@éﬁy«»\uﬁ)&ﬂ\uuu@@wuw\@;

“Maka ketika Thalut membawa bala tentaranya, dia berkata,
“Sesungguhnya Allah akan menguji kamu dengan sebuah sungai. Maka
barangsiapa meminum (airnya), dia bukanlah pengikutku. Dan
barangsiapa tidak meminumnya, maka dia adalah pengikutku kecuali
menciduk seciduk dengan tangan.” Tetapi mereka meminumnya kecuali
sebagian kecil di antara mereka. Ketika dia (Thalut) dan orang-orang yang
beriman bersamanya menyeberangi sungai itu, mereka berkata, “Kami
tidak kuat lagi pada hari ini melawan Jalut dan bala tentaranya.” Mereka
vang meyakini bahwa mereka akan menemui Allah berkata, “Betapa
banyak kelompok kecil mengalahkan kelompok besar dengan izin Allah.”
Dan Allah beserta orang-orang yang sabar. Dan ketika mereka maju
melawan Jalut  dan tentaranya, mereka berdoa, “Ya Tuhan kami,
limpahkanlah kesabaran kepada kami, kukuhkanlah langkah kami dan
tolonglah  kami menghadapi orang-orang kafir.” Maka mereka
mengalahkannya dengan izin Allah, dan Daud AS membunuh Jalit .
Kemudian Allah memberinya (Daud AS) kerajaan, dan hikmah, dan
mengajarinya apa yang Dia kehendaki. Dan kalau Allah tidak melindungi
sebagian manusia dengan sebagian yang lain, niscaya rusaklah bumi ini.
Tetapi Allah mempunyai karunia (vang dilimpahkan-Nya) atas seluruh
alam.”

-



Ayat ini menceritakan tentang keteguhan pasukan yang dipimpin oleh raja
Thalit, Allah memberikan ujian berupa cuaca yang panas. Ketika itu mereka akan
dihadapkan dengan suatu sungai, maka mereka akan diuji dengan sedikit minum.
Wahbah al-Zuhaili menjelaskan makna innalldha mubtalikum binahar, fa man
syariba min-hu fa laisa minni, wa mal lam yath‘am-hu fa innahii minni illa
manightarafa ghurfatan biyadih, fa syaribii min-hu illd qalilam min-hum
(Sesungguhnya Allah akan menguji kamu dengan sebuah sungai. Maka
barangsiapa meminum (airnya), dia bukanlah pengikutku. Dan barangsiapa tidak
meminumnya, maka dia adalah pengikutku kecuali menciduk seciduk dengan
tangan).! Mereka yang meminum lebih dari seteguk menjadi tertolak, sedangkan
yang menahan diri atau hanya meminum seteguk tetap diterima. Hasil dari ujian
tersebut menyisakan kurang lebih 300 orang dari 70 ribu atau 80 ribu pemuda yang
dipilih oleh raja ThalGt. Menurut al-Zuhaili dari ujian tersebut membuktikan bahwa
hampir seluruh pasukan meminum air sungai. Hal in1 disebabkan kebiasaan mereka
yang senang melanggar perintah serta keimanan yang lemah. Hanya segelintir
orang yang lolos, yaitu mereka yang sungguh-sungguh beriman, setia mengikuti

pemimpinnya dan tulus dalam beragama.?

Kemudian penjelasan Wahbah al-Zuhaili mengarah pada tokoh Nabi Daud
AS sebagai pahlawan perang, Wa qatala dawudu jalita wa dtahulldhu al-mulka
wal-hikmata wa ‘allamahii mimmd yasya', (dan Daud AS membunuh Jalit.

Kemudian Allah memberinya (Daud AS) kerajaan, dan hikmah, dan mengajarinya

"Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 1, 802,
2Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 1, 803.



apa yang Dia kehendaki). Di tengah berkecamuknya pertempuran antara Raja
Thalit dan Raja Jalat, muncullah seorang pemuda yang berani menantang Jalit.
Pemuda itu adalah Daud AS bin Isai, seorang penggembala domba yang merupakan
putra terakhir dari tujuh bersaudara. Dalam pertempuran tersebut, Nabi Daud AS
yang masih muda berhasil mengalahkan Jalit . Dengan menggunakan ketapel, Nabi
Daud AS melontarkan batu yang menghantam kepala Jalat hingga tersungkur, Ia
kemudian mengambil pedang Jalit dan memenggal kepalanya untuk dibawa
kepada Thalut. Kekalahan Jalit ini menyebabkan pasukannya tumbang. Wahbah
al-Zuhaill menjelaskan bahwa sebelum masa Nabi Daud AS, kekuasaan politik dan
kenabian belum pernah terhimpun pada satu sosok. Dalam sejarah Bani Israil,
jabatan kenabian dan kerajaan selalu dipegang oleh dua orang yang berbeda. Nabi
Samuel berperan sebagai nabi, sedangkan Thalit menjabat sebagai raja. Setelah
keduanya wafat, barulah Allah mempersatukan dua otoritas yakni kenabian dan

kekuasaan pada diri Nabi Daud AS.?

Wahbah al-Zuhaili menyebutkan pertentangan antara Thalit dan Jalat
menjadi kelanjutan dari perang yang panjang antar bangsa. Setelah tiba di Palestina
pasca wafatnya Nabi Musa, Bani Israil hidup tanpa raja selama sekitar 356 tahun.
Dalam rentang waktu itu, mereka berulang kali diserang oleh bangsa-bangsa sekitar
seperti Amalek, Madyan, Palestina, dan Aram, dengan hasil perang yang silih
berganti antara kemenangan dan kekalahan. Pada masa Imam Eli, mereka kembali
kalah dalam peperangan melawan bangsa Palestina di dekat Gaza, yang berhasil

merampas tabut didalamnya tersimpan Taurat sehingga menimbulkan kesedihan

3Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 1, 804.



mendalam bagi Bani Israil. Terpilihnya Thaliit menjadi raja banyak ditentang oleh
Bani Israil. Sehingga untuk menguatkan posisi Thalat, Allah mengutus Malaikat
untuk membawa kembali fabut yang telah dicuri. Ketika Thalit berperang melawan
Jalut , kedatangan Daud AS bin Isai yang menjadi pahlawan perang dengan
mengalahkan Jalit menjadi angin segar bagi Bani Israil. Saat peperangan
berlangsung Jaliit menantang pasukan Thalit berduel dengan dirinya, tidak ada
pasukan yang berani melawannya. Lalu Nabi Daud AS menanyakan apa yang dia
dapat dari mengalahkan Jalat. Maka Thalit akan memberikan harta yang

berlimpah, menikahkannya dengan putrinya dan rumah yang megah.*

Daud AS kemudian menghadap Thalit untuk memohon izin untuk
menghadapi Jalat. Thalit menyatakan kekhawatirannya akan keselamatan Daud AS
dan memberikan peringatan atas permintaan tersebut. Namun, Daud AS
menanggapi dengan mengungkapkan “Inni gataltu asadan akhaza sydtan min
ghanami abi, wa kana ma’ahu dabbun faqataltuhu (Sesungguhnya aku telah
membunuh seekor singa yang telah mengambil seekor kambing dari domba-domba
ayahku, dan bersama singa itu ada seekor hewan buas lainnya, maka aku pun
membunuhnya).” Daud AS maju ke medan pertempuran dengan membawa lima
buah batu dan sebuah ketapel. Daud AS berhasil melontarkan sebuah batu yang
tepat mengenai dahi Jalit hingga menjatuhkannya. Kemudian [a menghampiri Jalat
dan mengambil pedangnya kemudian memenggal kepalanya. Kekalahan ini

menyebabkan bangsa Palestina mengalami kemunduran dalam pertempuran.

“Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 1, 805.



Seperti janji Thalat, Ia pun menikahkan putrinya, Mikhal kepada Daud AS dan

mengangkatnya menjadi panglima pasukan.’

b. Kisah Nabi Daud AS dan Nabi Sulaiman AS Memutuskan Hukum
Penggembala dan Tukang Kebun dalam surah al-Anbiya ayat 78-82

&&;LS,,‘J\MMJ\_,}UJ&“ 35)\3}%

JL;L\ CLJ;W)\.J@LS’\:SS\ wxﬂw

L;J\ JY‘J\ o 7 e il el o uj)i#

SR “30}%15&&5—3\ G @ Gl s K 5 \5
ddwrats A a3 Yae

“Dan (ingatlah kisah) Daud AS dan Sulaiman AS, ketika keduanya
memberikan keputusan mengenai ladang, karena (ladang itu) dirusak oleh
kambing-kambing milik kaumnya. Dan Kami menyaksikan keputusan (yang
diberikan) oleh mereka itu. Dan Kami memberikan pengertian kepada
Sulaiman AS (tentang hukum yang lebih tepat); dan kepada masing-masing
Kami berikan hikmah dan ilmu, dan Kami tundukkan gunung-gunung dan
burung-burung, semua bertasbih bersama Daud AS. Dan Kamilah yang
melakukannya. Dan Kami ajarkan (pula) kepada Daud AS cara membuat
baju besi untukmu, guna melindungi kamu dalam peperangan. Apakah
kamu bersyukur (kepada Allah)? Dan (Kami tundukkan) untuk Sulaiman
AS angin yang sangat kencang tiupannya yang berhembus dengan
perintahnya ke negeri yang Kami beri berkah padanya. Dan Kami Maha
Mengetahui segala sesuatu. Dan (Kami tundukkan pula kepada Sulaiman
AS) segolongan setan-setan yang menyelam (ke dalam laut) untuknya dan
mereka mengerjakan pekerjaan selain itu; dan Kami yang memelihara
mereka itu.”

Kisah ini menggambarkan peristiwa ketika Nabi Daud AS dan Nabi
Sulaiman AS menjadi hakim dalam sengketa antara seorang penggembala dan

tukang kebun. Dalam al-Tafsir al-Munir, Wahbah al-Zuhaill menjelaskan bahwa

SWahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 1, 806.



peristiwa ini terjadi ketika binatang ternak milik si penggembala masuk ke kebun
milik seorang petani pada malam hari dan merusak tanaman-tanamannya.
Akibatnya, pemilik kebun menuntut ganti rugi atas kerusakan tersebut. Keduanya
kemudian mengadukan perkara itu kepada Nabi Daud AS, yang pada saat itu

menjabat sebagai raja sekaligus hakim di antara Bani Israil.

Wa dawida wa sulaimdna idz yahkumdni fi al-hartsi idz nafasyat fihi
ghanam al-qaim, wa kunnd lihukmihim sydhidin (Dan (ingatlah kisah) Daud AS
dan Sulaiman AS, ketika keduanya memberikan keputusan mengenai ladang,
karena (ladang itu) dirusak oleh kambing-kambing milik kaumnya. Dan Kami
menyaksikan keputusan (yang diberikan) oleh mereka itu), Nabi Daud AS
memutuskan agar binatang ternak milik penggembala diserahkan kepada pemilik
kebun sebagai kompensasi atas kerusakan yang terjadi. Namun, Nabi Sulaiman AS
yang saat itu masih muda menyampaikan pandangan lain. Menurut pendapatnya,
pemilik kebun boleh memanfaatkan hewan ternak dengan mengambil susu, bulu,
dan hasil anaknya, sementara kebunnya dirawat oleh penggembala hingga kembali
seperti semula. Setelah kebun pulih, masing-masing pihak mendapatkan kembali
miliknya. al-Zuhaili menegaskan bahwa pendapat Nabi Sulaiman AS ini
menunjukkan ketajaman ijtihad dan kebijaksanaan dalam menyelesaikan konflik

secara adil tanpa menimbulkan kerugian berkelanjutan bagi salah satu pihak.°

Ayat ini juga menggambarkan keistimewaan yang dianugerahkan Allah

SWT kepada Nabi Daud AS dan Nabi Sulaiman AS. Pada diri Nabi Daud AS,

SWahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 9, 107.



keistimewaan pertama adalah bahwa Allah SWT menundukkan gunung-gunung
dan burung-burung agar turut bertasbih bersamanya. Hal ini terjadi karena Nabi
Daud AS memiliki suara yang sangat merdu ketika membaca kitab Zabur. Ketika
dibacakan Zabur, burung-burung berhenti di udara dan turut bertasbih, demikian
pula gunung-gunung yang seolah ikut menyahutinya. Keistimewaan kedua adalah
kemampuan yang Allah SWT ajarkan kepada beliau dalam bidang pandai besi,
yaitu membuat baju perang dari besi. Sebelumnya, manusia hanya mengenal perisai
dalam bentuk lempengan. Nabi Daud AS-lah yang pertama kali mengubah
bentuknya menjadi baju zirah yang lentur dan dapat digunakan dengan lebih efisien

untuk perlindungan dalam peperangan.’

Sementara itu, terdapat pula dua keistimewaan besar yang diberikan pada
Nabi Sulaiman AS. Pertama, Allah SWT menundukkan angin untuk patuh kepada
perintahnya. Angin tersebut memiliki dua sifat sekaligus: lembut dan kuat. Dengan
kekuasaan Allah, angin itu berhembus sesuai kehendak Nabi Sulaiman AS
membawanya menuju negeri-negeri yang diberkahi, seperti wilayah Syam. Dalam
satu waktu perjalanan pagi, beliau dapat menempuh jarak yang sangat jauh dan
kembali lagi pada hari yang sama. Kedua, Allah SWT menundukkan bagi Nabi
Sulaiman AS golongan jin dan setan yang ditugaskan menyelam di lautan untuk
mengambil mutiara, marjan, dan berbagai batu mulia. Selain itu, mereka juga
diperintahkan untuk mengerjakan berbagai proyek besar seperti pembangunan kota,
istana megah, bangunan tinggi, patung, dan peralatan rumah tangga berukuran

besar. Semua bentuk penundukan ini menjadi bukti atas kekuasaan Allah SWT yang

"Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 9, 108-109.



diberikan kepada Nabi Sulaiman AS sebagai tanda kenabiannya dan keagungan

kepemimpinannya.®

c. Integritas Kepemimpinan Ilahiyah: Karunia, Ujian dan
Pertanggungjawaban Nabi Daud AS pada surah Sad ayat 17-26

B l@ Shl% e»\!\w\s s S5 Sk \"J“M\%’
Mwﬁw;’wb d v\w@u 'z Jeb
S 155 A jas e (,yuuxpjm\)" &uc;x;,
fu,,&:awu @;33,\3&551‘;33\4;;@\5;“]\\%»
mja\ﬁs\;\;;m;wm M&,}Lm&uﬁ&&;
QJ&)MJ\;‘; FEEE. )*’WO}M)C'“‘S &HMOE
& \ﬁobvmﬂv\é@db—w\dﬁlﬂd\ww@w
w-u o Vs 1A ) e e i 18 A2

N

ﬁ‘j\:fﬂgmtu\; szﬁjm)wbw\: .3) UL
fﬂ\j s s B 310 @ ol gy i bl

24 5\&\@@&@@@\@@) EeUG ;&,u
4 & u\_,,;- ”’}.w:\...f.u.\_ﬂu.\c” A JWU_EQJL@

“Bersabarlah atas apa yang mereka katakan; dan ingatlah akan
hamba Kami Daud AS yang mempunyai kekuatan, sungguh dia sangat taat
(kepada Allah). Sungguh, Kamilah yang menundukkan gunung-gunung
untuk bertasbih bersama dia (Daud AS) pada waktu petang dan pagi, dan
(Kami tundukkan pula) burung-burung dalam keadaan terkumpul. Masing-
masing sangat taat (kepada Allah). Dan Kami kuatkan kerajaannya dan
Kami berikan hikmah kepadanya serta kebijaksanaan dalam memutuskan
perkara. Dan apakah telah sampai kepadamu berita orang-orang yang

8Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 9, 110-111.



berselisih ketika mereka memanjat dinding mihrab? ketika mereka masuk
menemui Daud AS lalu dia terkejut karena (kedatangan) mereka. Mereka
berkata, “Janganlah takut! (Kami) berdua sedang berselisih, sebagian dari
kami berbuat zalim kepada yang lain, maka berilah keputusan di antara
kami secara adil dan janganlah menyimpang dari kebenaran serta
tunjukilah kami ke jalan yang lurus. Sesungguhnya saudaraku ini
mempunyai sembilan puluh sembilan ekor kambing betina dan aku
mempunyai seekor saja, lalu dia berkata, “Serahkanlah (kambingmu) itu
kepadaku! Dan dia mengalahkan aku dalam perdebatan.” Dia (Daud AS)
berkata, “Sungguh, dia telah berbuat zalim kepadamu dengan meminta
kambingmu itu untuk (ditambahkan) kepada kambingnya. Memang banyak
di antara orang-orang yang bersekutu itu berbuat zalim kepada yang lain,
kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan, dan hanya
sedikitlah mereka yang begitu.” Dan Daud AS menduga bahwa Kami
mengujinya, maka dia memohon ampunan kepada Tuhannya lalu
menyungkur sujud dan bertobat. Lalu Kami mengampuni (kesalahannya)
itu. Dan sungguh, dia mempunyai kedudukan yang benar-benar dekat di sisi
Kami dan tempat kembali yang baik. (Allah berfirman), “Wahai Daud AS!
Sesungguhnya engkau Kami jadikan khalifah (penguasa) di bumi, maka
berilah keputusan (perkara) di antara manusia dengan adil dan janganlah
engkau mengikuti hawa nafsu, karena akan menyesatkan engkau dari jalan
Allah. Sungguh, orang-orang yang sesat dari jalan Allah akan mendapat
azab yang berat, karena mereka melupakan hari perhitungan.”

Wahbah al-Zuhaili dalam tafsirnya menjelaskan ayat di atas dengan tiga

tema. Pertama, sifat-sifat Nabi Daud AS. Kedua, keputusan atas dua orang yang

sedang memiliki perkara. Ketiga, Perintah untuk berlaku Adil.

1) Sifat-Sifat Nabi Daud AS

Wahbah al-Zuhaili dalam al-Tafsir al-Munir menyebut Nabi Daud AS

sebagai sosok pemimpin yang memiliki sepuluh karakter utama yang menjadi

fondasi kepemimpinannya. Pertama, sabar. Yakni keteguhan dalam menghadapi

ujian dan tanggung jawab besar sebagai nabi dan raja. Kedua, ‘ubudiyyah, yaitu

pengabdian penuh kepada Allah SWT yang menjadi dasar seluruh tindakan dan

keputusan kepemimpinannya. Ketiga, teguh dalam agama, di mana seluruh

10



kebijakan Nabi Daud AS selalu berlandaskan pada nilai-nilai syariat. Keempat,
awwab atau sikap introspektif, yang tercermin dari kesediaannya untuk segera
kembali kepada Allah dan memperbaiki kesalahan yang dilakukan.” Kelima,
spiritualitas tinggi, sebagaimana tergambar dalam kisah gunung-gunung dan
burung yang ikut bertasbih bersamanya. Hal tersebut menunjukkan kedekatan
spiritual yang mendalam antara dirinya dan alam semesta. Keenam, pengaruh
positif, hal itu tampak dari kepemimpinannya yang membawa kedamaian dan
harmoni bagi umat dan makhluk di sekitarnya. Ketujuh, wibawa, Nabi Daud AS
membuat makhluk selain manusia tunduk dan menghormatinya seperti burung-
burung dan gunung. Kedelapan, Kekuasan kuat, Allah SWT menguatkan diri Nabi
Daud AS baik dalam bidang agama maupun pemerintahan, yang mencerminkan
keseimbangan antara aspek spiritual dan duniawi dalam kepemimpinannya.
Kesembilan, bijaksana, Nabi Daud AS diberi hikmah, yaitu kemampuan berpikir
jernih dan menilai mengambil keputusan dengan penuh kebijaksanaan. Kesepuluh,
Adil, Allah telah memerintahkan kepada Nabi Daud AS untuk memutuskan setiap

permasalahan dengan adil serta tidak mengikuti hawa nafsu.!”
2) Kisah Keputusan dalam Persengketaan

Kisah dimulai ketika dua orang datang kepada Nabi Daud AS dengan
memanjat dinding mihrab tempat beliau beribadah. Nabi Daud AS terkejut dan
merasa takut karena mereka datang secara tiba-tiba saat beliau sedang beribadah, di

luar waktu peradilan bagi masyarakat. Orang-orang itu berkata kepadanya, “Ld

"Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 12, 202.
10Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”’, Jilid 12, 203.

11



takhaf, nahnu mutakhdshimani jara ba‘dhund ‘ald ba‘dhin, fahkum baynand
hukman ‘adilan, la tajur fi al-hukmi, wahdind ila al-thariqi al-haqqi al-‘adli (Anda
tidak usah khawativ, kami adalah dua pihak yang bersengketa. Berilah kami
putusan hukum di secara adil dan bimbinglah kami ke jalan yang benar dan
adil).”!'Setelah mereka menenangkan Nabi Daud AS, barulah mereka
menyampaikan perkaranya. Salah satu dari mereka mengadu bahwa saudaranya
memiliki sembilan puluh sembilan ekor domba betina, sedangkan ia hanya
memiliki satu ekor. Namun, saudaranya meminta agar domba miliknya juga
diberikan kepadanya. Hal ini membuat keduanya berdebat dan dimenangkan oleh

pemilik domba yang berjumlah sembilan puluh sembilan.

Dari cerita mereka Nabi Daud AS segera memutuskan bahwa yang memiliki
banyak domba telah berbuat zalim. Keputusan Nabi Daud AS ini dinilai tergesa-
gesa karena diucapkan sebelum mendengar keterangan dari pihak yang hanya
memiliki satu domba. Wahbah al-Zuhaili menjelaskan bahwa kejadian tersebut
merupakan ujian dari Allah SWT untuk mengingatkan Nabi Daud AS agar lebih
berhati-hati dalam menegakkan keadilan. Menyadari hal itu, Nabi Daud AS segera
memohon ampun kepada Allah atas kekeliruannya. Beliau bersujud sebagai bentuk
tobat dan kerendahan hati di hadapan Allah SWT. Allah kemudian menerima tobat
Nabi Daud AS dan mengampuninya karena beliau termasuk hamba yang dekat dan

senantiasa kembali kepada-Nya.'?

""'Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 12, 204.
12Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 12, 205.

12



3) Penunjukan Nabi Daud AS sebagai Penerus Kekuasaan di Bumi

Ya dawiidu inna ja ‘alndka khalifatan fi al-ardli fahkum baina al-ndsi bi al-
haqqi wa la tattabi‘ al-hawa (Wahai Daud AS! Sesungguhnya engkau Kami jadikan
khalifah (penguasa) di bumi, maka berilah keputusan (perkara) di antara manusia
dengan adil dan janganlah engkau mengikuti hawa nafsu), Allah SWT menetapkan
Nabi Daud AS sebagai pemimpin dan hakim bagi umat manusia pada masanya.
Seluruh masyarakat pada waktu itu tunduk dan patuh terhadap keputusan yang
beliau tetapkan. Dalam melaksanakan tugas peradilan, Nabi Daud AS berpegang
teguh pada prinsip-prinsip hukum yang diajarkan oleh Allah SWT. Prinsip pertama
adalah menegakkan keadilan, karena hal tersebut merupakan dasar utama dalam
sistem peradilan. Prinsip kedua, seorang hakim tidak boleh mengikuti dorongan
hawa nafsu atau ambisi duniawi, sebab kecenderungan tersebut dapat

menjerumuskan seseorang ke dalam kesesatan dan menjauhkan dari kebenaran. '3

Wahbah al-Zuhaill menegaskan prinsip dasar dalam hukum adalah
menegakkan peradilan dengan penuh keadilan dan kebenaran. Salah satu prinsip
penting lainnya ialah bahwa seorang hakim tidak boleh memutus suatu perkara
tanpa adanya dakwaan atau laporan yang diajukan kepadanya. Apabila telah
terdapat laporan perkara, maka hakim wajib memberikan putusan secara objektif
dan proporsional, tanpa keberpihakan kepada salah satu pihak karena faktor
kekerabatan, kepentingan pribadi, keuntungan materi, maupun hubungan

pertemanan dan sebab-sebab subjektif lainnya. !4

3Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 12, 206.
“Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 12, 209.

13



2. Penafsiran Wahbah al-Zuhaili dalam al-Tafsir al-Munir terkait Kisah
Nabi Sulaiman AS

Nabi Sulaiman AS menjadi raja sebagai kelanjutan dari kerajaan ayahnya,
Nabi Daud AS. Ayat-ayat yang dipaparkan tentang kepemimpinan Nabi Sulaiman
AS mencakup Kisah Nabi Sulaiman AS dengan Ratu Balqis dan kelalaian Nabi
Sulaiman AS yang membawanya pada penyesalan kepada Allah, sehingga Ia

bertaubat atas perbuatan tersebut.

a. Kisah Nabi Sulaiman AS dan Ratu Balqis
1) Kisah burung Hud-Hud bersama Nabi Sulaiman AS dalam surah an-Naml
ayat 20-28

w

&;a’vs@zgﬁw;w{;\,\; Il ool Vb J ) 385 )

J& s V&JW 2 a1 N5 Rz e
A -

= "Zf\u»ja\wduﬁ”\:-: J»yui&rmub\
PESARERESL ”’”L@»jﬁ*éh‘af J&S’“fu" 3553
ujwﬁww\&éﬁ;«ﬁw M‘Mw&‘\moﬁw
yid L ilig 2o el 24 Q; &A\ dyasa e
%met&u ngvuwmﬁ&@;):uuj
J wum JUVS{RC J&\UNS

4 @ 3’,27}’& 13le - 1506

“Dan dia memeriksa burung-burung lalu berkata, “Mengapa aku
tidak melihat Hud-hud, apakah ia termasuk yang tidak hadir? Pasti akan
kuhukum ia dengan hukuman yang berat atau kusembelih ia, kecuali jika ia
datang kepadaku dengan alasan yang jelas.” Maka tidak lama kemudian
(datanglah Hud-hud), lalu ia berkata, “Aku telah mengetahui sesuatu yang
belum engkau ketahui. Aku datang kepadamu dari negeri Saba' membawa
suatu berita yang meyakinkan. Sungguh, kudapati ada seorang perempuan

14



vang memerintah mereka, dan dia dianugerahi segala sesuatu serta
memiliki singgasana yang besar. Aku (burung Hud) dapati dia dan kaumnya
menyembah matahari, bukan kepada Allah; dan setan telah menjadikan
terasa indah bagi mereka perbuatan-perbuatan (buruk) mereka, sehingga
menghalangi mereka dari jalan (Allah), maka mereka tidak mendapat
petunjuk, mereka (juga) tidak menyembah Allah yang mengeluarkan apa
vang terpendam di langit dan di bumi dan yang mengetahui apa yang kamu
sembunyikan dan yang kamu nyatakan. Allah, tidak ada tuhan melainkan
Dia, Tuhan yang mempunyai ‘Arsy yang agung.” Dia (Sulaiman AS)
berkata, “Akan kami lihat, apa kamu benar, atau termasuk yang berdusta.
Pergilah dengan (membawa) suratku ini, lalu jatuhkanlah kepada mereka,
kemudian berpalinglah dari mereka, lalu perhatikanlah apa yang mereka
bicarakan.”

Wahbah al-Zuhaili menjelaskan bahwa Nabi Sulaiman AS menyadari
burung hud-hud tidak hadir di antara tentaranya, Ketidakhadiran burung hud-hud
membuat beliau menegaskan “la'u ‘adzdzibannahii  ‘adzaban syadidan au
la'adzbahannahi au laya'tivanni bisulthanim mubin” la mengancam akan
membunuh atau mengadzab dengan hukuman yang berat seperti mencabuti
bulunya kecuali jika ia memberikan alasan kuat yang menjelaskan sebab
keterlambatannya. ancaman satu di antara dua hal jika ia tidak mendatangkan
perkara ketiga yaitu alasan yang jelas dan terang. Burung hud-hud memiliki peran
penting dalam pasukan Nabi Sulaiman AS, yaitu menunjukkan lokasi sumber air
dan menjadi penunjuk arah ketika perjalanan di padang pasir. Setelah kembali, hud-
hud menyampaikan berita penting dari negeri Saba’, bahwa negeri tersebut
dipimpin oleh seorang perempuan bernama Balqis dan rakyatnya menyembah

matahari selain Allah SWT.!3

SWahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 10, 311-312.

15



Isi informasi yang disampaikan burung hud-hud dalam ayat tersebut
memuat tiga hal penting. Pertama, ia melaporkan bahwa di negeri Saba’ terdapat
sebuah kerajaan besar dan makmur yang dipimpin oleh seorang perempuan
bernama Balqis binti Syarahil. Kedua, ia menjelaskan bahwa ratu dan rakyat negeri
tersebut menyembah matahari selain Allah SWT, dan setan telah memperindah
perbuatan syirik mereka sehingga tampak benar di mata mereka. Ketiga, burung
hud-hud menegaskan bahwa penduduk negeri Saba’ belum mengenal jalan
kebenaran, yakni ketulusan dalam bersujud dan beribadah hanya kepada Allah SWT
semata, bukan kepada makhluk ciptaan-Nya seperti benda langit dan planet-planet.
Mendengar berita yang disampaikan oleh burung Hud-Hud, Nabi Sulaiman AS
menanggapi dan berkata bahwa akan diteliti terlebih dahulu kebenaran berita yang
dibawa oleh burung hud-hud tersebut, untuk memastikan apakah informasi itu

benar adanya atau sekadar alasan untuk menghindari hukuman.'¢

Idzhab bikitabi hddza fa alqih ilaihim tsumma tawalla ‘anhum fandzur
madzd yarji ‘un (Pergilah dengan (membawa) suratku ini, lalu jatuhkanlah kepada
mereka, kemudian berpalinglah dari mereka, lalu perhatikanlah apa yang mereka
bicarakan), Nabi Sulaiman AS kemudian berusaha memastikan kebenaran berita
yang disampaikan oleh burung hud-hud dengan mengirimkan sebuah surat kepada
Ratu Balqis. Dalam surat itu, Nabi Sulaiman AS menyeru mereka untuk beriman

dan berserah diri kepada Allah SWT. Ia memerintahkan burung hud-hud agar

16Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”’, Jilid 10, 313.

16



menyampaikan surat tersebut kepada Ratu Balqis, lalu bersembunyi disana dan

mengamati bagaimana reaksi dan pembicaraan mereka terhadap isi surat tersebut.!”

2) Jawaban Ratu Balqis terhadap Surat Nabi Sulaiman AS dalam surah an-
Naml ayat 29-37

wr@%\;&;@wamwﬁxkﬂuﬁ\ )E\/fﬁéj\é%e

i 3 G0 EdE 6 sl 5 &,me@)f;\
,J,\,u \,\f;usﬁr,iujw@\f\wuxu& £
15513 30 81 206 5 15 o 1B ol 525 b s5us L6

L“’/

Lo AL 35 @ Gplals IS5 sl Talal a3l lass Wy dciiZg 3
LJJ\.«JU:}:\.:\ J\:@&L;.\..‘/\.ouﬁsmg O‘).L.J\;J G-J:%j‘fh‘;;jé\:e

-

gl il 6 0358 Sap B f KU B s di
§ & Ot ay Wl g i 50 G i SV ayix

“Dia (Balgis) berkata, “Wahai para pembesar! Sesungguhnya telah
disampaikan kepadaku sebuah surat yang mulia.”. Sesungguhnya (surat)
itu dari Sulaiman AS yang isinya, “Dengan nama Allah Yang Maha
Pengasih, Maha Penyayang, janganlah engkau berlaku sombong
terhadapku dan datanglah kepadaku sebagai orang-orang yang berserah
diri.” Dia (Balgis) berkata, “Wahai para pembesar! Berilah aku
pertimbangan dalam perkaraku (ini). Aku tidak pernah memutuskan suatu
perkara sebelum kamu hadir dalam majelis(ku).” Mereka menjawab, “Kita
memiliki kekuatan dan keberanian yang luar biasa (untuk berperang),
tetapi keputusan berada di tanganmu, maka pertimbangkanlah apa yang
akan engkau perintahkan.” Dia (Balgis) berkata, “Sesungguhnya raja-raja
apabila menaklukkan suatu negeri, mereka tentu membinasakannya, dan
menjadikan penduduknya yang mulia jadi hina, dan demikian yang akan
mereka perbuat. Dan sungguh, aku akan mengirim utusan kepada mereka
dengan (membawa) hadiah, dan (aku) akan menunggu apa yang akan
dibawa kembali oleh para utusan itu.” Maka ketika para (utusan itu)
sampai kepada Sulaiman AS, dia (Sulaiman AS) berkata, “Apakah kamu
akan memberi harta kepadaku? Apa yang Allah berikan kepadaku lebih

.C‘““

7"Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 10, 314.

17



baik daripada apa yang Allah berikan kepadamu, tetapi kamu merasa
bangga dengan hadiahmu. Kembalilah kepada mereka! Sungguh, Kami
pasti akan mendatangi mereka dengan bala tentara yang mereka tidak
mampu melawannya, dan akan kami usir mereka dari negeri itu (Saba’')
secara terhina dan mereka akan menjadi (tawanan) yang hina dina.”

Setelah ayat sebelumnya menceritakan Ratu Balqis yang menerima surat
dari Nabi Sulaiman AS, ayat ini membahas sikap Ratu Balqis dan orang-orang di
sekelilingnya. Qalat ya ayyuhal-mala’u inni ulgiya ilayya kitabun karim (Dia
(Balgis) berkata, “Wahai para pembesar! Sesungguhnya telah disampaikan
kepadaku sebuah surat yang mulia), Ratu Balqis kemudian memanggil para
pembesar, penasihat, dan menteri negeri Saba’ untuk bermusyawarah mengenai
surat yang diterimanya. Ia berkata, “Wahai para pembesar negeri, sesungguhnya
telah disampaikan kepadaku sebuah surat yang mulia. Tampak dari pengirimnya
merupakan Nabi Sulaiman AS, seorang raja besar dan berwibawa. Selain itu, surat
tersebut bernilai tinggi karena memiliki bahasa yang baik, isi yang luhur, serta

disertai dengan stempel resmi sebagai tanda keasliannya”.

Surat tersebut berbunyi, “innahii min sulaimdna wa innahii bismillahir-
rahmdni al-rahim (Sesungguhnya (surat) itu dari Sulaiman AS yang isinya,
“Dengan nama Allah Yang Maha Pengasih, Maha Penyayang)” Ratu Balqis
kemudian membacakan surat itu di hadapan para pembesar kaumnya. Surat tersebut
disusun dengan bahasa yang sangat fasih dan singkat, namun sarat dengan makna
mendalam yang mencakup tiga pokok ajaran. Pertama, pembukaan dengan
bismillahir-rahmanir-rahim menegaskan keberadaan Allah SWT, keesaan-Nya,

kekuasaan-Nya, serta kasih sayang-Nya. Kedua, surat itu berisi larangan untuk

18



bersikap sombong dan mengikuti hawa nafsu, karena keduanya dapat menghalangi
seseorang dari menerima kebenaran. Ketiga, terdapat perintah untuk berserah diri
kepada Allah SWT (memeluk Islam), yang mencakup seluruh kebaikan dan
kemuliaan, serta seruan untuk tunduk kepada ajaran yang disampaikan oleh Nabi

Sulaiman AS.'8

Ratu Balqis kemudian mengadakan musyawarah dengan para pembesar
kerajaannya untuk memutuskan jawaban atas surat tersebut. Para pembesar
menyatakan bahwa keputusan akhir berada sepenuhnya di tangan sang ratu, nahnu
ulii quwwatiw wa ulii basin syadidiw wa al-amru ilaiki fandzuri madza ta'murin
(Kami adalah pemilik kekuatan dan pemilik kekuatan yang hebat, dan urusan
(tergantung) kepadamu. Maka perhatikanlah apa yang akan kamu perintahkan),
Para pembesar kerajaan menjawab dengan penuh keyakinan bahwa mereka adalah
kaum yang memiliki kekuatan fisik, perlengkapan militer yang lengkap, serta
keberanian dan keteguhan dalam menghadapi peperangan. Mereka menyatakan
kesiapan penuh untuk berperang jika Ratu Balgis memutuskan demikian, namun

tetap menyerahkan keputusan akhir kepadanya sebagai pemimpin.'’

Keputusan Ratu Balqis cenderung menginginkan perdamaian daripada
peperangan. Ratu Balqis kemudian menanggapi kesiapan para pembesarnya untuk
berperang dengan penuh kehati-hatian. la menyampaikan bahwa para raja, apabila
memasuki suatu negeri dengan kekerasan, cenderung membawa kehancuran bagi

negeri tersebut, merampas harta bendanya, serta merendahkan penduduknya, baik

8Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 10, 320.
YWahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 10, 321.

19



melalui pembunuhan maupun dengan menjadikan mereka sebagai tawanan “gdalat
innal-muliika idza dakhali qaryatan afsadithd wa ja‘alii a‘izzata ahliha adzillah
(Dia (Balgis) berkata, 'Sesungguhnya para raja apabila memasuki suatu negeri,
niscaya mereka membinasakannya dan menjadikan penduduknya yang terhormat
menjadi hina)”.*’ Keputusan Ratu Balqis adalah mengirimi hadiah kepada Nabi
Sulaiman AS berupa emas, perak, permata, dan perhiasan berharga lainnya. Tatkala
utusan Ratu Balgis tiba membawa rombongan beserta hadiah untuk Nabi Sulaiman

AS, beliau menolak untuk menerima hadiah tersebut dan berpaling darinya.

Falammd ja’a sulaimana qdla a tumiddinani bimalin (Maka ketika (utusan
itu) telah datang kepada Sulaiman AS, dia (Sulaiman) berkata, 'Apakah kamu
hendak membantuku dengan harta?), nabi Sulaiman AS menegur tindakan mereka
dengan menyatakan bahwa harta benda tidak sepatutnya dijadikan alat untuk
membujuknya agar membiarkan mereka tetap dalam kekufuran dan kesyirikan,
Nabi Sulaiman AS menolak hadiah yang dikirim oleh Ratu Balqis, la menegaskan
bahwa tidak membutuhkan harta duniawi dan tidak tertarik pada materi yang
diberikan. Ia hanya menghendaki agar mereka memeluk agama Allah dan
meninggalkan penyembahan terhadap matahari. Nabi Sulaiman AS kemudian
memerintahkan agar hadiah itu dikembalikan da memperingatkan bahwa jika
mereka tidak datang sebagai orang yang tunduk kepada Allah, ia akan mendatangi

mereka dengan pasukan yang kuat dan mengusir mereka dari negeri mereka.”!

20Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 10, 322.
2'Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 10, 322.

20



3) Masuk Islamnya Ratu Balqis, Ketaatannya serta Kunjungan-Nya kepada
Nabi Sulaiman AS dalam surah an-Naml ayat 38-44

2 JB & Gl 5 01 38 s b U S T 6
JB @ Gl Sy sl 35 L& 50 138 51 (5 Jw\ Bt o
:‘;ﬁbi@;ﬁw\ \pwu\uv&s\ &)3
6 5 5 8140 S aMa;wa\MJb‘”

;ﬁiu-ifwavdw fﬁa&ajub;«fwwfw
Lf\&\@w\,wgijwmw@& ) s
325 6 6 5325 & Gl S5 ki3 e ) il 58 46 08
15 G "Cﬁj\ A5 E s e 5§,;&&K@\&\ O G
Q\,,Juojijgﬁcﬂ«\Ju@uu;ﬁ/* L

5

“Dia (Sulaiman AS) berkata, “Wahai para pembesar./ Siapakah di
antara kamu yang sanggup membawa singgasananya kepadaku sebelum
mereka datang kepadaku menyerahkan diri?”. ‘Ifrit dari golongan jin
berkata, “Akulah yang akan membawanya kepadamu sebelum engkau
berdiri dari tempat dudukmu,; dan sungguh, aku kuat melakukannya dan
dapat dipercaya. "Seorang yang mempunyai ilmu dari Kitab berkata, “Aku
akan membawa singgasana itu kepadamu sebelum matamu berkedip.”
Maka ketika dia (Sulaiman AS) melihat singgasana itu terletak di
hadapannya, dia pun berkata, “Ini termasuk karunia Tuhanku untuk
mengujiku, apakah aku bersyukur atau mengingkari (nikmat-Nya).
Barangsiapa  bersyukur, maka sesungguhnya dia bersyukur untuk
(kebaikan) dirinya sendiri, dan barangsiapa ingkar, maka sesungguhnya
Tuhanku Mahakaya, Mahamulia.” Dia (Sulaiman AS) berkata, “Ubahlah
untuknya singgasananya; kita akan melihat apakah dia (Balqis) mengenal;
atau tidak mengenalnya lagi.” Maka ketika dia (Balgis) datang,
ditanyakanlah (kepadanya), “Serupa inikah singgasanamu? ” Dia (Balgis)
menjawab, ‘“Seakan-akan itulah dia.” (Dan dia Balgis berkata), “Kami
telah diberi pengetahuan sebelumnya dan kami adalah orang-orang yang
berserah diri (kepada Allah). Dan kebiasaannya menyembah selain Allah
mencegahnya (untuk melahirkan keislamannya), sesungguhnya dia (Balgis)

$\a

_,\

21



dahulu termasuk orang-orang kafir. Dikatakan kepadanya (Balgis),
“Masuklah ke dalam istana.” Maka ketika dia (Balgis) melihat (lantai
istana) itu, dikiranya kolam air yang besar, dan disingkapkannya (penutup)
kedua betisnya. Dia (Sulaiman AS) berkata, “Sesungguhnya ini hanyalah
lantai istana yang dilapisi kaca.” Dia (Balqis) berkata, “Ya Tuhanku,
sungguh, aku telah berbuat zalim terhadap diriku. Aku berserah diri
bersama Sulaiman AS kepada Allah, Tuhan seluruh alam.”

Qdla ya ayyuhal-mala’v ayyukum ya'tini bi‘arsyihd qabla ay ya'tiuni
muslimin (Dia (Sulaiman AS) berkata, “Wahai para pembesar! Siapakah di antara
kamu yang sanggup membawa singgasananya kepadaku sebelum mereka datang
kepadaku menyerahkan diri?), setelah para utusan kembali, Ratu Balqis menyadari
kelemahan kaumnya dan memutuskan untuk memenuhi seruannya. Ia berangkat
bersama rombongannya untuk menemui Nabi Sulaiman AS. Ketika rombongan
Ratu Balqis hampir tiba di wilayah Syam, Nabi Sulaiman AS mengumpulkan
pasukannya dari golongan manusia dan jin, lalu berpidato di hadapan mereka seraya

siapa yang bisa datangkan singgasana Ratu Balqis sebelum mereka datang.??

Kemudian, jin ifrit menyatakan bahwa ia mampu menghadirkan singgasana
Ratu Balqgis sebelum majelis tempat penyelesaian perkara di antara manusia itu
selesai, karena 1a juga berperan sebagai gadi. Namun Nabi Sulaiman AS
menginginkan yang lebih cepat, lalu seorang ulama dari golongan manusia
menyatakan bahwa ia mampu mendatangkannya dalam sekejap mata. Setelah
singgasana itu berada di hadapannya, Nabi Sulaiman AS pun menegaskan bahwa

hal tersebut merupakan karunia Allah SWT sebagai ujian untuk mengetahui apakah

22Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 10, 331.

22



dirinya termasuk hamba yang bersyukur dengan mengakui nikmat tersebut berasal

dari-Nya, atau kufur dengan menisbahkannya kepada kekuatan dirinya sendiri.?

Qdla nakkiri laha ‘arsyahd nandzur atahtadi am takinu minalladzina la
yvahtadin (Ubahlah untuknya singgasananya, kita akan melihat apakah dia
(Balgis) mengenal; atau tidak mengenalnya lagi.), Nabi Sulaiman AS kemudian
mengubah singgasana Ratu Balqis untuk menguji sejauh mana pengetahuannya
terhadap singgasananya sendiri. Ketika Ratu Balqis tiba, singgasana yang telah
diubah itu diperlihatkan kepadanya, lalu 1ia ditanya, “Seperti inikah
singgasanamu?”’. Ratu Balgis menjawab, “Seakan-akan ini singgasanaku,” yang
menunjukkan kemiripan tanpa memastikan bahwa itu benar-benar miliknya,
mengingat kemungkinan adanya kesamaan bentuk akibat jauhnya jarak. Ketika
Ratu Balqis tiba dan melihat lantai istana tersebut, ia mengira bahwa di hadapannya
terbentang air, sehingga ia menyingkap kainnya untuk melintas. Nabi Sulaiman AS
kemudian menjelaskan bahwa yang dilihatnya bukan air, melainkan lantai kaca
yang di bawahnya terdapat air mengalir. Menyaksikan keindahan dan kemegahan
istana tersebut, Ratu Balqis kagum dan menyadari kebesaran Allah SWT. Ia pun
menerima seruan Nabi Sulaiman AS untuk beriman kepada Allah dan menyatakan

keislamannya dengan penuh keikhlasan.?*

2Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 10, 332.
24Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 10, 334.

23



b. Kisah Taubatnya Nabi Sulaiman AS dalam surah Sad ayat 30-40

&

el sde 220 0 24 «\ el 2 el 3 g

&35 5= dj J§° 5 Jd'\ L] K Jés @’%\5%‘\ Ziial
5 o gl pa ke B e oladl
Rl ol oas ) 5abl o5 JB @ ol 2 \wwﬁ&w

of\aé’“ym\,ﬁmw@\ E3) 8 s u;,\;q@;‘igi
3a55 845 @ 25 M B akil o ool ds 48y
G i) & ol sk dal 5l 5 u\,)u;a\.\,;@;u;%?\

&
(2 \\; Ry
c%%;ﬁ »..: =9

“Dan kepada Daud AS Kami karuniakan (anak bernama) Sulaiman
AS; dia adalah sebaik-baik hamba. Sungguh, dia sangat taat (kepada
Allah). (Ingatlah) ketika pada suatu sore dipertunjukkan kepadanya (kuda-
kuda) yang jinak, (tetapi) sangat cepat larinya, maka dia berkata,
“Sesungguhnya aku menyukai segala yang baik (kuda), yang membuat aku
ingat akan (kebesaran) Tuhanku, sampai matahari terbenam.”’Bawalah
semua kuda itu kembali kepadaku.” Lalu dia mengusap-usap kaki dan leher
kuda itu. Dan sungguh, Kami telah menguji Sulaiman AS dan Kami jadikan
(dia) tergeletak di atas kursinya sebagai tubuh (vang lemah karena sakit),
kemudian dia bertobat. Dia berkata, “Ya Tuhanku, ampunilah aku dan
anugerahkanlah kepadaku kerajaan yang tidak dimiliki oleh siapa pun
setelahku. Sungguh, Engkaulah Yang Maha Pemberi.” Kemudian Kami
tundukkan kepadanya angin yang berhembus dengan baik menurut
perintahnya ke mana saja yang dikehendakinya, dan (Kami tundukkan pula
kepadanya) setan-setan, semuanya ahli bangunan dan penyelam, dan
(setan) yang lain yang terikat dalam belenggu. Inilah anugerah Kami,; maka
berikanlah (kepada orang lain) atau tahanlah (untuk dirimu sendiri) tanpa
perhitungan. Dan sungguh, dia mempunyai kedudukan yang dekat pada sisi
Kami dan tempat kembali yang baik.

Ayat ini menjelaskan dua peristiwa yang membawa Nabi Sulaiman AS

bertaubat.

24



1) Peristiwa Pertama

Peristiwa pertama menggambarkan Nabi Sulaiman AS yang sedang
menyaksikan parade kuda-kuda militernya. Kuda-kuda tersebut dikenal memiliki
kecepatan luar biasa, langkah yang ringan, serta sifat yang jinak dan patuh. Parade
itu dilaksanakan menjelang waktu Asar, sehingga menyebabkan Nabi Sulaiman AS
terlambat menunaikan salat. Menyadari kelalaiannya, beliau segera memohon
ampun dan bertaubat kepada Allah SWT atas keterlambatannya dalam menunaikan
kewajiban tersebut.”® Ruddithd ‘alayy, fa thafiga masham bis-siqi wal-a ‘ndq
(Bawalah semua kuda itu kembali kepadaku.” Lalu dia mengusap-usap kaki dan
leher kuda itu) kemudian Nabi Sulaiman AS memerintahkan agar kuda tersebut
dikembalikan sebagaimana semula. Setelah kuda-kuda itu hadir kembali, beliau
mengelus leher, kepala, dan kaki mereka sebagai bentuk kasih sayang,
penghargaan, serta rasa bangganya. Tindakan tersebut juga menunjukkan perhatian
Nabi Sulaiman AS dalam memastikan kondisi kuda-kuda itu tetap baik, mengingat
mereka merupakan bagian penting dari perlengkapan kerajaan dan kekuatan militer

dalam menghadapi serangan musuh.?
2) Peristiwa Kedua

Wa lagad fatannd sulaimdna wa algaind ‘ala kursiyyihi jaSad an tsumma

anab (Dan sungguh, Kami telah menguji Sulaiman AS dan Kami jadikan (dia)

2>Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 12, 219.
26Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 12, 220.

25



tergeletak di atas kursinya sebagai tubuh (vang lemah karena sakit), kemudian dia
bertobat.), menurut pandangan ar-Razi yang dikutip oleh Wahbah al-Zuhaili, ujian
yang dialami Nabi Sulaiman AS berupa ujian fisik, yakni Allah SWT menimpakan
kepadanya penyakit hingga tubuhnya menjadi lemah dan kering. Setelah masa ujian
itu berlalu, Allah kemudian memulihkan kesehatannya dan mengembalikan

kekuatannya seperti semula.

3. Penafsiran Wahbah al-Zuhaili dalam al-Tafsir al-Munir terkait Kisah
Nabi Muhammad SAW

Dalam al-Qur’an banyak ayat yang menceritakan Nabi Muhammad SAW,
fokus peneliti adalah kepemimpinan Nabi Muhammad SAW yang terjadi ketika
berada di peperangan seperti perang Uhld dan Perang Ahzab. Kisah Nabi
Muhammad SAW dalam perjanjian hudaibiyah juga menjadi aspek penting dalam
penelitian ini. Selain itu, terdapat kisah pengusiran Bani Quraidzah dan Bani

Nadhir.

a. Kisah Perang Uhud _
1) Pengorganisasian Pasukan Islam pada Perang Uhud dalam surah Ali ‘Imran
ayat 121-129

018 e s Josh e it 0l 252 5
@ Said ﬁ;&w\y) s Ay Y @;@m%
5Ed e %&»(Sum\ \,Uu Ul 2 i S 15
grj‘zf Ju&u EREN AT @.‘,Q\;\&J\Wrxs

Y\ {5”‘“ \“’s‘“«z)’wrff\v 135555 3 u\ J‘
Vé PRI w«u; SN a5 g @ Gy S

26



N8 Gl 5 G i) @ s 53 w\wwﬁ\faj\
}\ ’/: = )i; \ ;dﬂfﬁ U’A JS J.)J c@\w% U«""\" \ ’ );.Si

et (4 Sk e ﬂ\d &Y "J‘"‘“d L“‘”J \Z O)J'L*-@u”‘)é/ =

A

o%ww R)M‘\M} ;u&équ

“Dan (ingatlah), ketika engkau (Muhammad) berangkat pada pagi
hari meninggalkan keluargamu untuk mengatur orang-orang beriman pada
pos-pos pertempuran. Allah Maha Mendengar, Maha Mengetahui. Ketika
dua golongan dari pihak kamu ingin (mundur) karena takut, padahal Allah
adalah penolong mereka. Karena itu, hendaklah kepada Allah saja orang-
orang mukmin bertawakal. Dan sungguh, Allah telah menolong kamu
dalam perang Badar, padahal kamu dalam keadaan lemah. Karena itu
bertakwalah kepada Allah, agar kamu mensyukuri-Nya. (Ingatlah), ketika
engkau (Muhammad) mengatakan kepada orang-orang beriman, “Apakah
tidak cukup bagimu bahwa Allah membantu kamu dengan tiga ribu
malaikat yang diturunkan (dari langit)?” “Ya” (cukup). Jika kamu bersabar
dan bertakwa ketika mereka datang menyerang kamu dengan tiba-tiba,
niscaya Allah menolongmu dengan lima ribu malaikat yang memakai tanda.
Dan Allah tidak menjadikannya (pemberian bala-bantuan itu) melainkan
sebagai kabar gembira bagi (kemenangan)mu, dan agar hatimu tenang
karenanya. Dan tidak ada kemenangan itu, selain dari Allah Yang
Mahaperkasa, Mahabijaksana. (Allah menolong kamu dalam perang Badar
dan memberi bantuan) adalah untuk membinasakan segolongan orang
kafir, atau untuk menjadikan mereka hina, sehingga mereka kembali tanpa
memperoleh apa pun. Itu bukan menjadi urusanmu (Muhammad) apakah
Allah menerima tobat mereka, atau mengazabnya, karena sesungguhnya
mereka orang-orang zalim. Dan milik Allah-lah apa yang ada di langit dan
apa yang ada di bumi. Dia mengampuni siapa yang Dia kehendaki, dan
mengazab siapa yang Dia kehendaki. Dan Allah Maha Pengampun, Maha
Penyayang”.

Ayat ini diturunkan berkenaan dengan peristiwa Perang Uhud. Ibnu Abi
Hatim dan Abl Ya‘la meriwayatkan dari Miswar bin Makhramah, bahwa ia pernah
bertanya kepada pamannya, ‘Abdurrahman bin ‘Auf, “Ceritakan kepadaku tentang

kisahmu pada Perang Uhud.” 1a pun menjawab, “Bacalah ayat-ayat setelah ayat

27



ke-120 dalam surah Ali ‘Imran' Ada 60 ayat yang bercerita tentang perang Uhud,

dimulai dari ayat 121 sampai 180.

Idz hammat thad'ifatani mingkum an tafsyald wallahu waliyyuhumd, wa
‘alallahi falyatawakkal al-mu'minin (Ketika dua golongan dari pihak kamu ingin
(mundur) karena takut, padahal Allah adalah penolong mereka. Karena itu,
hendaklah kepada Allah saja orang-orang mukmin bertawakal), Kekalahan kaum
kafir Quraisy dalam perang Badar menjadi latar belakang pemicu terjadinya
peperangan Uhud. Menurut ‘Ali Muhammad al-Shallabi dalam Ghazdwat al-Rasiil
SAW Duriis Wa’lbar Wa Fawdid, ada empat faktor pemicu terjadinya perang uhud.
Pertama, kekalahan perang Badar menjadi faktor balas dendam yang terjadi
dikalangan kafir Quraisy. Banyak dari pemuka Quraisy yang terbunuh di perang
Badar. Kedua, Pergerakan ekspansi yang dilakukan oleh Negara Islam membawa
dampak pada perekonomian kaum Quraisy dan mengakibatkan perekonomian
mereka terblokade secara ketat. Ketiga, kaum kafir Quraisy ingin menjaga
kedaulatan mereka sebagai pemimpin, mereka tidak menginginkan kedaulatan

mereka diambil oleh Nabi Muhammad.?’

Abl Sufyan, selaku pemuka Quraisy, kemudian memprovokasi kaumnya
untuk menuntut balas dendam dari perang Badar dengan memobilisasi kekuatan
besar berjumlah tiga ribu pasukan, termasuk 700 prajurit berbaju besi dan 200
pasukan berkuda. Mengetahui rencana ini, Nabi Muhammad SAW memimpin

kaum Muslimin bermusyawarah guna menentukan strategi. Sebagian sahabat yang

27Ali Muhammad al-Shallabi, Ghazdwat al-Rasul SAW Duriis Wa'Ibar Wa Fawdid, terj.
Arbi dan Nila Noer Fajariyah (Jakarta: Ummul Qura, 2017), 203-206.

28



lebih tua, termasuk Abdullah bin Ubai bin Salul, menyarankan agar bertahan di
Madinah. Namun, para sahabat dari golongan pemuda yang belum ikut dalam
Perang Badar mendesak agar pasukan keluar menghadapi musuh di luar kota. Nabi
Muhammad SAW akhirnya memilih pendapat mayoritas untuk keluar dan

memimpin langsung pasukan yang berjumlah sekitar seribu orang.?®

Setelah persiapan matang, Nabi Muhammad SAW menata barisan di kaki
Gunung Uhud. Beliau menempatkan 50 pemanah di atas bukit Jabal al-Rumdh
dengan perintah agar mereka tidak meninggalkan posisi apa pun yang terjadi, baik
ketika menang maupun kalah sampai perang selesai. Di tengah perjalanan menuju
medan perang, Abdullah bin Ubai bin Salill bersama 300 pengikutnya memilih
mundur dengan alasan ketidaksetujuan terhadap strategi Nabi Muhammad SAW.

Akibatnya, kekuatan pasukan Islam berkurang menjadi sekitar 700 orang saja.

Peperangan terjadi pada hari Sabtu, 7 Syawwal tahun ketiga Hijriyah. Di
bawah komando Nabi Muhammad SAW, pasukan Islam sempat menguasai
jalannya peperangan. Pada saat itu, bendera pasukan Islam dibawa oleh Mush‘ab
bin Umair, sementara pasukan di sayap kanan dipimpin oleh Zubair bin ‘Awwam
dan di sayap kiri oleh al-Mundzir bin ‘Amr. Adapun di pihak musuh, pasukan di
kedua sayapnya masing-masing dipimpin oleh Khalid bin Walid dan Ikrimah bin
Abl Jahal, sedangkan bendera perang mereka berada di tangan Thalhah bin Abi
Thalhah dari Bani ‘Abdu al-Dar. Ketika kemenangan hampir diraih oleh pihak

Muslim, sebagian pemanah yang turun karena tertarik oleh harta rampasan perang

28Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 2, 391.

29



melanggar perintah Nabi Muhammad SAW dan meninggalkan posisi mereka di

bukit. Pelanggaran inilah yang menjadi titik balik dalam pertempuran.?’

Melihat peluang tersebut, Khalid bin Walid yang saat itu masih berada di
pihak Quraisy segera memimpin pasukan berkuda menyerang dari arah belakang.
Serangan mendadak ini membuat barisan kaum Muslimin terpecah dan kocar-kacir.
Di tengah kekacauan itu, tersebar isu bahwa Nabi Muhammad SAW telah gugur,
sehingga semangat juang pasukan Islam semakin melemah. Namun, Nabi
Muhammad yang saat itu terluka parah gigi beliau patah, wajahnya berdarah, dan
lututnya luka tetap berusaha menenangkan para sahabat dengan menyatakan bahwa
Beliau masih hidup, “Kemarilah wahai hamba-hamba Allah, aku adalah Nabi
Muhammad!”. Kekalahan di perang Uhud merupakan sebuah bencana yang
dahsyat bagi kaum Muslimin, pada waktu itu, jumlah personil Islam yang mati
syahid mencapai angka 70 orang, sedangkan dari pihak musuh, jumlah personil

mereka yang terbunuh berjumlah 22 orang.

2) Perlakuan Lembut Nabi Muhammad SAW kepada Para Sahabat dengan
Memaafkan dan Mengajak Bermusyawarah dalam surah Ali ‘Imran ayat
159-160

}’_
Joﬁ}:ﬁ@}sbﬁ;\?\&@jj\_@@ R ’\35:@;;@&;
15 ad rsw 55 (53 JJEYE A ;,m u\ @& 5854 22 Al
%ﬁfﬂ%dﬁrj ﬁ;&b«b\ L}(«j o-«\.a.: rs/nAq &v\“

2Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 2, 392.
3Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 2, 393.

30



“Maka berkat rahmat Allah engkau (Muhammad) berlaku lemah
lembut terhadap mereka. Sekiranya engkau bersikap keras dan berhati
kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari sekitarmu. Karena itu
maafkanlah mereka dan mohonkanlah ampunan untuk mereka, dan
bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian, apabila
engkau telah membulatkan tekad, maka bertawakallah kepada Allah.
Sungguh, Allah mencintai orang yang bertawakal. Jika Allah menolong
kamu, maka tidak ada yang dapat mengalahkanmu, tetapi jika Allah
membiarkan kamu (tidak memberi pertolongan), maka siapa yang dapat
menolongmu setelah itu? Karena itu, hendaklah kepada Allah saja orang-
orang mukmin bertawakal.”

Allah SWT menyampaikan kepada Nabi Muhammad SAW bahwa dengan

rahmat dan taufik-Nya, hati beliau dijadikan lembut terhadap kaum Mukminin.

Semua ini memperlihatkan betapa mulia dan bijaksananya sikap kepemimpinan

Beliau. Ayat ini masih memiliki keterkaitan dengan ayat sebelumnya, sebab

keduanya masih membahas peristiwa Perang Uhud beserta dampak serta pengaruh

yang ditimbulkannya. Meskipun tindakan mereka pada Perang Uhud telah

menyebabkan kesedihan dan luka bagi Beliau, Nabi Muhammad SAW memaafkan

dan tetap memperlakukan mereka dengan penuh kelembutan, berbicara dengan

tutur kata yang baik, serta melibatkan mereka dalam musyawarah untuk membahas

berbagai urusan umat dan kehidupan duniawi. Dalam sebuah hadis yang berbunyi:

- -
£

b el ) 1 a0 o e JB ) 25T
3555 4l

“Tidak ada sikap lembut yang lebih disenangi oleh Allah SWT dari
sikap lembut dan murah hati seorang pemimpin dan tidak ada sikap keras
dan angkuh yang lebih dibenci oleh Allah SWT dari sikap kasar dan
arogansi seorang pemimpin.”"

3'Muhammad Yusuf al-Kandahlawi, Haydt al-Shahdbah, Jilid 2 (Beirut: Mu’assasat al-

Risalah li-al-Thiba‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzi‘, 1999), 306

31



Wahbah al-Zuhaili menjelaskan dalam tafsirnya tentang perilaku Nabi
Muhammad SAW dikenal sebagai sosok pemimpin yang sangat menghargai
musyawarah dalam setiap keputusan penting, baik dalam urusan perang maupun
perkara sosial. Sikap ini menjadi salah satu cerminan kebijaksanaan dan keluhuran

akhlak beliau dalam memimpin umat.

Pada Perang Badar, Nabi Muhammad SAW terlebih dahulu bermusyawarah
dengan para sahabat mengenai rencana menghadang kafilah dagang Quraisy. Para
sahabat dengan penuh semangat menyatakan kesetiaan mereka, bahwa mereka siap
mengikuti perintah beliau ke mana pun. Selain itu, beliau juga bermusyawarah
untuk menentukan tempat yang paling strategis untuk berhenti dan beristirahat,
hingga akhirnya menerima saran dari al-Mundzir bin Amr untuk maju ke posisi
depan. Pada Perang Khandaq, Nabi Muhammad SAW kembali mengajak para
sahabat berdiskusi mengenai rencana mengadakan perjanjian damai dengan musuh
dengan menyerahkan sepertiga hasil panen kurma Madinah. Namun, dua sahabat
mulia, Sa’d bin Mu’adz dan Sa’d bin ‘Ubadah, menolak usulan itu dengan tegas,
karena dianggap dapat melemahkan posisi kaum Muslimin. Nabi Muhammad SAW
menerima pendapat mereka dan membatalkan rencana perdamaian tersebut.
Demikian pula pada Perang Uhud, beliau mengadakan musyawarah untuk
menentukan strategi apakah tetap bertahan di Madinah atau keluar menghadapi
musuh di luar kota. Setelah mendengar berbagai pandangan, Nabi Muhammad

SAW memutuskan untuk mengikuti suara mayoritas, yaitu keluar menyambut

32



musuh di medan tempur. Keputusan ini menunjukkan betapa besar penghargaan

beliau terhadap pendapat jamaah.3?

Pada peristiwa Hudaibiyah, Nabi Muhammad SAW juga meminta
pandangan para sahabat mengenai tawanan dari kaum musyrik yang menghadang
perjalanan mereka menuju Baitullah. Ab Bakr al-Shiddiq mengingatkan bahwa
tujuan mereka bukan untuk berperang, melainkan untuk menunaikan umrah. Nabi
Muhammad SAW menerima pendapat tersebut, menunjukkan kebijaksanaan dan
ketenangan beliau dalam menyikapi situasi genting. Bahkan dalam peristiwa al-Ifk
(fitnah terhadap Sayyidah ‘Aisyah) Nabi Muhammad SAW juga tidak tergesa-gesa
mengambil keputusan. Beliau mengumpulkan para sahabat dan meminta pendapat
mereka mengenai tuduhan yang menimpa keluarganya. Dalam kesempatan itu,
beliau bahkan meminta pertimbangan dari ‘Ali bin Abi Thalib dan Usamah bin Zaid

mengenai apakah beliau perlu menceraikan Aisyah atau tidak.*?

3) Keadilan Nabi Muhammad SAW dalam Pembagian Harta Rampasan Perang
dalam surah Ali ‘Imran ayat 161-164

U;Zf&yr ’J—va\»&w’ J:JQ\&QKL:}
\ “Ja;uz:LJSm\Qﬂ)CW\mw@yr@w{u
SRR Nie S5 b @ ad) Ao ;;:@;x,\
r#?;bw\“ V5 g £ 3 e e A a3

32Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 2, 470.
33Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 2, 470.

33



& o o 8 18 5 196 1 801 gy 1S
¢

“Dan tidak mungkin seorang nabi berkhianat (dalam urusan harta
rampasan perang). Barangsiapa berkhianat, niscaya pada hari Kiamat dia
akan datang membawa apa yang dikhianatkannya itu. Kemudian setiap
orang akan diberi balasan yang sempurna sesuai dengan apa yang
dilakukannya, dan mereka tidak dizalimi. Maka adakah orang yang
mengikuti keridaan Allah sama dengan orang yang kembali membawa
kemurkaan dari Allah dan tempatnya di neraka Jahanam? Itulah seburuk-
buruk tempat kembali. (Kedudukan) mereka itu bertingkat-tingkat di sisi
Allah, dan Allah Maha Melihat apa yang mereka kerjakan. Sungguh, Allah
telah memberi karunia kepada orang-orang beriman ketika (Allah)
mengutus seorang Rasul (Muhammad) di tengah-tengah mereka dari
kalangan mereka sendiri, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-Nya,
menyucikan (jiwa) mereka, dan mengajarkan kepada mereka Kitab (al-
Qur'an) dan Hikmah (Sunnah), meskipun sebelumnya, mereka benar-benar
dalam kesesatan yang nyata.”

Menurut al-Kalbi dan Mugqatil dalam al-Tafsir al-Munir ayat ini turun

berkenaan dengan peristiwa perang Uhud, ketika sekelompok pasukan pemanah

meninggalkan posisi mereka di atas bukit karena tergiur dengan harta rampasan

perang. Mereka khawatir Nabi Muhammad SAW akan menetapkan bahwa harta

rampasan menjadi milik bagi yang mendapatkannya, sebagaimana pada perang

Badar. Melihat hal itu, Nabi Muhammad SAW menegur mereka dengan

mengatakan bahwa beliau telah memerintahkan agar tidak meninggalkan posisi

tersebut. Namun mereka beralasan bahwa sebagian rekan mereka tetap berjaga di

tempat itu. Nabi Muhammad SAW kemudian menegaskan bahwa tindakan mereka

menunjukkan seolah-olah mereka berprasangka buruk terhadap Beliau, seakan-

akan beliau akan berbuat khianat dalam pembagian harta rampasan perang.>*

34Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 2, 476.

34



Ayat-ayat ini menjelaskan sifat dan misi Nabi Muhammad SAW dalam
memperbaiki umat, menegaskan bahwa sifat khianat sama sekali tidak mungkin
dimiliki oleh seorang nabi. Allah SWT menjaga para nabi dari perbuatan tercela
karena kedudukan kenabian sangat mulia dan terhindar dari kehinaan. Para Nabi
memiliki derajat yang sangat tinggi dalam hal kemuliaan akhlak, sehingga sifat
khianat atau ketidakadilan dalam pembagian harta rampasan perang bukanlah
bagian dari karakter seorang Nabi. Mereka juga tidak mungkin mengambil harta
rampasan perang tanpa hak yang sah.>> Imam Thabrani meriwayatkan dari ‘Amr

bin ‘Auf sebuah hadis berikut:

~

B RTNNERN

“Tidak boleh ada pengkhianatan dan tidak boleh ada pencurian.’%”

b. Kisah Perang al-Ahzab dan Pengepungan Bani Quraizhah
1) Peperangan al-Ahzab atau Khandaq dalam surah al-Ahzab ayat 9-11

welebloslings v& 3 ri.m» M\,;;\ \,M\dmt;u%

rﬁaﬁw@;m\m\,@dwuw 555 u,,(.s 35 =,

A G5k S 2o\l el S 8 Jbrg.‘y_d\ i
£0 eV \;wg 5 1 AR o

“Wahai orang-orang yang beriman! Ingatlah akan nikmat Allah
(vang telah dikaruniakan) kepadamu ketika bala tentara datang kepadamu,
lalu Kami kirimkan kepada mereka angin topan dan bala tentara yang tidak
dapat terlihat olehmu. Allah Maha Melihat apa yang kamu kerjakan. (Yaitu)
ketika mereka datang kepadamu dari atas dan dari bawahmu, dan ketika
penglihatan(mu) terpana dan hatimu menyesak sampai ke tenggorokan dan
kamu berprasangka yang bukan-bukan terhadap Allah. Di situlah diuji

3Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 2, 480.
36¢Ali bin Muhammad al-Jauzi, Gharib al-Hadis, Jilid 2 (Beirut: Dar Kutb ‘Ilmiyyah,
1985), 161.

35



orang-orang mukmin dan digoncangkan (hatinya) dengan goncangan yang
dahsyat.”

Perang al-Ahzab atau Perang Khandaq terjadi pada bulan Syawal tahun
kelima Hijriah. Latar belakang terjadinya perang ini bermula dari hasutan orang-
orang Yahudi Bani al-Nadhir dan Bani Quraizhah yang mendatangi kaum
musyrikin Quraisy di Makkah serta beberapa suku Arab lainnya untuk bersekutu
memerangi Nabi Muhammad SAW. Mereka menyebarkan propaganda bahwa
agama kaum musyrik lebih baik daripada agama Islam, hingga akhirnya
terbentuklah aliansi besar yang terdiri atas Quraisy, Ghathafan, Banl Asad, Bani
Amir, dan Yahudi Madinah. Jumlah pasukan gabungan ini mencapai sekitar sepuluh
hingga lima belas ribu orang yang bergerak menuju Madinah dengan tujuan untuk

menghabisi kaum Muslimin.>’

Nabi Muhammad SAW sebagai pemimpin tertinggi kaum Muslimin, segera
menyusun strategi bertahan. Setelah menerima kabar bahwa pasukan musuh akan
mengepung Madinah, beliau bermusyawarah dengan para sahabat. Dalam
musyawarah tersebut, muncul gagasan dari Salman al-Farisi untuk menggali parit
di bagian utara Madinah sebagai benteng pertahanan. Nabi Muhammad SAW
menerima usulan tersebut dan langsung mengajak para sahabat untuk menggali
parit bersama. Parit yang digali di daerah terbuka barat laut Madinah memiliki
panjang sekitar lima ribu dzira’, dengan kedalaman tujuh sampai sepuluh dzira’,
dan lebar sembilan dzira’ lebih. Ketika pasukan al-Ahzab tiba, mereka terkejut

melihat taktik tersebut, sebab strategi seperti ini belum pernah dikenal dalam tradisi

37Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 11, 287.

36



perang bangsa Arab. Pasukan musyrikin berusaha menembus parit, tetapi gagal.
Beberapa tokoh ternama seperti Amr bin Widd al-Amiri mencoba menerobos,
namun berhasil dikalahkan oleh Ali bin Abi Thalib. Sementara itu, Sa’d bin Mu’adz

gugur sebagai syahid akibat luka dalam peperangan ini.*®

1dz ja’ atkum junidun fa arsalnd ‘alaihim rihaw wa juniidal lam tarauha
(Yaitu) ketika mereka datang kepadamu dari atas dan dari bawahmu, dan ketika
penglihatan(mu) terpana dan hatimu menyesak sampai ke tenggorokan dan kamu
berprasangka yang bukan-bukan terhadap Allah), Di tengah situasi genting, Allah
SWT menolong Nabi Muhammad SAW melalui seorang tokoh bernama Nu’aim
bin Mas’ud al-Ghathafini yang diam-diam telah memeluk Islam, Ia datang kepada
Nabi Muhammad SAW menawarkan bantuan. Dengan propagandanya, dimana ia
mengadu domba kelompok Bani Quraizhah dan Kafir Quraisy. Akibatnya, muncul
kecurigaan dan ketegangan di antara mereka, sehingga menciptakan kecurigaan dan
krisis kepercayaan antar kelompok. Allah SWT kemudian mengirimkan angin
kencang yang sangat dingin pada malam hari, yang merobohkan tenda-tenda,
membalikkan bejana, serta merusak seluruh perlengkapan pasukan musuh. Angin
itu berputar-putar di sekitar posisi mereka, namun tidak mengenai area di luar
tempat kedudukan pasukan tersebut.’® Nabi Muhammad SAW mengutus Hudzaifah
bin Yaman untuk memantau keadaan musuh. Hudzaifah melihat keadaan musuh

yang telah diporak-porandakan oleh angin yang berputar disekeliling mereka

38Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 11, 288.
3%Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 11, 288.

37



sehingga membuat mereka mundur. Setelah memastikan bahwa mereka benar-

benar mundur, Nabi Muhammad SAW sujud bersyukur kepada Allah SWT.*°

2) Pengepungan Bani Quraizhah dalam surah al-Ahzab ayat 26-27

s A0 5T s ek 8 5 43
e A Al 5 2ay el & gl 35 @ e G “” 583 JLA\
& B3 Sy u)w G f ool 1l 3 535 ks
b e 565 3 oy iy kst sl S

“Dan Allah menghalau orang-orang kafir itu yang keadaan mereka
penuh kejengkelan, karena mereka (juga) tidak memperoleh keuntungan
apa pun. Cukuplah Allah (vang menolong) menghindarkan orang-orang
mukmin dalam peperangan. Dan Allah Maha kuat, Maha perkasa. Dan Dia
menurunkan orang-orang Ahli Kitab (Bani Quraizah) yang membantu
mereka (golongan-golongan yang bersekutu) dari benteng-benteng mereka,
dan Dia memasukkan rasa takut ke dalam hati mereka. Sebagian mereka
kamu bunuh dan sebagian yang lain kamu tawan. Dan Dia mewariskan
kepadamu tanah-tanah, rumah-rumah dan harta benda mereka, dan (begitu
pula) tanah yang belum kamu injak. Dan Allah Mahakuasa terhadap segala
sesuatu.”

Bani Quraizhah merupakan salah satu kabilah Yahudi di Madinah yang telah
menjalin perjanjian damai dengan Nabi Muhammad SAW untuk saling menjaga
keamanan dan tidak melakukan tindakan yang merugikan kaum Muslimin. Namun,
ketika pasukan al-Ahzab yang terdiri dari Quraisy, Ghathafan, dan beberapa kabilah
Arab lainnya mengepung Madinah, Bani Quraizhah justru berkhianat dengan

menjalin kerja sama dan konspirasi bersama mereka. Tindakan ini jelas merupakan

40Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 11, 289.

38



pelanggaran terhadap perjanjian yang telah disepakati, sekaligus ancaman serius
bagi keamanan internal umat Islam. Kemudian Nabi Muhammad SAW memimpin
pengepungan terhadap benteng Bani Quraizhah selama kurang lebih dua puluh
malam hingga mereka menyerah dan bersedia untuk diadili oleh Sa’d bin Mu’adz,

sahabat Anshar yang dikenal bijaksana dan adil.*!

Wa anzala alladzina dzdharithum min ahli al-kitabi min Shaydshihim
ay wa anzala Alldhu Yahiida Bani Quraydzah alladzina hum min ahli al-kitabi
wa alladzina ‘awanii al-ahzaba min hushunihim wa-qila ‘ihim (Dan Dia
menurunkan orang-orang Ahli Kitab (Bani Quraizhah) yang membantu mereka
(golongan-golongan yang bersekutu) dari benteng-benteng mereka, Yaitu: Allah
menurunkan (mengalahkan) kaum Yahudi Bani Quraizhah yang merupakan bagian
dari Ahlul Kitab, dan yang telah membantu pasukan al-Ahzab, dari benteng-
benteng dan kubu pertahanan mereka.”’), Sa’d bin Mu’adz kemudian memutuskan
bahwa kaum laki-laki yang terlibat dalam pengkhianatan harus dihukum mati,
sedangkan kaum perempuan dan anak-anak dijadikan tawanan. Seluruh harta
benda, tanah, rumah, dan perkebunan mereka disita dan dibagikan kepada kaum
Muslimin sebagai bagian dari ghanimah (rampasan perang). Keputusan ini disetujui
oleh Nabi Muhammad SAW dan dianggap sesuai dengan ketentuan hukum Allah
SWT. Bani Quraizhah pun mengalami kekalahan setelah memberikan dukungan

kepada pasukan al-Ahzab.*?

4'Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 11, 306.
42Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 11, 307.

39



c. Kisah Perjanjian Hudaibiyah

Perjanjian Hudaibiyah merupakan salah satu peristiwa penting dalam
sejarah dakwah Islam. Latar belakang terjadinya perjanjian ini bermula pada tahun
keenam Hijriah, ketika Nabi Muhammad SAW bersama sekitar 1.400 sahabat
berangkat dari Madinah menuju Makkah dengan tujuan melaksanakan ibadah
umrah, bukan untuk berperang. Kaum Muslimin mengenakan pakaian ihram
sebagai tanda bahwa perjalanan tersebut bersifat damai. Namun, ketika mendengar
kabar kedatangan Nabi Muhammad SAW kaum Quraisy menolak keras dan
bertekad menghalangi beliau serta para sahabat memasuki Makkah. Keadaan ini
menyebabkan ketegangan yang nyaris berujung pada peperangan di kawasan

Hudaibiyah, di pinggiran kota Makkah.*

Nabi Muhammad SAW yang selalu mengedepankan perdamaian kemudian
mengutus ‘Utsman bin ‘Affan untuk bernegosiasi dengan kaum Quraisy,
menjelaskan bahwa kedatangan kaum Muslimin tidak dimaksudkan untuk
berperang. Namun, setelah Utsman tertahan cukup lama di Makkah, tersebar kabar
bahwa ia telah dibunuh. Mendengar berita itu, Nabi Muhammad SAW segera
mengumpulkan para sahabat di bawah pohon untuk membaiat mereka agar siap
membela kebenaran sampai titik darah penghabisan, yang kemudian dikenal
sebagai Bai‘at al-Ridhwén. Tidak lama setelah itu, ternyata kabar kematian Utsman
terbukti tidak benar, dan kaum Quraisy mengirim utusan bernama Suhail bin ‘Amr

untuk melakukan perundingan damai dengan Nabi Muhammad SAW.*

“’Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”’, Jilid 13, 469.
“Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”’, Jilid 13, 470.

40



Hasil dari perundingan tersebut adalah sebuah kesepakatan damai yang
dikenal dengan Perjanjian Hudaibiyah. Isi utama dari perjanjian tersebut antara lain:
pertama, kedua belah pihak sepakat untuk menghentikan peperangan selama
sepuluh tahun dan menjamin keamanan satu sama lain. Kedua, kaum Muslimin
diperbolehkan melaksanakan umrah ke Makkah, namun bukan pada tahun itu,
melainkan pada tahun berikutnya. Ketiga, siapa pun dari pihak Quraisy yang
melarikan diri ke pihak Nabi Muhammad SAW tanpa izin walinya harus
dikembalikan ke Makkah, sedangkan jika ada dari pihak Muslim yang berpindah
ke pihak Quraisy, maka tidak perlu dikembalikan. Keempat, suku atau kabilah lain
bebas memilih untuk bergabung dengan pihak Nabi Muhammad SAW atau pihak
Quraisy. Perjanjian ini secara lahiriah tampak merugikan kaum Muslimin, namun
Nabi Muhammad SAW tetap menerimanya karena memiliki pandangan jauh ke

depan.®

Menurut Wahbah al-Zuhaili, dapat dikatakan bahwa kemenangan yang
diperoleh melalui Perjanjian Hudaibiyah menjadi tonggak terbentuknya kedaulatan
internal dan eksternal Daulah Islamiyyah. Melalui peristiwa ini, Nabi Muhammad
SAW tampil tidak hanya sebagai Rasul, tetapi juga sebagai pemimpin politik dan
kepala pemerintahan. Hudaibiyah meneguhkan posisi beliau sebagai penguasa yang
berdaulat, sekaligus menunjukkan kemuliaan dunia dan akhirat yang
dianugerahkan Allah SWT kepada beliau Perjanjian ini juga membawa dampak

besar berupa pengakuan kaum musyrikin terhadap eksistensi dan kedaulatan negara

4SWahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”’, Jilid 13, 470.

41



Islam di Madinah, yang menjadi simbol kemerdekaan politik umat Islam.* adapun
dampak Perjanjian Hudaibiyah dapat terlihat dalam surah al-Fath ayat 4-7, yang

berbunyi:

) 5 B0 305 el ;bam&J T3 B say
w}ﬂ\ Ioid o tSe e A 365 3V o 3
e 18 5 s b S e 0 7 i £l
JSJ*J\ caedly ad Sisg LHLC 1555 e 33 35
V@"Em\w)‘ﬂ\"fbr@*\‘)—nj stu ) Jﬂj

dﬂyb <yl 3;;;45) & 1an 3l Rt réj Vs
%mh&,\;wdg

>

“Dialah yang telah menurunkan ketenangan ke dalam hati orang-
orang mukmin untuk menambah keimanan atas keimanan mereka (yang
telah ada). Dan milik Allah-lah bala tentara langit dan bumi, dan Allah
Maha Mengetahui, Mahabijaksana;, Agar Dia masukkan orang-orang
mukmin laki-laki dan perempuan ke dalam surga yang mengalir di
bawahnya sungai-sungai. Mereka kekal di dalamnya dan Dia akan
menghapus kesalahan-kesalahan mereka. Dan yang demikian itu menurut
Allah suatu keuntungan yang besar, dan Dia mengazab orang-orang
munafik laki-laki dan perempuan, dan (juga) orang-orang musyrik laki-laki
dan perempuan yang berprasangka buruk terhadap Allah. Mereka akan
mendapat giliran (azab) yang buruk dan Allah murka kepada mereka dan
mengutuk mereka serta menyediakan neraka Jahanam bagi mereka. Dan
(neraka Jahanam) itu seburuk-buruk tempat kembali. Dan milik Allah bala
tentara langit dan bumi. Dan Allah Mahaperkasa, Mahabijaksana.”

Perjanjian Hudaibiyah membawa sejumlah keutamaan dan dampak besar

bagi Nabi Muhammad SAW dan kaum Mukminin, serta kaum kafir. Bagi Nabi

4Wahbah al-Zuhaill, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 13, 477-478.

42



Muhammad SAW perjanjian ini menjadi bentuk karunia Ilahi berupa ampunan atas
kesalahan, penyatuan antara kekuasaan dan kenabian, petunjuk menuju jalan yang
lurus, serta kemuliaan dan kekuatan. Bagi kaum Mukminin, perjanjian ini
menghadirkan ketenangan, keteguhan iman, jaminan surga, serta penghapusan
kesalahan. Adapun bagi kaum munafik dan musyrik, Hudaibiyah menjadi awal
turunnya azab Allah berupa murka-Nya, laknat yang menjauhkan mereka dari

rahmat, serta ancaman siksa neraka yang pedih.*’

d. Kisah Pengusiran Kaum Yahudi Bani Nadhir dalam surah al-Hasyr ayat 1-
5

B 39 oo e S0 1 5 s il 5551 B 53
m\;g;uw\w,@;;g;u,_y\ 505 s Ol 25K
315 el s 55 2 e gl 3 B35 184 rjw
s w\ﬁxw;su\%m\,m L ﬂ.cu e

555 Gy A ‘f\«»—e\» o S Y 51k Ll

2B S ) 1l o B o) S Bz Al GE A J&

4o M\@,J,wdgu Wbl J

“Dialah yang mengeluarkan orang-orang kafir di antara Ahli Kitab
dari kampung halamannya pada saat pengusiran yang pertama. Kamu tidak
menyangka, bahwa mereka akan keluar dan mereka pun yakin, benteng-
benteng mereka akan dapat mempertahankan mereka dari (siksaan) Allah;
maka Allah mendatangkan (siksaan) kepada mereka dari arah yang tidak
mereka sangka-sangka. Dan Allah menanamkan rasa takut ke dalam hati
mereka, sehingga memusnahkan rumah-rumah mereka dengan tangannya
sendiri dan tangan orang-orang mukmin. Maka ambillah (kejadian itu)
untuk menjadi pelajaran, wahai orang-orang yang mempunyai pandangan!
Dan sekiranya tidak karena Allah telah menetapkan pengusiran terhadap

4TWahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”’, Jilid 13, 484.

43



mereka, pasti Allah mengazab mereka di dunia. Dan di akhirat mereka akan
mendapat azab neraka. Yang demikian itu karena sesungguhnya mereka
menentang Allah dan Rasul-Nya. Barangsiapa menentang Allah, maka
sesungguhnya Allah sangat keras hukuman-Nya.”

Pengusiran ini bermula ketika Nabi Muhammad SAW bersama sepuluh
sahabat, termasuk Abu Bakar al-Shiddig, Umar bin Khaththab, dan Ali bin Abi
Thalib, mendatangi perkampungan Bani Nadhir untuk meminta bantuan
pembayaran diyat atas dua korban pembunuhan yang dilakukan secara tidak
sengaja oleh salah seorang Muslim. Kedua korban tersebut berasal dari Bani Amir,
sekutu Bani Nadhir, sehingga permintaan tersebut dilakukan berdasarkan perjanjian
dan hubungan kerja sama yang telah terjalin di antara mereka. Namun, di balik
kesepakatan itu, Bani Nadhir menyembunyikan niat jahat. Mereka merencanakan
pembunuhan terhadap Nabi Muhammad SAW dengan cara menjatuhkan batu besar
dari atas rumah tempat beliau duduk di bawah tembok. Orang yang berencana
melaksanakan tindakan tersebut adalah Amr bin Jahsy bin Ka‘ab. Sebelum rencana
itu terlaksana, Allah SWT menurunkan wahyu kepada Nabi Muhammad SAW.
untuk memperingatkan beliau tentang pengkhianatan tersebut.*3

Dengan segera, Nabi Muhammad SAW meninggalkan tempat itu dan
kembali ke Madinah. Setelah itu, Beliau memerintahkan kaum Muslimin untuk
bersiap-siap menindak Bani Nadhir sebagai bentuk pembalasan atas pengkhianatan
mereka yang nyata terhadap perjanjian dan ancaman terhadap keselamatan Nabi

Muhammad SAW serta stabilitas umat Islam. Nabi Muhammad SAW kemudian

memimpin langsung pengepungan terhadap perkampungan Bani Nadhir selama

“8Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 14, 445.

44



enam malam. Dalam situasi tersebut, Allah SWT menanamkan rasa takut dan panik
di hati mereka, sehingga Bani Nadhir akhirnya menyerah dan memohon agar tidak
dibunuh. Nabi Muhammad SAW menerima permohonan mereka dengan syarat
bahwa mereka harus meninggalkan Madinah dan hanya diperbolehkan membawa
harta benda sekadar muatan unta, tanpa senjata.

Sebagaimana dijelaskan surah al-Hasyr ayat 4 bahwa Allah SWT
menjelaskan sebab pengusiran mereka dalam firman-Nya pada: “dzdlika
bi'annahum sydqqullaha wa rasiilahii wa may yusydqqilldha fa innalldha syadidul-
‘igab (Yang demikian itu karena sesungguhnya mereka menentang Allah dan Rasul-
Nya. Barang siapa menentang Allah, maka sesungguhnya Allah sangat keras
hukuman-Nya”. Sebagian besar dari mereka kemudian berpindah ke Khaibar dan
sebagian lainnya menuju Syam. Dalam proses pengepungan, Nabi Muhammad
SAW juga memerintahkan agar pepohonan kurma mereka ditebang dan dibakar
untuk melemahkan posisi ekonomi mereka serta mencegah potensi perlawanan
lebih lanjut. Tindakan pengusiran ini bukanlah tanpa alasan, melainkan merupakan
bentuk hukuman atas pelanggaran serius terhadap perjanjian damai dan tindakan

pengkhianatan mereka terhadap Nabi Muhammad SAW dan kaum Muslimin.*

B. Temuan Penelitian

Setelah memaparkan data penafsiran al-Tafsir al-Munir yang berkaitan
dengan Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS dan Nabi Muhammad SAW. Selanjutnya

data-data tersebut dianalisis dengan pendekatan naratif-tematik agar menghasilkan

“*Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”’, Jilid 14, 446.

45



temuan penelitian berupa karakter dan nilai-nilai dari kisah kepemimpinan agama-

negara.

1. Struktur Naratif-Tematik Kisah Kepemimpinan Agama-Negara

Struktur naratif-tematik dalam penelitian ini berangkat dari pemahaman
bahwa kisah-kisah al-Qur’an bukan sekadar rangkaian peristiwa sejarah, melainkan
kisah atau cerita yang tersusun dan penuh dengan makna. Sebagaimana dijelaskan
oleh Riessman, istilah “naratif” tidak memiliki definisi tunggal yang sederhana,
karena ia digunakan secara beragam dalam berbagai disiplin ilmu. Narasi dapat
dipahami sebagai proses penghubungan peristiwa-peristiwa yang dipilih,
diorganisasikan, dan diberi penilaian makna oleh penutur untuk pendengar

tertentu.>®

Dalam konteks al-Qur’an, kisah para nabi disusun secara selektif untuk
menonjolkan peristiwa-peristiwa kunci yang membentuk arah pola, karakter, nilai,
dan pesan moral. Melalui pembacaan naratif, setiap peristiwa kepemimpinan
agama-negara seperti pengangkatan Nabi Daud AS sebagai khalifah, kebijaksanaan
Nabi Sulaiman AS dalam memutus perkara dan mengelola kerajaan, serta
kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam membangun masyarakat Madinah,
dipahami dalam konteks urutan peristiwa dan tujuan kisah itu sendiri. Penelitian ini

tidak berhenti pada penceritaan ulang kisah, tetapi berusaha menjelaskan makna di

S9Catherine Kohler Riessman, Narative Methods for The Human Sciences, (London: SAGE
Publications, 2008), 3.

46



balik tindakan kepemimpinan para nabi, termasuk hubungan antara kekuasaan,

wahyu, moralitas, dan tanggung jawab sosial.

Struktur naratif ini memungkinkan peneliti menangkap dimensi universal
dan kontekstual dari kepemimpinan agama-negara sebagaimana digambarkan al-
Qur’an. Kemudian struktur tematik berfungsi untuk mengekstraksi tema-tema
kepemimpinan yang muncul dari keseluruhan kisah tanpa melepaskan konteks
kisah aslinya.’! Analisis tematik dalam penelitian naratif ini bersifat interpretatif,
yakni menelusuri pola makna yang berulang dari kisah Nabi Daud AS, Nabi
Sulaiman AS, dan Nabi Muhammad SAW, seperti legitimasi Ilahiyah, integrasi
agama dan pemerintahan, keadilan, spiritualitas, serta kebijaksanaan strategis.
Tema-tema ini tidak dipaksakan dari luar teks, tetapi lahir dari pembacaan

menyeluruh terhadap struktur cerita dan dinamika peristiwa kepemimpinan.
a. Pola Naratif Kisah Kepemimpinan Agama-Negara

Setiap Nabi memiliki pola kepemimpinannya masing-masing. Ketiga Nabi
memiliki pola kepemimpinan yang berbeda-beda. Nabi Daud AS kekuasaanya erat
berkaitan dengan Thalut, Nabi Sulaiman AS yang mempunyai kekuasaan lebih
besar dibanding ayah-Nya dan Nabi Muhammad SAW yang mendirikan negara
Madinah setelah hijrah. Bagian ini akan melihat pola kisah kepemimpinan ketiga

Nabi, yaitu:

>'Monika Fludernik, An Introduction to Narratology, (London: Routledge, 2009), 2.

47



1) Pola Kisah Kepemimpinan Nabi Daud AS

Pola kisah kepemimpinan Nabi Daud AS dalam al-Qur’an, sebagaimana
ditafsirkan oleh Wahbah al-Zuhaili dalam a/-Tafsir al-Munir, surah al-Baqarah ayat
246-247 menggambarkan proses lahirnya kepemimpinan agama-negara yang tidak
muncul secara langsung, melainkan melalui rangkaian peristiwa sejarah yang saling
berhubungan. Kisah kepemimpinan Nabi Daud AS berangkat dari fase
pembentukan kekuasaan politik umat Israel melalui pengangkatan Thalit sebagai
raja. Ketika Thalat dipilih oleh Nabi Samuel atas perintah Allah SWT sebagai raja,

banyak dari kalangan Bani Israel yang tidak setuju dengan keputusan tersebut.>

Dalam Qashash al-Anbiyd’ karya Ibnu Katsir dijelaskan bahwa Nabi
Samuel menerima permintaan Bani Israil untuk menetapkan seorang raja dari
kalangan mereka. Dari permintaan tersebut, Nabi Samuel menguji calon-calon dari
Bani Israil. Ujian itu berupa pengambilan minyak yang diletakkan dalam sebuah
tanduk yang tergantung di atas kepala mereka. Tidak seorang pun dari mereka yang
mampu mengambil minyak tersebut. Tetapi, ketika Thaltt mengikuti ujian tersebut,
ia berhasil mengambil minyak yang ada di dalam tanduk. Sehingga ia dianggap

sebagai pilihan dari Tuhan.>

Ketika perang melawan Jalat, pasukan Thalit mendapati Jalit sebagai
musuh yang kuat, Daud AS tampil sebagai figur kunci yang berhasil mengalahkan

Jalit yang membawanya pada kekuasaan. Kemenangan ini menjadi faktor

S2Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 1, 794.
3Isma’il bin Katsir al-Dimasyqi, Qashash al-Anbiyd’, (Makkah: Maktabah al-Thalib al-
Jami’i, 1988), 554.

48



pendorong bagi peralihan kepemimpinan dan legitimasi kekuasaan dari Thalt
kepada Daud AS. Selanjutnya masih di surah al-Bagarah ayat 248-252,
menampilkan Daud AS bukan hanya sebagai pewaris kekuasaan, tetapi sebagai
pemimpin yang memperoleh kerajaan, hikmah, dan pengetahuan langsung dari
Allah. Wahbah al-Zuhaili menekankan bahwa kepemimpinan Daud AS tidak hanya
bersifat politik, melainkan juga mengandung dimensi kenabian yang mengikat
kekuasaan dengan tanggung jawab moral. Pola naratif ini menunjukkan bahwa
perpindahan kekuasaan dalam kisah Nabi Daud AS tidak berdiri sendiri, melainkan
terhubung dengan misi keagamaan, yakni menegakkan keadilan dan pemberian

berupa amanah yang Allah berikan.’*

Narasi kepemimpinan Nabi Daud AS dipertegas melalui kisah pengaduan
dua pihak yang berselisih pada surah al-Anbiya ayat 78-82, yakni antara
penggembala dan pemilik kebun. Kisah ini menggambarkan Daud AS sebagai
pemimpin yang menjalankan fungsi peradilan dan berusaha menegakkan keadilan
di tengah umatnya. Di tengah keputusan Nabi Daud AS terhadap keduanya, muncul
keputusan Nabi Sulaiman AS yang lebih diunggulkan oleh Nabi Daud AS. Nabi
Daud AS sendiri merupakan tokoh yang sangat dihormati keputusannya oleh
bangsa Israil, ada yang mengatakan Nabi Daud AS diutus menjadi Nabi pada tahun

1010 SM, Ia hidup selama 1041-971 SM.>*

S*Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 1, 802.
55Sami bin Abdullah al Maghlouth, Atlas Sejarah Para Nabi dan Rasul, (Jakarta: Almahira,
2012). 48.

49



Dari sudut pandang Nabi Daud AS, penilaian difokuskan pada besarnya
kerugian yang dialami pemilik kebun, sehingga kambing-kambing tersebut
dipandang setara dengan nilai tanaman yang rusak dan layak dijadikan sebagai
bentuk ganti rugi. Sedangkan, Nabi Sulaiman AS melihat persoalan ini dari sisi
kemanfaatan, baik terhadap kambing maupun tanaman, sehingga keputusannya
diarahkan pada pengelolaan yang berkelanjutan.’® Pola ini menunjukkan bahwa
seorang pemimpin harus mengutamakan kemaslahatan rakyat ketimbang

mempertahankan pendapatnya.

Di sisi menjalankan fungsi hukum dan pemerintahan, kisah Nabi Daud AS
juga menampilkan dimensi kepemimpinan yang ditopang oleh karunia dan nikmat
Allah. Dalam al-Tafsir al-Munir surah Sad ayat 17-26, dijelaskan bahwa berbagai
nikmat yang diberikan kepada Nabi Daud AS, seperti kekuatan, keahlian, dan
kemampuan menundukkan alam, bukanlah bentuk keistimewaan pribadi semata,
melainkan sarana untuk menopang tugas kepemimpinan. Nikmat-nikmat tersebut
menegaskan bahwa keberhasilan kepemimpinan Nabi Daud AS tidak dilepaskan
dari pertolongan Allah, sehingga kekuasaan dipahami sebagai amanah yang harus

dijalankan dengan penuh tanggung jawab.>’

Pola naratif kepemimpinan Nabi Daud AS tergambar dalam kisah ujian
yang dialaminya sebagaimana termaktub dalam surah Sad ayat 17-26, yang

menceritakan bahwa pemimpin tidak berada lepas dari kesalahan. Nabi Daud AS

S¢Jarot Nanang Santoso dan Indal Abror, “Membaca Kisah Nabi Daud AS Menggunakan
Semiotika Roland Barthes”, Refleksi, Vol. 19, No. 2, Juli 2019, 141.
S7Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 10, 299.

50



digambarkan segera menyadari kekeliruannya terhadap keputusannya pada dua
orang yang sedang berkonflik, la memohon ampun dan kembali kepada Allah.
Sebagian ulama mengatakan bahwa dua orang yang berkonflik tersebut adalah
malaikat yang hadir dalam wujud manusia. Nabi Daud AS tidak menyadari hal itu
hingga ia memberikan keputusan hukum dan mereka pergi. Pandangan ini
didasarkan pada anggapan bahwa manusia mustahil dapat menerobos masuk ke
kawasan Nabi Daud AS yang berstatus sebagai raja. Kehadiran malaikat tersebut
dipahami sebagai bentuk pendidikan ilahi, yakni untuk memperingatkan Nabi Daud
AS dan melatih kehati-hatiannya dalam menetapkan hukum agar tidak terulang

kesalahan serupa di kemudian hari.>®

Kemudian pada ayat yang berbunyi Ya dawiidu innd ja ‘alndka khalifatan fi
al-ardli fahkum baina al-nasi bi al-haqqi wa la tattabi‘ al-hawd, menyatakan pola
narasi yang membentuk pribadi Nabi Daud AS untuk berlaku adil ketika menjadi

hakim. Prinsip yang harus dipegang adalah jangan mengikut hawa nafsu.
b. Pola Kisah Kepemimpinan Nabi Sulaiman AS

Pola naratif kisah kepemimpinan Nabi Sulaiman AS dalam al-Qur’an,
sebagaimana ditafsirkan oleh Wahbah al-Zuhaili dalam al-Tafsir al-Munir,
menggambarkan kepemimpinan agama-negara yang dibangun melalui penguasaan
informasi, ketegasan dalam otoritas, kebijaksanaan dalam mengambil keputusan,
serta kesadaran spiritual dalam menjalankan kekuasaan. Kisah Nabi Sulaiman AS

tidak disusun sebagai kronologi sejarah yang berurutan, melainkan sebagai

S8Muhammad Quraisy Syihab, al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, Jilid
12 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), 130.

51



rangkaian peristiwa bermakna yang saling berkaitan dan membentuk gambaran

utuh tentang karakter kepemimpinannya.

Narasi kepemimpinan Nabi Sulaiman AS diawali dengan peristiwa
absennya burung Hud-hud dari barisan pasukan. Peristiwa ini terletak pada surah
an-Naml ayat 20-28 menunjukkan bahwa kepemimpinan Nabi Sulaiman AS
bertumpu pada sistem pengawasan yang ketat dan tanggung jawab yang jelas,
bahkan terhadap elemen terkecil sekalipun.’® Ketidakhadiran satu anggota pasukan
tidak dianggap sebagai hal sepele, melainkan sebagai persoalan kepemimpinan
yang menuntut kejelasan dan pertanggungjawaban. Namun, ketegasan tersebut
tidak bersifat sewenang-wenang. Ketika Hud-hud kembali membawa informasi
tentang negeri Saba’ yang dipimpin oleh Ratu Balqis, Nabi Sulaiman AS tidak
langsung mengambil tindakan, tetapi terlebih dahulu menimbang dan menguji
kebenaran informasi yang diterimanya.®® Pola ini menunjukkan bahwa
kepemimpinannya tidak dijalankan secara langsung tanpa memikirkan dampak di

belakangnya, melainkan berlandaskan kehati-hatian dan verifikasi.

Burung Hud-Hud mempunyai tugas menjadi pengintai Nabi Sulaiman AS
dalam mencari sumber air. Allah memberikan karunia kepada burung Hud-Hud
berupa kemampuan mendeteksi sumber air yang dekat dengan pasukan, ketika
sumber air ditemukan maka pasukan pun menggali sumber air dan digunakan untuk

keperluan pasukan.®!

Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”’, Jilid. 10, 311-312.

%0Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid. 10, 314.

®'Isma’il bin Katsir al-Dimasyqi, Qashash al-Anbiyd’, (Makkah: Maktabah al-Thalib al-
Jami’i, 1988), 581.

52



Tahapan berikutnya dalam narasi kepemimpinan Nabi Sulaiman AS tampak
dalam cara beliau menyampaikan pesan kepada Ratu Balqgis melalui sebuah surat
resmi. Surat tersebut disusun dengan bahasa yang singkat, tegas, dan sarat makna,
sekaligus mencerminkan perpaduan antara otoritas politik dan sisi keagamaan. Ratu
Balqis digambarkan sebagai pemimpin yang mengedepankan musyawarah dan
pertimbangan rasional dengan para pembesarnya. Keputusannya untuk mengirim
hadiah sebagai bentuk diplomasi kemudian menjadi ujian bagi kepemimpinan Nabi

Sulaiman AS.

Penolakan Nabi Sulaiman AS terhadap hadiah tersebut menegaskan bahwa
kepemimpinannya tidak dapat dipengaruhi oleh kepentingan materi. Ini
menampilkan sikap tegas bahwa kekuasaan dan misi kenabian tidak tunduk pada
aspek duniawi, melainkan berdiri di atas prinsip kebenaran dan ketundukan kepada
Allah. Selain itu, Nabi Sulaiman AS pernah ditawarkan Allah untuk memilih ilmu,
harta atau wanita. Maka Nabi Sulaiman AS memilih ilmu yang membuat harta dan
wanita takluk padanya. Sehingga kekuasaannya yang sekarang lebih besar dari

ayahnya karena ia memilih ilmu. Hal ini didasarkan pada hadis berikut:

_ . 2. e . . P .
Jedlp &l a6 L0 58 Ly oy Ji s dle 34

“Sulaiman AS diberi pilihan antara harta, kerajaan, atau ilmu.
Maka ia memilih ilmu. Lalu Allah menganugerahkan kerajaan dan
harta. %

62Jalal al-Din al-Suythi, al-Jdmi ‘ al-Kabir, Jilid. 4 (Kairo: al-Azhar al-Syarif, 2005),
782.

53



Pola kepemimpinan Nabi Sulaiman AS selanjutnya bercerita tentang dalam
tobatnya dari kelalaian mengerjakan perintah Allah. Pada surah Sad ayat 30-40
terdapat peristiwa yang membuat Nabi Sulaiman AS menyadari kesalahannya dan
membawanya kepada Tobat. Peristiwa tersebut berupa kelalaiannya terhadap waktu
salat yang diakibatkan oleh parade kuda. Dalam Tafsir al-Thabari, salat Asar adalah
salat yang menjadi ujian bagi Nabi Sulaiman AS, salat ini termasuk dalam salat

wustha.%

Allah SWT menganugerahkan kepada Nabi Sulaiman AS berbagai nikmat
luar biasa, seperti penundukan angin, pencairan tembaga, dan pengabdian para jin
dalam pembangunan serta pengelolaan kerajaan. Dalam al-Tafsir al-Munir,
Wahbah al-Zuhaili menegaskan bahwa seluruh nikmat tersebut merupakan amanah
ilahiah yang harus digunakan untuk menegakkan keadilan dan kemaslahatan, bukan
untuk kepentingan pribadi.®* Penutup kisah ini mengingatkan bahwa hanya sedikit
hamba yang benar-benar bersyukur, sehingga kekuasaan Nabi Sulaiman AS
menjadi contoh bahwa kepemimpinan agama-negara harus berlandaskan syukur,

tanggung jawab, dan mengarah pada kehidupan akhirat.
c. Pola Kisah Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW

Pola naratif kisah kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam al-Qur’an
menampilkan kepemimpinan agama-negara yang tumbuh  setelah Nabi

Muhammad SAW hijrah. Keberhasilan dakwah Nabi Muhammad SAW di

83 Abi Ja’far al-Thabari, Tafsir al-Thabari: Jami’ al-Baydn an Ta 'wili Gyi al-Qur’an, Jilid
20 (Kairo: Dar Hajar, 2001), 84.
%4Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 11, 485.

54



Madinah, meskipun berlangsung lebih singkat dibandingkan dakwah di Makkah,
berhasil memperoleh banyak pengikut. Beberapa faktor yang mendukung hal ini
antara lain kedekatan penduduk Madinah dengan tradisi agama Samawi melalui
interaksi dengan komunitas Yahudi setempat, konflik internal antara suku Aus dan
Khazraj yang membutuhkan figur pemersatu, serta harapan masyarakat Arab akan
kedatangan seorang nabi seperti yang sering disebutkan oleh kaum Yahudi.®®
Kondisi ini mendorong Nabi untuk memutuskan hijrah ke Madinah, bukan sekadar
menghindari tekanan di Makkah, tetapi juga untuk membangun basis masyarakat
dan negara yang dapat melindungi serta menerapkan ajaran Islam secara

menyeluruh.

Narasi kepemimpinan pada surah Ali ‘Imran ayat 121-160, Nabi
Muhammad SAW dalam konteks Perang Uhud memperlihatkan tahapan awal
berupa pengorganisasian pasukan dan penataan strategi. Nabi Muhammad SAW
tidak bertindak spontan, melainkan menyusun formasi pasukan dengan
pertimbangan matang dan pembagian peran yang jelas. Namun, kisah ini juga
menampilkan sisi lain kepemimpinan, yakni ketika sebagian sahabat melakukan
kesalahan yang berakibat pada kekalahan. Alih-alih menampilkan kepemimpinan
yang keras, al-Qur’an justru menonjolkan sikap Nabi Muhammad yang lembut,
memaafkan, dan kembali mengajak bermusyawarah. Pola ini menunjukkan bahwa

kepemimpinan beliau tidak berhenti pada pengambilan keputusan strategis, tetapi

65Zaleha Embong dkk., “Analysis of Ethnic Relations in the Medina Charter”, International
Journal of Academic Research in Business and Social Sciences, Vol. 10, No. 10, Oktober 2020, 23.

%Istianah Abu Bakar, Sejarah Peradaban Islam, (Malang: UIN Malang Press, 2008), 18-
19.

55



berlanjut pada pemulihan moral, penguatan solidaritas, dan pembelajaran kolektif
dari kegagalan, dimana Madinah menjadi harapan akan persatuan umat Islam, baik

yang berada di Makkah atau Madinah.®’

Kisah Perang Ahzab atau Khandaq dalam surah al-Ahzab ayat 9-11,
menghadirkan pola kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam situasi krisis.
Umat Islam menghadapi tekanan besar dari koalisi musuh yang jumlahnya jauh
lebih besar. Narasi ini memperlihatkan bahwa keberhasilan kepemimpinan tidak
selalu diukur dari keunggulan militer, melainkan dari kemampuan menjaga
stabilitas umat, menumbuhkan ketahanan saat penggalian parit, serta mengarahkan
umat untuk bergantung kepada pertolongan Allah. Madinah yang saat itu dikepung
oleh musuh akhirnya mendapat kemenangan atas pemberian karunia dari Allah
berupa kekacauan yang terjadi di pihak musuh. Perang ini adalah perang strategi,
dalam sejarahnya terdapat kengerian yang terjadi antar pasukan musuh dengan

pasukan Nabi.%®

Setelah krisis eksternal mereda, kisah pengepungan Bani Quraizhah
menunjukkan bagaimana Nabi Muhammad SAW menjalankan otoritas
kepemimpinan secara tegas namun tetap berada dalam koridor keadilan dan aturan
yang jelas. Pola ini menegaskan bahwa kelembutan dalam kepemimpinan tidak

meniadakan ketegasan ketika prinsip-prinsip kolektif umat dilanggar.

7 Asgar Ali Engineer, Asal Usul dan Perkembangan Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1999), 142.

8Shafiyurrahman al-Mubarakfuri, al-Rahiq al-Mukhtaq, terj. Kathur Suhardi (Jakarta:
Pustaka al-Kautsar, 2018), 371.

56



Adapun kisah perjanjian hudaibiyah banyak diceritakan pada surah al-Fath,
Peristiwa ini menampilkan kepemimpinan yang berani mengambil keputusan
jangka panjang, meskipun secara kasat mata tampak merugikan umat Islam. Reaksi
yang beragam dari kaum mukmin, munafik, dan musyrik memperlihatkan bahwa
kebijakan Nabi Muhammad SAW tidak selalu mudah dipahami pada saat itu.®’
Namun, al-Qur’an menggambarkan bahwa ketenangan, keyakinan, dan visi jauh ke
depan menjadi landasan utama dalam pengambilan keputusan tersebut. Pola ini
menunjukkan bahwa kepemimpinan agama-negara berorientasi pada kemaslahatan

strategis yang lebih luas dan berkelanjutan.

Nabi Muhammad SAW sendiri memiliki kualitas kepemimpinan terbaik.”
Narasi kepemimpinan Nabi Muhammad SAW juga mencakup pengelolaan
hubungan dengan kelompok non-Muslim, Melalui terbentuknya negara Madinah,
menjadikan sejarah yang merubah penerapan ideologi dan keyakinan, terhadap para
penganut agama-agama lain, khususnya Agama Yahudi dan Nasrani.”! Ketika
perjanjian dilanggar, maka Nabi Muhammad SAW akan menindaklanjut,
sebagaimana terlihat dalam kisah Bani Nadhir pada surah al-Hasyr ayat 1-5. Ketika
perjanjian dilanggar dan ancaman terhadap keamanan umat muncul, Nabi
Muhammad SAW mengambil langkah tegas berupa pengusiran, bukan sebagai
bentuk balas dendam, melainkan sebagai upaya menjaga stabilitas dan keadilan

1'72

sosial.’”” Pola ini menegaskan bahwa kepemimpinan Nabi Muhammad SAW selalu

$Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid. 13, 469-484.

“Ahmad Fuad Effendy, Sejarah Peradaban Arab dan Islam, (Malang: Misykat Indonesia,
2012), 124.

""Azyumardi Azra, Konteks Berteologi di Indonesia Pengalaman Islam, (Jakarta:
Paramadina, 1999), 20.

2Wahbah al-Zuhaili, “al-Tafsir al-Munir”, Jilid 14, 445.

57



bergerak dalam keseimbangan antara kesabaran, ketegasan, dan perlindungan

terhadap kepentingan umat secara kolektif.

Secara keseluruhan, pola naratif kisah kepemimpinan Nabi Muhammad
SAW menggambarkan kepemimpinan agama-negara yang dinamis, adaptif dan
berlandaskan nilai ketuhanan. Kepemimpinan beliau terbentuk melalui rangkaian
peristiwa konflik, perdamaian, kegagalan, dan keberhasilan yang semuanya
diarahkan untuk membangun umat yang matang secara moral, sosial, dan spiritual.
Pola inilah yang kemudian menjadi dasar bagi penarikan dimensi-dimensi tematik

kepemimpinan agama-negara pada tahap selanjutnya.

2. Dimensi-Dimensi Tematik Kepemimpinan Agama-Negara

Bagian ini menyajikan rangkaian tema pokok yang muncul dari pembacaan
naratif atas kisah Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS, dan Nabi Muhammad SAW
sebagaimana ditafsirkan oleh Wahbah al-Zuhaili dalam al-Tafsir al-Munir. Melalui
pendekatan naratif-tematik, data kisah tidak hanya dibaca sebagai rangkaian
peristiwa historis semata, tetapi sebagai sumber nilai dan prinsip kepemimpinan
yang hadir dalam tiga figur kenabian dan kekuasaan. Setiap kisah memperlihatkan
pola-pola yang berulang, baik dalam konteks pengangkatan dan legitimasi
kekuasaan, cara memimpin umat, pengambilan keputusan, maupun dalam

menghadapi konflik, ujian, dan dinamika sosial-politik.

Dimensi-dimensi tematik ini dirumuskan dengan menelusuri keterhubungan
antarperistiwa, respon para nabi terhadap situasi yang mereka hadapi, serta nilai

moral dan hukum yang dihasilkan dari tindakan-tindakan mereka. Dari seluruh

58



kisah yang dihimpun, ditemukan sejumlah tema besar yang membentuk dasar
konseptual kepemimpinan agama-negara dalam perspektif agama-negara. Tema-
tema ini bukan hasil spekulasi, melainkan berangkat langsung dari narasi al-Qur’an
sebagaimana dipahami oleh Wahbah al-Zuhaili, sehingga setiap dimensi
merepresentasikan pola kepemimpinan yang bersifat aplikatif dan kontekstual.
Oleh sebab itu, bagian ini menyajikan lima dimensi utama yang berangkat dari

pembacaan struktur naratif-tematik, yaitu:

a. Legitimasi Ilahiyah sebagai Dasar Kepemimpinan

Kisah Nabi Daud AS sebagaimana ditafsirkan Wahbah al-Zuhaili
menunjukkan bahwa pengangkatan Daud AS sebagai khalifah merupakan anugerah
Allah yang langsung diberikan. Allah berfirman bahwa Dia telah menjadikan Daud
AS sebagai khalifah agar menegakkan hukum-hukum-Nya. Dalam kisah tersebut,
al-Zuhaill menekankan bahwa posisi kekuasaan yang diberikan kepada nabi Daud
AS bukan sekadar jabatan administratif, melainkan amanah yang menuntut
pemikulnya untuk tunduk sepenuhnya terhadap hukum Ilahi. Legitimasi kekuasaan
bersumber dari Allah, dan dari sinilah segala tindakan pemimpin memperoleh
otoritas spiritual dan moral.

Demikian pula dalam kisah Nabi Sulaiman AS, mandat kekuasaan
digambarkan sebagai karunia Allah berupa kekuatan pemerintahan, kemampuan
mengatur pasukan, dan penundukan angin serta jin sebagai kekuasaan dalam
kepemimpinan. Wahbah al-Zuhaill menjelaskan bahwa kekuasaan luar biasa ini
diberikan sebagai tanda kenabian sekaligus legitimasi kepemimpinan yang tidak

terlepas dari kehendak Tuhan. Dalam kisah yang telah terdahulu, Nabi Sulaiman

59



AS digambarkan sebagai pemimpin yang menyambung kepemimpinan ayah-Nya,
Nabi Daud AS dan mengembangkannya menjadi kerajaan yang tidak pernah
dimiliki oleh manusia sebelumnya dan sesudahnya. Nabi Sulaiman AS mempunyai
kerajaan yang lebih besar daripada Nabi Daud AS karena Beliau lebih memilih ilmu
ketika mendapatkan tawaran dari Allah.

Pada konteks Nabi Muhammad SAW, Wahbah al-Zuhaili menampilkan
legitimasi Ilahiyah melalui dukungan langsung dari Allah dalam berbagai peristiwa,
seperti kemenangan perang badar yang dibantu oleh para malaikat, strategi militer
di perang Khandaq dan pengkhianatan Bani Nadhir dan Bani Quraizhah yang
berakhir dengan pengusiran mereka. Kedudukan Nabi Muhammad sebagai
pemimpin agama yakni kenabian sekaligus pemimpin umat menjadi legitimasi yang
memperkuat bahwa kepemimpinan agama-negara tidak hanya bersandar pada
kapasitas sebagai manusia semata, melainkan juga berasal dari mandat dan
dukungan langsung dari Allah SWT. Legitimasi yang dimiliki Nabi Muhammad
SAW memiliki dampak sosial yang selanjutnya dapat diterima oleh semua kalangan
di Madinah.”

b. Integrasi Kenabian dan Kekuasaan

Penafsiran Wahbah al-Zuhaili atas kisah Nabi Daud AS dan Nabi Sulaiman
AS menunjukkan integrasi antara fungsi kenabian dan fungsi pemerintahan. Kisah
mengenai penyatuan peran nabi yang membimbing umat dan raja yang mempunyai

kekuasaan menjelaskan bahwa sebelumnya menjadi bagian yang terpisah, tetapi

3 Amirotun Sholikhah , “Piagam Madinah, Konsensus Masyarakat Pluralis: Madinah dan
Makkah (suatu tinjauan teori Konflik)”, JURNAL KOMUNIKA, Vol. 9, No. 1, Januari - Juni 2015,
96.

60



Allah menyatukannya sebagai model kepemimpinan ideal. Nabi Daud AS dan Nabi
Sulaiman AS memimpin masyarakat sebagai pembawa wahyu sekaligus pengatur
negara, sehingga hukum-hukum Tuhan hadir secara langsung di dalam struktur
politik dan hukum.

Setelah hijrahnya Nabi Muhammad SAW ke madinah, Ia memadukan peran
kenabian dan kepemimpinan politik dengan membentuk negara di Madinah.
Melalui pembuatan hukum, kepemimpinan perang, dan diplomasi, Beliau tidak
hanya menyebarkan agama tetapi juga membangun identitas politik. Karakter
kepemimpinan yang lahir dari kisah ini adalah karakter pemimpin yang mampu
mengelola urusan spiritual dan urusan pemerintahan sekaligus. Pemimpin tidak
hanya menjadi pengajar moral, tetapi juga pengatur struktur sosial-politik. Dalam
konteks perkembangan intelektual masyarakat Arab pra-Islam, dapat digambarkan
bahwa mayoritas hidup dalam pola pengembaraan. Perkembangan kecerdasan
mereka berjalan sejajar dengan dinamika kebudayaan tersebut. Secara umum,
terdapat dua faktor utama yang membentuk kecapakan intelektual bangsa Arab,
sebagaimana bangsa-bangsa lain, yaitu faktor lingkungan alam dan pengaruh sosial
masyarakat.

Lingkungan gurun yang sunyi dan luas telah mengilhami kekayaan ekspresi
sastra, terutama melalui syair, puisi, pepatah, dan cerita lisan yang mencerminkan
ketajaman bahasa dan daya imajinasi. Namun, di bidang ilmu pengetahuan dan
filsafat, pemikiran Arab pada masa itu masih berada pada tahap yang sederhana dan
awal. Pengetahuan yang mereka miliki terbatas pada bidang-bidang praktis seperti

pengobatan tradisional, perbintangan, serta pembacaan cuaca. Meskipun struktur

61



intelektual dan pendidikan sistematis belum berkembang secara utuh, hal tersebut
tidak mengurangi nilai-nilai kultural serta upaya yang dijalankan oleh masyarakat
Arab awal dalam membangun dasar-dasar peradaban mereka.’*

Dari ketiga figur nabi ini, konsep al-daulah atau al-khilafah terbentuk dari
kelanjutan visi kenabian dalam menjaga agama dan pengaturan kehidupan duniawi,
sehingga tugas pokok ini merepresentasikan tujuan kepemimpinan agama-negara,
yakni integrasi kenabian dan kekuasaan. Kepemimpinan agama-negara bersifat
keagamaan dan berorientasi pada penjagaan nilai-nilai spiritual, sementara
kepemimpinan politik berkaitan dengan urusan duniawi dan pengelolaan
kemaslahatan publik.”

c. Keadilan sebagai Pilar Kepemimpinan

Kisah pengaduan dua pihak pada Nabi Daud AS menjadi titik penting dalam
tafsir Wahbah al-Zuhaili yang menegaskan karakter keadilan dalam kepemimpinan.
Nabi Daud AS memutuskan perkara sesuai hukum dalam perkara antara tukang
kebun dan penggembala. Namun, keputusan tersebut kemudian ditinjau kembali
oleh Nabi Sulaiman AS yang menemukan solusi lebih maslahat dengan
mempertimbangkan kerugian konkret yang dialami kedua belah pihak. Perbedaan
keputusan ini tidak diposisikan sebagai kesalahan, tetapi sebagai bukti terjadinya
ijtihad dalam mewujudkan keadilan yang relevan. Dalam kisah Nabi Muhammad,
al-Zuhaili menampilkan peristiwa yang menegaskan keadilan sebagai kewajiban

pemimpin, seperti ketegasan beliau dalam pembagian warisan perang. Kecurigaan

"“Nadamaula Nafa, “Budaya Arab Pra dan Pasca Islam”, SABANA (Sosiologi, Antropologi,
dan Budaya Nusantara), Vol. 2, No. 2, Agustus 2023, 117.

Ibnu Khaldin, Muqaddimah Ibnu Khaldiin, terj. Masturi Irham, Malik Supar dan Abidun
Zuhri (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2001), 336.

62



sahabat terhadap Nabi Muhammad SAW dalam membagi harta rampasan perang
justru menimbulkan faktor yang membawa pada kekalahan perang uhud.

Sikap adil merupakan prinsip mendasar dalam kepemimpinan. Setiap
pemimpin dituntut untuk menjaga adil sepanjang masa jabatannya, karena adil
adalah nilai moral yang menjamin bahwa kekuasaan tidak disalahgunakan.
Pemimpin yang adil adalah pemimpin yang dapat dipercaya dalam mengemban
tugas dan bertanggung jawab atas setiap kewajiban yang diberikan kepadanya.
Kepercayaan masyarakat hanya akan tumbuh ketika seorang pemimpin memiliki
komitmen yang kuat terhadap keadilan. Tanpa keadilan, kepemimpinan akan
kehilangan legitimasi, dan kekuasaan akan berubah menjadi alat penindasan yang
mengarah kepada kerusakan moral maupun sosial.”®

Nilai keadilan dalam Islam berada di posisi yang sangat fundamental. Islam
memandang keadilan bukan hanya sebagai tuntutan sosial, tetapi juga sebagai
prinsip teologis yang memiliki konsekuensi jangka panjang, baik di dunia maupun
di akhirat. Orang yang menegakkan keadilan diyakini memperoleh ganjaran dari
Allah karena keadilan merupakan bagian dari kesempurnaan ajaran Islam itu
sendiri. Kebenaran Islam tercermin dalam prinsip-prinsip ajarannya, dan salah satu
prinsip paling mendasar adalah keadilan (a/- ‘adl). Keadilan tidak dimaknai secara
sempit, melainkan dipahami sebagai kemampuan menempatkan segala sesuatu
secara proporsional dan pada tempatnya. Oleh karena itu, konsep keadilan dalam

Islam mencakup berbagai dimensi kehidupan, mulai dari aspek keagamaan, sosial,

"®Maulida Nurul Hidayah dan Moh. Khusnul Abid, “Implementasi Sifat-Sifat Nabi
Muhammad dalam Kepemimpinan Pendidikan di Masa Modern”, JURNAL PENDIDIKAN ISLAM,
Vol. 15, No. 2, November 2024, 95.

63



ekonomi, politik, budaya, hingga hukum, yang seluruhnya saling berkaitan dalam
membangun tatanan kehidupan yang seimbang dan bermartabat.”’
d. Spiritualitas sebagai Kekuatan

Kisah para nabi dalam al-Tafsir al-Munir karya Wahbah al-Zuhaili
menunjukkan bahwa spiritualitas merupakan fondasi utama wibawa kepemimpinan
agama-negara. Kisah Nabi Daud AS menggambarkan bagaimana ibadah, zikir, dan
tasbih yang dikerjakan membuat gunung dan burung ikut berzikir bersama
membentuk kekuatan batin seorang pemimpin. Wibawa yang lahir dari sosok Daud
AS bukan didasarkan pada kekuatan militer maupun superioritas politik, melainkan
dari kedalaman penghambaan kepada Allah. Spiritualitas menjadi sumber energi
moral yang meneguhkan otoritas kepemimpinan di hadapan rakyat dan musuh.

Demikian juga dalam kisah Nabi Sulaiman AS, spiritualitas tampak melalui
kesadarannya bahwa seluruh keistimewaan kekuasaan, meliputi penundukan angin,
jin, dan sumber daya besar bukan hasil kemampuan pribadi, melainkan karunia
Ilahi. Ketika memperoleh pencapaian besar, Kesadaran spiritual seperti in1 menjadi
pondasi yang menghindarkan pemimpin dari kesombongan kekuasaan. Spiritualitas
juga menjadi fondasi yang menopang kepemimpinan Nabi Muhammad SAW.
Dalam situasi genting peperangan dan diplomasi, keberanian beliau bukan lahir dari
keunggulan taktik semata, melainkan dari keyakinan penuh kepada pertolongan

Allah dengan merepresentasikannya lewat doa.

"’Nurhayati Novita Putri, “Konsep Adil dalam Perspektif al-Qur’an dan Perspektif
Psikologi”, DARUL ULUM: Jurnal llmiah Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, Vol. 16,
No. 1, Januari-Juni 2025, 2.

64



Di sisi lain, kisah Nabi Daud AS yang diuji Allah melalui putusan yang
terburu-buru pada dua orang yang bersengketa menunjukkan bahwa kesalahan
bukanlah simbol kegagalan, tetapi bagian dari proses pematangan kepemimpinan.
Daud AS segera bersujud dan bertaubat ketika menyadari kekeliruannya, tanpa
mencari pembenaran atau menyalahkan pihak lain. Sikap demikian mencerminkan
karakter pemimpin yang berani menghadapi kelemahan diri dan siap memperbaiki
kesalahan.

Hal serupa juga tampak dalam perjalanan kepemimpinan Nabi Sulaiman AS
dan Nabi Muhammad SAW, di mana keduanya menghadapi ujian besar yang
menuntut kesabaran, keteguhan, dan kejernihan hati. Nabi Sulaiman AS yang diuji
dengan kuda-kuda perang dan Nabi Muhammad yang diuji dengan peristiwa-
peristiwa perang dan konflik internal. Ujian-ujian tersebut menjadi sarana
pembentukan karakter kepemimpinan yang matang dan berlandaskan kejujuran
moral.

e. Strategi dan I[jtihad dalam Kepemimpinan

Kisah para nabi dalam tafsir al-Tafsir al-Munir karya Wahbah al-Zuhaili
menunjukkan bahwa kemampuan ijtithad dan penyusunan strategi kepemimpinan
merupakan komponen penting dalam model kepemimpinan agama—negara. Salah
satu kisah yang menegaskan hal ini adalah perbedaan putusan antara Nabi Daud AS
dan Nabi Sulaiman AS dalam penyelesaian perkara antara pemilik kebun dan
tukang penggembala. Nabi Daud AS memutuskan untuk memberikan kepemilikan
kambing kepada pemilik kebun sebagai kompensasi kerusakan tanaman, sementara

Nabi Sulaiman AS dengan ijtihad-Nya yang lebih mendalam dan kontekstual,

65



memutuskan untuk menukar sementara kepemilikan kebun dan kambing sehingga
kedua belah pihak memperoleh keadilan dan pemulihan kerugian yang sepadan.
Perbedaan putusan ini menunjukkan fleksibilitas pemimpin profetik dalam
membaca realitas, menilai keadaan secara komprehensif, dan mencari solusi yang
lebih maslahat bagi semua pihak. Dari kisah ini, menegaskan bahwa pemimpin
tidak boleh terikat secara kaku pada satu bentuk keputusan, tetapi harus mampu
terbuka dengan keputusan dari orang lain yang lebih tepat.

Kemampuan memahami realitas dan menyusun strategi juga tampak jelas
dalam kepemimpinan Nabi Sulaiman AS, terutama dalam pengelolaan sumber daya
manusia, kekuatan militer, dan elemen-elemen kekuasaan yang mendukung
stabilitas pemerintahan. Kekuasaan Nabi Sulaiman AS tidak hanya bersifat
simbolik atau spiritual, tetapi diwujudkan dalam kemampuan mengatur pasukan
dan tenaga kerja secara efektif demi kepentingan rakyat. Penundukan angin, jin,
dan unsur-unsur alam sebagaimana dijelaskan dalam tafsir al-Munir menunjukkan
bahwa kepemimpinan Sulaiman AS mencakup kemampuan organisasi, strategi
pembangunan, dan pengendalian kekuatan yang berpotensi mengancam stabilitas
masyarakat.

Adapun dalam kepemimpinan Nabi Muhammad, Wahbah al-Zuhaili
menampilkan dimensi strategis kepemimpinan agama-negara melalui pengaturan
strategi perang, negosiasi, dan perjanjian diplomatik, seperti dalam perang Uhud,
Khandagq, dan Perjanjian Hudaibiyah. Keputusan-keputusan Nabi Muhammad tidak
diambil dengan pendekatan emosional atau simbolis, tetapi melalui pembacaan

konteks, perhitungan sosial, dan pertimbangan keselamatan umat. Pada perang

66



Khandaq, misalnya, strategi penggalian parit adalah bentuk ijtihad strategis yang
diadopsi dari pengalaman sahabat Salman al-Farisi. Hal ini menunjukkan bahwa
pemimpin tidak menutup diri dari pandangan orang lain, bahkan ketika mereka
berasal dari budaya dan tradisi luar. Dalam peristiwa Hudaibiyah, Nabi Muhammad
memilih diplomasi damai dengan menahan diri dari konfrontasi fisik, demi menjaga
keberlangsungan dakwah dan keselamatan umat. Keputusan ini memperlihatkan
bahwa strategi tidak selalu berarti kemenangan fisik, tetapi kemampuan membaca
kemaslahatan jangka panjang.

3. Identifikasi Nilai-Nilai Kepemimpinan Agama-Negara

Berdasarkan pembacaan terhadap kisah kepemimpinan Nabi Daud AS, Nabi
Sulaiman AS, dan Nabi Muhammad SAW dalam al-Tafsir al-Munir, peneliti
menemukan bahwa meskipun ketiganya hidup dalam sejarah yang, tantangan, dan
bentuk kekuasaan yang berbeda, terdapat karakter-karakter kepemimpinan
universal yang sama-sama muncul dalam kisah kepemimpinan agama-negara.
Nilai-nilai ini tidak ditarik dari kesamaan peristiwa, melainkan dari kesamaan sikap
kepemimpinan yang tampak dalam kisah yang berbeda. Berikut delapan nilai-nilai

kepemimpinan agama-negara, meliputi:

a. Amanah

Nilai amanah dalam kepemimpinan agama-negara tampak jelas dalam kisah
Nabi Daud AS ketika Allah SWT mengangkatnya sebagai khalifah fi al-ardh dan
memerintahkannya untuk memutus perkara dengan adil serta tidak mengikuti hawa

nafsu. Amanah tidak hanya tampak dari kedudukannya sebagai raja, tetapi dari

67



kesadarannya bahwa kekuasaan merupakan tanggung jawab ilahiyah. Pada Nabi
Sulaiman AS, karakter amanah muncul dari kisah pengelolaan kekuasaan besar
yang mencakup manusia, jin, dan alam. Ketika ia menyaksikan singgasana Ratu
Balqis telah berada di hadapannya dalam sekejap, Nabi Sulaiman AS tidak
mengklaim peristiwa tersebut sebagai kehebatannya, melainkan menegaskan

bahwa hal itu merupakan ujian dari Allah.

Sementara itu, Nabi Muhammad SAW memperlihatkan Nilai amanah dalam
kepemimpinan sosial dan politiknya, terutama ketika mengambil keputusan-
keputusan strategis yang berdampak besar bagi umat. Kepemimpinannya
dijalankan sebagai tanggung jawab risalah dan pengabdian kepada Allah berupa
kekuasaan yang besar di Madinah sebagai negara. Dengan demikian, amanah
muncul sebagai nilai universal yang lahir dari praktik kepemimpinan ketiga nabi.
Amanah sendiri menurut Hasbi ash-Shiddieqy memiliki empat dimensi yang
mencakup tanggung jawab keilmuan untuk menuntun masyarakat, komitmen pada
perbuatan baik kepada sesama, kewajiban kepada Tuhan dalam iman, akidah dan

ibadah, serta etika sosial dalam berinteraksi dengan sesama manusia.”®
b. Adil

Setiap pemimpin dituntut untuk berlaku adil. Nabi Daud AS dikenal sebagai
pemimpin yang diberi perintah langsung oleh Allah untuk menegakkan keadilan di
tengah masyarakat. Kisah persengketaan dua pihak menunjukkan bahwa keadilan

tidak hanya diukur dari keputusan akhir, tetapi juga dari kesadaran untuk

"8Hasbi ash-Shiddieqy, Tafsir al-Qur’an al-Majid al-Niir, Jilid. 1, (Semarang: Pustaka
Rizki Putra, 2000), 879.

68



memperbaiki kekeliruan dalam proses peradilan. Nabi Sulaiman AS menampilkan
keadilan melalui solusi hukum yang tidak merugikan salah satu pihak, sebagaimana
terlihat dalam sengketa antara penggembala dan pemilik kebun. Keputusan tersebut
mencerminkan keadilan yang mempertimbangkan dampak sosial dan
keberlanjutan. Nabi Muhammad SAW menjalankan keadilan dalam konteks sosial
dan politik, termasuk dalam menghadapi kelompok-kelompok yang berkhianat
serta dalam mengatur hubungan antara kaum Muslim dan non-Muslim. Keputusan

yang diambil selalu berada dalam wilayah keadilan dan hukum yang jelas.

Seorang pemimpin atau pemerintahan wajib bersikap adil. Nilai ini akan
selalu muncul untuk menghadapi berbagai persoalan yang muncul dari kelompok,
golongan, ras, agama, suku dan lainnya. Sehingga karakter ini harus ada dalam diri

pemimpin.”’
c. Bijaksana

Kebijaksanaan Nabi Daud AS tampak ketika ia mampu mengambil
pelajaran dari ujian yang Allah berikan, serta menjadikan pengalaman tersebut
sebagai dasar untuk memperbaiki keputusan perkara di masa berikutnya. Kemudian
Nabi Sulaiman AS menunjukkan kebijaksanaan melalui kecermatan berpikir dan
kemampuan membaca situasi, baik dalam menyelesaikan konflik internal maupun
dalam menghadapi kerajaan Saba’ dan perilaku dari sikap burung Hud-Hud. Nabi
Muhammad SAW juga memperlihatkan kebijaksanaan dalam karakternya yang

mampu memaafkan para sahabat yang mengakibatkan kekalahan pada perang

"Said Agil Husin al-Munawwar, al-Qur'an Membangun Tradisi Keshalihan Hakiki,
(Jakarta : Ciputat press 2002), 204.

69



Uhud. Di samping itu, Beliau juga berani menyingkirkan kaum Yahudi Bani

Quraidzah dan Bani yang melanggar kesepakatan.

Nilai bijaksana sendiri merupakan sikap kenabian yang berfungsi untuk
masa depan suatu pemerintahan atau negara, dimana Nilai ini mampu melihat
kemungkinan terbaik atau terburuk dari permasalahan yang disikapi sekarang. Ini
semua berdasar pada keilmuan, pengalaman, wawasan dan hati yang bersih.

Sehingga bisa menghasilkan keputusan yang bijak.*
d. Syukur

Nilai ini adalah Nilai yang paling mencolok pada ketiga nabi. Nabi Daud
AS dengan doanya yang berbunyi : “rabbi auzi’ni an asykura ni’mataka allati
an’amta ‘alayya wa ‘ald walidayya wa an a’mala shalihan tardhithu wa adkhilni
birahmatika fi ‘ibddikas shdlihin”, menampakkan syukurnya dari doa ini. Nabi
Sulaiman AS bersyukur atas setiap karunia yang diberikan Allah berupa
penundukan burung, jin, kemampuan memahami bahasa hewan dan karunia lainnya
yang dianggap sebagai kenikmatan. Sedangkan Nabi Muhammad amat bersyukur
ketika memenangkan peperangan Khandagq, hal itu terlihat dari kabar kemenangan

yang dibawa oleh salah satu sahabat.

Menurut Boshra A Arnout dan Ayet A Almoeid, sebagai pemimpin nilai ini

sangat membantu pribadi pemimpin untuk meningkatkan kualitas psikologi.

8081 Mulyani, “Karakteristik Kepemimpinan Islami menurut Hamka dalam Tafsir al-
Azhar”, Ar-Ribhu:Jurnal Manajemendan Keuangan Syariah, Vol. 3, No.1, April 2022, 70.

70



Dengan mensyukuri kepemilikannya, seorang pemimpin dapat menghadirkan
ruang positif bagi orang di sekitarnya, lebih jauh negara atau pemerintahan yang

dipimpinnya.’!
e. Rendah Hati

Nabi Daud AS menampilkan kerendahan hati melalui kesediaannya
mengakui kesalahan dan segera kembali kepada Allah dalam keputusan antara
penggembala dan tukang kebun. Begitu juga, Nabi Sulaiman AS memperlihatkan
sikap rendah hati ketika menyandarkan seluruh keistimewaan dan kekuasaannya
kepada karunia Allah, bukan kepada kemampuan dirinya sendiri. Sedangkan Nabi
Muhammad SAW menunjukkan kerendahan hati dalam kepemimpinan dengan
tetap bermusyawarah, menerima kritik, dan selalu mendengarkan saran dari sahabat

meskipun memiliki otoritas tertinggi di Madinah.

Dalam kitab Tarikh al-Umam wa al-Mulk dijelaskan dalam naskah
perjanjian Hudaibiyah, terdapat dua kalimat yang mengalami perubahan, Pertama,
kalimat: “dengan menyebut nama Allah yang Maha Pengasih lagi Maha
Penyayang” menjadi “Dengan nama-Mu ya Tuhan”. Nabipun mengiayakan.
Kedua, kalimat: “ini adalah naskah perjanjian Muhammad utusan Allah bersama
Suhail bin Amr” menjadi “ini adalah naskah perjanjian Muhammad bin Abdullah

bersama Suhail bin Amr”. Nabipun mengikutinya kembali. Hal ini merupakan

81Boshra A Arnout dan Ayet A Almoeid, “A structural model relating gratitude, resilience,
psychological well-being and creativity among psychological counsellors”, Counselling and
Psychotherapy Research, Vol. 21, No. 2, Juni 2021, 470-488.

71



cerminan dari kerendahan hati Nabi SAW, di samping strategi Beliau dalam

diplomasi.®?

f. Spiritual

Spiritualitas Nabi Daud AS tercermin dari kedekatannya dengan Allah
melalui ibadah, tasbih, dan taubat yang terus-menerus, bahkan di tengah
kesibukannya sebagai raja dan hakim. Pada Nabi Sulaiman AS, spiritualitas tampak
dari kesadarannya bahwa kekuasaan adalah sarana ujian keimanan. Setiap
keberhasilan selalu dikaitkan dengan kehendak dan izin Allah. Sementara itu, Nabi
Muhammad SAW menjadikan spiritualitas sebagai fondasi kepemimpinan.
Hubungan dengan Allah tidak terpisah dari kebijakan politik dan sosial yang
diambilnya. Hal ini menunjukkan bahwa spiritualitas merupakan karakter inti

kepemimpinan agama—negara.

Kepemimpinan  Spiritual merupakan cara seorang pemimpin
mengintegrasikan aspek duniawi dengan sisi ketuhanan. Tuhan yang memberikan
inspirasi, ilham, ilmu, pengetahuan untuk bertindak dalam persolan yang terjadi.
Oleh karena itu, kepemimpinan ini dianggap sebagai etika religius yang

menerapkan nilai-nilai agama yang berasal dari Tuhan.®’

82Muhammad bin Jarir al-Thabari, Tarikh al-Umam wa al-Mulk, Jilid. 3, (Mesir: Dar al-
Fikr, 1979), 226-227.

$Haqiqi Rafsanjani, “Kepemimpinan Spiritual (Spiritual Leadership)”, Jurnal Masharif
al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah, Vol. 2, No. 1, November 2017, 3.

72



g. Bertanggung Jawab

Karakter ini menjadi karakter yang pasti dimiliki seorang pemimpin. Jika
pemimpin tidak bertanggung jawab, maka yang ditimbulkan hanya kerusakan.
Ketiga Nabi pasti memiliki tanggung jawab atas kerajaan dan pemerintahan
mereka. Jika tidak maka pemerintahan mereka tidak akan dikenal dengan
keberhasilannya. Dalam sebuah hadis Nabi Muhammad SAW yang diriwiyatkan

oleh Abdullah bin Umar yang berbunyi:

e A (oA Jp2s7 /@\m&m\y)ﬁdm\uu;
A5 58 Jgss tb»wu 485 3 Jgers 15 535) 15

P sl Q@wa\ﬂb 4565 58 Jssee 325 £15 b SENESE

J&.(ades 32 Jﬁww @5 = Ja 3 a5 s 58 Wy

e d Jorleesls //uc‘os\y@,)\ ;ﬁ;,,,_..e

SIS 61, SIG e 5 Jpsns 4l J6 3 J2505) 16 5

(e o Jpgas

“Dari Abdullah bin Umar R.A , ia mendengar Rasulullah SAW bersabda:
“Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap kalian akan dimintai
pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya. Seorang imam (pemimpin)
adalah pemimpin dan ia bertanggung jawab atas rakyatnya. Seorang laki-
laki adalah pemimpin dalam keluarganya dan ia bertanggung jawab atas
vang dipimpinnya. Seorang perempuan adalah pemimpin di rumah
suaminya dan ia bertanggung jawab atas yang dipimpinnya. Seorang
pembantu adalah pemimpin atas harta tuannya dan ia bertanggung jawab
atas yang dipimpinnya.” Abdullah bin Umar berkata: “Aku mendengar
semua itu dari Nabi SAW, dan aku menduga Nabi SAW juga bersabda:
‘Seorang laki-laki adalah pemimpin atas harta ayahnya dan ia bertanggung
Jjawab atas yang dipimpinnya. Maka setiap kalian adalah pemimpin dan

73



setiap  kalian akan dimintai  pertanggungjawaban  atas  yang

dipimpinnya .5

4. Identifikasi Prinsip-Prinsip Kepemimpinan Agama-Negara

Prinsip dalam kisah kepemimpinan Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS, dan
Nabi Muhammad SAW tidak diarahkan untuk menggambarkan sifat pribadi para
nabi, melainkan untuk menyampaikan tujuan dari kisah kepemimpinan agama-
negara. Prinsip ini hadir sebagai pesan dibalik kisah yang ditujukan kepada umat.
Peneliti hanya mengambil nilai-nilai secara umum yang muncul dari ketiga nabi

tersebut, yaitu:

a. Menjaga Keterpaduan Agama dan Negara

Dalam kisah Nabi Daud AS, penegakan hukum diposisikan sebagai perintah
ilahi, bukan semata urusan politik. Hal ini menunjukkan bahwa agama menjadi
landasan utama dalam penyelenggaraan kekuasaan. Pada Nabi Sulaiman AS,
kepemimpinan negara yang kuat diarahkan untuk menopang misi ketauhidan,
bukan berdiri terpisah dari prinsip agama. Sementara itu, kepemimpinan Nabi
Muhammad SAW memperlihatkan keterpaduan yang utuh antara pembinaan
keimanan dan pengelolaan negara Madinah. Kisah-kisah tersebut menegaskan
prinsip bahwa agama dan negara tidak berjalan sendiri-sendiri, melainkan saling

menguatkan.

8Muhammad bin Isma‘il al-Bukhari, Shahih al-Bukhdrir, Jilid. 2, (Damaskus: Dar Ibn
Katsir, 1993), 902.

74



b. Menjaga Ketertiban dan Stabilitas Sosial

Kisah Nabi Daud AS menampilkan kepemimpinan sebagai sarana menjaga
ketertiban masyarakat melalui sistem peradilan. Dalam kepemimpinan Nabi
Sulaiman AS, ketertiban negara tampak dari pengelolaan struktur kekuasaan yang
rapi dan disiplin, termasuk pengaturan pasukan dan wilayah. Pada Nabi
Muhammad SAW, ketertiban sosial diwujudkan melalui pengaturan hubungan
antarkelompok di Madinah. Dengan demikian, kisah ketiga nabi mengajarkan

bahwa kepemimpinan agama—negara bertujuan menciptakan stabilitas sosial.

b. Perpaduan Hukum Ilahi dan Kedaulatan dalam Sistem Pemerintahan

Dalam kisah Nabi Daud AS, hukum ditempatkan di atas kepentingan pribadi
dan kekuasaan. Pada Nabi Sulaiman AS, hukum tidak hanya ditegakkan, tetapi
diarahkan untuk menghadirkan keadilan yang fungsional bagi masyarakat.
Sementara Nabi Muhammad SAW menjalankan kepemimpinan dengan menjadikan
wahyu sebagai rujukan utama dalam penyelesaian persoalan publik. Nilai yang
muncul dari kisah-kisah ini adalah bahwa kepemimpinan agama—negara bertujuan

menegakkan hukum yang bersumber dari nilai ilahiah.

c. Melindungi Masyarakat

Kisah Nabi Daud AS menunjukkan kepemimpinan sebagai sarana
melindungi masyarakat dari kezaliman. Pada Nabi Sulaiman AS, perlindungan
terhadap masyarakat tampak dari upaya menjaga keamanan dan kesejahteraan
wilayah kekuasaan. Dalam kepemimpinan Nabi Muhammad SAW, perlindungan

umat menjadi orientasi utama, baik dalam kondisi damai maupun konflik. Kisah-

75



kisah tersebut menanamkan nilai bahwa kepemimpinan agama—negara bertujuan

melindungi manusia dan kehidupan sosial.

d. Mengarahkan Kekuasaan untuk Kemaslahatan

Dalam kisah Nabi Daud AS, kekuasaan tidak dipahami sebagai hak absolut,
tetapi sebagai sarana menjalankan kebaikan bersama. Pada Nabi Sulaiman AS,
kekuasaan besar diarahkan untuk membangun tatanan yang membawa kemanfaatan
luas. Sedangkan Nabi Muhammad SAW mengarahkan seluruh kebijakan
kepemimpinan pada kemaslahatan umat. Nilai yang ditanamkan dari kisah ini

adalah bahwa kekuasaan harus berorientasi pada manfaat kolektif.

e. Membangun Kesadaran Kolektif Ketuhanan

Kisah Nabi Daud AS menampilkan kepemimpinan sebagai sarana
mengingatkan masyarakat kepada Allah. Dalam kepemimpinan Nabi Sulaiman AS,
kekuasaan diarahkan untuk menanamkan kesadaran bahwa segala keberhasilan
berasal dari Allah. Pada Nabi Muhammad SAW, kepemimpinan menjadi media
pembentukan kesadaran tauhid dalam kehidupan sosial dan politik. Dengan

demikian, kisah-kisah ini memuat nilai pembinaan kesadaran ketuhanan kolektif.

f. Menjaga Tatanan Kehidupan

Dalam kisah Nabi Daud AS, kepemimpinan diarahkan untuk menjaga
kesinambungan kehidupan masyarakat melalui keadilan. Pada Nabi Sulaiman AS,
keberlanjutan tampak dari pembangunan negara yang kuat dan terorganisasi. Dalam
kepemimpinan Nabi Muhammad SAW, keberlanjutan diwujudkan melalui

pembentukan sistem sosial dan politik yang bertahan melampaui masa hidup beliau.

76



Nilai ini menunjukkan bahwa kepemimpinan agama—negara bertujuan menjaga

keberlangsungan tatanan kehidupan.

C. Pembahasan

Bagian pembahasan ini disusun untuk menafsirkan dan memperdalam
temuan penelitian yang telah dipaparkan pada Bab sebelumnya dengan berpijak
pada kerangka teoritis. Jika pada bab sebelumnya peneliti menguraikan pola naratif,
dimensi tematik, serta karakter dan nilai kepemimpinan agama-negara dalam kisah
Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS dan Nabi Muhammad SAW, maka pada bagian
ini pembahasan diarahkan pada pemaknaan temuan tersebut dalam perspektif teori

kepemimpinan Islam.

Pemikiran al-Mawardi digunakan sebagai kerangka normatif utama dalam
membaca praktik kepemimpinan agama-negara yang tercermin dalam kisah ketiga
nabi tersebut, sementara pendekatan Ahmad Khalafullah dimanfaatkan secara
fungsional untuk memahami kisah sebagai medium penyampaian pesan moral dan
nilai kepemimpinan. Dengan kerangka ini, pembahasan difokuskan pada tugas-
tugas kepemimpinan al-Mawardi yang paling relevan dengan temuan penelitian,
sehingga pesan kepemimpinan agama-negara yang terkandung dalam kisah al-

Qur’an dapat dipahami secara lebih sistematis dan kontekstual.

1. Menjaga Agama dan Mengatur Urusan Dunia sebagai Fondasi
Kepemimpinan

Tugas utama kepemimpinan menurut al-Mawardi adalah hifdz al-din wa

siydsat al-dunyd, yaitu menjaga agama sekaligus mengatur urusan dunia.

77



Kepemimpinan dalam Islam sejak awal tidak dimaksudkan untuk memisahkan
dimensi spiritual dan sosial-politik. Kepemimpinan dipahami sebagai perpanjangan
fungsi kenabian dalam ruang publik, yang bertugas memastikan nilai-nilai agama
tetap terpelihara, sementara kehidupan masyarakat berjalan secara tertib dan adil.
Pandangan ini sejalan dengan penjelasan al-Mawardi dalam al-Ahkam al-
Sulthaniyyah bahwa imdamah dibentuk untuk menjaga agama dan mengatur dunia

demi kemaslahatan umat.®

Menurut Ibnu Taimiyah dalam al-Siydsah al-
Syar’iyyah, mengatakan bahwa kepemimpinan merupakan penegak agama untuk

menjaga keadilan dan mencegah kerusakan. Maka pemimpinan menjadi kunci

untuk menjaga urusan agama.®®

Pembacaan terhadap kisah kepemimpinan Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman
AS dan Nabi Muhammad SAW dalam al-Qur’an menunjukkan bahwa tugas
tersebut tidak hadir dalam bentuk konsep abstrak, melainkan diwujudkan melalui
praktik kepemimpinan yang konkret. Dalam kisah Nabi Daud AS, al-Qur’an
menampilkan figur pemimpin yang diberi mandat langsung sebagai khalifah fi al-
ardh. Narasi ini menegaskan bahwa menjaga agama tidak dapat dilepaskan dari
penegakan keadilan dalam kehidupan sosial, sebab hukum yang adil menjadi sarana
utama untuk melindungi nilai-nilai agama di tengah masyarakat. Jika dibaca
melalui  pendekatan kisah al-Qur’an sebagaimana dikemukakan Ahmad

Khalafullah, narasi kepemimpinan Nabi Daud AS tidak dimaksudkan sebagai

85al-Mawardi, al-Ahkdm al-Sulthdniyyah, (Kuwait: Maktabah Dar Ibn Qutaibah, 1989), 22-
23.

8Ibnu Taimiyyah, al-Siydsah al-Syar’iyyah fi Ishlah al-Ra’i wa al-Ra’iyyah, (Beirut:
Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1998), 32.

78



laporan peristiwa hukum semata, melainkan sebagai medium penyampaian pesan

moral tentang tanggung jawab kekuasaan.®’

Pada kisah Nabi Sulaiman AS, kepemimpinan agama-negara tampil dalam
bentuk yang lebih luas dan terorganisir. Kekuasaan politik, kekuatan militer, serta
kemakmuran negara digambarkan sebagai karunia Allah yang harus dikelola secara
bertanggung jawab. Pengakuan Nabi Sulaiman AS bahwa seluruh kekuasaan
tersebut merupakan ujian dari Tuhan menunjukkan kesadaran bahwa mengatur
urusan dunia bukan tujuan akhir, melainkan amanah yang harus dijalankan dalam
kerangka pengabdian kepada Allah. Dalam konteks ini, menjaga agama tercermin
dalam keteguhan tauhid, sementara pengaturan urusan dunia tampak dalam

kemampuan mengelola negara secara stabil.

Adapun dalam kisah Nabi Muhammad SAW, tugas menjaga agama dan
mengatur urusan dunia mencapai bentuk yang paling utuh dan institusional.
Kepemimpinan beliau tidak hanya membimbing umat secara spiritual, tetapi juga
membangun tatanan sosial-politik yang menjamin keadilan dan keteraturan
masyarakat. Piagam Madinah, pengelolaan konflik antar kelompok, serta
penegakan hukum menunjukkan bahwa agama berfungsi sebagai sumber nilai
publik, sementara negara menjadi sarana untuk mewujudkan kemaslahatan

bersama.®®

8Muhammad Ahmad Khalafullah, al-Fann al-Qashasi Fi al-Qur’an al-Karim, (Beirut:
Sina li al-Nasyr, 1999), 233-234.

8William Montgomery Watt, Muhammad: Sang Nabi dan Negarawan, Terj. M. Isran,
(Yogyakarta: IRCISOD, 2020), 96.

79



Fondasi kepemimpinan sangat penting untuk menjaga suatu kerajaan atau
pemerintahan agar terlepas dari perpecahan. Dalam hal ini persatuan menjadi kunci
atas fondasi tersebut. Senada dengan sabda Nabi SAW yang diriwayatkan oleh Abu

Hurairah, yakni:

\5.\

\.u J\."e %.L:}s\,ic«b\&adj\ o}fa%}.\&c

N 1 77 - “ 7 )i o

136 . Jies Ja3 32 &f“if’\ OB 4 5 155 b BlE

(1o ade 08 oy el 0l 531 AL

Dari  Abu Hurairah, dari Nabi SAW, beliau bersabda:
‘Sesungguhnya seorang imam (pemimpin) itu adalah perisai. (Rakyat)
berperang di belakangnya dan menjadikannya pelindung. Jika dia
memerintahkan ketakwaan kepada Allah 'azza wa jalla dan berlaku adil,

maka baginya pahala karenanya. Dan jika dia memerintahkan selain itu,
maka atasnya (dosa) darinya.”’

Hadis ini menyatakan bahwa pemimpin adalah perisai yang menjaga
negara atau pemerintahannnya dari kerusakan yang datang, baik dari dalam

maupun dari luar.

2. Menegakkan Keadilan dalam Penyelesaian Sengketa sebagai Pilar
Kepemimpinan Agama-Negara

Al-Mawardi menempatkan penyelesaian sengketa dengan hukum yang adil
sebagai tugas fundamental pemimpin setelah menjaga agama dan mengatur urusan
dunia. Dalam al-Ahkam al-Sulthaniyyah, tugas ini dimaksudkan untuk mencegah
merebaknya kezaliman serta melindungi pihak yang lemah dari penindasan.

Keadilan tidak dipahami sebagai konsep yang kaku, melainkan sebagai praktik

8 Abl Husain Imam Muslim, Shahih Muslim, Jilid. 3, (Mesir: Mathba’ah ‘Isa al-Babi al-
Halabi, 1955), 1471.

80



kepemimpinan yang nyata dalam merespons konflik dan perselisihan sosial.
Kepemimpinan agama-negara justru diuji pada saat pemimpin dihadapkan pada

kepentingan yang saling bertentangan dan tuntutan keadilan dari masyarakat.”

Pola naratif kepemimpinan agama-negara dalam kisah Nabi Daud AS, Nabi
Sulaiman AS dan Nabi Muhammad SAW memperlihatkan bahwa penegakan
keadilan hukum merupakan unsur yang konsisten hadir dalam kepemimpinan
mereka.  Jika dibaca melalui kerangka al-Mawardi, ketiga kisah tersebut
menunjukkan bahwa tugas menyelesaikan sengketa secara adil merupakan pilar
penting kepemimpinan agama-negara. Dari pola naratif yang muncul, dapat
diidentifikasi beberapa dimensi tematik, seperti supremasi hukum, perlindungan
terhadap pihak lemah, serta pengendalian hawa nafsu dalam penggunaan
kekuasaan. Dimensi-dimensi ini melahirkan karakter adil sebagai watak
kepemimpinan yang konsisten pada ketiga nabi, yakni keberanian menempatkan

hukum dan kebenaran di atas kepentingan pribadi maupun kelompok.

Sejalan dengan pembacaan kisah menurut Ahmad Khalafullah, keadilan
dalam kisah para nabi disampaikan sebagai pesan moral yang hendak ditanamkan
kepada pembaca. Kisah-kisah tersebut diarahkan untuk membentuk kesadaran etis
bahwa kekuasaan tanpa keadilan akan melahirkan kerusakan, sementara keadilan
yang ditegakkan oleh pemimpin akan menjaga harmoni sosial dan keberlangsungan

agama dalam ruang negara. Dengan demikian, penyelesaian sengketa tidak hanya

Yal-Mawardi, al-Ahkdm al-Sulthdniyyah, (Kuwait: Maktabah Dar Ibn Qutaibah, 1989), 22-
23.

81



berfungsi mengakhiri konflik, tetapi menjadi pesan Qur’ani tentang pentingnya

keadilan sebagai fondasi kehidupan bersama.

Al-Qur’an sendiri telah memerintahkan kepada kita untuk bersikap adil atas
setiap masalah yang terjadi. Ahmad Vaezi, seorang profesor di Islamic College for
Advanced Studies (ICAS) London, menegaskan bahwa keadilan merupakan
kualitas mendasar yang harus melekat pada setiap bentuk otoritas dan
kepemimpinan dalam doktrin Imamiyah. Menurutnya, para hakim dan pemimpin
dituntut memiliki integritas dan kompetensi, meskipun peran mereka tidak selalu
berada pada level pengelolaan negara secara menyeluruh. Lebih lanjut, ajaran al-
Qur’an mengarahkan umat Islam agar tidak condong maupun bekerja sama dengan

otoritas yang bersikap zalim dan tidak adil.”!

3. Menjaga Keamanan Negara dan Rakyat sebagai Tanggung Jawab
Kepemimpinan

Dalam al-Ahkam al-Sulthdniyyah, keamanan dipahami sebagai prasyarat
utama bagi berlangsungnya kehidupan sosial, keagamaan, dan ekonomi secara

normal.”?

Keamanan tidak hanya mencakup sebagai kekuatan militer, tetapi sebagai
kondisi sosial yang memungkinkan hukum ditegakkan, agama dijalankan, dan
kesejahteraan diwujudkan. Tanpa keamanan, kepemimpinan agama-negara
kehilangan landasan praktisnya. Pola naratif kepemimpinan agama-negara dalam

kisah Nabi Daud AS dan Nabi Sulaiman AS menunjukkan bahwa keamanan negara

merupakan bagian integral dari stabilitas kekuasaan yang dianugerahkan Allah.

%I Ahmad Vaezi, Agama Politik: Nalar Politik Islam, (Jakarta: Citra, 2006), 163.
2al-Mawardi, al-Ahkdm al-Sulthdniyyah, (Kuwait: Maktabah Dar Ibn Qutaibah, 1989), 22-
23.

82



Dalam kisah Nabi Daud AS, kepemimpinan tidak hanya ditampilkan melalui peran
sebagai pemutus perkara, tetapi juga sebagai figur yang menjaga keteraturan
masyarakat di bawah hukum ilahi. Keberadaan hukum yang ditegakkan secara
konsisten berfungsi menjaga ketertiban dan mencegah kekacauan sosial. Hal ini
menunjukkan bahwa keamanan lahir dari kepemimpinan yang tegas dan

berlandaskan keadilan.

Pada kisah Nabi Sulaiman AS, aspek keamanan tampil dalam gambaran
kerajaan yang stabil, aman, dan terkendali. Kondisi tersebut memungkinkan
berkembangnya kemakmuran, keteraturan sosial, serta pengelolaan negara yang
efektif. Stabilitas keamanan ini menegaskan bahwa kekuasaan politik dan kekuatan
negara tidak digunakan untuk menindas, melainkan untuk menciptakan rasa aman
bagi seluruh rakyat. Keamanan, dalam konteks ini, menjadi prasyarat bagi
terpeliharanya agama dan kesejahteraan umat. Dalam kepemimpinan Nabi
Muhammad SAW, tanggung jawab menjaga keamanan tampil lebih nyata dalam
konteks sosial-politik masyarakat Madinah. Pembentukan tatanan masyarakat
diarahkan untuk menciptakan rasa aman bagi seluruh kelompok, baik Muslim
maupun non-Muslim. Al-Qur’an menegaskan pentingnya rasa aman sebagai nikmat
yang mendasar, sebagaimana firman Allah: “Yang telah memberi mereka makanan
untuk menghilangkan lapar dan mengamankan mereka dari rasa ketakutan” (QS.

Quraisy [106]: 4).

Jika dibaca melalui kerangka al-Mawardi, kisah-kisah tersebut
menunjukkan bahwa menjaga keamanan bukanlah hal yang biasa, melainkan

tanggung jawab moral pemimpin terhadap rakyatnya. Dari analisis naratif-tematik,

&3



muncul dimensi ketenteraman sosial dan stabilitas negara sebagai syarat
keberlangsungan kepemimpinan agama-negara. Dimensi ini melahirkan karakter
tanggung jawab, yakni kesadaran pemimpin untuk melindungi keselamatan jiwa

dan harta masyarakat.

Sejalan dengan pendekatan kisah al-Qur’an menurut Ahmad Khalafullah,
Kisah-kisah tersebut menyampaikan nilai Qur’ani bahwa keamanan merupakan
fondasi kehidupan beragama dan bermasyarakat. Tanpa rasa aman, agama sulit
dijalankan secara utuh dan urusan dunia tidak dapat dikelola secara produktif. Oleh
karena itu, kepemimpinan yang ideal dituntut untuk menghadirkan keamanan
sebagai bentuk nyata pengabdian kepada Allah dan tanggung jawab kepada

manusia.

4. Menegakkan Hukum Agama dan Melindungi Jiwa sebagai Manifestasi
Kepemimpinan

Al-Mawardi menegaskan bahwa menegakkan hukum agama serta
melindungi jiwa manusia merupakan tanggung jawab utama pemimpin dalam
kepemimpinan agama-negara. Dalam al-Ahkdm al-Sulthdniyyah, hukum agama
tidak diposisikan sebagai instrumen represif, melainkan sebagai sarana menjaga
ketertiban sosial dan melindungi hak dasar manusia dari kerusakan dan kebinasaan.
Dengan demikian, penegakan hukum dipahami sebagai manifestasi tanggung jawab

moral pemimpin terhadap keberlangsungan hidup umat.”

%al-Mawardi, al-Ahkdm al-Sulthdniyyah, (Kuwait: Maktabah Dar Ibn Qutaibah, 1989), 22-
23.

84



Dalam kisah Nabi Daud AS, penegakan hukum agama tampak jelas melalui
perintah Allah agar ia memutus perkara dengan adil dan tidak mengikuti hawa
nafsu. Perintah ini menunjukkan bahwa hukum ilahi berfungsi sebagai pengendali
kekuasaan agar tidak disalahgunakan untuk kepentingan pribadi. Penegakan hukum
di sini berperan menjaga kehidupan sosial dari kezaliman dan kekacauan. Hal ini
ditegaskan dalam firman Allah: “Maka berilah keputusan di antara manusia
dengan adil dan janganlah mengikuti hawa nafsu” (QS. Sad [38]: 26). Ayat ini
menempatkan hukum sebagai instrumen perlindungan terhadap kehidupan manusia

dan tatanan masyarakat.

Pada kisah Nabi Sulaiman AS, penegakan hukum agama berjalan seiring
dengan kebijaksanaan dalam mengambil keputusan. Kepemimpinan yang kuat
tidak dilepaskan dari kepatuhan terhadap ketentuan Allah. Keputusan-keputusan
yang diambil mencerminkan keseimbangan antara ketegasan hukum dan
pertimbangan kemaslahatan. Hal ini menunjukkan bahwa hukum agama dalam
kepemimpinan agama-negara tidak dijalankan secara kaku, melainkan diarahkan

untuk menjaga keharmonisan sosial dan kelangsungan hidup masyarakat.

Sementara itu, dalam kepemimpinan Nabi Muhammad SAW, penegakan
hukum agama diwujudkan secara lebih sistematis dan menyeluruh. Hukum
ditegakkan untuk melindungi jiwa, harta, dan kehormatan manusia tanpa
diskriminasi. Praktik ini menegaskan bahwa hukum agama hadir bukan untuk
menampilkan dominasi kekuasaan, tetapi untuk menjamin keselamatan dan
martabat manusia dalam kehidupan bersama. Dengan demikian, hukum berfungsi

sebagai instrumen perlindungan, bukan alat penindasan.

85



Jika dibaca melalui analisis naratif-tematik, tugas menegakkan hukum
agama dan melindungi jiwa melahirkan dimensi ketertiban hukum dan
perlindungan kemanusiaan dalam kepemimpinan agama-negara. Dari dimensi
tersebut muncul karakter tegas yang berimbang dengan kebijaksanaan, yakni
keberanian menegakkan hukum disertai kesadaran akan tujuan kemanusiaan.
Sejalan dengan pendekatan kisah al-Qur’an menurut Ahmad Khalafullah, narasi
hukum dalam kisah para nabi disampaikan sebagai pesan moral, bukan sekadar
deskripsi peristiwa. Kisah-kisah tersebut menyampaikan nilai Qur’ani bahwa
hukum agama hadir untuk menjaga kehidupan dan kemaslahatan umat. Dengan
demikian, kepemimpinan agama-negara menempatkan hukum sebagai sarana
menjaga keberlangsungan hidup dan ketertiban masyarakat secara adil dan

manusiawi.

5. Kehadiran Pemimpin di Tengah Masyarakat sebagai Wujud Amanah
Kepemimpinan

Al-Mawardi menegaskan bahwa seorang pemimpin tidak boleh menjauh
dari urusan umat. Dalam al-Ahkdm al-Sulthaniyyah, pemimpin dituntut hadir
langsung di tengah masyarakat, mengamati kondisi rakyat, serta menangani
persoalan yang muncul tanpa menyerahkannya sepenuhnya kepada pihak lain.
Tugas ini menunjukkan bahwa kepemimpinan bukan sekadar jabatan struktural atau
simbol kekuasaan, melainkan amanah yang harus dijalankan secara aktif dan

berkesinambungan.®*

%4al-Mawardi, al-Ahkdam al-Sulthdniyyah, (Kuwait: Maktabah Dar Ibn Qutaibah, 1989), 22-
23.

86



Pola naratif kepemimpinan agama-negara dalam kisah Nabi Daud AS dan
Nabi Sulaiman AS menggambarkan pemimpin yang tidak berjarak dari realitas
umat. Keputusan-keputusan yang mereka ambil mencerminkan pemahaman
terhadap kondisi sosial masyarakat yang dipimpin. Kepemimpinan tampil sebagai
proses yang berangkat dari pengenalan terhadap persoalan riil, bukan sekadar
penerapan kekuasaan dari atas. Hal ini menunjukkan bahwa kehadiran pemimpin
di tengah masyarakat menjadi syarat penting bagi lahirnya kebijakan yang adil dan

tepat sasaran.

Dalam kisah Nabi Muhammad SAW, kehadiran pemimpin di tengah
masyarakat tampak paling jelas dan nyata. Beliau terlibat langsung dalam
penyelesaian konflik, pengaturan kehidupan sosial, serta pembinaan umat.
Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW tidak dibangun melalui jarak kekuasaan,
melainkan melalui kedekatan, dialog, dan keterlibatan langsung. Pola ini
menegaskan bahwa kepemimpinan agama-negara dijalankan dengan pendekatan

yang membumi dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat.

Jika dibaca melalui kerangka al-Mawardi, ketiga kisah tersebut
menunjukkan bahwa kehadiran pemimpin di tengah masyarakat merupakan bentuk
nyata dari amanah kepemimpinan. Dari analisis naratif-tematik, muncul dimensi
kedekatan sosial dan tanggung jawab langsung pemimpin terhadap rakyatnya.
Dimensi ini melahirkan karakter kepedulian, yakni sikap pemimpin yang tidak
bersembunyi di balik struktur kekuasaan, tetapi hadir sebagai pelayan umat yang

siap memikul beban masyarakat.

87



Sejalan dengan pendekatan kisah al-Qur’an menurut Ahmad Khalafullah,
narasi tentang kehadiran pemimpin tidak dimaksudkan sebagai laporan sejarah
semata, melainkan sebagai pesan moral yang ingin ditanamkan kepada pembaca.
Kisah-kisah tersebut menyampaikan nilai Qur’ani bahwa kedekatan pemimpin
dengan rakyat merupakan fondasi kepercayaan dan stabilitas sosial. Kepemimpinan
yang hadir di tengah masyarakat memungkinkan terwujudnya tujuan menjaga
agama dan mengatur urusan dunia secara nyata, karena amanah kepemimpinan

dijalankan dengan kesadaran moral dan tanggung jawab kemanusiaan.

D. Implikasi Penelitian

Penelitian ini memberikan implikasi teoretis bahwa konsep kepemimpinan
agama-negara dalam al-Qur’an tidak dapat dipahami secara parsial, baik hanya
sebagai kepemimpinan spiritual maupun semata-mata kepemimpinan politik.
Melalui pembacaan terhadap kisah Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS, dan Nabi
Muhammad SAW, serta analisis menggunakan teori kepemimpinan al-Mawardi dan
pendekatan kisah Ahmad Khalafullah, penelitian ini menegaskan bahwa
kepemimpinan agama-negara bersifat integratif, yaitu memadukan dimensi

normatif agama dengan praktik pengelolaan urusan dunia.

Temuan ini memperkuat relevansi pemikiran al-Mawardi sebagai kerangka
normatif kepemimpinan Islam, sekaligus menunjukkan bahwa kisah-kisah al-
Qur’an dapat dibaca sebagai sumber nilai kepemimpinan yang hidup dan
kontekstual. Dengan pendekatan Ahmad Khalafullah, kisah tidak diposisikan

sebagai laporan sejarah semata, tetapi sebagai media penyampaian pesan moral dan

88



nilai Qur’ani yang bersifat universal. Hal ini membuka ruang pengembangan kajian
kepemimpinan Islam yang tidak berhenti pada aspek hukum dan struktur, tetapi

juga pada pesan etis yang terkandung dalam narasi al-Qur’an.

Secara praktis, penelitian ini memberikan kontribusi dalam memahami
model kepemimpinan yang relevan bagi kehidupan sosial dan kenegaraan
kontemporer. Karakter dan nilai kepemimpinan agama-negara yang teridentifikasi,
seperti keadilan, tanggung jawab, kepedulian, dan amanah menunjukkan bahwa
keberhasilan kepemimpinan tidak ditentukan oleh kekuatan kekuasaan semata,

melainkan oleh komitmen moral pemimpin terhadap rakyatnya.

Dalam konteks masyarakat modern yang sering dihadapkan pada krisis
kepercayaan terhadap pemimpin, temuan penelitian ini menegaskan pentingnya
kehadiran pemimpin di tengah masyarakat, penegakan hukum yang adil,
perlindungan jiwa dan keamanan rakyat, serta pengelolaan negara yang berorientasi
pada kemaslahatan. Nilai-nilai tersebut dapat dijadikan rujukan etis bagi pemimpin
formal, tokoh agama, maupun pemangku kebijakan dalam menjalankan peran

kepemimpinannya di berbagai level.

Penelitian ini juga berimplikasi pada pengembangan konsep kepemimpinan
kontemporer yang berakar pada nilai Qur’ani. Kepemimpinan agama-negara
sebagaimana tergambar dalam kisah para nabi menawarkan alternatif atas dua
kecenderungan ekstrem dalam praktik kepemimpinan modern, yaitu sekularisasi
kekuasaan yang menyingkirkan nilai agama dan penggunaan agama sebagai alat

legitimasi kekuasaan yang berujung pada penyalahgunaan wewenang. Melalui

89



kisah-kisah kepemimpinan para nabi, al-Qur’an menghadirkan model
kepemimpinan yang menempatkan agama sebagai sumber nilai dan etika publik,
serta negara sebagai instrumen untuk mewujudkan keadilan dan kemaslahatan.
Implikasi ini menunjukkan bahwa kepemimpinan ideal tidak diukur dari simbol
keagamaan atau kekuatan politik semata, tetapi dari kemampuan menjaga
keseimbangan antara tuntutan agama dan kebutuhan masyarakat secara adil dan

manusiawi.

E. Refleksi Kritis

Penelitian ini berangkat dari keyakinan bahwa kisah-kisah al-Qur’an tidak
hanya berfungsi sebagai narasi sejarah, tetapi juga sebagai medium penyampaian
pesan moral dan nilai kepemimpinan. Melalui kisah Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman
AS, dan Nabi Muhammad SAW, penelitian ini berusaha memahami bagaimana al-
Qur’an menggambarkan kepemimpinan agama-negara secara utuh dan kontekstual.
Namun demikian, penelitian ini menyadari bahwa setiap pembacaan terhadap al-
Qur’an selalu memiliki keterbatasan, karena dipengaruhi oleh sudut pandang,

pendekatan, serta kerangka teori yang digunakan.

Penggunaan teori kepemimpinan al-Mawardi dalam penelitian ini
memberikan kerangka normatif yang kuat untuk membaca peran pemimpin dalam
menjaga agama dan mengatur urusan dunia. Akan tetapi, pemikiran al-Mawardi
lahir dalam konteks sejarah dan sosial tertentu, sehingga tidak seluruh aspeknya
dapat langsung disesuaikan dengan realitas kepemimpinan masa kini. Oleh karena

itu, penelitian ini tidak bermaksud menjadikan konsep al-Mawardi sebagai model

90



politik yang harus diterapkan secara literal, melainkan sebagai lensa untuk

menangkap nilai-nilai dasar kepemimpinan yang bersifat etis dan universal.

Pendekatan kisah al-Qur’an menurut Ahmad Khalafullah membantu
penelitian ini untuk lebih menekankan pesan dan makna yang terkandung dalam
kisah, bukan sekadar bentuk institusional kepemimpinan para nabi. Melalui
pendekatan ini, kisah dipahami sebagai sarana pendidikan moral yang mengarahkan
pembaca pada nilai-nilai seperti keadilan, amanah, tanggung jawab, dan kepedulian
sosial. Meski demikian, pembacaan ini tetap terbuka terhadap penafsiran lain,
mengingat kekayaan makna kisah al-Qur’an tidak mungkin dirangkum dalam satu
sudut pandang saja. Penelitian ini juga membatasi kajian pada lima tugas
kepemimpinan al-Mawardi yang paling kuat tercermin dalam kisah para nabi.
Pembatasan tersebut dilakukan agar analisis dapat dilakukan secara lebih
mendalam, meskipun di sisi lain hal ini membuka peluang bagi penelitian lanjutan
untuk mengkaji tugas-tugas kepemimpinan lainnya atau memperluas objek kajian

dengan tokoh dan pendekatan yang berbeda.

Dengan demikian, refleksi kritis ini menegaskan bahwa hasil penelitian
bukanlah penutup dari pembahasan tentang kepemimpinan agama-negara dalam al-
Qur’an, melainkan bagian dari proses memahami pesan-pesan Qur’ani secara terus-
menerus. Kisah-kisah al-Qur’an tetap relevan untuk dibaca dan direnungkan,
karena di dalamnya tersimpan nilai-nilai kepemimpinan yang dapat menjadi cermin
bagi kehidupan manusia, baik dalam konteks keagamaan maupun sosial

kenegaraan.

91



