
1 

 

BAB IV 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Deskripsi Data 

Bagian ini akan menjadi pijakan utama untuk bagian-bagian selanjutnya. 

Data penafsiran Wahbah al-Zuhailî meliputi ayat-ayat kepemimpinan agama-

negara seperti Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS dan Nabi Muhammad SAW yang 

berfungsi sebagai jawaban  atas masalah dalam penelitian ini. Dari ayat-ayat 

tersebut akan terlihat bagaimana karakter dan nilai-nilai kepemimpinan Agama-

Negara Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS dan Nabi Muhammad SAW dalam al-

Tafsîr al-Munîr karya Wahbah al-Zuhailî . 

1. Penafsiran Wahbah al-Zuhailî  dalam al-Tafsîr al-Munîr terkait Kisah 

Nabi Daud AS 

 

Kisah Nabi Daud AS dalam al-Qur’an yang disorot hanya berkaitan dengan 

kepemimpinan dalam al-Tafsîr al-Munîr. Ayat tersebut meliputi sejarah 

pengangkatan Nabi Daud AS yang menjadi awal kekuasaannya. Kemudian terdapat 

banyak konflik yang terjadi saat ia menjadi pemimpin, sehingga Nabi Daud AS 

menjadi hakim atas konflik yang terjadi, mulai dari konflik antara penggembala dan 

tukang kebun sampai konflik dua orang yang bersengketa. Selain itu, Nabi Daud 

AS juga ditegur oleh Allah SWT dalam memutuskan peradilan yang terjadi.  

 

 



2 

 

a. Pengangkatan Nabi Daud AS menjadi Raja dalam surah al-Baqarah ayat 

249-251 

يْسَ 
َ
ٍۚ فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَل مْ بِنَهَر 

ُ
َ مُبْتَلِيْك  اِنَّ اللّٰه

َ
جُنُوْدِ قَال

ْ
وْتُ بِال

ُ
 طَال

َ
مَّا فَصَل

َ
﴿ فَل

ا قَلِ 
َّ
ا مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَةً ۢبِيَدِهٖ ٍۚ فَشَرِبُوْا مِنْهُ اِل

َّ
يْْٓ اِل هٗ مِن ِ

مْ يَطْعَمْهُ فَاِنَّ
َّ
يٍْۚ وَمَنْ ل ا مِن ِ

ً
يْل

نْهُمْ  وْتَ م ِ
ُ
ال بِجَ يَوْمَ 

ْ
ال نَا 

َ
ل طَاقَةَ  ا 

َ
ل وْا 

ُ
قَال مَعَهۙٗٗ  مَنُوْا 

ٰ
ا ذِيْنَ 

َّ
وَال هُوَ  جَاوَزَهٗ  مَّا 

َ
فَل   ۗ

فِئَةً  بَتْ 
َ
غَل ة  

َ
قَلِيْل فِئَة   نْ  م ِ مْ 

َ
ِ ۙٗ ك اللّٰه قُوا 

ٰ
ل مُّ نَّهُمْ 

َ
ا وْنَ  يَظُنُّ ذِيْنَ 

َّ
ال  

َ
قَال وَجُنُوْدِهٖۗ  

 ۗ ِ ثِيْرَةً ۢبِاِذْنِ اللّٰه
َ
بِرِيْنَ  ك ُ مَعَ الصه وْا رَبَّنَآْ    ٢٤٩ وَاللّٰه

ُ
وْتَ وَجُنُوْدِهٖ قَال

ُ
ا بَرَزُوْا لِجَال مَّ

َ
وَل

فِرِيْنَۗ   
ٰ
ك
ْ
ال قَوْمِ 

ْ
ال ى 

َ
عَل وَانْصُرْنَا  قْدَامَنَا 

َ
ا تْ  ِ

ثَب  وَّ صَبْرًا  يْنَا 
َ
عَل فْرغِْ 

َ
فَهَزَمُوْهُمْ   ٢٥٠ا

وْتَ 
ُ
 دَاوٗدُ جَال

َ
ۗ وَقَتَل ِ ا بِاِذْنِ اللّٰه

َ
وْل
َ
ا يشََاۤءُۗ  وَل مَهٗ مَِِّ

َّ
مَةَ وَعَل

ْ
ك حِ
ْ
كَ وَال

ْ
مُل
ْ
ُ ال تٰىهُ اللّٰه

ٰ
 وَا

مِيْنَ  
َ
عٰل
ْ
ى ال
َ
َ ذُوْ فَضْل  عَل

كِنَّ اللّٰه
ٰ
رْضُ وَل

َ
ا
ْ
فَسَدَتِ ال

َّ
ِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْض  ل دَفْعُ اللّٰه

٢٥١  ﴾ 
“Maka ketika Thâlût membawa bala tentaranya, dia berkata, 

“Sesungguhnya Allah akan menguji kamu dengan sebuah sungai. Maka 

barangsiapa meminum (airnya), dia bukanlah pengikutku. Dan 

barangsiapa tidak meminumnya, maka dia adalah pengikutku kecuali 

menciduk seciduk dengan tangan.” Tetapi mereka meminumnya kecuali 

sebagian kecil di antara mereka. Ketika dia (Thâlût) dan orang-orang yang 

beriman bersamanya menyeberangi sungai itu, mereka berkata, “Kami 

tidak kuat lagi pada hari ini melawan Jâlût  dan bala tentaranya.” Mereka 

yang meyakini bahwa mereka akan menemui Allah berkata, “Betapa 

banyak kelompok kecil mengalahkan kelompok besar dengan izin Allah.” 

Dan Allah beserta orang-orang yang sabar. Dan ketika mereka maju 

melawan Jâlût  dan tentaranya, mereka berdoa, “Ya Tuhan kami, 

limpahkanlah kesabaran kepada kami, kukuhkanlah langkah kami dan 

tolonglah kami menghadapi orang-orang kafir.” Maka mereka 

mengalahkannya dengan izin Allah, dan Daud AS membunuh Jâlût . 

Kemudian Allah memberinya (Daud AS) kerajaan, dan hikmah, dan 

mengajarinya apa yang Dia kehendaki. Dan kalau Allah tidak melindungi 

sebagian manusia dengan sebagian yang lain, niscaya rusaklah bumi ini. 

Tetapi Allah mempunyai karunia (yang dilimpahkan-Nya) atas seluruh 

alam.” 

 



3 

 

Ayat ini menceritakan tentang keteguhan pasukan yang dipimpin oleh raja 

Thâlût, Allah memberikan ujian berupa cuaca yang panas. Ketika itu mereka akan 

dihadapkan dengan suatu sungai, maka mereka akan diuji dengan sedikit minum. 

Wahbah al-Zuhailî menjelaskan makna innallâha mubtalîkum binahar, fa man 

syariba min-hu fa laisa minnî, wa mal lam yath‘am-hu fa innahû minnî illâ 

manightarafa ghurfatan biyadih, fa syaribû min-hu illâ qalîlam min-hum 

(Sesungguhnya Allah akan menguji kamu dengan sebuah sungai. Maka 

barangsiapa meminum (airnya), dia bukanlah pengikutku. Dan barangsiapa tidak 

meminumnya, maka dia adalah pengikutku kecuali menciduk seciduk dengan 

tangan).1 Mereka yang meminum lebih dari seteguk menjadi tertolak, sedangkan 

yang menahan diri atau hanya meminum seteguk tetap diterima. Hasil dari ujian 

tersebut menyisakan kurang lebih 300 orang dari 70 ribu atau 80 ribu pemuda yang 

dipilih oleh raja Thâlût. Menurut al-Zuhailî  dari ujian tersebut membuktikan bahwa 

hampir seluruh pasukan meminum air sungai. Hal ini disebabkan kebiasaan mereka 

yang senang melanggar perintah serta keimanan yang lemah. Hanya segelintir 

orang yang lolos, yaitu mereka yang sungguh-sungguh beriman, setia mengikuti 

pemimpinnya dan tulus dalam beragama.2 

Kemudian penjelasan Wahbah al-Zuhailî mengarah pada tokoh Nabi Daud 

AS sebagai pahlawan perang,  Wa qatala dâwûdu jâlûta wa âtâhullâhu al-mulka 

wal-hikmata wa ‘allamahû mimmâ yasyâ', (dan Daud AS membunuh Jâlût. 

Kemudian Allah memberinya (Daud AS) kerajaan, dan hikmah, dan mengajarinya 

 
1Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 1, 802, 
2Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 1, 803. 



4 

 

apa yang Dia kehendaki). Di tengah berkecamuknya pertempuran antara Raja 

Thâlût dan Raja Jâlût, muncullah seorang pemuda yang berani menantang Jâlût. 

Pemuda itu adalah Daud AS bin Isai, seorang penggembala domba yang merupakan 

putra terakhir dari tujuh bersaudara. Dalam pertempuran tersebut, Nabi Daud AS 

yang masih muda berhasil mengalahkan Jâlût . Dengan menggunakan ketapel, Nabi 

Daud AS melontarkan batu yang menghantam kepala Jâlût  hingga tersungkur, Ia 

kemudian mengambil pedang Jâlût  dan memenggal kepalanya untuk dibawa 

kepada Thâlût. Kekalahan Jâlût  ini menyebabkan pasukannya tumbang. Wahbah 

al-Zuhailî menjelaskan bahwa sebelum masa Nabi Daud AS, kekuasaan politik dan 

kenabian belum pernah terhimpun pada satu sosok. Dalam sejarah Banî Israil, 

jabatan kenabian dan kerajaan selalu dipegang oleh dua orang yang berbeda. Nabi 

Samuel berperan sebagai nabi, sedangkan Thâlût menjabat sebagai raja. Setelah 

keduanya wafat, barulah Allah mempersatukan dua otoritas yakni kenabian dan 

kekuasaan pada diri Nabi Daud AS.3 

Wahbah al-Zuhailî menyebutkan pertentangan antara Thâlût dan Jâlût 

menjadi kelanjutan dari perang yang panjang antar bangsa. Setelah tiba di Palestina 

pasca wafatnya Nabi Musa, Banî Israil hidup tanpa raja selama sekitar 356 tahun. 

Dalam rentang waktu itu, mereka berulang kali diserang oleh bangsa-bangsa sekitar 

seperti Amalek, Madyan, Palestina, dan Aram, dengan hasil perang yang silih 

berganti antara kemenangan dan kekalahan. Pada masa Imam Eli, mereka kembali 

kalah dalam peperangan melawan bangsa Palestina di dekat Gaza, yang berhasil 

merampas tabut didalamnya tersimpan Taurat sehingga menimbulkan kesedihan 

 
3Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 1, 804. 



5 

 

mendalam bagi Banî Israil. Terpilihnya Thâlût menjadi raja banyak ditentang oleh 

Banî Israil. Sehingga untuk menguatkan posisi Thâlût, Allah mengutus Malaikat 

untuk membawa kembali tabut yang telah dicuri. Ketika Thâlût berperang melawan 

Jâlût , kedatangan Daud AS bin Isai yang menjadi pahlawan perang dengan 

mengalahkan Jâlût  menjadi angin segar bagi Banî Israil. Saat peperangan 

berlangsung Jâlût  menantang pasukan Thâlût berduel dengan dirinya, tidak ada 

pasukan yang berani melawannya. Lalu Nabi Daud AS menanyakan apa yang dia 

dapat dari mengalahkan Jâlût. Maka Thâlût akan memberikan harta yang 

berlimpah, menikahkannya dengan putrinya dan rumah yang megah.4 

Daud AS kemudian menghadap Thâlût untuk memohon izin untuk 

menghadapi Jâlût. Thâlût menyatakan kekhawatirannya akan keselamatan Daud AS 

dan memberikan peringatan atas permintaan tersebut. Namun, Daud AS 

menanggapi dengan mengungkapkan “Innî qataltu asadan akhaza syâtan min 

ghanami abî, wa kâna ma’ahu dabbun faqataltuhu (Sesungguhnya aku telah 

membunuh seekor singa yang telah mengambil seekor kambing dari domba-domba 

ayahku, dan bersama singa itu ada seekor hewan buas lainnya, maka aku pun 

membunuhnya).” Daud AS maju ke medan pertempuran dengan membawa lima 

buah batu dan sebuah ketapel. Daud AS berhasil melontarkan sebuah batu yang 

tepat mengenai dahi Jâlût  hingga menjatuhkannya. Kemudian Ia menghampiri Jâlût  

dan mengambil pedangnya kemudian memenggal kepalanya. Kekalahan ini 

menyebabkan bangsa Palestina mengalami kemunduran dalam pertempuran. 

 
4Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 1, 805. 



6 

 

Seperti janji Thâlût, Ia pun menikahkan putrinya, Mikhal kepada Daud AS dan 

mengangkatnya menjadi panglima pasukan.5 

b. Kisah Nabi Daud AS dan Nabi Sulaiman AS Memutuskan Hukum 

Penggembala dan Tukang Kebun dalam surah al-Anbiyâ ayat 78-82 

مِهِمْ  
ْ
ا لِحكُ نَّ

ُ
قَوْمٍِۚ وكَ

ْ
حرَْثِ اِذْ نَفَشَتْ فِيْهِ غَنَمُ ال

ْ
مٰنِ فِى ال

ُ
ك يْمٰنَ اِذْ يَحْ

َ
﴿ وَدَاوٗدَ وَسُل

  ٧٨شٰهِدِيْنَۖ   
َ
بَال جِ

ْ
رْنَا مَعَ دَاوٗدَ ال سَخَّ مًاۖ وَّ

ْ
عِل مًا وَّ

ْ
تَيْنَا حُك

ٰ
ا ا
ًّ
ل
ُ
يْمٰنٍَۚ وَك

َ
مْنٰهَا سُل فَفَهَّ

يْ  حْنَ وَالطَّ ِ سَب 
ا فٰعِلِيْنَ  يُ نَّ

ُ
مٍْۚ   ٧٩رَۗ وكَ

ُ
سِك

ْ
نْۢ بَأ مْ م ِ

ُ
مْ لِتُحْصِنَك

ُ
ك
َّ
بُوْس  ل

َ
مْنٰهُ صَنْعَةَ ل

َّ
وَعَل

شٰكِرُوْنَ   نْتُمْ 
َ
ا  
ْ
تِيْ   ٨٠فَهَل

َّ
ال رْضِ 

َ
ا
ْ
ى ال
َ
اِل مْرِهْٖٓ 

َ
بِا رِيْ  جْ

َ
عَاصِفَةً ت يْحَ  الر ِ يْمٰنَ 

َ
وَلِسُل

ِ شَيْء   
 
ا بِكُل نَّ

ُ
نَا فِيْهَاۗ وكَ

ْ
وْنَ   ٨١عٰلِمِيْنَ  بٰركَ

ُ
هٗ وَيَعْمَل

َ
غُوْصُوْنَ ل يٰطِيْنِ مَنْ يَّ وَمِنَ الشَّ

هُمْ حٰفِظِيْنَ ۙٗ 
َ
ا ل نَّ

ُ
ا دُوْنَ ذٰلِكٍَۚ وكَ

ً
 ﴾ ٨٢عَمَل

“Dan (ingatlah kisah) Daud AS dan Sulaiman AS, ketika keduanya 

memberikan keputusan mengenai ladang, karena (ladang itu) dirusak oleh 

kambing-kambing milik kaumnya. Dan Kami menyaksikan keputusan (yang 

diberikan) oleh mereka itu. Dan Kami memberikan pengertian kepada 

Sulaiman AS (tentang hukum yang lebih tepat); dan kepada masing-masing 

Kami berikan hikmah dan ilmu, dan Kami tundukkan gunung-gunung dan 

burung-burung, semua bertasbih bersama Daud AS. Dan Kamilah yang 

melakukannya. Dan Kami ajarkan (pula) kepada Daud AS cara membuat 

baju besi untukmu, guna melindungi kamu dalam peperangan. Apakah 

kamu bersyukur (kepada Allah)?  Dan (Kami tundukkan) untuk Sulaiman 

AS angin yang sangat kencang tiupannya yang berhembus dengan 

perintahnya ke negeri yang Kami beri berkah padanya. Dan Kami Maha 

Mengetahui segala sesuatu. Dan (Kami tundukkan pula kepada Sulaiman 

AS) segolongan setan-setan yang menyelam (ke dalam laut) untuknya dan 

mereka mengerjakan pekerjaan selain  itu; dan  Kami yang memelihara 

mereka itu.” 

Kisah ini menggambarkan peristiwa ketika Nabi Daud AS dan Nabi 

Sulaiman AS menjadi hakim dalam sengketa antara seorang penggembala dan 

tukang kebun. Dalam al-Tafsîr al-Munîr, Wahbah al-Zuhailî menjelaskan bahwa 

 
5Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 1, 806. 



7 

 

peristiwa ini terjadi ketika binatang ternak milik si penggembala masuk ke kebun 

milik seorang petani pada malam hari dan merusak tanaman-tanamannya. 

Akibatnya, pemilik kebun menuntut ganti rugi atas kerusakan tersebut. Keduanya 

kemudian mengadukan perkara itu kepada Nabi Daud AS, yang pada saat itu 

menjabat sebagai raja sekaligus hakim di antara Banî Israil.  

Wa dâwûda wa sulaimâna idz yahkumâni fi al-hartsi idz nafasyat fîhi 

ghanam al-qaûm, wa kunnâ liḫukmihim syâhidîn (Dan (ingatlah kisah) Daud AS 

dan Sulaiman AS, ketika keduanya memberikan keputusan mengenai ladang, 

karena (ladang itu) dirusak oleh kambing-kambing milik kaumnya. Dan Kami 

menyaksikan keputusan (yang diberikan) oleh mereka itu), Nabi Daud AS 

memutuskan agar binatang ternak milik penggembala diserahkan kepada pemilik 

kebun sebagai kompensasi atas kerusakan yang terjadi. Namun, Nabi Sulaiman AS 

yang saat itu masih muda menyampaikan pandangan lain. Menurut pendapatnya, 

pemilik kebun boleh memanfaatkan hewan ternak dengan mengambil susu, bulu, 

dan hasil anaknya, sementara kebunnya dirawat oleh penggembala hingga kembali 

seperti semula. Setelah kebun pulih, masing-masing pihak mendapatkan kembali 

miliknya. al-Zuhailî menegaskan bahwa pendapat Nabi Sulaiman AS ini 

menunjukkan ketajaman ijtihad dan kebijaksanaan dalam menyelesaikan konflik 

secara adil tanpa menimbulkan kerugian berkelanjutan bagi salah satu pihak.6 

Ayat ini juga menggambarkan keistimewaan yang dianugerahkan Allah 

SWT kepada Nabi Daud AS dan Nabi Sulaiman AS. Pada diri Nabi Daud AS, 

 
6Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 9, 107. 



8 

 

keistimewaan pertama adalah bahwa Allah SWT menundukkan gunung-gunung 

dan burung-burung agar turut bertasbih bersamanya. Hal ini terjadi karena Nabi 

Daud AS memiliki suara yang sangat merdu ketika membaca kitab Zabur. Ketika 

dibacakan Zabur, burung-burung berhenti di udara dan turut bertasbih, demikian 

pula gunung-gunung yang seolah ikut menyahutinya. Keistimewaan kedua adalah 

kemampuan yang Allah SWT ajarkan kepada beliau dalam bidang pandai besi, 

yaitu membuat baju perang dari besi. Sebelumnya, manusia hanya mengenal perisai 

dalam bentuk lempengan. Nabi Daud AS-lah yang pertama kali mengubah 

bentuknya menjadi baju zirah yang lentur dan dapat digunakan dengan lebih efisien 

untuk perlindungan dalam peperangan.7 

Sementara itu, terdapat pula dua keistimewaan besar yang diberikan pada 

Nabi Sulaiman AS. Pertama, Allah SWT menundukkan angin untuk patuh kepada 

perintahnya. Angin tersebut memiliki dua sifat sekaligus: lembut dan kuat. Dengan 

kekuasaan Allah, angin itu berhembus sesuai kehendak Nabi Sulaiman AS 

membawanya menuju negeri-negeri yang diberkahi, seperti wilayah Syam. Dalam 

satu waktu perjalanan pagi, beliau dapat menempuh jarak yang sangat jauh dan 

kembali lagi pada hari yang sama. Kedua, Allah SWT menundukkan bagi Nabi 

Sulaiman AS golongan jin dan setan yang ditugaskan menyelam di lautan untuk 

mengambil mutiara, marjan, dan berbagai batu mulia. Selain itu, mereka juga 

diperintahkan untuk mengerjakan berbagai proyek besar seperti pembangunan kota, 

istana megah, bangunan tinggi, patung, dan peralatan rumah tangga berukuran 

besar. Semua bentuk penundukan ini menjadi bukti atas kekuasaan Allah SWT yang 

 
7Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 9, 108-109. 



9 

 

diberikan kepada Nabi Sulaiman AS sebagai tanda kenabiannya dan keagungan 

kepemimpinannya.8 

c. Integritas Kepemimpinan Ilahiyah: Karunia, Ujian dan 

Pertanggungjawaban Nabi Daud AS pada surah Sâd ayat 17-26 

 

ابٌ   وَّ
َ
ا اِنَّهْٗٓ  يْدٍِۚ 

َ
ا
ْ
ال ذَا  دَاوٗدَ  عَبْدَنَا  رْ 

ُ
وَاذكْ وْنَ 

ُ
يَقُوْل مَا  ى 

ٰ
عَل اِصْبِرْ  رْنَا    ١٧﴿  اِنَّا سَخَّ

اِشْرَاقِۙٗ  
ْ
ِ وَال

عَشِي 
ْ
بِال حْنَ  ِ سَب 

يُ مَعَهٗ   
َ
بَال جِ

ْ
ابٌ    ١٨ال وَّ

َ
هْٗٓ ا
َّ
 ل
ٌّ
ل
ُ
يْرَمَحْشُوْرَةًۗ  ك  ١٩وَالطَّ

تَ 
ٰ
هٗ وَا

َ
ك
ْ
طَابِ  وَشَدَدْنَا مُل خِ

ْ
 ال

َ
مَةَ وَفَصْل

ْ
ك حِ
ْ
صْمِِۘ اِذْ   ٢٠يْنٰهُ ال خَ

ْ
تٰىكَ نَبَؤُا ال

َ
 ا
ْ
۞ وَهَل

مِحْرَابَۙٗ  
ْ
رُوا ال فٍْۚ خَصْمٰنِ بَغٰى   ٢١تَسَوَّ خَ

َ
ا ت

َ
وْا ل

ُ
ى دَاوٗدَ فَفَزعَِ مِنْهُمْ قَال

ٰ
وْا عَل

ُ
اِذْ دَخَل

ا تُ 
َ
ِ وَل

حَق 
ْ
مْ بَيْنَنَا بِال

ُ
ى بَعْض  فَاحْك

ٰ
رَاطِ  بَعْضُنَا عَل ى سَوَاۤءِ الص ِ

ٰ
 ٢٢شْطِطْ وَاهْدِنَآْ اِل

يْ   نِ
نِيْهَا وَعَزَّ

ْ
فِل
ْ
ك
َ
 ا
َ
احِدَةٌۗ فَقَال لِيَ نَعْجَةٌ وَّ تِسْعُوْنَ نَعْجَةً وَّ هٗ تِسْعٌ وَّ

َ
خِيْۗ  ل

َ
اِنَّ هٰذَآْ ا

طَابِ   خِ
ْ
ال وَاِنَّ   ٢٣فِى  نِعَاجِهٖۗ  ى 

ٰ
اِل نَعْجَتِكَ  بِسُؤَالِ  مَكَ 

َ
ظَل قَدْ 

َ
ل  
َ
نَ   قَال م ِ ثِيْرًا 

َ
ك

ا    مَّ
ٌ
لِحٰتِ وَقَلِيْل وا الصه

ُ
مَنُوْا وَعَمِل

ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
ا ال
َّ
ى بَعْض  اِل

ٰ
يَبْغِيْ بَعْضُهُمْ عَل

َ
طَاۤءِ ل

َ
ل خُ
ْ
ال

نَابَ ۩  
َ
ا هُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهٗ وَخَرَّ رَاكِعًا وَّ نَّمَا فَتَنه

َ
هٗ ذٰلِكَۗ   ٢٤هُمْۗ وَظَنَّ دَاوٗدُ ا

َ
فَغَفَرْنَا ل

ب   وَ 
ٰ
مَا وَحُسْنَ  فٰى 

ْ
زُل
َ
ل عِنْدَنَا  هٗ 

َ
ل رْضِ    ٢٥اِنَّ 

َ
ا
ْ
ال فِى  خَلِيْفَةً  نٰكَ 

ْ
جَعَل اِنَّا  يٰدَاوٗدُ 

ذِيْنَ  
َّ
ال ۗ اِنَّ  ِ اللّٰه سَبِيْلِ  عَنْ  كَ 

َّ
فَيُضِل هَوٰى 

ْ
ال بِعِ  تَتَّ ا 

َ
وَل  ِ

حَق 
ْ
بِال النَّاسِ  بَيْنَ  مْ 

ُ
فَاحْك

هُمْ 
َ
ِ ل وْنَ عَنْ سَبِيْلِ اللّٰه

ُّ
سَابِ ࣖ يَضِل حِ

ْ
سُوْا يَوْمَ ال

َ
 ﴾   ٢٦ عَذَابٌ شَدِيْدٌ بِۢمَا ن

“Bersabarlah atas apa yang mereka katakan; dan ingatlah akan 

hamba Kami Daud AS yang mempunyai kekuatan; sungguh dia sangat taat 

(kepada Allah). Sungguh, Kamilah yang menundukkan gunung-gunung 

untuk bertasbih bersama dia (Daud AS) pada waktu petang dan pagi, dan 

(Kami tundukkan pula) burung-burung dalam keadaan terkumpul. Masing-

masing sangat taat (kepada Allah). Dan Kami kuatkan kerajaannya dan 

Kami berikan hikmah kepadanya serta kebijaksanaan dalam memutuskan 

perkara. Dan apakah telah sampai kepadamu berita orang-orang yang 

 
8Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 9, 110-111. 



10 

 

berselisih ketika mereka memanjat dinding mihrab? ketika mereka masuk 

menemui Daud AS lalu dia terkejut karena (kedatangan) mereka. Mereka 

berkata, “Janganlah takut! (Kami) berdua sedang berselisih, sebagian dari 

kami berbuat zalim kepada yang lain; maka berilah keputusan di antara 

kami secara adil dan janganlah menyimpang dari kebenaran serta 

tunjukilah kami ke jalan yang lurus. Sesungguhnya saudaraku ini 

mempunyai sembilan puluh sembilan ekor kambing betina dan aku 

mempunyai seekor saja, lalu dia berkata, “Serahkanlah (kambingmu) itu 

kepadaku! Dan dia mengalahkan aku dalam perdebatan.” Dia (Daud AS) 

berkata, “Sungguh, dia telah berbuat zalim kepadamu dengan meminta 

kambingmu itu untuk (ditambahkan) kepada kambingnya. Memang banyak 

di antara orang-orang yang bersekutu itu berbuat zalim kepada yang lain, 

kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan; dan hanya 

sedikitlah mereka yang begitu.” Dan Daud AS menduga bahwa Kami 

mengujinya; maka dia memohon ampunan kepada Tuhannya lalu 

menyungkur sujud dan bertobat. Lalu Kami mengampuni (kesalahannya) 

itu. Dan sungguh, dia mempunyai kedudukan yang benar-benar dekat di sisi 

Kami dan tempat kembali yang baik. (Allah berfirman), “Wahai Daud AS! 

Sesungguhnya engkau Kami jadikan khalifah (penguasa) di bumi, maka 

berilah keputusan (perkara) di antara manusia dengan adil dan janganlah 

engkau mengikuti hawa nafsu, karena akan menyesatkan engkau dari jalan 

Allah. Sungguh, orang-orang yang sesat dari jalan Allah akan mendapat 

azab yang berat, karena mereka melupakan hari perhitungan.” 

 

Wahbah al-Zuhailî dalam tafsirnya menjelaskan ayat di atas dengan tiga 

tema. Pertama, sifat-sifat Nabi Daud AS. Kedua, keputusan atas dua orang yang 

sedang memiliki perkara. Ketiga, Perintah untuk berlaku Adil. 

1) Sifat-Sifat Nabi Daud AS 

Wahbah al-Zuhailî dalam al-Tafsîr al-Munîr menyebut Nabi Daud AS 

sebagai sosok pemimpin yang memiliki sepuluh karakter utama yang menjadi 

fondasi kepemimpinannya. Pertama, sabar. Yakni keteguhan dalam menghadapi 

ujian dan tanggung jawab besar sebagai nabi dan raja. Kedua, ‘ubudiyyah, yaitu 

pengabdian penuh kepada Allah SWT yang menjadi dasar seluruh tindakan dan 

keputusan kepemimpinannya. Ketiga, teguh dalam agama, di mana seluruh 



11 

 

kebijakan Nabi Daud AS selalu berlandaskan pada nilai-nilai syariat. Keempat, 

awwâb atau sikap introspektif, yang tercermin dari kesediaannya untuk segera 

kembali kepada Allah dan memperbaiki kesalahan yang dilakukan.9 Kelima, 

spiritualitas tinggi, sebagaimana tergambar dalam kisah gunung-gunung dan 

burung yang ikut bertasbih bersamanya. Hal tersebut menunjukkan kedekatan 

spiritual yang mendalam antara dirinya dan alam semesta. Keenam,  pengaruh 

positif, hal itu tampak dari kepemimpinannya yang membawa kedamaian dan 

harmoni bagi umat dan makhluk di sekitarnya. Ketujuh, wibawa, Nabi Daud AS 

membuat makhluk selain manusia tunduk dan menghormatinya seperti burung-

burung dan gunung. Kedelapan, Kekuasan kuat, Allah SWT menguatkan diri Nabi 

Daud AS baik dalam bidang agama maupun pemerintahan, yang mencerminkan 

keseimbangan antara aspek spiritual dan duniawi dalam kepemimpinannya. 

Kesembilan, bijaksana, Nabi Daud AS diberi hikmah, yaitu kemampuan berpikir 

jernih dan menilai mengambil keputusan dengan penuh kebijaksanaan. Kesepuluh, 

Adil, Allah telah memerintahkan kepada Nabi Daud AS untuk memutuskan setiap 

permasalahan dengan adil serta tidak mengikuti hawa nafsu.10 

2) Kisah Keputusan dalam Persengketaan 

Kisah dimulai ketika dua orang datang kepada Nabi Daud AS dengan 

memanjat dinding mihrab tempat beliau beribadah. Nabi Daud AS terkejut dan 

merasa takut karena mereka datang secara tiba-tiba saat beliau sedang beribadah, di 

luar waktu peradilan bagi masyarakat. Orang-orang itu berkata kepadanya, “Lâ 

 
9Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 12, 202. 
10Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 12, 203. 



12 

 

takhaf, nahnu mutakhâshimâni jâra ba‘dhunâ ‘alâ ba‘dhin, fahkum baynanâ 

hukman ‘âdilan, lâ tajur fî al-hukmi, wahdinâ ilâ al-tharîqi al-haqqi al-‘adli (Anda 

tidak usah khawatir, kami adalah dua pihak yang bersengketa. Berilah kami 

putusan hukum di secara adil dan bimbinglah kami ke jalan yang benar dan 

adil).”11Setelah mereka menenangkan Nabi Daud AS, barulah mereka 

menyampaikan perkaranya. Salah satu dari mereka mengadu bahwa saudaranya 

memiliki sembilan puluh sembilan ekor domba betina, sedangkan ia hanya 

memiliki satu ekor. Namun, saudaranya meminta agar domba miliknya juga 

diberikan kepadanya. Hal ini membuat keduanya berdebat dan dimenangkan oleh 

pemilik domba yang berjumlah sembilan puluh sembilan.  

Dari cerita mereka Nabi Daud AS segera memutuskan bahwa yang memiliki 

banyak domba telah berbuat zalim. Keputusan Nabi Daud AS ini dinilai tergesa-

gesa karena diucapkan sebelum mendengar keterangan dari pihak yang hanya 

memiliki satu domba. Wahbah al-Zuhailî  menjelaskan bahwa kejadian tersebut 

merupakan ujian dari Allah SWT untuk mengingatkan Nabi Daud AS agar lebih 

berhati-hati dalam menegakkan keadilan. Menyadari hal itu, Nabi Daud AS segera 

memohon ampun kepada Allah atas kekeliruannya. Beliau bersujud sebagai bentuk 

tobat dan kerendahan hati di hadapan Allah SWT. Allah kemudian menerima tobat 

Nabi Daud AS dan mengampuninya karena beliau termasuk hamba yang dekat dan 

senantiasa kembali kepada-Nya.12  

 

 
11Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 12, 204. 
12Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 12, 205. 



13 

 

3) Penunjukan Nabi Daud AS sebagai Penerus Kekuasaan di Bumi 

Yâ dâwûdu innâ ja‘alnâka khalîfatan fi al-ardli fahkum baina al-nâsi bi al-

haqqi wa lâ tattabi‘ al-hawâ (Wahai Daud AS! Sesungguhnya engkau Kami jadikan 

khalifah (penguasa) di bumi, maka berilah keputusan (perkara) di antara manusia 

dengan adil dan janganlah engkau mengikuti hawa nafsu), Allah SWT menetapkan 

Nabi Daud AS sebagai pemimpin dan hakim bagi umat manusia pada masanya. 

Seluruh masyarakat pada waktu itu tunduk dan patuh terhadap keputusan yang 

beliau tetapkan. Dalam melaksanakan tugas peradilan, Nabi Daud AS berpegang 

teguh pada prinsip-prinsip hukum yang diajarkan oleh Allah SWT. Prinsip pertama 

adalah menegakkan keadilan, karena hal tersebut merupakan dasar utama dalam 

sistem peradilan. Prinsip kedua, seorang hakim tidak boleh mengikuti dorongan 

hawa nafsu atau ambisi duniawi, sebab kecenderungan tersebut dapat 

menjerumuskan seseorang ke dalam kesesatan dan menjauhkan dari kebenaran.13  

Wahbah al-Zuhailî menegaskan prinsip dasar dalam hukum adalah 

menegakkan peradilan dengan penuh keadilan dan kebenaran. Salah satu prinsip 

penting lainnya ialah bahwa seorang hakim tidak boleh memutus suatu perkara 

tanpa adanya dakwaan atau laporan yang diajukan kepadanya. Apabila telah 

terdapat laporan perkara, maka hakim wajib memberikan putusan secara objektif 

dan proporsional, tanpa keberpihakan kepada salah satu pihak karena faktor 

kekerabatan, kepentingan pribadi, keuntungan materi, maupun hubungan 

pertemanan dan sebab-sebab subjektif lainnya.14 

 
13Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 12, 206. 
14Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 12, 209. 



14 

 

2. Penafsiran Wahbah al-Zuhaili  dalam al-Tafsîr al-Munîr terkait Kisah 

Nabi Sulaiman AS 

 

Nabi Sulaiman AS menjadi raja sebagai kelanjutan dari kerajaan ayahnya, 

Nabi Daud AS. Ayat-ayat yang dipaparkan tentang kepemimpinan Nabi Sulaiman 

AS mencakup Kisah Nabi Sulaiman AS dengan Ratu Balqis dan kelalaian Nabi 

Sulaiman AS yang membawanya pada penyesalan kepada Allah, sehingga Ia 

bertaubat atas perbuatan tersebut. 

a. Kisah Nabi Sulaiman AS dan Ratu Balqis 

1) Kisah burung Hud-Hud bersama Nabi Sulaiman AS dalam surah an-Naml 

ayat 20-28 

غَاىِٕۤبِيْنَ  
ْ
انَ مِنَ ال

َ
مْ ك

َ
هُدْهُدَۖ ا

ْ
رَى ال

َ
آْ ا
َ
 مَا لِيَ ل

َ
يْرَ فَقَال دَ الطَّ هٗ   ٢٠﴿ وَتَفَقَّ بَنَّ ِ

عَذ 
ُ
ا
َ
ل

بِيْن   
طٰن  مُّ

ْ
يْ بِسُل تِيَن ِ

ْ
يَأ
َ
وْ ل
َ
هْٗٓ ا نَّ ذْبَحَ

۟
ا
َ
ا
َ
وْ ل
َ
   ٢١عَذَابًا شَدِيْدًا ا

َ
ثَ غَيْرَ بَعِيْد  فَقَال

َ
فَمَك

 
َ
حَطْتُّ بِمَا ل

َ
قِيْن   ا طْ بِهٖ وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَا  ۢبِنَبَا  يَّ حِ

ُ
هُمْ   ٢٢مْ ت

ُ
ةً تَمْلِك

َ
يْ وَجَدْتُّ امْرَا ِ

اِن 

هَا عَرْشٌ عَظِيْمٌ  
َ
ل ِ شَيْء  وَّ

 
ل
ُ
وْتِيَتْ مِنْ ك

ُ
مْسِ   ٢٣وَا هَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُوْنَ لِلشَّ وَجَدْتُّ

يْطٰ  هُمُ الشَّ
َ
ِ وَزَيَّنَ ل ا يَهْتَدُوْنَۙٗ مِنْ دُوْنِ اللّٰه

َ
بِيْلِ فَهُمْ ل هُمْ عَنِ السَّ هُمْ فَصَدَّ

َ
عْمَال

َ
نُ ا

فُوْنَ   ٢٤ خْ
ُ
مُ مَا ت

َ
رْضِ وَيَعْل

َ
ا
ْ
مٰوٰتِ وَال بْءَ فِى السَّ خَ

ْ
ذِيْ يُخرْجُِ ال

َّ
ِ ال ه ا يسَْجُدُوْا للِّٰ

َّ
ل
َ
ا

عَرْشِ    ٢٥وَمَا تُعْلِنُوْنَ  
ْ
ا هُوَۙٗ رَبُّ ال

َّ
هَ اِل

ٰ
آْ اِل
َ
ُ ل للّٰه

َ
عَظِيْمِ ۩  ا

ْ
 سَنَنْظُرُ   ٢٦ال

َ
۞ قَال

ذِبِيْنَ 
ٰ
ك
ْ
نْتَ مِنَ ال

ُ
مْ ك

َ
صَدَقْتَ ا

َ
 عَنْهُمْ  ٢٧ا

َّ
يْهِمْ ثُمَّ تَوَل

َ
قِهْ اِل

ْ
ل
َ
كِتٰبِيْ هٰذَا فَا اِذْهَبْ ب ِ

 ﴾  ٢٨فَانْظُرْ مَاذَا يَرْجِعُوْنَ  
“Dan dia memeriksa burung-burung lalu berkata, “Mengapa aku 

tidak melihat Hud-hud, apakah ia termasuk yang tidak hadir? Pasti akan 

kuhukum ia dengan hukuman yang berat atau kusembelih ia, kecuali jika ia 

datang kepadaku dengan alasan yang jelas.” Maka tidak lama kemudian 

(datanglah Hud-hud), lalu ia berkata, “Aku telah mengetahui sesuatu yang 

belum engkau ketahui. Aku datang kepadamu dari negeri Saba' membawa 

suatu berita yang meyakinkan. Sungguh, kudapati ada seorang perempuan 



15 

 

yang memerintah mereka, dan dia dianugerahi segala sesuatu serta 

memiliki singgasana yang besar. Aku (burung Hud) dapati dia dan kaumnya 

menyembah matahari, bukan kepada Allah; dan setan telah menjadikan 

terasa indah bagi mereka perbuatan-perbuatan (buruk) mereka, sehingga 

menghalangi mereka dari jalan (Allah), maka mereka tidak mendapat 

petunjuk, mereka (juga) tidak menyembah Allah yang mengeluarkan apa 

yang terpendam di langit dan di bumi dan yang mengetahui apa yang kamu 

sembunyikan dan yang kamu nyatakan. Allah, tidak ada tuhan melainkan 

Dia, Tuhan yang mempunyai ‘Arsy yang agung.” Dia (Sulaiman AS) 

berkata, “Akan kami lihat, apa kamu benar, atau termasuk yang berdusta. 

Pergilah dengan (membawa) suratku ini, lalu jatuhkanlah kepada mereka, 

kemudian berpalinglah dari mereka, lalu perhatikanlah apa yang mereka 

bicarakan.” 

 

Wahbah al-Zuhailî menjelaskan bahwa Nabi Sulaiman AS menyadari 

burung hud-hud tidak hadir di antara tentaranya, Ketidakhadiran burung hud-hud 

membuat beliau menegaskan “la'u‘adzdzibannahû ‘adzâban syadîdan au 

la'adzbahannahû au laya'tiyannî bisulthânim mubîn” Ia mengancam akan 

membunuh atau mengadzab dengan hukuman yang berat seperti mencabuti 

bulunya kecuali jika ia memberikan alasan kuat yang menjelaskan sebab 

keterlambatannya. ancaman satu di antara dua hal jika ia tidak mendatangkan 

perkara ketiga yaitu alasan yang jelas dan terang. Burung hud-hud memiliki peran 

penting dalam pasukan Nabi Sulaiman AS, yaitu menunjukkan lokasi sumber air 

dan menjadi penunjuk arah ketika perjalanan di padang pasir. Setelah kembali, hud-

hud menyampaikan berita penting dari negeri Saba’, bahwa negeri tersebut 

dipimpin oleh seorang perempuan bernama Balqis  dan rakyatnya menyembah 

matahari selain Allah SWT.15 

 
15Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 10, 311-312. 



16 

 

Isi informasi yang disampaikan burung hud-hud dalam ayat tersebut 

memuat tiga hal penting. Pertama, ia melaporkan bahwa di negeri Saba’ terdapat 

sebuah kerajaan besar dan makmur yang dipimpin oleh seorang perempuan 

bernama Balqis  binti Syarahil. Kedua, ia menjelaskan bahwa ratu dan rakyat negeri 

tersebut menyembah matahari selain Allah SWT, dan setan telah memperindah 

perbuatan syirik mereka sehingga tampak benar di mata mereka. Ketiga, burung 

hud-hud menegaskan bahwa penduduk negeri Saba’ belum mengenal jalan 

kebenaran, yakni ketulusan dalam bersujud dan beribadah hanya kepada Allah SWT 

semata, bukan kepada makhluk ciptaan-Nya seperti benda langit dan planet-planet. 

Mendengar berita yang disampaikan oleh burung Hud-Hud, Nabi Sulaiman AS 

menanggapi dan berkata bahwa akan diteliti terlebih dahulu kebenaran berita yang 

dibawa oleh burung hud-hud tersebut, untuk memastikan apakah informasi itu 

benar adanya atau sekadar alasan untuk menghindari hukuman.16 

Idzhab bikitâbî hâdzâ fa alqih ilaihim tsumma tawalla ‘anhum fandzur 

mâdzâ yarji‘ûn (Pergilah dengan (membawa) suratku ini, lalu jatuhkanlah kepada 

mereka, kemudian berpalinglah dari mereka, lalu perhatikanlah apa yang mereka 

bicarakan), Nabi Sulaiman AS kemudian berusaha memastikan kebenaran berita 

yang disampaikan oleh burung hud-hud dengan mengirimkan sebuah surat kepada 

Ratu Balqis. Dalam surat itu, Nabi Sulaiman AS menyeru mereka untuk beriman 

dan berserah diri kepada Allah SWT. Ia memerintahkan burung hud-hud agar 

 
16Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 10, 313. 



17 

 

menyampaikan surat tersebut kepada Ratu Balqis, lalu bersembunyi disana dan  

mengamati bagaimana reaksi dan pembicaraan mereka terhadap isi surat tersebut.17 

2) Jawaban Ratu Balqis  terhadap Surat Nabi Sulaiman AS dalam surah an-

Naml ayat 29-37 

رِيْمٌ  
َ
يَّ كِتٰبٌ ك

َ
قِيَ اِل

ْ
ل
ُ
يْْٓ ا ِ
ؤُا اِن 

َ
مَل
ْ
يُّهَا ال

َ
تْ يٰٓا

َ
ِ   ٢٩﴿ قَال يْمٰنَ وَاِنَّهٗ بِسْمِ اللّٰه

َ
اِنَّهٗ مِنْ سُل

حِيْمِ ۙٗ   حْمٰنِ الرَّ يْ مُسْلِمِيْنَ ࣖ    ٣٠الرَّ توُْنِ
ْ
يَّ وَأ

َ
وْا عَل

ُ
ا تَعْل

َّ
ل
َ
يْ   ٣١ا فْتُوْنِ

َ
ؤُا ا

َ
مَل
ْ
يُّهَا ال

َ
تْ يٰٓا

َ
قَال

ى تَشْهَدُوْنِ   مْرًا حَته
َ
نْتُ قَاطِعَةً ا

ُ
مْرِيٍْۚ مَا ك

َ
وْا   ٣٢فِيْْٓ ا

ُ
ول
ُ
ا ة  وَّ وْا قُوَّ

ُ
ول
ُ
نُ ا حْ

َ
وْا ن

ُ
قَال

مُرِيْنَ  
ْ
يْكِ فَانْظُرِيْ مَاذَا تَأ

َ
مْرُ اِل

َ
ا
ْ
ال س  شَدِيْد  ەۙٗ وَّ

ْ
وْا   ٣٣بَأ

ُ
وْكَ اِذَا دَخَل

ُ
مُل
ْ
تْ اِنَّ ال

َ
قَال

فْسَدُوْهَا وَ 
َ
وْنَ  قَرْيَةً ا

ُ
ذٰلِكَ يَفْعَل

َ
ةً ٍۚوكَ

َّ
ذِل
َ
هْلِهَآْ ا

َ
ةَ ا عِزَّ

َ
وْْٓا ا

ُ
يْهِمْ    ٣٤جَعَل

َ
ةٌ اِل
َ
يْ مُرْسِل ِ

وَاِن 

وْنَ  
ُ
مُرْسَل

ْ
ة  فَنٰظِرَةٌ ۢبِمَ يَرْجِعُ ال وْنَنِ بِمَال  فَمَآْ   ٣٥بِهَدِيَّ

تُمِدُّ
َ
 ا
َ
يْمٰنَ قَال

َ
مَّا جَاۤءَ سُل

َ
فَل

آْ ُ خَيْرٌ مِ َِّ تٰىنِ   اللّٰه
ٰ
مْ تَفْرَحُوْنَ  ا

ُ
تِك نْتُمْ بِهَدِيَّ

َ
 ا
ْ
مٍْۚ بَل

ُ
تٰىك

ٰ
هُمْ   ٣٦ ا تِيَنَّ

ْ
نَأ
َ
يْهِمْ فَل

َ
اِرْجِعْ اِل

هُمْ صٰغِرُوْنَ  ةً وَّ
َّ
ذِل
َ
نْهَآْ ا هُمْ م ِ نُخْرِجَنَّ

َ
هُمْ بِهَا وَل

َ
 ل
َ
ا قِبَل

َّ
نُوْد  ل  ﴾  ٣٧بِجُ

“Dia (Balqis) berkata, “Wahai para pembesar! Sesungguhnya telah 

disampaikan kepadaku sebuah surat yang mulia.”. Sesungguhnya (surat) 

itu dari Sulaiman AS yang isinya, “Dengan nama Allah Yang Maha 

Pengasih, Maha Penyayang, janganlah engkau berlaku sombong 

terhadapku dan datanglah kepadaku sebagai orang-orang yang berserah 

diri.” Dia (Balqis) berkata, “Wahai para pembesar! Berilah aku 

pertimbangan dalam perkaraku (ini). Aku tidak pernah memutuskan suatu 

perkara sebelum kamu hadir dalam majelis(ku).” Mereka menjawab, “Kita 

memiliki kekuatan dan keberanian yang luar biasa (untuk berperang), 

tetapi keputusan berada di tanganmu; maka pertimbangkanlah apa yang 

akan engkau perintahkan.” Dia (Balqis) berkata, “Sesungguhnya raja-raja 

apabila menaklukkan suatu negeri, mereka tentu membinasakannya, dan 

menjadikan penduduknya yang mulia jadi hina; dan demikian yang akan 

mereka perbuat. Dan sungguh, aku akan mengirim utusan kepada mereka 

dengan (membawa) hadiah, dan (aku) akan menunggu apa yang akan 

dibawa kembali oleh para utusan itu.” Maka ketika para (utusan itu) 

sampai kepada Sulaiman AS, dia (Sulaiman AS) berkata, “Apakah kamu 

akan memberi harta kepadaku? Apa yang Allah berikan kepadaku lebih 

 
17Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 10, 314. 



18 

 

baik daripada apa yang Allah berikan kepadamu; tetapi kamu merasa 

bangga dengan hadiahmu. Kembalilah kepada mereka! Sungguh, Kami 

pasti akan mendatangi mereka dengan bala tentara yang mereka tidak 

mampu melawannya, dan akan kami usir mereka dari negeri itu (Saba') 

secara terhina dan mereka akan menjadi (tawanan) yang hina dina.” 

   

Setelah ayat sebelumnya menceritakan Ratu Balqis yang menerima surat 

dari Nabi Sulaiman AS, ayat ini membahas sikap Ratu Balqis dan orang-orang di 

sekelilingnya. Qâlat yâ ayyuhal-mala’u innî ulqiya ilayya kitâbun karîm (Dia 

(Balqis) berkata, “Wahai para pembesar! Sesungguhnya telah disampaikan 

kepadaku sebuah surat yang mulia), Ratu Balqis kemudian memanggil para 

pembesar, penasihat, dan menteri negeri Saba’ untuk bermusyawarah mengenai 

surat yang diterimanya. Ia berkata, “Wahai para pembesar negeri, sesungguhnya 

telah disampaikan kepadaku sebuah surat yang mulia. Tampak dari pengirimnya 

merupakan Nabi Sulaiman AS, seorang raja besar dan berwibawa. Selain itu, surat 

tersebut bernilai tinggi karena memiliki bahasa yang baik, isi yang luhur, serta 

disertai dengan stempel resmi sebagai tanda keasliannya”.  

Surat tersebut berbunyi, “innahû min sulaimâna wa innahû bismillâhir-

rahmâni al-rahîm (Sesungguhnya (surat) itu dari Sulaiman AS yang isinya, 

“Dengan nama Allah Yang Maha Pengasih, Maha Penyayang)” Ratu Balqis 

kemudian membacakan surat itu di hadapan para pembesar kaumnya. Surat tersebut 

disusun dengan bahasa yang sangat fasih dan singkat, namun sarat dengan makna 

mendalam yang mencakup tiga pokok ajaran. Pertama, pembukaan dengan 

bismillâhir-rahmânir-rahîm menegaskan keberadaan Allah SWT, keesaan-Nya, 

kekuasaan-Nya, serta kasih sayang-Nya. Kedua, surat itu berisi larangan untuk 



19 

 

bersikap sombong dan mengikuti hawa nafsu, karena keduanya dapat menghalangi 

seseorang dari menerima kebenaran. Ketiga, terdapat perintah untuk berserah diri 

kepada Allah SWT (memeluk Islam), yang mencakup seluruh kebaikan dan 

kemuliaan, serta seruan untuk tunduk kepada ajaran yang disampaikan oleh Nabi 

Sulaiman AS.18 

Ratu Balqis kemudian mengadakan musyawarah dengan para pembesar 

kerajaannya untuk memutuskan jawaban atas surat tersebut. Para pembesar 

menyatakan bahwa keputusan akhir berada sepenuhnya di tangan sang ratu, nahnu 

ulû quwwatiw wa ulû ba’sin syadîdiw wa al-amru ilaiki fandzurî mâdzâ ta'murîn 

(Kami adalah pemilik kekuatan dan pemilik kekuatan yang hebat, dan urusan 

(tergantung) kepadamu. Maka perhatikanlah apa yang akan kamu perintahkan), 

Para pembesar kerajaan menjawab dengan penuh keyakinan bahwa mereka adalah 

kaum yang memiliki kekuatan fisik, perlengkapan militer yang lengkap, serta 

keberanian dan keteguhan dalam menghadapi peperangan. Mereka menyatakan 

kesiapan penuh untuk berperang jika Ratu Balqis  memutuskan demikian, namun 

tetap menyerahkan keputusan akhir kepadanya sebagai pemimpin.19  

Keputusan Ratu Balqis cenderung menginginkan perdamaian daripada 

peperangan. Ratu Balqis kemudian menanggapi kesiapan para pembesarnya untuk 

berperang dengan penuh kehati-hatian. Ia menyampaikan bahwa para raja, apabila 

memasuki suatu negeri dengan kekerasan, cenderung membawa kehancuran bagi 

negeri tersebut, merampas harta bendanya, serta merendahkan penduduknya, baik 

 
18Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 10, 320. 
19Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 10, 321. 



20 

 

melalui pembunuhan maupun dengan menjadikan mereka sebagai tawanan “qâlat 

innal-mulûka idzâ dakhalû qaryatan afsadûhâ wa ja‘alû a‘izzata ahlihâ adzillah 

(Dia (Balqis) berkata, 'Sesungguhnya para raja apabila memasuki suatu negeri, 

niscaya mereka membinasakannya dan menjadikan penduduknya yang terhormat 

menjadi hina)”.20 Keputusan Ratu Balqis adalah mengirimi hadiah kepada Nabi 

Sulaiman AS berupa emas, perak, permata, dan perhiasan berharga lainnya. Tatkala 

utusan Ratu Balqis tiba membawa rombongan beserta hadiah untuk Nabi Sulaiman 

AS, beliau menolak untuk menerima hadiah tersebut dan berpaling darinya.  

Fa lammâ jâ’a sulaimâna qâla a tumiddûnani bimâlin (Maka ketika (utusan 

itu) telah datang kepada Sulaiman AS, dia (Sulaiman) berkata, 'Apakah kamu 

hendak membantuku dengan harta?), nabi Sulaiman AS menegur tindakan mereka 

dengan menyatakan bahwa harta benda tidak sepatutnya dijadikan alat untuk 

membujuknya agar membiarkan mereka tetap dalam kekufuran dan kesyirikan, 

Nabi Sulaiman AS menolak hadiah yang dikirim oleh Ratu Balqis, Ia menegaskan 

bahwa tidak membutuhkan harta duniawi dan tidak tertarik pada materi yang 

diberikan. Ia hanya menghendaki agar mereka memeluk agama Allah dan 

meninggalkan penyembahan terhadap matahari. Nabi Sulaiman AS kemudian 

memerintahkan agar hadiah itu dikembalikan da memperingatkan bahwa jika 

mereka tidak datang sebagai orang yang tunduk kepada Allah, ia akan mendatangi 

mereka dengan pasukan yang kuat dan mengusir mereka dari negeri mereka.21 

 

 
20Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 10, 322. 
21Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 10, 322. 



21 

 

3) Masuk Islamnya Ratu Balqis, Ketaatannya serta Kunjungan-Nya kepada 

Nabi Sulaiman AS dalam surah an-Naml ayat 38-44 

يْ مُسْلِمِيْنَ   توُْنِ
ْ
نْ يَّأ

َ
 ا
َ
تِيْنِيْ بِعَرْشِهَا قَبْل

ْ
مْ يَأ

ُ
يُّك
َ
ؤُا ا

َ
مَل
ْ
يُّهَا ال

َ
 يٰٓا
َ
 عِفْرِيْتٌ    ٣٨﴿ قَال

َ
قَال

مِيْنٌ  
َ
قَوِيٌّ ا

َ
يْهِ ل

َ
يْ عَل ِ

قَامِكٍَۚ وَاِن  نْ تَقُوْمَ مِنْ مَّ
َ
 ا
َ
بِهٖ قَبْل تِيْكَ 

ٰ
 ا
۠
نَا
َ
ِ ا
ن  جِ
ْ
نَ ال     ٣٩م ِ

َ
قَال

عِ  ذِيْ 
َّ
هُ ال

ٰ
رَا ا  مَّ

َ
فَل طَرْفُكَۗ  يْكَ 

َ
اِل يَّرْتَدَّ  نْ 

َ
ا  
َ
قَبْل بِهٖ  تِيْكَ 

ٰ
ا  
۠
نَا
َ
ا كِتٰبِ 

ْ
ال نَ  م ِ مٌ 

ْ
عِل نْدَهٗ 

رَ فَاِنَّمَا  
َ
فُرُۗ وَمَنْ شَك

ْ
ك
َ
مْ ا
َ
رُ ا
ُ
شْك

َ
يْْٓ ءَا وَنِ

ُ
يْۗ لِيَبْل ِ

 هٰذَا مِنْ فَضْلِ رَب 
َ
ا عِنْدَهٗ قَال مُسْتَقِرًّ

رُ لِنَفْسِهٍٖۚ وَمَ 
ُ
رِيْمٌ  يَشْك

َ
يْ غَنِيٌّ ك ِ

فَرَ فَاِنَّ رَب 
َ
هَا عَرْشَهَا نَنْظُرْ    ٤٠نْ ك

َ
رُوْا ل ِ

 
 نكَ

َ
قَال

ا يَهْتَدُوْنَ  
َ
ذِيْنَ ل

َّ
وْنُ مِنَ ال

ُ
مْ تَك

َ
تَهْتَدِيْْٓ ا

َ
ذَا عَرْشُكِۗ   ٤١ا

َ
هٰك

َ
 ا
َ
مَّا جَاۤءَتْ قِيْل

َ
فَل

مَ مِنْ قَبْلِ 
ْ
عِل
ْ
وْتِيْنَا ال

ُ
نَّهٗ هُوٍَۚ وَا

َ
ا
َ
تْ ك

َ
ا مُسْلِمِيْنَ  قَال نَّ

ُ
انَتْ تَّعْبُدُ   ٤٢هَا وكَ

َ
هَا مَا ك وَصَدَّ

فِرِيْنَ  
ٰ
انَتْ مِنْ قَوْم  ك

َ
ۗ اِنَّهَا ك ِ تْهُ   ٤٣مِنْ دُوْنِ اللّٰه

َ
ا رَا مَّ

َ
رحٍَْۚ فَل هَا ادْخُلِى الصَّ

َ
ل  
َ
قِيْل

دٌ  رَّ َ  اِنَّهٗ صَرحٌْ مُِّ
َ
شَفَتْ عَنْ سَاقَيْهَاۗ قَال

َ
جَّةً وَّك

ُ
يْ حَسِبَتْهُ ل ِ

تْ رَب ِ اِن 
َ
نْ قَوَارِيرَْ ەۗ قَال  م ِ

مِيْنَ ࣖ  
َ
عٰل
ْ
ِ رَب ِ ال

ه يْمٰنَ للِّٰ
َ
مْتُ مَعَ سُل

َ
سْل
َ
مْتُ نَفْسِيْ وَا

َ
 ﴾  ٤٤ظَل

“Dia (Sulaiman AS) berkata, “Wahai para pembesar! Siapakah di 

antara kamu yang sanggup membawa singgasananya kepadaku sebelum 

mereka datang kepadaku menyerahkan diri?”. ‘Ifrit dari golongan jin 

berkata, “Akulah yang akan membawanya kepadamu sebelum engkau 

berdiri dari tempat dudukmu; dan sungguh, aku kuat melakukannya dan 

dapat dipercaya.”Seorang yang mempunyai ilmu dari Kitab berkata, “Aku 

akan membawa singgasana itu kepadamu sebelum matamu berkedip.” 

Maka ketika dia (Sulaiman AS) melihat singgasana itu terletak di 

hadapannya, dia pun berkata, “Ini termasuk karunia Tuhanku untuk 

mengujiku, apakah aku bersyukur atau mengingkari (nikmat-Nya). 

Barangsiapa bersyukur, maka sesungguhnya dia bersyukur untuk 

(kebaikan) dirinya sendiri, dan barangsiapa ingkar, maka sesungguhnya 

Tuhanku Mahakaya, Mahamulia.” Dia (Sulaiman AS) berkata, “Ubahlah 

untuknya singgasananya; kita akan melihat apakah dia (Balqis) mengenal; 

atau tidak mengenalnya lagi.” Maka ketika dia (Balqis) datang, 

ditanyakanlah (kepadanya), “Serupa inikah singgasanamu?” Dia (Balqis) 

menjawab, “Seakan-akan itulah dia.” (Dan dia Balqis berkata), “Kami 

telah diberi pengetahuan sebelumnya dan kami adalah orang-orang yang 

berserah diri (kepada Allah). Dan kebiasaannya menyembah selain Allah 

mencegahnya (untuk melahirkan keislamannya), sesungguhnya dia (Balqis) 



22 

 

dahulu termasuk orang-orang kafir. Dikatakan kepadanya (Balqis), 

“Masuklah ke dalam istana.” Maka ketika dia (Balqis) melihat (lantai 

istana) itu, dikiranya kolam air yang besar, dan disingkapkannya (penutup) 

kedua betisnya. Dia (Sulaiman AS) berkata, “Sesungguhnya ini hanyalah 

lantai istana yang dilapisi kaca.” Dia (Balqis) berkata, “Ya Tuhanku, 

sungguh, aku telah berbuat zalim terhadap diriku. Aku berserah diri 

bersama Sulaiman AS kepada Allah, Tuhan seluruh alam.” 

 

Qâla yâ ayyuhal-mala’u ayyukum ya’tînî bi‘arsyihâ qabla ay ya’tûnî 

muslimîn (Dia (Sulaiman AS) berkata, “Wahai para pembesar! Siapakah di antara 

kamu yang sanggup membawa singgasananya kepadaku sebelum mereka datang 

kepadaku menyerahkan diri?), setelah para utusan kembali, Ratu Balqis menyadari 

kelemahan kaumnya dan memutuskan untuk memenuhi seruannya. Ia berangkat 

bersama rombongannya untuk menemui Nabi Sulaiman AS. Ketika rombongan 

Ratu Balqis hampir tiba di wilayah Syam, Nabi Sulaiman AS mengumpulkan 

pasukannya dari golongan manusia dan jin, lalu berpidato di hadapan mereka seraya 

siapa yang bisa datangkan singgasana Ratu Balqis sebelum mereka datang.22 

Kemudian, jin ifrit menyatakan bahwa ia mampu menghadirkan singgasana 

Ratu Balqis sebelum majelis tempat penyelesaian perkara di antara manusia itu 

selesai, karena ia juga berperan sebagai qadi. Namun Nabi Sulaiman AS 

menginginkan yang lebih cepat, lalu seorang ulama dari golongan manusia 

menyatakan bahwa ia mampu mendatangkannya dalam sekejap mata. Setelah 

singgasana itu berada di hadapannya, Nabi Sulaiman AS pun menegaskan bahwa 

hal tersebut merupakan karunia Allah SWT sebagai ujian untuk mengetahui apakah 

 
22Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 10, 331. 



23 

 

dirinya termasuk hamba yang bersyukur dengan mengakui nikmat tersebut berasal 

dari-Nya, atau kufur dengan menisbahkannya kepada kekuatan dirinya sendiri.23 

Qâla nakkirû lahâ ‘arsyahâ nandzur atahtadî am takûnu minalladzîna lâ 

yahtadûn (Ubahlah untuknya singgasananya; kita akan melihat apakah dia 

(Balqis) mengenal; atau tidak mengenalnya lagi.), Nabi Sulaiman AS kemudian 

mengubah singgasana Ratu Balqis untuk menguji sejauh mana pengetahuannya 

terhadap singgasananya sendiri. Ketika Ratu Balqis tiba, singgasana yang telah 

diubah itu diperlihatkan kepadanya, lalu ia ditanya, “Seperti inikah 

singgasanamu?”. Ratu Balqis menjawab, “Seakan-akan ini singgasanaku,” yang 

menunjukkan kemiripan tanpa memastikan bahwa itu benar-benar miliknya, 

mengingat kemungkinan adanya kesamaan bentuk akibat jauhnya jarak. Ketika 

Ratu Balqis tiba dan melihat lantai istana tersebut, ia mengira bahwa di hadapannya 

terbentang air, sehingga ia menyingkap kainnya untuk melintas. Nabi Sulaiman AS 

kemudian menjelaskan bahwa yang dilihatnya bukan air, melainkan lantai kaca 

yang di bawahnya terdapat air mengalir. Menyaksikan keindahan dan kemegahan 

istana tersebut, Ratu Balqis kagum dan menyadari kebesaran Allah SWT. Ia pun 

menerima seruan Nabi Sulaiman AS untuk beriman kepada Allah dan menyatakan 

keislamannya dengan penuh keikhlasan.24 

 

 

 
23Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 10, 332. 
24Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 10, 334. 



24 

 

b. Kisah Taubatnya Nabi Sulaiman AS dalam surah Sâd ayat 30-40 

ابٌۗ   وَّ
َ
ا عَبْدُۗ اِنَّهْٗٓ 

ْ
ال نِعْمَ  يْمٰنَۗ 

َ
سُل لدَِاوٗدَ  وَوَهَبْنَا   ﴿٣٠    ِ

عَشِي 
ْ
بِال يْهِ 

َ
عَل عُرِضَ  اِذْ 

يَادُۙٗ   جِ
ْ
ال فِنٰتُ  تَوَارَتْ   ٣١الصه ى  حَته يٍْۚ  ِ

رَب  رِ 
ْ
ذكِ عَنْ  يْرِ  خَ

ْ
ال حْبَبْتُ حُبَّ 

َ
ا يْْٓ  ِ
اِن   

َ
فَقَال

جَابِۗ   حِ
ْ
يَّ ٍۚ  ٣٢بِال

َ
عَل وْهَا  عْنَاقِ  رُدُّ

َ
ا
ْ
وَال وْقِ  مَسْحًا بِۢالسُّ ا    ٣٣فَطَفِقَ  فَتَنَّ قَدْ 

َ
وَل

نَابَ  
َ
هٖ جَسَدًا ثُمَّ ا رْسِي ِ

ُ
ى ك

ٰ
قَيْنَا عَل

ْ
ل
َ
يْمٰنَ وَا

َ
كًا   ٣٤سُل

ْ
 رَب ِ اغْفِرْ لِيْ وَهَبْ لِيْ مُل

َ
قَال

ابُ   وَهَّ
ْ
نْتَ ال

َ
نْۢ بَعْدِيٍْۚ اِنَّكَ ا حَد  م ِ

َ
ا يَنْبَۢغِيْ لِا

َّ
مْرِهٖ فَسَ   ٣٥ل

َ
رِيْ بِا جْ

َ
يْحَ ت هُ الر ِ

َ
رْنَا ل خَّ

صَابَۙٗ  
َ
ۙٗ    ٣٦رُخَاۤءً حَيْثُ ا اص  غَوَّ  بَنَّاۤء  وَّ

َّ
ل
ُ
يٰطِيْنَ ك نِيْنَ فِى    ٣٧وَالشَّ خَرِيْنَ مُقَرَّ

ٰ
ا وَّ

صْفَادِ  
َ
ا
ْ
مْسِكْ بِغَيْرِ حِسَاب     ٣٨ال

َ
وْ ا
َ
زُ   ٣٩هٰذَا عَطَاؤُۤنَا فَامْنُنْ ا

َ
هٗ عِنْدَنَا ل

َ
فٰى وَاِنَّ ل

ْ
ل

ب  ࣖ  
ٰ
 ﴾  ٤٠وَحُسْنَ مَا

“Dan kepada Daud AS Kami karuniakan (anak bernama) Sulaiman 

AS; dia adalah sebaik-baik hamba. Sungguh, dia sangat taat (kepada 

Allah). (Ingatlah) ketika pada suatu sore dipertunjukkan kepadanya (kuda-

kuda) yang jinak, (tetapi) sangat cepat larinya,  maka dia berkata, 

“Sesungguhnya aku menyukai segala yang baik (kuda), yang membuat aku 

ingat akan (kebesaran) Tuhanku, sampai matahari terbenam.”Bawalah 

semua kuda itu kembali kepadaku.” Lalu dia mengusap-usap kaki dan leher 

kuda itu.  Dan sungguh, Kami telah menguji Sulaiman AS dan Kami jadikan 

(dia) tergeletak di atas kursinya sebagai tubuh (yang lemah karena sakit), 

kemudian dia bertobat. Dia berkata, “Ya Tuhanku, ampunilah aku dan 

anugerahkanlah kepadaku kerajaan yang tidak dimiliki oleh siapa pun 

setelahku. Sungguh, Engkaulah Yang Maha Pemberi.” Kemudian Kami 

tundukkan kepadanya angin yang berhembus dengan baik menurut 

perintahnya ke mana saja yang dikehendakinya, dan (Kami tundukkan pula 

kepadanya) setan-setan, semuanya ahli bangunan dan penyelam, dan 

(setan) yang lain yang terikat dalam belenggu. Inilah anugerah Kami; maka 

berikanlah (kepada orang lain) atau tahanlah (untuk dirimu sendiri) tanpa 

perhitungan. Dan sungguh, dia mempunyai kedudukan yang dekat pada sisi 

Kami dan tempat kembali yang baik. 

Ayat ini menjelaskan dua peristiwa yang membawa Nabi Sulaiman AS 

bertaubat. 



25 

 

 

1) Peristiwa Pertama 

Peristiwa pertama menggambarkan Nabi Sulaiman AS yang sedang 

menyaksikan parade kuda-kuda militernya. Kuda-kuda tersebut dikenal memiliki 

kecepatan luar biasa, langkah yang ringan, serta sifat yang jinak dan patuh. Parade 

itu dilaksanakan menjelang waktu Asar, sehingga menyebabkan Nabi Sulaiman AS 

terlambat menunaikan salat. Menyadari kelalaiannya, beliau segera memohon 

ampun dan bertaubat kepada Allah SWT atas keterlambatannya dalam menunaikan 

kewajiban tersebut.25 Ruddûhâ ‘alayy, fa thafiqa masham bis-sûqi wal-a‘nâq 

(Bawalah semua kuda itu kembali kepadaku.” Lalu dia mengusap-usap kaki dan 

leher kuda itu) kemudian Nabi Sulaiman AS memerintahkan agar kuda tersebut 

dikembalikan sebagaimana semula. Setelah kuda-kuda itu hadir kembali, beliau 

mengelus leher, kepala, dan kaki mereka sebagai bentuk kasih sayang, 

penghargaan, serta rasa bangganya. Tindakan tersebut juga menunjukkan perhatian 

Nabi Sulaiman AS dalam memastikan kondisi kuda-kuda itu tetap baik, mengingat 

mereka merupakan bagian penting dari perlengkapan kerajaan dan kekuatan militer 

dalam menghadapi serangan musuh.26  

2) Peristiwa Kedua 

Wa laqad fatannâ sulaimâna wa alqainâ ‘alâ kursiyyihî jaSâd an tsumma 

anâb (Dan sungguh, Kami telah menguji Sulaiman AS dan Kami jadikan (dia) 

 
25Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 12, 219. 
26Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 12, 220. 



26 

 

tergeletak di atas kursinya sebagai tubuh (yang lemah karena sakit), kemudian dia 

bertobat.), menurut pandangan ar-Razî yang dikutip oleh Wahbah al-Zuhailî, ujian 

yang dialami Nabi Sulaiman AS berupa ujian fisik, yakni Allah SWT menimpakan 

kepadanya penyakit hingga tubuhnya menjadi lemah dan kering. Setelah masa ujian 

itu berlalu, Allah kemudian memulihkan kesehatannya dan mengembalikan 

kekuatannya seperti semula. 

3. Penafsiran Wahbah al-Zuhailî  dalam al-Tafsîr al-Munîr terkait Kisah 

Nabi Muhammad SAW 

 

Dalam al-Qur’an banyak ayat yang menceritakan Nabi Muhammad SAW, 

fokus peneliti adalah kepemimpinan Nabi Muhammad SAW yang terjadi ketika 

berada di peperangan seperti perang Uhûd dan Perang Ahzab. Kisah Nabi 

Muhammad SAW dalam perjanjian hudaibiyah juga menjadi aspek penting dalam 

penelitian ini. Selain itu, terdapat kisah pengusiran Banî Quraidzah dan Banî 

Nadhîr.  

a. Kisah Perang Uhud 

1) Pengorganisasian Pasukan Islam pada Perang Uhud dalam surah Ấli ‘Imrân 

ayat 121-129 

ُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌۙٗ  
قِتَالِۗ  وَاللّٰه

ْ
مُؤْمِنِيْنَ مَقَاعِدَ لِل

ْ
ئُ ال ِ

هْلِكَ تُبَو 
َ
اِذْ   ١٢١﴿ وَاِذْ غَدَوْتَ مِنْ ا

مُؤْمِنُوْنَ 
ْ
لِ ال

َّ
يَتَوَك

ْ
ِ فَل ى اللّٰه

َ
هُمَاۗ  وَعَل ُ وَلِيُّ اۙٗ وَاللّٰه

َ
نْ تَفْشَل

َ
مْ ا
ُ
ۤاىِٕفَتٰنِ مِنْك تْ طَّ  ١٢٢هَمَّ

نَ  قَدْ 
َ
رُوْنَ  وَل

ُ
تَشْك مْ 

ُ
ك
َّ
عَل
َ
ل  َ اللّٰه فَاتَّقُوا  ةٌ ٍۚ 

َّ
ذِل
َ
ا نْتُمْ 

َ
ا وَّ بِبَدْر    

ُ اللّٰه مُ 
ُ
    ١٢٣صَركَ

ُ
تَقُوْل اِذْ 

يْنَۗ   مُنْزَلِ ةِ 
َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
ال نَ  م ِ اف  

َ
ل
ٰ
ا ثَةِ 

ٰ
بِثَل مْ 

ُ
رَبُّك مْ 

ُ
مِدَّك يُّ نْ 

َ
ا مْ 
ُ
فِيَك

ْ
يَّك نْ 

َ
ل
َ
ا مُؤْمِنِيْنَ 

ْ
 ١٢٤لِل

ٰٓى ۙٗاِنْ تَصْبِ  نَ بَل اف  م ِ
َ
ل
ٰ
مْسَةِ ا مْ بِخَ

ُ
مْ رَبُّك

ُ
نْ فَوْرِهِمْ هٰذَا يُمْدِدكْ مْ م ِ

ُ
توُكْ

ْ
قُوْا وَيَأ رُوْا وَتَتَّ

مِيْنَ   ِ
ةِ مُسَو 

َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
بِهٖۗ  وَمَا   ١٢٥ال مْ 

ُ
وْبكُ

ُ
مْ وَلِتَطْمَىِٕنَّ قُل

ُ
ك
َ
ل بُشْرٰى  ا 

َّ
ُ اِل هُ اللّٰه

َ
وَمَا جَعَل



27 

 

حكَِيْمِۙٗ  
ْ
عَزِيزِْ ال

ْ
ال  ِ عِنْدِ اللّٰه مِنْ  ا 

َّ
اِل صْرُ  وْ   ١٢٦النَّ

َ
ا ا  فَرُوْْٓ

َ
ذِيْنَ ك

َّ
ال نَ  م ِ لِيَقْطَعَ طَرَفًا 

خَاۤىِٕبِيْنَ   فَيَنْقَلِبُوْا  بِتَهُمْ 
ْ
وْ   ١٢٧يَك

َ
ا يْهِمْ 

َ
عَل يَتُوْبَ  وْ 

َ
ا شَيْءٌ  مْرِ 

َ
ا
ْ
ال مِنَ  كَ 

َ
ل يْسَ 

َ
ل

بَهُمْ فَاِنَّهُمْ ظٰ  ِ
يَغْفِرُ لِمَنْ يَّشَاۤءُ   ١٢٨لِمُوْنَ  يُعَذ  رْضِۗ 

َ
ا
ْ
مٰوٰتِ وَمَا فِى ال ِ مَا فِى السَّ ه وَللِّٰ

حِيْمٌ ࣖ  ُ غَفُوْرٌ رَّ بُ مَنْ يَّشَاۤءُۗ  وَاللّٰه ِ
 ﴾   ١٢٩وَيُعَذ 

“Dan (ingatlah), ketika engkau (Muhammad) berangkat pada pagi 

hari meninggalkan keluargamu untuk mengatur orang-orang beriman pada 

pos-pos pertempuran. Allah Maha Mendengar, Maha Mengetahui. Ketika 

dua golongan dari pihak kamu ingin (mundur) karena takut, padahal Allah 

adalah penolong mereka. Karena itu, hendaklah kepada Allah saja orang-

orang mukmin bertawakal. Dan sungguh, Allah telah menolong kamu 

dalam perang Badar, padahal kamu dalam keadaan lemah. Karena itu 

bertakwalah kepada Allah, agar kamu mensyukuri-Nya. (Ingatlah), ketika 

engkau (Muhammad) mengatakan kepada orang-orang beriman, “Apakah 

tidak cukup bagimu bahwa Allah membantu kamu dengan tiga ribu 

malaikat yang diturunkan (dari langit)?” “Ya” (cukup). Jika kamu bersabar 

dan bertakwa ketika mereka datang menyerang kamu dengan tiba-tiba, 

niscaya Allah menolongmu dengan lima ribu malaikat yang memakai tanda. 

Dan Allah tidak menjadikannya (pemberian bala-bantuan itu) melainkan 

sebagai kabar gembira bagi (kemenangan)mu, dan agar hatimu tenang 

karenanya. Dan tidak ada kemenangan itu, selain dari Allah Yang 

Mahaperkasa, Mahabijaksana. (Allah menolong kamu dalam perang Badar 

dan memberi bantuan) adalah untuk membinasakan segolongan orang 

kafir, atau untuk menjadikan mereka hina, sehingga mereka kembali tanpa 

memperoleh apa pun. Itu bukan menjadi urusanmu (Muhammad) apakah 

Allah menerima tobat mereka, atau mengazabnya, karena sesungguhnya 

mereka orang-orang zalim. Dan milik Allah-lah apa yang ada di langit dan 

apa yang ada di bumi. Dia mengampuni siapa yang Dia kehendaki, dan 

mengazab siapa yang Dia kehendaki. Dan Allah Maha Pengampun, Maha 

Penyayang”. 

 

 Ayat ini diturunkan berkenaan dengan peristiwa Perang Uhud. Ibnu Abi 

Hâtim dan Abû Ya‘lâ meriwayatkan dari Miswar bin Makhramah, bahwa ia pernah 

bertanya kepada pamannya, ‘Abdurrahmân bin ‘Auf, “Ceritakan kepadaku tentang 

kisahmu pada Perang Uhud.” Ia pun menjawab, “Bacalah ayat-ayat setelah ayat 



28 

 

ke-120 dalam surah Āli ‘Imrān. Ada 60 ayat yang bercerita tentang perang Uhud, 

dimulai dari ayat 121 sampai 180.  

Idz hammat thâ'ifatâni mingkum an tafsyalâ wallâhu waliyyuhumâ, wa 

‘alallâhi falyatawakkal al-mu'minûn (Ketika dua golongan dari pihak kamu ingin 

(mundur) karena takut, padahal Allah adalah penolong mereka. Karena itu, 

hendaklah kepada Allah saja orang-orang mukmin bertawakal), Kekalahan kaum 

kafir Quraisy dalam perang Badar menjadi latar belakang pemicu terjadinya 

peperangan Uhud. Menurut ‘Ali Muhammad al-Shallabî dalam Ghazâwat al-Rasûl 

SAW Durûs Wa’Ibar Wa Fawâid, ada empat faktor pemicu terjadinya perang uhud. 

Pertama, kekalahan perang Badar menjadi faktor balas dendam yang terjadi 

dikalangan kafir Quraisy. Banyak dari pemuka Quraisy yang terbunuh di perang 

Badar. Kedua, Pergerakan ekspansi yang dilakukan oleh Negara Islam membawa 

dampak pada perekonomian kaum Quraisy dan mengakibatkan perekonomian 

mereka terblokade secara ketat. Ketiga, kaum kafir Quraisy ingin menjaga 

kedaulatan mereka sebagai pemimpin, mereka tidak menginginkan kedaulatan 

mereka diambil oleh Nabi Muhammad.27 

Abû Sufyân, selaku pemuka Quraisy, kemudian memprovokasi kaumnya 

untuk menuntut balas dendam dari perang Badar dengan memobilisasi kekuatan 

besar berjumlah tiga ribu pasukan, termasuk 700 prajurit berbaju besi dan 200 

pasukan berkuda. Mengetahui rencana ini, Nabi Muhammad SAW memimpin 

kaum Muslimin bermusyawarah guna menentukan strategi. Sebagian sahabat yang 

 
27Ali Muhammad al-Shallabî, Ghazâwat al-Rasul SAW Durûs Wa’Ibar Wa Fawâid, terj. 

Arbi dan Nila Noer Fajariyah (Jakarta: Ummul Qura, 2017), 203-206. 



29 

 

lebih tua, termasuk Abdullah bin Ubai bin Salul, menyarankan agar bertahan di 

Madinah. Namun, para sahabat dari golongan pemuda yang belum ikut dalam 

Perang Badar mendesak agar pasukan keluar menghadapi musuh di luar kota. Nabi 

Muhammad SAW akhirnya memilih pendapat mayoritas untuk keluar dan 

memimpin langsung pasukan yang berjumlah sekitar seribu orang.28 

Setelah persiapan matang, Nabi Muhammad SAW menata barisan di kaki 

Gunung Uhud. Beliau menempatkan 50 pemanah di atas bukit Jabal al-Rumâh 

dengan perintah agar mereka tidak meninggalkan posisi apa pun yang terjadi, baik 

ketika menang maupun kalah sampai perang selesai. Di tengah perjalanan menuju 

medan perang, Abdullah bin Ubai bin Salûl bersama 300 pengikutnya memilih 

mundur dengan alasan ketidaksetujuan terhadap strategi Nabi Muhammad SAW. 

Akibatnya, kekuatan pasukan Islam berkurang menjadi sekitar 700 orang saja. 

Peperangan terjadi pada hari Sabtu, 7 Syawwal tahun ketiga Hijriyah. Di 

bawah komando Nabi Muhammad SAW, pasukan Islam sempat menguasai 

jalannya peperangan. Pada saat itu, bendera pasukan Islam dibawa oleh Mush‘ab 

bin Umair, sementara pasukan di sayap kanan dipimpin oleh Zubair bin ‘Awwam 

dan di sayap kiri oleh al-Mundzir bin ‘Amr. Adapun di pihak musuh, pasukan di 

kedua sayapnya masing-masing dipimpin oleh Khâlid bin Wâlid dan Ikrimah bin 

Abû Jahal, sedangkan bendera perang mereka berada di tangan Thalhah bin Abî 

Thalhah dari Banî ‘Abdu al-Dâr. Ketika kemenangan hampir diraih oleh pihak 

Muslim, sebagian pemanah yang turun karena tertarik oleh harta rampasan perang 

 
28Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 2, 391. 



30 

 

melanggar perintah Nabi Muhammad SAW dan meninggalkan posisi mereka di 

bukit. Pelanggaran inilah yang menjadi titik balik dalam pertempuran.29 

Melihat peluang tersebut, Khâlid bin Wâlid yang saat itu masih berada di 

pihak Quraisy segera memimpin pasukan berkuda menyerang dari arah belakang. 

Serangan mendadak ini membuat barisan kaum Muslimin terpecah dan kocar-kacir. 

Di tengah kekacauan itu, tersebar isu bahwa Nabi Muhammad SAW telah gugur, 

sehingga semangat juang pasukan Islam semakin melemah. Namun, Nabi 

Muhammad yang saat itu terluka parah gigi beliau patah, wajahnya berdarah, dan 

lututnya luka tetap berusaha menenangkan para sahabat dengan menyatakan bahwa 

Beliau masih hidup, “Kemarilah wahai hamba-hamba Allah, aku adalah Nabi 

Muhammad!”. Kekalahan di perang Uhud merupakan sebuah bencana yang 

dahsyat bagi kaum Muslimin, pada waktu itu, jumlah personil Islam yang mati 

syahid mencapai angka 70 orang, sedangkan dari pihak musuh, jumlah personil 

mereka yang terbunuh berjumlah 22 orang.30 

2) Perlakuan Lembut Nabi Muhammad SAW kepada Para Sahabat dengan 

Memaafkan dan Mengajak Bermusyawarah dalam surah Ấli ‘Imrân ayat 

159-160 

وْا مِنْ حَوْلِكَۖ    انْفَضُّ
َ
بِ ل

ْ
قَل
ْ
ا غَلِيْظَ ال نْتَ فَظًّ

ُ
وْ ك

َ
هُمْ ٍۚ وَل

َ
ِ لِنْتَ ل نَ اللّٰه ﴿ فَبِمَا رَحْمَة  م ِ

ۗ  اِنَّ  ِ ى اللّٰه
َ
 عَل

ْ
ل
َّ
مْرٍِۚ فَاِذَا عَزَمْتَ فَتَوَك

َ
ا
ْ
هُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِى ال

َ
فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ ل

 
ْ
بُّ ال َ يُحِ لِيْنَ  اللّٰه ِ

 
مْ فَمَنْ ذَا   ١٥٩مُتَوَك

ُ
ك
ْ
ذُل خْ مْ ٍۚ وَاِنْ يَّ

ُ
ك
َ
ا غَالِبَ ل

َ
ُ فَل مُ اللّٰه

ُ
نْصُركْ اِنْ يَّ

مُؤْمِنُوْنَ 
ْ
لِ ال

َّ
يَتَوَك

ْ
ِ فَل ى اللّٰه

َ
نْۢ بَعْدِهٖۗ  وَعَل مْ م ِ

ُ
ذِيْ يَنْصُركُ

َّ
 ﴾  ١٦٠ال

 
29Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 2, 392. 
30Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 2, 393. 



31 

 

“Maka berkat rahmat Allah engkau (Muhammad) berlaku lemah 

lembut terhadap mereka. Sekiranya engkau bersikap keras dan berhati 

kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari sekitarmu. Karena itu 

maafkanlah mereka dan mohonkanlah ampunan untuk mereka, dan 

bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian, apabila 

engkau telah membulatkan tekad, maka bertawakallah kepada Allah. 

Sungguh, Allah mencintai orang yang bertawakal. Jika Allah menolong 

kamu, maka tidak ada yang dapat mengalahkanmu, tetapi jika Allah 

membiarkan kamu (tidak memberi pertolongan), maka siapa yang dapat 

menolongmu setelah itu? Karena itu, hendaklah kepada Allah saja orang-

orang mukmin bertawakal.” 

 

Allah SWT menyampaikan kepada Nabi Muhammad SAW bahwa dengan 

rahmat dan taufik-Nya, hati beliau dijadikan lembut terhadap kaum Mukminin. 

Semua ini memperlihatkan betapa mulia dan bijaksananya sikap kepemimpinan 

Beliau. Ayat ini masih memiliki keterkaitan dengan ayat sebelumnya, sebab 

keduanya masih membahas peristiwa Perang Uhud beserta dampak serta pengaruh 

yang ditimbulkannya. Meskipun tindakan mereka pada Perang Uhud telah 

menyebabkan kesedihan dan luka bagi Beliau, Nabi Muhammad SAW memaafkan 

dan tetap memperlakukan mereka dengan penuh kelembutan, berbicara dengan 

tutur kata yang baik, serta melibatkan mereka dalam musyawarah untuk membahas 

berbagai urusan umat dan kehidupan duniawi. Dalam sebuah hadis yang berbunyi:  

ِ مِنْ جَهْلِ  ى اللَّّٰ
َ
بْغَضَ إِل

َ
 أ
َ
ا جَهْل

َ
مِ إِمَام  وَرِفْقِهِ، وَل

ْ
ى مِنْ حِل

َ
ِ تَعَال ى اللَّّٰ

َ
حَبُّ إِل

َ
مَ أ
ْ
ا حِل

َ
ل

 إِمَام  وَخُرْقه 

“Tidak ada sikap lembut yang lebih disenangi oleh Allah SWT dari 

sikap lembut dan murah hati seorang pemimpin dan tidak ada sikap keras 

dan angkuh yang lebih dibenci oleh Allah SWT dari sikap kasar dan 

arogansi seorang pemimpin.”31 

 
31Muhammad Yusuf al-Kandahlawi, Hayât al-Shahâbah, Jilid 2 (Beirut: Mu’assasât al-

Risâlah li-al-Thibâ‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzî‘, 1999), 306 



32 

 

Wahbah al-Zuhailî menjelaskan dalam tafsirnya tentang perilaku Nabi 

Muhammad SAW dikenal sebagai sosok pemimpin yang sangat menghargai 

musyawarah dalam setiap keputusan penting, baik dalam urusan perang maupun 

perkara sosial. Sikap ini menjadi salah satu cerminan kebijaksanaan dan keluhuran 

akhlak beliau dalam memimpin umat. 

Pada Perang Badar, Nabi Muhammad SAW terlebih dahulu bermusyawarah 

dengan para sahabat mengenai rencana menghadang kafilah dagang Quraisy. Para 

sahabat dengan penuh semangat menyatakan kesetiaan mereka, bahwa mereka siap 

mengikuti perintah beliau ke mana pun. Selain itu, beliau juga bermusyawarah 

untuk menentukan tempat yang paling strategis untuk berhenti dan beristirahat, 

hingga akhirnya menerima saran dari al-Mundzir bin Amr untuk maju ke posisi 

depan. Pada Perang Khandaq, Nabi Muhammad SAW kembali mengajak para 

sahabat berdiskusi mengenai rencana mengadakan perjanjian damai dengan musuh 

dengan menyerahkan sepertiga hasil panen kurma Madinah. Namun, dua sahabat 

mulia, Sa’d bin Mu’adz dan Sa’d bin ‘Ubadah, menolak usulan itu dengan tegas, 

karena dianggap dapat melemahkan posisi kaum Muslimin. Nabi Muhammad SAW 

menerima pendapat mereka dan membatalkan rencana perdamaian tersebut. 

Demikian pula pada Perang Uhud, beliau mengadakan musyawarah untuk 

menentukan strategi  apakah tetap bertahan di Madinah atau keluar menghadapi 

musuh di luar kota. Setelah mendengar berbagai pandangan, Nabi Muhammad 

SAW memutuskan untuk mengikuti suara mayoritas, yaitu keluar menyambut 



33 

 

musuh di medan tempur. Keputusan ini menunjukkan betapa besar penghargaan 

beliau terhadap pendapat jamaah.32 

Pada peristiwa Hudaibiyah, Nabi Muhammad SAW juga meminta 

pandangan para sahabat mengenai tawanan dari kaum musyrik yang menghadang 

perjalanan mereka menuju Baitullah. Abû Bakr al-Shiddîq mengingatkan bahwa 

tujuan mereka bukan untuk berperang, melainkan untuk menunaikan umrah. Nabi 

Muhammad SAW menerima pendapat tersebut, menunjukkan kebijaksanaan dan 

ketenangan beliau dalam menyikapi situasi genting. Bahkan dalam peristiwa al-Ifk 

(fitnah terhadap Sayyidah ‘Aisyah) Nabi Muhammad SAW juga tidak tergesa-gesa 

mengambil keputusan. Beliau mengumpulkan para sahabat dan meminta pendapat 

mereka mengenai tuduhan yang menimpa keluarganya. Dalam kesempatan itu, 

beliau bahkan meminta pertimbangan dari ‘Ali bin Abi Thâlib dan Usâmah bin Zaid 

mengenai apakah beliau perlu menceraikan Aisyah atau tidak.33 

3) Keadilan Nabi Muhammad SAW dalam Pembagian Harta Rampasan Perang 

dalam surah Ấli ‘Imrân ayat 161-164 

 نَفْس  
ُّ
ل
ُ
قِيٰمَةِ ٍۚ ثُمَّ تُوَفهى ك

ْ
 يَوْمَ ال

َّ
تِ بِمَا غَل

ْ
 يَأ
ْ
ل
ُ
غْل ۗ وَمَنْ يَّ

َّ
غُل نْ يَّ

َ
  ا
انَ لِنَبِي 

َ
﴿ وَمَا ك

سَبَتْ 
َ
ا ك مُوْنَ   مَّ

َ
ا يُظْل

َ
ِ    ١٦١وَهُمْ ل نَ اللّٰه مَنْۢ بَاۤءَ بِسَخَط  م ِ

َ
ِ ك فَمَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَ اللّٰه

َ
ا

مَصِيْرُ 
ْ
مُۗ  وَبِئْسَ ال وٰىهُ جَهَنَّ

ْ
وْنَ  ١٦٢وَمَأ

ُ
ُ بَصِيْرٌ بِۢمَا يَعْمَل ۗ  وَاللّٰه ِ هُمْ دَرَجٰتٌ عِنْدَ اللّٰه

مُ   ١٦٣
ْ
ال ى 

َ
ُ عَل قَدْ مَنَّ اللّٰه

َ
يْهِمْ ل

َ
عَل وْا 

ُ
يَتْل نْفُسِهِمْ 

َ
ا نْ  م ِ ا 

ً
رَسُوْل فِيْهِمْ  بَعَثَ  اِذْ  ؤْمِنِيْنَ 

 
32Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 2, 470. 
33Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 2, 470. 



34 

 

بِيْن   
ل  مُّ
ٰ
فِيْ ضَل

َ
 ل
ُ
انُوْا مِنْ قَبْل

َ
مَةٍَۚ وَاِنْ ك

ْ
ك حِ
ْ
كِتٰبَ وَال

ْ
مُهُمُ ال ِ

 
يْهِمْ وَيُعَل ِ

 
يٰتِهٖ وَيُزكَ

ٰ
 ١٦٤ا

﴾ 
“Dan tidak mungkin seorang nabi berkhianat (dalam urusan harta 

rampasan perang). Barangsiapa berkhianat, niscaya pada hari Kiamat dia 

akan datang membawa apa yang dikhianatkannya itu. Kemudian setiap 

orang akan diberi balasan yang sempurna sesuai dengan apa yang 

dilakukannya, dan mereka tidak dizalimi. Maka adakah orang yang 

mengikuti keridaan Allah sama dengan orang yang kembali membawa 

kemurkaan dari Allah dan tempatnya di neraka Jahanam? Itulah seburuk-

buruk tempat kembali. (Kedudukan) mereka itu bertingkat-tingkat di sisi 

Allah, dan Allah Maha Melihat apa yang mereka kerjakan. Sungguh, Allah 

telah memberi karunia kepada orang-orang beriman ketika (Allah) 

mengutus seorang Rasul (Muhammad) di tengah-tengah mereka dari 

kalangan mereka sendiri, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-Nya, 

menyucikan (jiwa) mereka, dan mengajarkan kepada mereka Kitab (al-

Qur'an) dan Hikmah (Sunnah), meskipun sebelumnya, mereka benar-benar 

dalam kesesatan yang nyata.” 

 

 Menurut al-Kalbi dan Muqatil dalam al-Tafsîr al-Munîr ayat ini turun 

berkenaan dengan peristiwa perang Uhud, ketika sekelompok pasukan pemanah 

meninggalkan posisi mereka di atas bukit karena tergiur dengan harta rampasan 

perang. Mereka khawatir Nabi Muhammad SAW akan menetapkan bahwa harta 

rampasan menjadi milik bagi yang mendapatkannya, sebagaimana pada perang 

Badar. Melihat hal itu, Nabi Muhammad SAW menegur mereka dengan 

mengatakan bahwa beliau telah memerintahkan agar tidak meninggalkan posisi 

tersebut. Namun mereka beralasan bahwa sebagian rekan mereka tetap berjaga di 

tempat itu. Nabi Muhammad SAW kemudian menegaskan bahwa tindakan mereka 

menunjukkan seolah-olah mereka berprasangka buruk terhadap Beliau, seakan-

akan beliau akan berbuat khianat dalam pembagian harta rampasan perang.34 

 
34Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 2, 476. 



35 

 

Ayat-ayat ini menjelaskan sifat dan misi Nabi Muhammad SAW dalam 

memperbaiki umat, menegaskan bahwa sifat khianat sama sekali tidak mungkin 

dimiliki oleh seorang nabi. Allah SWT menjaga para nabi dari perbuatan tercela 

karena kedudukan kenabian sangat mulia dan terhindar dari kehinaan. Para Nabi 

memiliki derajat yang sangat tinggi dalam hal kemuliaan akhlak, sehingga sifat 

khianat atau ketidakadilan dalam pembagian harta rampasan perang bukanlah 

bagian dari karakter seorang Nabi. Mereka juga tidak mungkin mengambil harta 

rampasan perang tanpa hak yang sah.35 Imam Thabrâni meriwayatkan dari ‘Amr 

bin ‘Auf sebuah hadis berikut: 

ال 
َ
ا إِسْل

َ
 وَل

َ
ال
َ
ا إِغْل

َ
 ل

“Tidak boleh ada pengkhianatan dan tidak boleh ada pencurian.36” 

b. Kisah Perang al-Ahzâb dan Pengepungan Banî Quraizhah 

1) Peperangan al-Ahzâb atau Khandaq dalam surah al-Ahzâb ayat 9-11 

يْهِمْ  
َ
نَا عَل

ْ
رْسَل

َ
مْ جُنُوْدٌ فَا

ُ
مْ اِذْ جَاۤءَتْك

ُ
يْك
َ
ِ عَل رُوْا نِعْمَةَ اللّٰه

ُ
مَنُوا اذكْ

ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
يُّهَا ال

َ
﴿ يٰٓا

وْنَ بَصِيْرًاٍۚ  
ُ
ُ بِمَا تَعْمَل انَ اللّٰه

َ
مْ تَرَوْهَاۗ وَك

َّ
جُنُوْدًا ل ا وَّ مْ   ٩رِيْحً

ُ
نْ فَوْقِك مْ م ِ

ُ
اِذْ جَاۤءُوكْ

سْ 
َ
ِ  وَمِنْ ا وْنَ بِاللّٰه حَنَاجِرَ وَتَظُنُّ

ْ
وْبُ ال

ُ
قُل
ْ
غَتِ ال

َ
بْصَارُ وَبَل

َ
ا
ْ
مْ وَاِذْ زَاغَتِ ال

ُ
 مِنْك

َ
فَل

   ۗ
۠
نُوْنَا ا شَدِيْدًا  ١٠الظُّ

ً
زَال
ْ
وْا زِل

ُ
زِل
ْ
مُؤْمِنُوْنَ وَزُل

ْ
 ﴾  ١١هُنَالِكَ ابْتُلِيَ ال

“Wahai orang-orang yang beriman! Ingatlah akan nikmat Allah 

(yang telah dikaruniakan) kepadamu ketika bala tentara datang kepadamu, 

lalu Kami kirimkan kepada mereka angin topan dan bala tentara yang tidak 

dapat terlihat olehmu. Allah Maha Melihat apa yang kamu kerjakan. (Yaitu) 

ketika mereka datang kepadamu dari atas dan dari bawahmu, dan ketika 

penglihatan(mu) terpana dan hatimu menyesak sampai ke tenggorokan dan 

kamu berprasangka yang bukan-bukan terhadap Allah. Di situlah diuji 

 
35Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 2, 480. 
36‘Ali bin Muhammad al-Jauzî, Gharib al-Hadis, Jilid 2 (Beirut: Dâr Kutûb ‘Ilmiyyah, 

1985), 161. 



36 

 

orang-orang mukmin dan digoncangkan (hatinya) dengan goncangan yang 

dahsyat.” 

Perang al-Ahzâb atau Perang Khandaq terjadi pada bulan Syawal tahun 

kelima Hijriah. Latar belakang terjadinya perang ini bermula dari hasutan orang-

orang Yahudi Banî al-Nadhîr dan Banî Quraizhah yang mendatangi kaum 

musyrikin Quraisy di Makkah serta beberapa suku Arab lainnya untuk bersekutu 

memerangi Nabi Muhammad SAW. Mereka menyebarkan propaganda bahwa 

agama kaum musyrik lebih baik daripada agama Islam, hingga akhirnya 

terbentuklah aliansi besar yang terdiri atas Quraisy, Ghathafan, Banî Asâd, Banî 

Amîr, dan Yahudi Madinah. Jumlah pasukan gabungan ini mencapai sekitar sepuluh 

hingga lima belas ribu orang yang bergerak menuju Madinah dengan tujuan untuk 

menghabisi kaum Muslimin.37 

Nabi Muhammad SAW sebagai pemimpin tertinggi kaum Muslimin, segera 

menyusun strategi bertahan. Setelah menerima kabar bahwa pasukan musuh akan 

mengepung Madinah, beliau bermusyawarah dengan para sahabat. Dalam 

musyawarah tersebut, muncul gagasan dari Salmân al-Fârisi untuk menggali parit 

di bagian utara Madinah sebagai benteng pertahanan. Nabi Muhammad SAW 

menerima usulan tersebut dan langsung mengajak para sahabat untuk menggali 

parit bersama. Parit yang digali di daerah terbuka barat laut Madinah memiliki 

panjang sekitar lima ribu dzira’, dengan kedalaman tujuh sampai sepuluh dzira’, 

dan lebar sembilan dzira’ lebih. Ketika pasukan al-Ahzâb tiba, mereka terkejut 

melihat taktik tersebut, sebab strategi seperti ini belum pernah dikenal dalam tradisi 

 
37Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 11, 287. 



37 

 

perang bangsa Arab. Pasukan musyrikin berusaha menembus parit, tetapi gagal. 

Beberapa tokoh ternama seperti Amr bin Wûdd al-Amiri mencoba menerobos, 

namun berhasil dikalahkan oleh Ali bin Abi Thalib. Sementara itu, Sa’d bin Mu’âdz 

gugur sebagai syahid akibat luka dalam peperangan ini.38 

Idz jâ’atkum junûdun fa arsalnâ ‘alaihim rîhaw wa junûdal lam tarauhâ 

(Yaitu) ketika mereka datang kepadamu dari atas dan dari bawahmu, dan ketika 

penglihatan(mu) terpana dan hatimu menyesak sampai ke tenggorokan dan kamu 

berprasangka yang bukan-bukan terhadap Allah), Di tengah situasi genting, Allah 

SWT menolong Nabi Muhammad SAW melalui seorang tokoh bernama Nu’aim 

bin Mas’ud al-Ghathafânî yang diam-diam telah memeluk Islam, Ia datang kepada 

Nabi Muhammad SAW menawarkan bantuan. Dengan propagandanya, dimana ia 

mengadu domba kelompok Banî Quraizhah dan Kafir Quraisy. Akibatnya, muncul 

kecurigaan dan ketegangan di antara mereka, sehingga menciptakan kecurigaan dan 

krisis kepercayaan antar kelompok. Allah SWT kemudian mengirimkan angin 

kencang yang sangat dingin pada malam hari, yang merobohkan tenda-tenda, 

membalikkan bejana, serta merusak seluruh perlengkapan pasukan musuh. Angin 

itu berputar-putar di sekitar posisi mereka, namun tidak mengenai area di luar 

tempat kedudukan pasukan tersebut.39 Nabi Muhammad SAW mengutus Hudzaifah 

bin Yaman untuk memantau keadaan musuh. Hudzaifah melihat keadaan musuh 

yang telah diporak-porandakan oleh angin yang berputar disekeliling mereka 

 
38Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 11, 288. 
39Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 11, 288. 



38 

 

sehingga membuat mereka mundur. Setelah memastikan bahwa mereka benar-

benar mundur, Nabi Muhammad SAW sujud bersyukur kepada Allah SWT.40 

2) Pengepungan Banî Quraizhah dalam surah al-Ahzâb ayat 26-27 

مُؤْمِنِيْنَ 
ْ
ال  ُ اللّٰه فَى 

َ
خَيْرًاۗ وكَ وْا 

ُ
يَنَال مْ 

َ
ل بِغَيْظِهِمْ  فَرُوْا 

َ
ك ذِيْنَ 

َّ
ال  ُ اللّٰه وَرَدَّ   ﴿

عَزِيزًْاٍۚ   قَوِيًّا   ُ انَ اللّٰه
َ
ۗ وَك

َ
قِتَال

ْ
مِنْ   ٢٥ال كِتٰبِ 

ْ
ال هْلِ 

َ
ا نْ  م ِ ظَاهَرُوْهُمْ  ذِيْنَ 

َّ
ال  
َ
نْزَل

َ
وَا

فَرِيْقًاٍۚ   سِرُوْنَ 
ْ
وَتَأ وْنَ 

ُ
تَقْتُل فَرِيْقًا  عْبَ  الرُّ وْبِهِمُ 

ُ
قُل فِيْ  وَقَذَفَ    ٢٦صَيَاصِيْهِمْ 

 
َ
وْهَاۗ وَك ٔـُ مْ تَطَ

َّ
رْضًا ل

َ
هُمْ وَا

َ
مْوَال

َ
رْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَا

َ
مْ ا
ُ
وْرَثَك

َ
ِ شَيْء  وَا

 
ل
ُ
ى ك

ٰ
ُ عَل انَ اللّٰه

 ﴾  ٢٧قَدِيْرًا ࣖ 
“Dan Allah menghalau orang-orang kafir itu yang keadaan mereka 

penuh kejengkelan, karena mereka (juga) tidak memperoleh keuntungan 

apa pun. Cukuplah Allah (yang menolong) menghindarkan orang-orang 

mukmin dalam peperangan. Dan Allah Maha kuat, Maha perkasa. Dan Dia 

menurunkan orang-orang Ahli Kitab (Banî Quraizah) yang membantu 

mereka (golongan-golongan yang bersekutu) dari benteng-benteng mereka, 

dan Dia memasukkan rasa takut ke dalam hati mereka. Sebagian mereka 

kamu bunuh dan sebagian yang lain kamu tawan. Dan Dia mewariskan 

kepadamu tanah-tanah, rumah-rumah dan harta benda mereka, dan (begitu 

pula) tanah yang belum kamu injak. Dan Allah Mahakuasa terhadap segala 

sesuatu.” 

Banî Quraizhah merupakan salah satu kabilah Yahudi di Madinah yang telah 

menjalin perjanjian damai dengan Nabi Muhammad SAW untuk saling menjaga 

keamanan dan tidak melakukan tindakan yang merugikan kaum Muslimin. Namun, 

ketika pasukan al-Ahzâb yang terdiri dari Quraisy, Ghathafân, dan beberapa kabilah 

Arab lainnya mengepung Madinah, Banî Quraizhah justru berkhianat dengan 

menjalin kerja sama dan konspirasi bersama mereka. Tindakan ini jelas merupakan 

 
40Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 11, 289. 



39 

 

pelanggaran terhadap perjanjian yang telah disepakati, sekaligus ancaman serius 

bagi keamanan internal umat Islam. Kemudian Nabi Muhammad SAW memimpin 

pengepungan terhadap benteng Banî Quraizhah selama kurang lebih dua puluh 

malam hingga mereka menyerah dan bersedia untuk diadili oleh Sa’d bin Mu’adz, 

sahabat Anshar yang dikenal bijaksana dan adil.41 

Wa anzala alladzîna dzâharûhum min ahli al-kitâbi min Shayâshîhim 

ay wa anzala Allâhu Yahûda Banî Quraydzah alladzîna hum min ahli al-kitâbi 

wa alladzîna ‘âwanû al-ahzaba min hushûnihim wa-qilâ‘ihim (Dan Dia 

menurunkan orang-orang Ahli Kitab (Banî Quraizhah) yang membantu mereka 

(golongan-golongan yang bersekutu) dari benteng-benteng mereka, Yaitu: Allah 

menurunkan (mengalahkan) kaum Yahudi Banî Quraizhah yang merupakan bagian 

dari Ahlul Kitab, dan yang telah membantu pasukan al-Ahzâb, dari benteng-

benteng dan kubu pertahanan mereka.”), Sa’d bin Mu’adz kemudian memutuskan 

bahwa kaum laki-laki yang terlibat dalam pengkhianatan harus dihukum mati, 

sedangkan kaum perempuan dan anak-anak dijadikan tawanan. Seluruh harta 

benda, tanah, rumah, dan perkebunan mereka disita dan dibagikan kepada kaum 

Muslimin sebagai bagian dari ghanîmah (rampasan perang). Keputusan ini disetujui 

oleh Nabi Muhammad SAW dan dianggap sesuai dengan ketentuan hukum Allah 

SWT. Banî Quraizhah pun mengalami kekalahan setelah memberikan dukungan 

kepada pasukan al-Ahzâb.42 

 

 
41Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 11, 306. 
42Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 11, 307. 



40 

 

c. Kisah Perjanjian Hudaibiyah 

Perjanjian Hudaibiyah merupakan salah satu peristiwa penting dalam 

sejarah dakwah Islam. Latar belakang terjadinya perjanjian ini bermula pada tahun 

keenam Hijriah, ketika Nabi Muhammad SAW bersama sekitar 1.400 sahabat 

berangkat dari Madinah menuju Makkah dengan tujuan melaksanakan ibadah 

umrah, bukan untuk berperang. Kaum Muslimin mengenakan pakaian ihram 

sebagai tanda bahwa perjalanan tersebut bersifat damai. Namun, ketika mendengar 

kabar kedatangan Nabi Muhammad SAW kaum Quraisy menolak keras dan 

bertekad menghalangi beliau serta para sahabat memasuki Makkah. Keadaan ini 

menyebabkan ketegangan yang nyaris berujung pada peperangan di kawasan 

Hudaibiyah, di pinggiran kota Makkah.43 

Nabi Muhammad SAW yang selalu mengedepankan perdamaian kemudian 

mengutus ‘Utsman bin ‘Affan untuk bernegosiasi dengan kaum Quraisy, 

menjelaskan bahwa kedatangan kaum Muslimin tidak dimaksudkan untuk 

berperang. Namun, setelah Utsman tertahan cukup lama di Makkah, tersebar kabar 

bahwa ia telah dibunuh. Mendengar berita itu, Nabi Muhammad SAW segera 

mengumpulkan para sahabat di bawah pohon untuk membaiat mereka agar siap 

membela kebenaran sampai titik darah penghabisan, yang kemudian dikenal 

sebagai Bai‘at al-Ridhwân. Tidak lama setelah itu, ternyata kabar kematian Utsman 

terbukti tidak benar, dan kaum Quraisy mengirim utusan bernama Suhail bin ‘Amr 

untuk melakukan perundingan damai dengan Nabi Muhammad SAW.44 

 
43Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 13, 469. 
44Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 13, 470. 



41 

 

Hasil dari perundingan tersebut adalah sebuah kesepakatan damai yang 

dikenal dengan Perjanjian Hudaibiyah. Isi utama dari perjanjian tersebut antara lain: 

pertama, kedua belah pihak sepakat untuk menghentikan peperangan selama 

sepuluh tahun dan menjamin keamanan satu sama lain. Kedua, kaum Muslimin 

diperbolehkan melaksanakan umrah ke Makkah, namun bukan pada tahun itu, 

melainkan pada tahun berikutnya. Ketiga, siapa pun dari pihak Quraisy yang 

melarikan diri ke pihak Nabi Muhammad SAW tanpa izin walinya harus 

dikembalikan ke Makkah, sedangkan jika ada dari pihak Muslim yang berpindah 

ke pihak Quraisy, maka tidak perlu dikembalikan. Keempat, suku atau kabilah lain 

bebas memilih untuk bergabung dengan pihak Nabi Muhammad SAW atau pihak 

Quraisy. Perjanjian ini secara lahiriah tampak merugikan kaum Muslimin, namun 

Nabi Muhammad SAW tetap menerimanya karena memiliki pandangan jauh ke 

depan.45 

Menurut Wahbah al-Zuhailî, dapat dikatakan bahwa kemenangan yang 

diperoleh melalui Perjanjian Hudaibiyah menjadi tonggak terbentuknya kedaulatan 

internal dan eksternal Daulah Islamiyyah. Melalui peristiwa ini, Nabi Muhammad 

SAW tampil tidak hanya sebagai Rasul, tetapi juga sebagai pemimpin politik dan 

kepala pemerintahan. Hudaibiyah meneguhkan posisi beliau sebagai penguasa yang 

berdaulat, sekaligus menunjukkan kemuliaan dunia dan akhirat yang 

dianugerahkan Allah SWT kepada beliau Perjanjian ini juga membawa dampak 

besar berupa pengakuan kaum musyrikin terhadap eksistensi dan kedaulatan negara 

 
45Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 13, 470. 



42 

 

Islam di Madinah, yang menjadi simbol kemerdekaan politik umat Islam.46 adapun  

dampak Perjanjian Hudaibiyah dapat terlihat dalam surah al-Fath ayat 4-7, yang 

berbunyi: 

 ِ ه عَ اِيْمَانِهِمْۗ وَللِّٰ ا اِيْمَانًا مَّ يَزْدَادُوْْٓ مُؤْمِنِيْنَ لِ
ْ
وْبِ ال

ُ
كِيْنَةَ فِيْ قُل  السَّ

َ
نْزَل

َ
ذِيْْٓ ا

َّ
 ﴿ هُوَ ال

حَكِيْمًاۙٗ   عَلِيْمًا   ُ اللّٰه انَ 
َ
وَك رْضِۗ 

َ
ا
ْ
وَال مٰوٰتِ  السَّ مُؤْمِنِيْنَ    ٤جُنُوْدُ 

ْ
ال  

َ
يُدْخِل ِ

 
ل

جْ 
َ
ت  ت

مُؤْمِنٰتِ جَنه
ْ
تِهِمْۗ  وَال

ٰ
ا رَ عَنْهُمْ سَي ِ ِ

ف 
َ
نْهٰرُ خٰلِدِيْنَ فِيْهَا وَيُك

َ
ا
ْ
تِهَا ال حْ

َ
رِيْ مِنْ ت

ِ فَوْزًا عَظِيْمًاۙٗ   انَ ذٰلِكَ عِنْدَ اللّٰه
َ
مُشْركِِيْنَ   ٥وَك

ْ
مُنٰفِقٰتِ وَال

ْ
مُنٰفِقِيْنَ وَال

ْ
بَ ال ِ

يُعَذ  وَّ

وْ  السَّ ِ ظَنَّ  بِاللّٰه يْنَ  انۤ ِ الظَّ تِ 
ٰ
مُشْركِ

ْ
يْهِمْ وَال

َ
عَل  ُ اللّٰه وَغَضِبَ  وْءٍِۚ  السَّ دَاۤىِٕرَةُ  يْهِمْ 

َ
عَل ءِۗ 

مَصِيْرًا   وَسَاۤءَتْ  مَۗ  جَهَنَّ هُمْ 
َ
ل عَدَّ 

َ
وَا عَنَهُمْ 

َ
رْضِۗ   ٦وَل

َ
ا
ْ
وَال مٰوٰتِ  السَّ جُنُوْدُ   ِ ه وَللِّٰ

ُ عَزِيزًْا حَكِيْمًا   انَ اللّٰه
َ
 ﴾  ٧وَك

“Dialah yang telah menurunkan ketenangan ke dalam hati orang-

orang mukmin untuk menambah keimanan atas keimanan mereka (yang 

telah ada). Dan milik Allah-lah bala tentara langit dan bumi, dan Allah 

Maha Mengetahui, Mahabijaksana; Agar Dia masukkan orang-orang 

mukmin laki-laki dan perempuan ke dalam surga yang mengalir di 

bawahnya sungai-sungai. Mereka kekal di dalamnya dan Dia akan 

menghapus kesalahan-kesalahan mereka. Dan yang demikian itu menurut 

Allah suatu keuntungan yang besar, dan Dia mengazab orang-orang 

munafik laki-laki dan perempuan, dan (juga) orang-orang musyrik laki-laki 

dan perempuan yang berprasangka buruk terhadap Allah. Mereka akan 

mendapat giliran (azab) yang buruk dan Allah murka kepada mereka dan 

mengutuk mereka serta menyediakan neraka Jahanam bagi mereka. Dan 

(neraka Jahanam) itu seburuk-buruk tempat kembali. Dan milik Allah bala 

tentara langit dan bumi. Dan Allah Mahaperkasa, Mahabijaksana.” 

 

Perjanjian Hudaibiyah membawa sejumlah keutamaan dan dampak besar 

bagi Nabi Muhammad SAW dan kaum Mukminin, serta kaum kafir. Bagi Nabi 

 
46Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 13, 477-478. 



43 

 

Muhammad SAW perjanjian ini menjadi bentuk karunia Ilahi berupa ampunan atas 

kesalahan, penyatuan antara kekuasaan dan kenabian, petunjuk menuju jalan yang 

lurus, serta kemuliaan dan kekuatan. Bagi kaum Mukminin, perjanjian ini 

menghadirkan ketenangan, keteguhan iman, jaminan surga, serta penghapusan 

kesalahan. Adapun bagi kaum munafik dan musyrik, Hudaibiyah menjadi awal 

turunnya azab Allah berupa murka-Nya, laknat yang menjauhkan mereka dari 

rahmat, serta ancaman siksa neraka yang pedih.47 

d. Kisah Pengusiran Kaum Yahudi Banî Nadhîr dalam surah al-Hasyr ayat 1-

5 

مَا  حَشْرِۗ 
ْ
ال لِ  وَّ

َ
لِا دِيَارِهِمْ  مِنْ  كِتٰبِ 

ْ
ال هْلِ 

َ
ا مِنْ  فَرُوْا 

َ
ذِيْنَ ك

َّ
ال خْرجََ 

َ
ا ذِيْْٓ 

َّ
ال هُوَ   ﴿

مِنْ    ُ اللّٰه تٰىهُمُ 
َ
فَا  ِ اللّٰه نَ  م ِ حُصُوْنُهُمْ  انِعَتُهُمْ  مَّ هُمْ 

نَّ
َ
ا وْْٓا  وَظَنُّ خرُْجُوْا  يَّ نْ 

َ
ا ظَنَنْتُمْ 

تَسِبُوْا وَ  مْ يَحْ
َ
يْدِى حَيْثُ ل

َ
يْدِيْهِمْ وَا

َ
عْبَ يُخرِْبُوْنَ بُيُوْتَهُمْ بِا وْبِهِمُ الرُّ

ُ
قَذَفَ فِيْ قُل

بْصَارِ  
َ
ا
ْ
ولِى ال

ُ
مُؤْمِنِيْنَۙٗ فَاعْتَبِرُوْا يٰٓا

ْ
بَهُمْ    ٢ال عَذَّ

َ
اۤءَ ل

َ
جَل
ْ
يْهِمُ ال

َ
ُ عَل تَبَ اللّٰه

َ
نْ ك

َ
آْ ا
َ
وْل
َ
وَل

خِرَةِ عَذَ 
ٰ
ا
ْ
فِى ال هُمْ 

َ
وَل نْيَاۗ  هٗۖ وَمَنْ   ٣ابُ النَّارِ  فِى الدُّ

َ
وَرَسُوْل  َ وا اللّٰه نَّهُمْ شَاۤقُّ

َ
بِا ذٰلِكَ 

عِقَابِ  
ْ
َ شَدِيْدُ ال َ فَاِنَّ اللّٰه ِ اللّٰه

تُمُوْهَا قَاىِٕۤمَةً   ٤يُّشَاقۤ 
ْ
وْ تَركَ

َ
يْنَة  ا ِ

 
نْ ل مَا قَطَعْتُمْ م ِ

فٰسِقِيْ 
ْ
ِ وَلِيُخْزِيَ ال صُوْلِهَا فَبِاِذْنِ اللّٰه

ُ
ٰٓى ا  ﴾  ٥نَ  عَل

“Dialah yang mengeluarkan orang-orang kafir di antara Ahli Kitab 

dari kampung halamannya pada saat pengusiran yang pertama. Kamu tidak 

menyangka, bahwa mereka akan keluar dan mereka pun yakin, benteng-

benteng mereka akan dapat mempertahankan mereka dari (siksaan) Allah; 

maka Allah mendatangkan (siksaan) kepada mereka dari arah yang tidak 

mereka sangka-sangka. Dan Allah menanamkan rasa takut ke dalam hati 

mereka; sehingga memusnahkan rumah-rumah mereka dengan tangannya 

sendiri dan tangan orang-orang mukmin. Maka ambillah (kejadian itu) 

untuk menjadi pelajaran, wahai orang-orang yang mempunyai pandangan! 

Dan sekiranya tidak karena Allah telah menetapkan pengusiran terhadap 

 
47Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 13, 484. 



44 

 

mereka, pasti Allah mengazab mereka di dunia. Dan di akhirat mereka akan 

mendapat azab neraka. Yang demikian itu karena sesungguhnya mereka 

menentang Allah dan Rasul-Nya. Barangsiapa menentang Allah, maka 

sesungguhnya Allah sangat keras hukuman-Nya.” 

 

Pengusiran ini bermula ketika Nabi Muhammad SAW bersama sepuluh 

sahabat, termasuk Abu Bakar al-Shiddîq, Umar bin Khaththab, dan Ali bin Abi 

Thalib, mendatangi perkampungan Banî Nadhîr untuk meminta bantuan 

pembayaran diyat atas dua korban pembunuhan yang dilakukan secara tidak 

sengaja oleh salah seorang Muslim. Kedua korban tersebut berasal dari Banî Amir, 

sekutu Banî Nadhîr, sehingga permintaan tersebut dilakukan berdasarkan perjanjian 

dan hubungan kerja sama yang telah terjalin di antara mereka. Namun, di balik 

kesepakatan itu, Banî Nadhîr menyembunyikan niat jahat. Mereka merencanakan 

pembunuhan terhadap Nabi Muhammad SAW dengan cara menjatuhkan batu besar 

dari atas rumah tempat beliau duduk di bawah tembok. Orang yang berencana 

melaksanakan tindakan tersebut adalah Amr bin Jahsy bin Ka‘ab. Sebelum rencana 

itu terlaksana, Allah SWT menurunkan wahyu kepada Nabi Muhammad SAW. 

untuk memperingatkan beliau tentang pengkhianatan tersebut.48 

Dengan segera, Nabi Muhammad SAW meninggalkan tempat itu dan 

kembali ke Madinah. Setelah itu, Beliau memerintahkan kaum Muslimin untuk 

bersiap-siap menindak Banî Nadhîr sebagai bentuk pembalasan atas pengkhianatan 

mereka yang nyata terhadap perjanjian dan ancaman terhadap keselamatan Nabi 

Muhammad SAW serta stabilitas umat Islam. Nabi Muhammad SAW kemudian 

memimpin langsung pengepungan terhadap perkampungan Banî Nadhîr selama 

 
48Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 14, 445. 



45 

 

enam malam. Dalam situasi tersebut, Allah SWT menanamkan rasa takut dan panik 

di hati mereka, sehingga Banî Nadhîr akhirnya menyerah dan memohon agar tidak 

dibunuh. Nabi Muhammad SAW menerima permohonan mereka dengan syarat 

bahwa mereka harus meninggalkan Madinah dan hanya diperbolehkan membawa 

harta benda sekadar muatan unta, tanpa senjata. 

Sebagaimana dijelaskan surah al-Hasyr ayat 4 bahwa Allah SWT 

menjelaskan sebab pengusiran mereka dalam firman-Nya pada: “dzâlika 

bi'annahum syâqqullâha wa rasûlahû wa may yusyâqqillâha fa innallâha syadîdul-

‘iqâb (Yang demikian itu karena sesungguhnya mereka menentang Allah dan Rasul-

Nya. Barang siapa menentang Allah, maka sesungguhnya Allah sangat keras 

hukuman-Nya”. Sebagian besar dari mereka kemudian berpindah ke Khaibar dan 

sebagian lainnya menuju Syam. Dalam proses pengepungan, Nabi Muhammad 

SAW juga memerintahkan agar pepohonan kurma mereka ditebang dan dibakar 

untuk melemahkan posisi ekonomi mereka serta mencegah potensi perlawanan 

lebih lanjut. Tindakan pengusiran ini bukanlah tanpa alasan, melainkan merupakan 

bentuk hukuman atas pelanggaran serius terhadap perjanjian damai dan tindakan 

pengkhianatan mereka terhadap Nabi Muhammad SAW dan kaum Muslimin.49 

B. Temuan Penelitian 

 

Setelah memaparkan data penafsiran al-Tafsîr al-Munîr yang berkaitan 

dengan Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS dan Nabi Muhammad SAW. Selanjutnya 

data-data tersebut dianalisis dengan pendekatan naratif-tematik agar menghasilkan 

 
49Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 14, 446. 



46 

 

temuan penelitian berupa karakter dan nilai-nilai dari kisah kepemimpinan agama-

negara.   

1. Struktur Naratif-Tematik Kisah Kepemimpinan Agama-Negara 

Struktur naratif-tematik dalam penelitian ini berangkat dari pemahaman 

bahwa kisah-kisah al-Qur’an bukan sekadar rangkaian peristiwa sejarah, melainkan 

kisah atau cerita yang tersusun dan penuh dengan makna. Sebagaimana dijelaskan 

oleh Riessman, istilah “naratif” tidak memiliki definisi tunggal yang sederhana, 

karena ia digunakan secara beragam dalam berbagai disiplin ilmu. Narasi dapat 

dipahami sebagai proses penghubungan peristiwa-peristiwa yang dipilih, 

diorganisasikan, dan diberi penilaian makna oleh penutur untuk pendengar 

tertentu.50  

Dalam konteks al-Qur’an, kisah para nabi disusun secara selektif untuk 

menonjolkan peristiwa-peristiwa kunci yang membentuk arah pola, karakter, nilai, 

dan pesan moral. Melalui pembacaan naratif, setiap peristiwa kepemimpinan 

agama-negara seperti pengangkatan Nabi Daud AS sebagai khalifah, kebijaksanaan 

Nabi Sulaiman AS dalam memutus perkara dan mengelola kerajaan, serta 

kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam membangun masyarakat Madinah, 

dipahami dalam konteks urutan peristiwa dan tujuan kisah itu sendiri. Penelitian ini 

tidak berhenti pada penceritaan ulang kisah, tetapi berusaha menjelaskan makna di 

 
50Catherine Kohler Riessman, Narative Methods for The Human Sciences, (London: SAGE 

Publications, 2008), 3. 



47 

 

balik tindakan kepemimpinan para nabi, termasuk hubungan antara kekuasaan, 

wahyu, moralitas, dan tanggung jawab sosial.  

Struktur naratif ini memungkinkan peneliti menangkap dimensi universal 

dan kontekstual dari kepemimpinan agama-negara sebagaimana digambarkan al-

Qur’an. Kemudian struktur tematik berfungsi untuk mengekstraksi tema-tema 

kepemimpinan yang muncul dari keseluruhan kisah tanpa melepaskan konteks 

kisah aslinya.51 Analisis tematik dalam penelitian naratif ini bersifat interpretatif, 

yakni menelusuri pola makna yang berulang dari kisah Nabi Daud AS, Nabi 

Sulaiman AS, dan Nabi Muhammad SAW, seperti legitimasi Ilahiyah, integrasi 

agama dan pemerintahan, keadilan, spiritualitas, serta kebijaksanaan strategis. 

Tema-tema ini tidak dipaksakan dari luar teks, tetapi lahir dari pembacaan 

menyeluruh terhadap struktur cerita dan dinamika peristiwa kepemimpinan.  

a. Pola Naratif Kisah Kepemimpinan Agama-Negara 

Setiap Nabi memiliki pola kepemimpinannya masing-masing. Ketiga Nabi 

memiliki pola kepemimpinan yang berbeda-beda. Nabi Daud AS kekuasaanya erat 

berkaitan dengan Thâlut, Nabi Sulaiman AS yang mempunyai kekuasaan lebih 

besar dibanding ayah-Nya dan Nabi Muhammad SAW yang mendirikan negara 

Madinah setelah hijrah. Bagian ini akan melihat pola kisah kepemimpinan ketiga 

Nabi, yaitu: 

 

 
51

Monika Fludernik, An Introduction to Narratology, (London: Routledge, 2009), 2. 



48 

 

1) Pola Kisah Kepemimpinan Nabi Daud AS  

Pola kisah kepemimpinan Nabi Daud AS dalam al-Qur’an, sebagaimana 

ditafsirkan oleh Wahbah al-Zuhaili dalam al-Tafsîr al-Munîr, surah al-Baqarah ayat 

246-247 menggambarkan proses lahirnya kepemimpinan agama-negara yang tidak 

muncul secara langsung, melainkan melalui rangkaian peristiwa sejarah yang saling 

berhubungan. Kisah kepemimpinan Nabi Daud AS berangkat dari fase 

pembentukan kekuasaan politik umat Israel melalui pengangkatan Thâlût sebagai 

raja. Ketika Thâlût dipilih oleh Nabi Samuel atas perintah Allah SWT sebagai raja, 

banyak dari kalangan Banî Israel yang tidak setuju dengan keputusan tersebut.52 

Dalam Qashash al-Anbiyâ’ karya Ibnu Katsir dijelaskan bahwa Nabi 

Samuel menerima permintaan Banî Israil untuk menetapkan seorang raja dari 

kalangan mereka. Dari permintaan tersebut, Nabi Samuel menguji calon-calon dari 

Banî Israil. Ujian itu berupa pengambilan minyak yang diletakkan dalam sebuah 

tanduk yang tergantung di atas kepala mereka. Tidak seorang pun dari mereka yang 

mampu mengambil minyak tersebut. Tetapi, ketika Thâlût mengikuti ujian tersebut, 

ia berhasil mengambil minyak yang ada di dalam tanduk. Sehingga ia dianggap 

sebagai pilihan dari Tuhan.53  

Ketika perang melawan Jâlût, pasukan Thâlût mendapati Jâlût sebagai 

musuh yang kuat, Daud AS tampil sebagai figur kunci yang berhasil mengalahkan 

Jâlût yang membawanya pada kekuasaan. Kemenangan ini menjadi faktor 

 
52Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 1, 794. 
53Isma’il bin Katsir al-Dimasyqi, Qashash al-Anbiyâ’, (Makkah: Maktabah al-Thâlib al-

Jâmi’î, 1988), 554. 



49 

 

pendorong bagi peralihan kepemimpinan dan legitimasi kekuasaan dari Thâlût 

kepada Daud AS. Selanjutnya masih di surah al-Baqarah ayat 248-252, 

menampilkan Daud AS bukan hanya sebagai pewaris kekuasaan, tetapi sebagai 

pemimpin yang memperoleh kerajaan, hikmah, dan pengetahuan langsung dari 

Allah. Wahbah al-Zuhailî menekankan bahwa kepemimpinan Daud AS tidak hanya 

bersifat politik, melainkan juga mengandung dimensi kenabian yang mengikat 

kekuasaan dengan tanggung jawab moral. Pola naratif ini menunjukkan bahwa 

perpindahan kekuasaan dalam kisah Nabi Daud AS tidak berdiri sendiri, melainkan 

terhubung dengan misi keagamaan, yakni menegakkan keadilan dan pemberian 

berupa amanah yang Allah berikan.54 

Narasi kepemimpinan Nabi Daud AS dipertegas melalui kisah pengaduan 

dua pihak yang berselisih pada surah al-Anbiya ayat 78-82, yakni antara 

penggembala dan pemilik kebun. Kisah ini menggambarkan Daud AS sebagai 

pemimpin yang menjalankan fungsi peradilan dan berusaha menegakkan keadilan 

di tengah umatnya. Di tengah keputusan Nabi Daud AS terhadap keduanya, muncul 

keputusan Nabi Sulaiman AS yang lebih diunggulkan oleh Nabi Daud AS. Nabi 

Daud AS sendiri merupakan tokoh yang sangat dihormati keputusannya oleh 

bangsa Israil, ada yang mengatakan Nabi Daud AS diutus menjadi Nabi pada tahun 

1010 SM, Ia hidup selama 1041-971 SM.55  

 
54Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 1, 802. 
55Sami bin Abdullah al Maghlouth, Atlas Sejarah Para Nabi dan Rasul, (Jakarta: Almahira, 

2012). 48. 



50 

 

Dari sudut pandang Nabi Daud AS, penilaian difokuskan pada besarnya 

kerugian yang dialami pemilik kebun, sehingga kambing-kambing tersebut 

dipandang setara dengan nilai tanaman yang rusak dan layak dijadikan sebagai 

bentuk ganti rugi. Sedangkan, Nabi Sulaiman AS melihat persoalan ini dari sisi 

kemanfaatan, baik terhadap kambing maupun tanaman, sehingga keputusannya 

diarahkan pada pengelolaan yang berkelanjutan.56 Pola ini menunjukkan bahwa 

seorang pemimpin harus mengutamakan kemaslahatan rakyat ketimbang 

mempertahankan pendapatnya. 

Di sisi menjalankan fungsi hukum dan pemerintahan, kisah Nabi Daud AS 

juga menampilkan dimensi kepemimpinan yang ditopang oleh karunia dan nikmat 

Allah. Dalam al-Tafsîr al-Munîr surah Sâd ayat 17-26, dijelaskan bahwa berbagai 

nikmat yang diberikan kepada Nabi Daud AS, seperti kekuatan, keahlian, dan 

kemampuan menundukkan alam, bukanlah bentuk keistimewaan pribadi semata, 

melainkan sarana untuk menopang tugas kepemimpinan. Nikmat-nikmat tersebut 

menegaskan bahwa keberhasilan kepemimpinan Nabi Daud AS tidak dilepaskan 

dari pertolongan Allah, sehingga kekuasaan dipahami sebagai amanah yang harus 

dijalankan dengan penuh tanggung jawab.57 

Pola naratif kepemimpinan Nabi Daud AS tergambar dalam kisah ujian 

yang dialaminya sebagaimana termaktub dalam surah Sâd ayat 17-26, yang 

menceritakan bahwa pemimpin tidak berada lepas dari kesalahan. Nabi Daud AS 

 
56Jarot Nanang Santoso dan Indal Abror, “Membaca Kisah Nabi Daud AS Menggunakan 

Semiotika Roland Barthes”, Refleksi, Vol. 19, No. 2, Juli 2019, 141. 
57Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 10, 299. 



51 

 

digambarkan segera menyadari kekeliruannya terhadap keputusannya pada dua 

orang yang sedang berkonflik, Ia memohon ampun dan kembali kepada Allah. 

Sebagian ulama mengatakan bahwa dua orang yang berkonflik tersebut adalah 

malaikat yang hadir dalam wujud manusia. Nabi Daud AS tidak menyadari hal itu 

hingga ia memberikan keputusan hukum dan mereka pergi. Pandangan ini 

didasarkan pada anggapan bahwa manusia mustahil dapat menerobos masuk ke 

kawasan Nabi Daud AS yang berstatus sebagai raja. Kehadiran malaikat tersebut 

dipahami sebagai bentuk pendidikan ilahi, yakni untuk memperingatkan Nabi Daud 

AS dan melatih kehati-hatiannya dalam menetapkan hukum agar tidak terulang 

kesalahan serupa di kemudian hari.58 

Kemudian pada ayat yang berbunyi Yâ dâwûdu innâ ja‘alnâka khalîfatan fi 

al-ardli fahkum baina al-nâsi bi al-haqqi wa lâ tattabi‘ al-hawâ, menyatakan pola 

narasi yang membentuk pribadi Nabi Daud AS untuk berlaku adil ketika menjadi 

hakim. Prinsip yang harus dipegang adalah jangan mengikut hawa nafsu. 

b. Pola Kisah Kepemimpinan Nabi Sulaiman AS 

Pola naratif kisah kepemimpinan Nabi Sulaiman AS dalam al-Qur’an, 

sebagaimana ditafsirkan oleh Wahbah al-Zuhailî dalam al-Tafsîr al-Munîr, 

menggambarkan kepemimpinan agama-negara yang dibangun melalui penguasaan 

informasi, ketegasan dalam otoritas, kebijaksanaan dalam mengambil keputusan, 

serta kesadaran spiritual dalam menjalankan kekuasaan. Kisah Nabi Sulaiman AS 

tidak disusun sebagai kronologi sejarah yang berurutan, melainkan sebagai 

 
58Muhammad Quraisy Syihab, al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, Jilid 

12 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), 130. 



52 

 

rangkaian peristiwa bermakna yang saling berkaitan dan membentuk gambaran 

utuh tentang karakter kepemimpinannya. 

Narasi kepemimpinan Nabi Sulaiman AS diawali dengan peristiwa 

absennya burung Hud-hud dari barisan pasukan. Peristiwa ini terletak pada surah 

an-Naml ayat 20-28 menunjukkan bahwa kepemimpinan Nabi Sulaiman AS 

bertumpu pada sistem pengawasan yang ketat dan tanggung jawab yang jelas, 

bahkan terhadap elemen terkecil sekalipun.59 Ketidakhadiran satu anggota pasukan 

tidak dianggap sebagai hal sepele, melainkan sebagai persoalan kepemimpinan 

yang menuntut kejelasan dan pertanggungjawaban. Namun, ketegasan tersebut 

tidak bersifat sewenang-wenang. Ketika Hud-hud kembali membawa informasi 

tentang negeri Saba’ yang dipimpin oleh Ratu Balqis, Nabi Sulaiman AS tidak 

langsung mengambil tindakan, tetapi terlebih dahulu menimbang dan menguji 

kebenaran informasi yang diterimanya.60 Pola ini menunjukkan bahwa 

kepemimpinannya tidak dijalankan secara langsung tanpa memikirkan dampak di 

belakangnya, melainkan berlandaskan kehati-hatian dan verifikasi. 

Burung Hud-Hud mempunyai tugas menjadi pengintai Nabi Sulaiman AS 

dalam mencari sumber air. Allah memberikan karunia kepada burung Hud-Hud 

berupa kemampuan mendeteksi sumber air yang dekat dengan pasukan, ketika 

sumber air ditemukan maka pasukan pun menggali sumber air dan digunakan untuk 

keperluan pasukan.61 

 
59Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid. 10, 311-312. 
60Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid. 10, 314. 
61Isma’il bin Katsir al-Dimasyqi, Qashash al-Anbiyâ’, (Makkah: Maktabah al-Thâlib al-

Jâmi’î, 1988), 581. 



53 

 

Tahapan berikutnya dalam narasi kepemimpinan Nabi Sulaiman AS tampak 

dalam cara beliau menyampaikan pesan kepada Ratu Balqis melalui sebuah surat 

resmi. Surat tersebut disusun dengan bahasa yang singkat, tegas, dan sarat makna, 

sekaligus mencerminkan perpaduan antara otoritas politik dan sisi keagamaan. Ratu 

Balqis digambarkan sebagai pemimpin yang mengedepankan musyawarah dan 

pertimbangan rasional dengan para pembesarnya. Keputusannya untuk mengirim 

hadiah sebagai bentuk diplomasi kemudian menjadi ujian bagi kepemimpinan Nabi 

Sulaiman AS.  

Penolakan Nabi Sulaiman AS terhadap hadiah tersebut menegaskan bahwa 

kepemimpinannya tidak dapat dipengaruhi oleh kepentingan materi. Ini 

menampilkan sikap tegas bahwa kekuasaan dan misi kenabian tidak tunduk pada 

aspek duniawi, melainkan berdiri di atas prinsip kebenaran dan ketundukan kepada 

Allah. Selain itu, Nabi Sulaiman AS pernah ditawarkan Allah untuk memilih ilmu, 

harta atau wanita. Maka Nabi Sulaiman AS memilih ilmu yang membuat harta dan 

wanita takluk padanya. Sehingga kekuasaannya yang sekarang lebih besar dari 

ayahnya karena ia memilih ilmu. Hal ini didasarkan pada hadis berikut: 

 
َ
مَال

ْ
كَ وَال

ْ
مُل
ْ
عْطِيَ ال

ُ
مَ، فَأ

ْ
عِل
ْ
مِ فَاخْتَارَ ال

ْ
عِل
ْ
كِ وَال

ْ
مُل
ْ
مَالِ وَال

ْ
يْمَانُ بَيْنَ ال

َ
رَ سُل  خُي ِ

“Sulaiman AS diberi pilihan antara harta, kerajaan, atau ilmu. 

Maka ia memilih ilmu. Lalu Allah menganugerahkan kerajaan dan 

harta. ”62 

 

 
62Jalâl al-Dîn al-Suyûthi, al-Jâmi‘ al-Kabîr, Jilid. 4 (Kairo: al-Azhar al-Syarîf, 2005), 

782. 



54 

 

Pola kepemimpinan Nabi Sulaiman AS selanjutnya bercerita tentang dalam 

tobatnya dari kelalaian mengerjakan perintah Allah. Pada surah Sâd  ayat 30-40 

terdapat peristiwa yang membuat Nabi Sulaiman AS menyadari kesalahannya dan 

membawanya kepada Tobat. Peristiwa tersebut berupa kelalaiannya terhadap waktu 

salat yang diakibatkan oleh parade kuda. Dalam Tafsir al-Thabari, salat Asar adalah 

salat yang menjadi ujian bagi Nabi Sulaiman AS, salat ini termasuk dalam salat 

wustha.63  

Allah SWT menganugerahkan kepada Nabi Sulaiman AS berbagai nikmat 

luar biasa, seperti penundukan angin, pencairan tembaga, dan pengabdian para jin 

dalam pembangunan serta pengelolaan kerajaan. Dalam al-Tafsir al-Munîr, 

Wahbah al-Zuhailî menegaskan bahwa seluruh nikmat tersebut merupakan amanah 

ilahiah yang harus digunakan untuk menegakkan keadilan dan kemaslahatan, bukan 

untuk kepentingan pribadi.64 Penutup kisah ini mengingatkan bahwa hanya sedikit 

hamba yang benar-benar bersyukur, sehingga kekuasaan Nabi Sulaiman AS 

menjadi contoh bahwa kepemimpinan agama-negara harus berlandaskan syukur, 

tanggung jawab, dan mengarah pada kehidupan akhirat. 

c. Pola Kisah Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW 

Pola naratif kisah kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam al-Qur’an 

menampilkan kepemimpinan agama–negara yang tumbuh  setelah Nabi 

Muhammad SAW hijrah. Keberhasilan dakwah Nabi Muhammad SAW di 

 
63Abî Ja’far al-Thabarî, Tafsîr al-Thabarî: Jâmi’ al-Bayân an Ta’wîli âyi al-Qur’an, Jilid 

20 (Kairo: Dar Hajar, 2001), 84.  
64Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 11, 485. 



55 

 

Madinah, meskipun berlangsung lebih singkat dibandingkan dakwah di Makkah, 

berhasil memperoleh banyak pengikut. Beberapa faktor yang mendukung hal ini 

antara lain kedekatan penduduk Madinah dengan tradisi agama Samawi melalui 

interaksi dengan komunitas Yahudi setempat, konflik internal antara suku Aus dan 

Khazraj yang membutuhkan figur pemersatu, serta harapan masyarakat Arab akan 

kedatangan seorang nabi seperti yang sering disebutkan oleh kaum Yahudi.65 

Kondisi ini mendorong Nabi untuk memutuskan hijrah ke Madinah, bukan sekadar 

menghindari tekanan di Makkah, tetapi juga untuk membangun basis masyarakat 

dan negara yang dapat melindungi serta menerapkan ajaran Islam secara 

menyeluruh.66 

Narasi kepemimpinan pada surah Ali ‘Imrân ayat 121-160, Nabi 

Muhammad SAW dalam konteks Perang Uhud memperlihatkan tahapan awal 

berupa pengorganisasian pasukan dan penataan strategi. Nabi Muhammad SAW 

tidak bertindak spontan, melainkan menyusun formasi pasukan dengan 

pertimbangan matang dan pembagian peran yang jelas. Namun, kisah ini juga 

menampilkan sisi lain kepemimpinan, yakni ketika sebagian sahabat melakukan 

kesalahan yang berakibat pada kekalahan. Alih-alih menampilkan kepemimpinan 

yang keras, al-Qur’an justru menonjolkan sikap Nabi Muhammad yang lembut, 

memaafkan, dan kembali mengajak bermusyawarah. Pola ini menunjukkan bahwa 

kepemimpinan beliau tidak berhenti pada pengambilan keputusan strategis, tetapi 

 
65Zaleha Embong dkk., “Analysis of Ethnic Relations in the Medina Charter”, International 

Journal of Academic Research in Business and Social Sciences, Vol. 10, No. 10, Oktober 2020, 23. 
66Istianah Abu Bakar, Sejarah Peradaban Islam, (Malang: UIN Malang Press, 2008), 18-

19. 



56 

 

berlanjut pada pemulihan moral, penguatan solidaritas, dan pembelajaran kolektif 

dari kegagalan, dimana Madinah menjadi harapan akan persatuan umat Islam, baik 

yang berada di Makkah atau Madinah.67 

Kisah Perang Ahzab atau Khandaq dalam surah al-Ahzâb ayat 9-11, 

menghadirkan pola kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam situasi krisis. 

Umat Islam menghadapi tekanan besar dari koalisi musuh yang jumlahnya jauh 

lebih besar. Narasi ini memperlihatkan bahwa keberhasilan kepemimpinan tidak 

selalu diukur dari keunggulan militer, melainkan dari kemampuan menjaga 

stabilitas umat, menumbuhkan ketahanan saat penggalian parit, serta mengarahkan 

umat untuk bergantung kepada pertolongan Allah. Madinah yang saat itu dikepung 

oleh musuh akhirnya mendapat kemenangan atas pemberian karunia dari Allah 

berupa kekacauan yang terjadi di pihak musuh. Perang ini adalah perang strategi, 

dalam sejarahnya terdapat kengerian yang terjadi antar pasukan musuh dengan 

pasukan Nabi.68 

 Setelah krisis eksternal mereda, kisah pengepungan Banî Quraizhah 

menunjukkan bagaimana Nabi Muhammad SAW menjalankan otoritas 

kepemimpinan secara tegas namun tetap berada dalam koridor keadilan dan aturan 

yang jelas. Pola ini menegaskan bahwa kelembutan dalam kepemimpinan tidak 

meniadakan ketegasan ketika prinsip-prinsip kolektif umat dilanggar. 

 
67Asgar Ali Engineer, Asal Usul dan Perkembangan Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1999), 142. 
68Shafiyurrahman al-Mubarakfuri, al-Rahîq al-Mukhtaq, terj. Kathur Suhardi (Jakarta: 

Pustaka al-Kautsar, 2018), 371. 



57 

 

Adapun kisah perjanjian hudaibiyah banyak diceritakan pada surah al-Fath, 

Peristiwa ini menampilkan kepemimpinan yang berani mengambil keputusan 

jangka panjang, meskipun secara kasat mata tampak merugikan umat Islam. Reaksi 

yang beragam dari kaum mukmin, munafik, dan musyrik memperlihatkan bahwa 

kebijakan Nabi Muhammad SAW tidak selalu mudah dipahami pada saat itu.69 

Namun, al-Qur’an menggambarkan bahwa ketenangan, keyakinan, dan visi jauh ke 

depan menjadi landasan utama dalam pengambilan keputusan tersebut. Pola ini 

menunjukkan bahwa kepemimpinan agama-negara berorientasi pada kemaslahatan 

strategis yang lebih luas dan berkelanjutan. 

Nabi Muhammad SAW sendiri memiliki kualitas kepemimpinan terbaik.70 

Narasi kepemimpinan Nabi Muhammad SAW juga mencakup pengelolaan 

hubungan dengan kelompok non-Muslim, Melalui terbentuknya negara Madinah, 

menjadikan sejarah yang merubah penerapan ideologi dan keyakinan, terhadap para 

penganut agama-agama lain, khususnya Agama Yahudi dan Nasrani.71 Ketika 

perjanjian dilanggar, maka Nabi Muhammad SAW akan menindaklanjut, 

sebagaimana terlihat dalam kisah Banî Nadhîr pada surah al-Hasyr ayat 1-5. Ketika 

perjanjian dilanggar dan ancaman terhadap keamanan umat muncul, Nabi 

Muhammad SAW mengambil langkah tegas berupa pengusiran, bukan sebagai 

bentuk balas dendam, melainkan sebagai upaya menjaga stabilitas dan keadilan 

sosial.72 Pola ini menegaskan bahwa kepemimpinan Nabi Muhammad SAW selalu 

 
69Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid. 13, 469-484. 
70Ahmad Fuad Effendy, Sejarah Peradaban Arab dan Islam, (Malang: Misykat Indonesia, 

2012), 124. 
71Azyumardi Azra, Konteks Berteologi di Indonesia Pengalaman Islam, (Jakarta: 

Paramadina, 1999), 20. 
72Wahbah al-Zuhailî, “al-Tafsîr al-Munîr”, Jilid 14, 445. 



58 

 

bergerak dalam keseimbangan antara kesabaran, ketegasan, dan perlindungan 

terhadap kepentingan umat secara kolektif. 

Secara keseluruhan, pola naratif kisah kepemimpinan Nabi Muhammad 

SAW menggambarkan kepemimpinan agama-negara yang dinamis, adaptif dan 

berlandaskan nilai ketuhanan. Kepemimpinan beliau terbentuk melalui rangkaian 

peristiwa konflik, perdamaian, kegagalan, dan keberhasilan yang semuanya 

diarahkan untuk membangun umat yang matang secara moral, sosial, dan spiritual. 

Pola inilah yang kemudian menjadi dasar bagi penarikan dimensi-dimensi tematik 

kepemimpinan agama-negara pada tahap selanjutnya. 

2. Dimensi-Dimensi Tematik Kepemimpinan Agama-Negara 

Bagian ini menyajikan rangkaian tema pokok yang muncul dari pembacaan 

naratif atas kisah Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS, dan Nabi Muhammad SAW 

sebagaimana ditafsirkan oleh Wahbah al-Zuhailî dalam al-Tafsîr al-Munîr. Melalui 

pendekatan naratif-tematik, data kisah tidak hanya dibaca sebagai rangkaian 

peristiwa historis semata, tetapi sebagai sumber nilai dan prinsip kepemimpinan 

yang hadir dalam tiga figur kenabian dan kekuasaan. Setiap kisah memperlihatkan 

pola-pola yang berulang, baik dalam konteks pengangkatan dan legitimasi 

kekuasaan, cara memimpin umat, pengambilan keputusan, maupun dalam 

menghadapi konflik, ujian, dan dinamika sosial-politik. 

Dimensi-dimensi tematik ini dirumuskan dengan menelusuri keterhubungan 

antarperistiwa, respon para nabi terhadap situasi yang mereka hadapi, serta nilai 

moral dan hukum yang dihasilkan dari tindakan-tindakan mereka. Dari seluruh 



59 

 

kisah yang dihimpun, ditemukan sejumlah tema besar yang membentuk dasar 

konseptual kepemimpinan agama-negara dalam perspektif agama-negara. Tema-

tema ini bukan hasil spekulasi, melainkan berangkat langsung dari narasi al-Qur’an 

sebagaimana dipahami oleh Wahbah al-Zuhailî, sehingga setiap dimensi 

merepresentasikan pola kepemimpinan yang bersifat aplikatif dan kontekstual. 

Oleh sebab itu, bagian ini menyajikan lima dimensi utama yang berangkat dari 

pembacaan struktur naratif-tematik, yaitu: 

a. Legitimasi Ilahiyah sebagai Dasar Kepemimpinan 

Kisah Nabi Daud AS sebagaimana ditafsirkan Wahbah al-Zuhailî 

menunjukkan bahwa pengangkatan Daud AS sebagai khalîfah merupakan anugerah 

Allah yang langsung diberikan. Allah berfirman bahwa Dia telah menjadikan Daud 

AS sebagai khalifah agar menegakkan hukum-hukum-Nya. Dalam kisah tersebut, 

al-Zuhailî menekankan bahwa posisi kekuasaan yang diberikan kepada nabi Daud 

AS bukan sekadar jabatan administratif, melainkan amanah yang menuntut 

pemikulnya untuk tunduk sepenuhnya terhadap hukum Ilahi. Legitimasi kekuasaan 

bersumber dari Allah, dan dari sinilah segala tindakan pemimpin memperoleh 

otoritas spiritual dan moral. 

Demikian pula dalam kisah Nabi Sulaiman AS, mandat kekuasaan 

digambarkan sebagai karunia Allah berupa kekuatan pemerintahan, kemampuan 

mengatur pasukan, dan penundukan angin serta jin sebagai kekuasaan dalam 

kepemimpinan. Wahbah al-Zuhailî menjelaskan bahwa kekuasaan luar biasa ini 

diberikan sebagai tanda kenabian sekaligus legitimasi kepemimpinan yang tidak 

terlepas dari kehendak Tuhan. Dalam kisah yang telah terdahulu, Nabi Sulaiman 



60 

 

AS digambarkan sebagai pemimpin yang menyambung kepemimpinan ayah-Nya, 

Nabi Daud AS dan mengembangkannya menjadi kerajaan yang tidak pernah 

dimiliki oleh manusia sebelumnya dan sesudahnya. Nabi Sulaiman AS mempunyai 

kerajaan yang lebih besar daripada Nabi Daud AS karena Beliau lebih memilih ilmu 

ketika mendapatkan tawaran dari Allah. 

Pada konteks Nabi Muhammad SAW, Wahbah al-Zuhailî menampilkan 

legitimasi Ilahiyah melalui dukungan langsung dari Allah dalam berbagai peristiwa, 

seperti kemenangan perang badar yang dibantu oleh para malaikat, strategi militer 

di perang Khandaq dan pengkhianatan Banî Nadhîr dan Banî Quraizhah yang 

berakhir dengan pengusiran mereka. Kedudukan Nabi Muhammad sebagai 

pemimpin agama yakni kenabian sekaligus pemimpin umat menjadi legitimasi yang 

memperkuat bahwa kepemimpinan agama-negara tidak hanya bersandar pada 

kapasitas sebagai manusia semata, melainkan juga berasal dari mandat dan 

dukungan langsung dari Allah SWT. Legitimasi yang dimiliki Nabi Muhammad 

SAW memiliki dampak sosial yang selanjutnya dapat diterima oleh semua kalangan 

di Madinah.73 

b. Integrasi Kenabian dan Kekuasaan 

Penafsiran Wahbah al-Zuhailî atas kisah Nabi Daud AS dan Nabi Sulaiman 

AS menunjukkan integrasi antara fungsi kenabian dan fungsi pemerintahan. Kisah 

mengenai penyatuan peran nabi yang membimbing umat dan raja yang mempunyai 

kekuasaan  menjelaskan bahwa sebelumnya menjadi bagian yang terpisah, tetapi 

 
73Amirotun Sholikhah , “Piagam  Madinah, Konsensus Masyarakat Pluralis: Madinah  dan  

Makkah (suatu tinjauan teori Konflik)”, JURNAL KOMUNIKA, Vol. 9, No. 1, Januari - Juni 2015, 

96. 



61 

 

Allah menyatukannya sebagai model kepemimpinan ideal. Nabi Daud AS dan Nabi 

Sulaiman AS memimpin masyarakat sebagai pembawa wahyu sekaligus pengatur 

negara, sehingga hukum-hukum Tuhan hadir secara langsung di dalam struktur 

politik dan hukum. 

Setelah hijrahnya Nabi Muhammad SAW ke madinah, Ia memadukan peran 

kenabian dan kepemimpinan politik dengan membentuk negara di Madinah. 

Melalui pembuatan hukum, kepemimpinan perang, dan diplomasi, Beliau tidak 

hanya menyebarkan agama tetapi juga membangun identitas politik. Karakter 

kepemimpinan yang lahir dari kisah ini adalah karakter pemimpin yang mampu 

mengelola urusan spiritual dan urusan pemerintahan sekaligus. Pemimpin tidak 

hanya menjadi pengajar moral, tetapi juga pengatur struktur sosial-politik. Dalam 

konteks perkembangan intelektual masyarakat Arab pra-Islam, dapat digambarkan 

bahwa mayoritas hidup dalam pola pengembaraan. Perkembangan kecerdasan 

mereka berjalan sejajar dengan dinamika kebudayaan tersebut. Secara umum, 

terdapat dua faktor utama yang membentuk kecapakan intelektual bangsa Arab, 

sebagaimana bangsa-bangsa lain, yaitu faktor lingkungan alam dan pengaruh sosial 

masyarakat. 

Lingkungan gurun yang sunyi dan luas telah mengilhami kekayaan ekspresi 

sastra, terutama melalui syair, puisi, pepatah, dan cerita lisan yang mencerminkan 

ketajaman bahasa dan daya imajinasi. Namun, di bidang ilmu pengetahuan dan 

filsafat, pemikiran Arab pada masa itu masih berada pada tahap yang sederhana dan 

awal. Pengetahuan yang mereka miliki terbatas pada bidang-bidang praktis seperti 

pengobatan tradisional, perbintangan, serta pembacaan cuaca. Meskipun struktur 



62 

 

intelektual dan pendidikan sistematis belum berkembang secara utuh, hal tersebut 

tidak mengurangi nilai-nilai kultural serta upaya yang dijalankan oleh masyarakat 

Arab awal dalam membangun dasar-dasar peradaban mereka.74 

Dari ketiga figur nabi ini, konsep al-daulah atau al-khilâfah terbentuk dari 

kelanjutan visi kenabian dalam menjaga agama dan pengaturan kehidupan duniawi, 

sehingga tugas pokok ini merepresentasikan tujuan kepemimpinan agama-negara, 

yakni integrasi kenabian dan kekuasaan. Kepemimpinan agama-negara bersifat 

keagamaan dan berorientasi pada penjagaan nilai-nilai spiritual, sementara 

kepemimpinan politik berkaitan dengan urusan duniawi dan pengelolaan 

kemaslahatan publik.75 

c. Keadilan sebagai Pilar Kepemimpinan 

Kisah pengaduan dua pihak pada Nabi Daud AS menjadi titik penting dalam 

tafsir Wahbah al-Zuhailî yang menegaskan karakter keadilan dalam kepemimpinan. 

Nabi Daud AS memutuskan perkara sesuai hukum dalam perkara antara tukang 

kebun dan penggembala. Namun, keputusan tersebut kemudian ditinjau kembali 

oleh Nabi Sulaiman AS yang menemukan solusi lebih maslahat dengan 

mempertimbangkan kerugian konkret yang dialami kedua belah pihak. Perbedaan 

keputusan ini tidak diposisikan sebagai kesalahan, tetapi sebagai bukti terjadinya 

ijtihad dalam mewujudkan keadilan yang relevan. Dalam kisah Nabi Muhammad, 

al-Zuhailî menampilkan peristiwa yang menegaskan keadilan sebagai kewajiban 

pemimpin, seperti ketegasan beliau dalam pembagian warisan perang.  Kecurigaan 

 
74Nadamaula Nafa, “Budaya Arab Pra dan Pasca Islam”, SABANA (Sosiologi, Antropologi, 

dan Budaya Nusantara), Vol. 2, No. 2, Agustus 2023, 117. 
75Ibnu Khaldûn, Muqaddimah Ibnu Khaldûn, terj. Masturi Irham, Malik Supar dan Abidun 

Zuhri (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2001), 336. 



63 

 

sahabat terhadap Nabi Muhammad SAW dalam membagi harta rampasan perang 

justru menimbulkan faktor yang membawa pada kekalahan perang uhud.  

Sikap adil merupakan prinsip mendasar dalam kepemimpinan. Setiap 

pemimpin dituntut untuk menjaga adil sepanjang masa jabatannya, karena adil 

adalah nilai moral yang menjamin bahwa kekuasaan tidak disalahgunakan. 

Pemimpin yang adil adalah pemimpin yang dapat dipercaya dalam mengemban 

tugas dan bertanggung jawab atas setiap kewajiban yang diberikan kepadanya. 

Kepercayaan masyarakat hanya akan tumbuh ketika seorang pemimpin memiliki 

komitmen yang kuat terhadap keadilan. Tanpa keadilan, kepemimpinan akan 

kehilangan legitimasi, dan kekuasaan akan berubah menjadi alat penindasan yang 

mengarah kepada kerusakan moral maupun sosial.76 

Nilai keadilan dalam Islam berada di posisi yang sangat fundamental. Islam 

memandang keadilan bukan hanya sebagai tuntutan sosial, tetapi juga sebagai 

prinsip teologis yang memiliki konsekuensi jangka panjang, baik di dunia maupun 

di akhirat. Orang yang menegakkan keadilan diyakini memperoleh ganjaran dari 

Allah karena keadilan merupakan bagian dari kesempurnaan ajaran Islam itu 

sendiri. Kebenaran Islam tercermin dalam prinsip-prinsip ajarannya, dan salah satu 

prinsip paling mendasar adalah keadilan (al-‘adl). Keadilan tidak dimaknai secara 

sempit, melainkan dipahami sebagai kemampuan menempatkan segala sesuatu 

secara proporsional dan pada tempatnya. Oleh karena itu, konsep keadilan dalam 

Islam mencakup berbagai dimensi kehidupan, mulai dari aspek keagamaan, sosial, 

 
76Maulida Nurul Hidayah dan Moh. Khusnul Abid, “Implementasi Sifat-Sifat Nabi 

Muhammad dalam Kepemimpinan Pendidikan di Masa Modern”, JURNAL PENDIDIKAN ISLAM, 

Vol. 15, No. 2, November 2024, 95. 



64 

 

ekonomi, politik, budaya, hingga hukum, yang seluruhnya saling berkaitan dalam 

membangun tatanan kehidupan yang seimbang dan bermartabat.77 

d. Spiritualitas sebagai Kekuatan  

Kisah para nabi dalam al-Tafsîr al-Munîr karya Wahbah al-Zuhailî 

menunjukkan bahwa spiritualitas merupakan fondasi utama wibawa kepemimpinan 

agama-negara. Kisah Nabi Daud AS menggambarkan bagaimana ibadah, zikir, dan 

tasbih yang dikerjakan membuat  gunung dan burung ikut berzikir bersama 

membentuk kekuatan batin seorang pemimpin. Wibawa yang lahir dari sosok Daud 

AS bukan didasarkan pada kekuatan militer maupun superioritas politik, melainkan 

dari kedalaman penghambaan kepada Allah. Spiritualitas menjadi sumber energi 

moral yang meneguhkan otoritas kepemimpinan di hadapan rakyat dan musuh. 

Demikian juga dalam kisah Nabi Sulaiman AS, spiritualitas tampak melalui 

kesadarannya bahwa seluruh keistimewaan kekuasaan, meliputi penundukan angin, 

jin, dan sumber daya besar bukan hasil kemampuan pribadi, melainkan karunia 

Ilahi. Ketika memperoleh pencapaian besar, Kesadaran spiritual seperti ini menjadi 

pondasi yang menghindarkan pemimpin dari kesombongan kekuasaan. Spiritualitas 

juga menjadi fondasi yang menopang kepemimpinan Nabi Muhammad SAW. 

Dalam situasi genting peperangan dan diplomasi, keberanian beliau bukan lahir dari 

keunggulan taktik semata, melainkan dari keyakinan penuh kepada pertolongan 

Allah dengan merepresentasikannya lewat doa.  

 
77Nurhayati Novita Putri, “Konsep Adil dalam Perspektif al-Qur’an dan Perspektif 

Psikologi”, DARUL ULUM: Jurnal Ilmiah Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, Vol. 16, 

No. 1, Januari-Juni 2025, 2. 



65 

 

Di sisi lain, kisah Nabi Daud AS yang diuji Allah melalui putusan yang 

terburu-buru pada dua orang yang bersengketa menunjukkan bahwa kesalahan 

bukanlah simbol kegagalan, tetapi bagian dari proses pematangan kepemimpinan. 

Daud AS segera bersujud dan bertaubat ketika menyadari kekeliruannya, tanpa 

mencari pembenaran atau menyalahkan pihak lain. Sikap demikian mencerminkan 

karakter pemimpin yang berani menghadapi kelemahan diri dan siap memperbaiki 

kesalahan. 

Hal serupa juga tampak dalam perjalanan kepemimpinan Nabi Sulaiman AS 

dan Nabi Muhammad SAW, di mana keduanya menghadapi ujian besar yang 

menuntut kesabaran, keteguhan, dan kejernihan hati. Nabi Sulaiman AS yang diuji 

dengan kuda-kuda perang dan Nabi Muhammad yang diuji dengan peristiwa-

peristiwa perang dan konflik internal. Ujian-ujian tersebut menjadi sarana 

pembentukan karakter kepemimpinan yang matang dan berlandaskan kejujuran 

moral. 

e. Strategi dan Ijtihad dalam Kepemimpinan 

Kisah para nabi dalam tafsir al-Tafsîr al-Munîr karya Wahbah al-Zuhailî 

menunjukkan bahwa kemampuan ijtihad dan penyusunan strategi kepemimpinan 

merupakan komponen penting dalam model kepemimpinan agama–negara. Salah 

satu kisah yang menegaskan hal ini adalah perbedaan putusan antara Nabi Daud AS 

dan Nabi Sulaiman AS dalam penyelesaian perkara antara pemilik kebun dan 

tukang penggembala. Nabi Daud AS memutuskan untuk memberikan kepemilikan 

kambing kepada pemilik kebun sebagai kompensasi kerusakan tanaman, sementara 

Nabi Sulaiman AS dengan ijtihad-Nya yang lebih mendalam dan kontekstual, 



66 

 

memutuskan untuk menukar sementara kepemilikan kebun dan kambing sehingga 

kedua belah pihak memperoleh keadilan dan pemulihan kerugian yang sepadan. 

Perbedaan putusan ini menunjukkan fleksibilitas pemimpin profetik dalam 

membaca realitas, menilai keadaan secara komprehensif, dan mencari solusi yang 

lebih maslahat bagi semua pihak. Dari kisah ini, menegaskan bahwa pemimpin 

tidak boleh terikat secara kaku pada satu bentuk keputusan, tetapi harus mampu 

terbuka dengan keputusan dari orang lain yang lebih tepat. 

Kemampuan memahami realitas dan menyusun strategi juga tampak jelas 

dalam kepemimpinan Nabi Sulaiman AS, terutama dalam pengelolaan sumber daya 

manusia, kekuatan militer, dan elemen-elemen kekuasaan yang mendukung 

stabilitas pemerintahan. Kekuasaan Nabi Sulaiman AS tidak hanya bersifat 

simbolik atau spiritual, tetapi diwujudkan dalam kemampuan mengatur pasukan 

dan tenaga kerja secara efektif demi kepentingan rakyat. Penundukan angin, jin, 

dan unsur-unsur alam sebagaimana dijelaskan dalam tafsir al-Munîr menunjukkan 

bahwa kepemimpinan Sulaiman AS mencakup kemampuan organisasi, strategi 

pembangunan, dan pengendalian kekuatan yang berpotensi mengancam stabilitas 

masyarakat. 

Adapun dalam kepemimpinan Nabi Muhammad, Wahbah al-Zuhailî 

menampilkan dimensi strategis kepemimpinan agama-negara melalui pengaturan 

strategi perang, negosiasi, dan perjanjian diplomatik, seperti dalam perang Uhud, 

Khandaq, dan Perjanjian Hudaibiyah. Keputusan-keputusan Nabi Muhammad tidak 

diambil dengan pendekatan emosional atau simbolis, tetapi melalui pembacaan 

konteks, perhitungan sosial, dan pertimbangan keselamatan umat. Pada perang 



67 

 

Khandaq, misalnya, strategi penggalian parit adalah bentuk ijtihad strategis yang 

diadopsi dari pengalaman sahabat Salmân al-Fârisî. Hal ini menunjukkan bahwa 

pemimpin tidak menutup diri dari pandangan orang lain, bahkan ketika mereka 

berasal dari budaya dan tradisi luar. Dalam peristiwa Hudaibiyah, Nabi Muhammad 

memilih diplomasi damai dengan menahan diri dari konfrontasi fisik, demi menjaga 

keberlangsungan dakwah dan keselamatan umat. Keputusan ini memperlihatkan 

bahwa strategi tidak selalu berarti kemenangan fisik, tetapi kemampuan membaca 

kemaslahatan jangka panjang. 

3. Identifikasi Nilai-Nilai Kepemimpinan Agama-Negara 

Berdasarkan pembacaan terhadap kisah kepemimpinan Nabi Daud AS, Nabi 

Sulaiman AS, dan Nabi Muhammad SAW dalam al-Tafsîr al-Munîr, peneliti 

menemukan bahwa meskipun ketiganya hidup dalam sejarah yang, tantangan, dan 

bentuk kekuasaan yang berbeda, terdapat karakter-karakter kepemimpinan 

universal yang sama-sama muncul dalam kisah kepemimpinan agama-negara. 

Nilai-nilai ini tidak ditarik dari kesamaan peristiwa, melainkan dari kesamaan sikap 

kepemimpinan yang tampak dalam kisah yang berbeda. Berikut delapan nilai-nilai 

kepemimpinan agama-negara, meliputi: 

a. Amanah 

Nilai amanah dalam kepemimpinan agama-negara tampak jelas dalam kisah 

Nabi Daud AS ketika Allah SWT mengangkatnya sebagai khalifah fi al-ardh dan 

memerintahkannya untuk memutus perkara dengan adil serta tidak mengikuti hawa 

nafsu. Amanah tidak hanya tampak dari kedudukannya sebagai raja, tetapi dari 



68 

 

kesadarannya bahwa kekuasaan merupakan tanggung jawab ilahiyah.  Pada Nabi 

Sulaiman AS, karakter amanah muncul dari kisah pengelolaan kekuasaan besar 

yang mencakup manusia, jin, dan alam. Ketika ia menyaksikan singgasana Ratu 

Balqis telah berada di hadapannya dalam sekejap, Nabi Sulaiman AS tidak 

mengklaim peristiwa tersebut sebagai kehebatannya, melainkan menegaskan 

bahwa hal itu merupakan ujian dari Allah.  

Sementara itu, Nabi Muhammad SAW memperlihatkan Nilai amanah dalam 

kepemimpinan sosial dan politiknya, terutama ketika mengambil keputusan-

keputusan strategis yang berdampak besar bagi umat. Kepemimpinannya 

dijalankan sebagai tanggung jawab risalah dan pengabdian kepada Allah berupa 

kekuasaan yang besar di Madinah sebagai negara. Dengan demikian, amanah 

muncul sebagai nilai universal yang lahir dari praktik kepemimpinan ketiga nabi. 

Amanah sendiri menurut Hasbi ash-Shiddieqy memiliki empat dimensi yang 

mencakup tanggung jawab keilmuan untuk menuntun masyarakat, komitmen pada 

perbuatan baik kepada sesama, kewajiban kepada Tuhan dalam iman, akidah dan 

ibadah, serta etika sosial dalam berinteraksi dengan sesama manusia.78 

b. Adil 

Setiap pemimpin dituntut untuk berlaku adil. Nabi Daud AS dikenal sebagai 

pemimpin yang diberi perintah langsung oleh Allah untuk menegakkan keadilan di 

tengah masyarakat. Kisah persengketaan dua pihak menunjukkan bahwa keadilan 

tidak hanya diukur dari keputusan akhir, tetapi juga dari kesadaran untuk 

 
78Hasbi ash-Shiddieqy, Tafsîr al-Qur’an al-Majîd al-Nûr, Jilid. 1, (Semarang: Pustaka 

Rizki Putra, 2000), 879. 



69 

 

memperbaiki kekeliruan dalam proses peradilan. Nabi Sulaiman AS menampilkan 

keadilan melalui solusi hukum yang tidak merugikan salah satu pihak, sebagaimana 

terlihat dalam sengketa antara penggembala dan pemilik kebun. Keputusan tersebut 

mencerminkan keadilan yang mempertimbangkan dampak sosial dan 

keberlanjutan. Nabi Muhammad SAW menjalankan keadilan dalam konteks sosial 

dan politik, termasuk dalam menghadapi kelompok-kelompok yang berkhianat 

serta dalam mengatur hubungan antara kaum Muslim dan non-Muslim. Keputusan 

yang diambil selalu berada dalam wilayah keadilan dan hukum yang jelas. 

Seorang pemimpin atau pemerintahan wajib bersikap adil. Nilai ini akan 

selalu muncul untuk menghadapi berbagai persoalan yang muncul dari kelompok, 

golongan, ras, agama, suku dan lainnya. Sehingga karakter ini harus ada dalam diri 

pemimpin.79 

c. Bijaksana 

Kebijaksanaan Nabi Daud AS tampak ketika ia mampu mengambil 

pelajaran dari ujian yang Allah berikan, serta menjadikan pengalaman tersebut 

sebagai dasar untuk memperbaiki keputusan perkara di masa berikutnya. Kemudian 

Nabi Sulaiman AS menunjukkan kebijaksanaan melalui kecermatan berpikir dan 

kemampuan membaca situasi, baik dalam menyelesaikan konflik internal maupun 

dalam menghadapi kerajaan Saba’ dan perilaku dari sikap burung Hud-Hud. Nabi 

Muhammad SAW juga memperlihatkan kebijaksanaan dalam karakternya yang 

mampu memaafkan para sahabat yang mengakibatkan kekalahan pada perang 

 
79Said Agil Husin al-Munawwar, al-Qur'an Membangun Tradisi Keshalihan Hakiki, 

(Jakarta : Ciputat press 2002), 204.   



70 

 

Uhud. Di samping itu, Beliau juga berani menyingkirkan kaum Yahudi Banî 

Quraidzah dan Banî yang melanggar kesepakatan. 

Nilai bijaksana sendiri merupakan sikap kenabian yang berfungsi untuk 

masa depan suatu pemerintahan atau negara, dimana Nilai ini mampu melihat 

kemungkinan terbaik atau terburuk dari permasalahan yang disikapi sekarang. Ini 

semua berdasar pada keilmuan, pengalaman, wawasan dan hati yang bersih. 

Sehingga bisa menghasilkan keputusan yang bijak.80 

d. Syukur 

Nilai ini adalah Nilai yang paling mencolok pada ketiga nabi. Nabi Daud 

AS dengan doanya yang berbunyi : “rabbi auzi’nî an asykura ni’mataka allatî 

an’amta ‘alayya wa ‘alâ wâlidayya wa an a’mala shâlihan tardhûhu wa adkhilnî 

birahmatika fî ‘ibâdikas shâlihîn”, menampakkan syukurnya dari doa ini. Nabi 

Sulaiman AS bersyukur atas setiap karunia yang diberikan Allah berupa 

penundukan burung, jin, kemampuan memahami bahasa hewan dan karunia lainnya 

yang dianggap sebagai kenikmatan. Sedangkan Nabi Muhammad amat bersyukur 

ketika memenangkan peperangan Khandaq, hal itu terlihat dari kabar kemenangan 

yang dibawa oleh salah satu sahabat.  

Menurut Boshra A Arnout dan Ayet A Almoeid, sebagai pemimpin nilai ini 

sangat membantu pribadi pemimpin untuk meningkatkan kualitas psikologi. 

 
80

Sri Mulyani, “Karakteristik Kepemimpinan Islami menurut Hamka dalam Tafsir al-

Azhar”, Ar-Ribhu:Jurnal Manajemendan Keuangan Syariah, Vol. 3, No.1, April 2022, 70.  

 



71 

 

Dengan mensyukuri kepemilikannya, seorang pemimpin dapat menghadirkan 

ruang positif bagi orang di sekitarnya, lebih jauh negara atau pemerintahan yang 

dipimpinnya.81 

e. Rendah Hati 

Nabi Daud AS menampilkan kerendahan hati melalui kesediaannya 

mengakui kesalahan dan segera kembali kepada Allah dalam keputusan antara 

penggembala dan tukang kebun. Begitu juga, Nabi Sulaiman AS memperlihatkan 

sikap rendah hati ketika menyandarkan seluruh keistimewaan dan kekuasaannya 

kepada karunia Allah, bukan kepada kemampuan dirinya sendiri. Sedangkan Nabi 

Muhammad SAW menunjukkan kerendahan hati dalam kepemimpinan dengan 

tetap bermusyawarah, menerima kritik, dan selalu mendengarkan saran dari sahabat 

meskipun memiliki otoritas tertinggi di Madinah. 

Dalam kitab Tarîkh al-Umam wa al-Mulk dijelaskan dalam naskah 

perjanjian Hudaibiyah, terdapat dua kalimat yang mengalami perubahan, Pertama, 

kalimat: “dengan menyebut nama Allah yang Maha Pengasih lagi Maha 

Penyayang” menjadi “Dengan nama-Mu ya Tuhan”. Nabipun mengiayakan. 

Kedua, kalimat: “ini adalah naskah perjanjian Muhammad utusan Allah bersama 

Suhail bin Amr” menjadi “ini adalah naskah perjanjian Muhammad bin Abdullah 

bersama Suhail bin Amr”. Nabipun mengikutinya kembali. Hal ini merupakan 

 
81Boshra A Arnout dan Ayet A Almoeid, “A structural model relating gratitude, resilience, 

psychological well-being and creativity among psychological counsellors”, Counselling and 

Psychotherapy Research, Vol. 21, No. 2, Juni 2021, 470-488. 



72 

 

cerminan dari kerendahan hati Nabi SAW, di samping strategi Beliau dalam 

diplomasi.82 

f. Spiritual 

Spiritualitas Nabi Daud AS tercermin dari kedekatannya dengan Allah 

melalui ibadah, tasbih, dan taubat yang terus-menerus, bahkan di tengah 

kesibukannya sebagai raja dan hakim. Pada Nabi Sulaiman AS, spiritualitas tampak 

dari kesadarannya bahwa kekuasaan adalah sarana ujian keimanan. Setiap 

keberhasilan selalu dikaitkan dengan kehendak dan izin Allah. Sementara itu, Nabi 

Muhammad SAW menjadikan spiritualitas sebagai fondasi kepemimpinan. 

Hubungan dengan Allah tidak terpisah dari kebijakan politik dan sosial yang 

diambilnya. Hal ini menunjukkan bahwa spiritualitas merupakan karakter inti 

kepemimpinan agama–negara. 

Kepemimpinan Spiritual merupakan cara seorang pemimpin 

mengintegrasikan aspek duniawi dengan sisi ketuhanan. Tuhan yang memberikan 

inspirasi, ilham, ilmu, pengetahuan untuk bertindak dalam persolan yang terjadi. 

Oleh karena itu, kepemimpinan ini dianggap sebagai etika religius yang 

menerapkan nilai-nilai agama yang berasal dari Tuhan.83 

 

 

 
82Muhammad bin Jarîr al-Thabarî, Tarikh al-Umam wa al-Mulk, Jilid. 3, (Mesir: Dâr al-

Fikr, 1979), 226-227. 
83Haqiqi Rafsanjani, “Kepemimpinan Spiritual (Spiritual Leadership)”, Jurnal Masharif 

al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah, Vol. 2, No. 1, November 2017, 3. 



73 

 

g. Bertanggung Jawab 

Karakter ini menjadi karakter yang pasti dimiliki seorang pemimpin. Jika 

pemimpin tidak bertanggung jawab, maka yang ditimbulkan hanya kerusakan. 

Ketiga Nabi pasti memiliki tanggung jawab atas kerajaan dan pemerintahan 

mereka. Jika tidak maka pemerintahan mereka tidak akan dikenal dengan 

keberhasilannya.   Dalam sebuah hadis Nabi Muhammad SAW yang diriwiyatkan 

oleh Abdullah bin Umar yang berbunyi: 

مَ  
َّ
يْهِ وَسَل

َ
ُ عَل ى اللَّّٰ

َّ
ِ صَل  اللَّّٰ

َ
نَّهُ سَمِعَ رَسُول

َ
ُ عَنْهُمَا أ ِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّّٰ عَنْ عَبْدِ اللَّّٰ

( :
ُ
مْ يَقُول

ُ
ك
ُّ
ل
ُ
  رَعِيَّتِهِ، عَنْ  ومسؤول راع فالإمام رعيته، عن ومسؤول  رَاع   ك

 
ُ
جُل هْلِهِ  فِي وَالرَّ

َ
ةُ  رَعِيَّتِهِ، عَنْ  مسؤول  وَهُوَ  رَاع    أ

َ
مَرْأ

ْ
وهي  رَاعِيَةٌ   زَوْجِهَا بَيْتِ  فِي وَال  

خَادِمُ  رَعِيَّتِهَا،  عَنْ  مسؤولة
ْ
دِهِ  مَالِ  فِي وَال  (. رَعِيَّتِهِ  عَنْ  مسؤول وهو  رَاع    سَي ِ

َ
  قَال

اءِ  فَسَمِعْتُ 
َ
ِ  مِنَ  هَؤُل

بِي  ى النَّ
َّ
ُ  صَل يْهِ  اللَّّٰ

َ
مَ،  عَل

َّ
حْسِبُ   وَسَل

َ
بِيَّ  وَأ ى النَّ

َّ
ُ  صَل يْهِ  اللَّّٰ

َ
  عَل

مَ 
َّ
  وَسَل

َ
 : )قَال

ُ
جُل   وكلكم راع،  فكلكم رعيته،  عن ومسؤول راع أبيه مَالِ  فِي وَالرَّ

( رعيته  عن مسؤول  

“Dari Abdullah bin Umar R.A , ia mendengar Rasulullah SAW bersabda: 

“Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap kalian akan dimintai 

pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya. Seorang imam (pemimpin) 

adalah pemimpin dan ia bertanggung jawab atas rakyatnya. Seorang laki-

laki adalah pemimpin dalam keluarganya dan ia bertanggung jawab atas 

yang dipimpinnya. Seorang perempuan adalah pemimpin di rumah 

suaminya dan ia bertanggung jawab atas yang dipimpinnya. Seorang 

pembantu adalah pemimpin atas harta tuannya dan ia bertanggung jawab 

atas yang dipimpinnya.” Abdullah bin Umar berkata: “Aku mendengar 

semua itu dari Nabi SAW, dan aku menduga Nabi SAW juga bersabda: 

‘Seorang laki-laki adalah pemimpin atas harta ayahnya dan ia bertanggung 

jawab atas yang dipimpinnya. Maka setiap kalian adalah pemimpin dan 



74 

 

setiap kalian akan dimintai pertanggungjawaban atas yang 

dipimpinnya”.84 

 

4. Identifikasi Prinsip-Prinsip Kepemimpinan Agama-Negara 

Prinsip dalam kisah kepemimpinan Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS, dan 

Nabi Muhammad SAW tidak diarahkan untuk menggambarkan sifat pribadi para 

nabi, melainkan untuk menyampaikan tujuan dari kisah kepemimpinan agama-

negara. Prinsip ini hadir sebagai pesan dibalik kisah yang ditujukan kepada umat. 

Peneliti hanya mengambil nilai-nilai secara umum yang muncul dari ketiga nabi 

tersebut, yaitu: 

a. Menjaga Keterpaduan Agama dan Negara 

Dalam kisah Nabi Daud AS, penegakan hukum diposisikan sebagai perintah 

ilahi, bukan semata urusan politik. Hal ini menunjukkan bahwa agama menjadi 

landasan utama dalam penyelenggaraan kekuasaan. Pada Nabi Sulaiman AS, 

kepemimpinan negara yang kuat diarahkan untuk menopang misi ketauhidan, 

bukan berdiri terpisah dari prinsip agama. Sementara itu, kepemimpinan Nabi 

Muhammad SAW memperlihatkan keterpaduan yang utuh antara pembinaan 

keimanan dan pengelolaan negara Madinah. Kisah-kisah tersebut menegaskan 

prinsip bahwa agama dan negara tidak berjalan sendiri-sendiri, melainkan saling 

menguatkan. 

 

 
84Muhammad bin Isma‘il al-Bukhari, Shahîh al-Bukhârîr, Jilid. 2, (Damaskus: Dâr Ibn 

Katsîr, 1993), 902. 



75 

 

b. Menjaga Ketertiban dan Stabilitas Sosial 

Kisah Nabi Daud AS menampilkan kepemimpinan sebagai sarana menjaga 

ketertiban masyarakat melalui sistem peradilan. Dalam kepemimpinan Nabi 

Sulaiman AS, ketertiban negara tampak dari pengelolaan struktur kekuasaan yang 

rapi dan disiplin, termasuk pengaturan pasukan dan wilayah. Pada Nabi 

Muhammad SAW, ketertiban sosial diwujudkan melalui pengaturan hubungan 

antarkelompok di Madinah. Dengan demikian, kisah ketiga nabi mengajarkan 

bahwa kepemimpinan agama–negara bertujuan menciptakan stabilitas sosial. 

b. Perpaduan Hukum Ilahi dan Kedaulatan dalam Sistem Pemerintahan 

Dalam kisah Nabi Daud AS, hukum ditempatkan di atas kepentingan pribadi 

dan kekuasaan. Pada Nabi Sulaiman AS, hukum tidak hanya ditegakkan, tetapi 

diarahkan untuk menghadirkan keadilan yang fungsional bagi masyarakat. 

Sementara Nabi Muhammad SAW menjalankan kepemimpinan dengan menjadikan 

wahyu sebagai rujukan utama dalam penyelesaian persoalan publik. Nilai yang 

muncul dari kisah-kisah ini adalah bahwa kepemimpinan agama–negara bertujuan 

menegakkan hukum yang bersumber dari nilai ilahiah. 

c. Melindungi Masyarakat 

Kisah Nabi Daud AS menunjukkan kepemimpinan sebagai sarana 

melindungi masyarakat dari kezaliman. Pada Nabi Sulaiman AS, perlindungan 

terhadap masyarakat tampak dari upaya menjaga keamanan dan kesejahteraan 

wilayah kekuasaan. Dalam kepemimpinan Nabi Muhammad SAW, perlindungan 

umat menjadi orientasi utama, baik dalam kondisi damai maupun konflik. Kisah-



76 

 

kisah tersebut menanamkan nilai bahwa kepemimpinan agama–negara bertujuan 

melindungi manusia dan kehidupan sosial. 

d. Mengarahkan Kekuasaan untuk Kemaslahatan 

Dalam kisah Nabi Daud AS, kekuasaan tidak dipahami sebagai hak absolut, 

tetapi sebagai sarana menjalankan kebaikan bersama. Pada Nabi Sulaiman AS, 

kekuasaan besar diarahkan untuk membangun tatanan yang membawa kemanfaatan 

luas. Sedangkan Nabi Muhammad SAW mengarahkan seluruh kebijakan 

kepemimpinan pada kemaslahatan umat. Nilai yang ditanamkan dari kisah ini 

adalah bahwa kekuasaan harus berorientasi pada manfaat kolektif. 

e. Membangun Kesadaran Kolektif Ketuhanan 

Kisah Nabi Daud AS menampilkan kepemimpinan sebagai sarana 

mengingatkan masyarakat kepada Allah. Dalam kepemimpinan Nabi Sulaiman AS, 

kekuasaan diarahkan untuk menanamkan kesadaran bahwa segala keberhasilan 

berasal dari Allah. Pada Nabi Muhammad SAW, kepemimpinan menjadi media 

pembentukan kesadaran tauhid dalam kehidupan sosial dan politik. Dengan 

demikian, kisah-kisah ini memuat nilai pembinaan kesadaran ketuhanan kolektif. 

f. Menjaga Tatanan Kehidupan 

Dalam kisah Nabi Daud AS, kepemimpinan diarahkan untuk menjaga 

kesinambungan kehidupan masyarakat melalui keadilan. Pada Nabi Sulaiman AS, 

keberlanjutan tampak dari pembangunan negara yang kuat dan terorganisasi. Dalam 

kepemimpinan Nabi Muhammad SAW, keberlanjutan diwujudkan melalui 

pembentukan sistem sosial dan politik yang bertahan melampaui masa hidup beliau. 



77 

 

Nilai ini menunjukkan bahwa kepemimpinan agama–negara bertujuan menjaga 

keberlangsungan tatanan kehidupan. 

C. Pembahasan 

 

Bagian pembahasan ini disusun untuk menafsirkan dan memperdalam 

temuan penelitian yang telah dipaparkan pada Bab sebelumnya dengan berpijak 

pada kerangka teoritis. Jika pada bab sebelumnya peneliti menguraikan pola naratif, 

dimensi tematik, serta karakter dan nilai kepemimpinan agama-negara dalam kisah 

Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS dan Nabi Muhammad SAW, maka pada bagian 

ini pembahasan diarahkan pada pemaknaan temuan tersebut dalam perspektif teori 

kepemimpinan Islam. 

Pemikiran al-Mâwardî digunakan sebagai kerangka normatif utama dalam 

membaca praktik kepemimpinan agama-negara yang tercermin dalam kisah ketiga 

nabi tersebut, sementara pendekatan Ahmad Khalafullah dimanfaatkan secara 

fungsional untuk memahami kisah sebagai medium penyampaian pesan moral dan 

nilai kepemimpinan. Dengan kerangka ini, pembahasan difokuskan pada tugas-

tugas kepemimpinan al-Mâwardî yang paling relevan dengan temuan penelitian, 

sehingga pesan kepemimpinan agama-negara yang terkandung dalam kisah al-

Qur’an dapat dipahami secara lebih sistematis dan kontekstual. 

1. Menjaga Agama dan Mengatur Urusan Dunia sebagai Fondasi 

Kepemimpinan 

 

Tugas utama kepemimpinan menurut al-Mâwardî adalah hifdz al-dîn wa 

siyâsat al-dunyâ, yaitu menjaga agama sekaligus mengatur urusan dunia. 



78 

 

Kepemimpinan dalam Islam sejak awal tidak dimaksudkan untuk memisahkan 

dimensi spiritual dan sosial-politik. Kepemimpinan dipahami sebagai perpanjangan 

fungsi kenabian dalam ruang publik, yang bertugas memastikan nilai-nilai agama 

tetap terpelihara, sementara kehidupan masyarakat berjalan secara tertib dan adil. 

Pandangan ini sejalan dengan penjelasan al-Mâwardî dalam al-Ahkâm al-

Sulthâniyyah bahwa imâmah dibentuk untuk menjaga agama dan mengatur dunia 

demi kemaslahatan umat.85 Menurut Ibnu Taimiyah dalam al-Siyâsah al-

Syar’iyyah, mengatakan bahwa kepemimpinan merupakan penegak agama untuk 

menjaga keadilan dan mencegah kerusakan. Maka pemimpinan menjadi kunci 

untuk menjaga urusan agama.86  

Pembacaan terhadap kisah kepemimpinan Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman 

AS dan Nabi Muhammad SAW dalam al-Qur’an menunjukkan bahwa tugas 

tersebut tidak hadir dalam bentuk konsep abstrak, melainkan diwujudkan melalui 

praktik kepemimpinan yang konkret. Dalam kisah Nabi Daud AS, al-Qur’an 

menampilkan figur pemimpin yang diberi mandat langsung sebagai khalîfah fî al-

ardh. Narasi ini menegaskan bahwa menjaga agama tidak dapat dilepaskan dari 

penegakan keadilan dalam kehidupan sosial, sebab hukum yang adil menjadi sarana 

utama untuk melindungi nilai-nilai agama di tengah masyarakat. Jika dibaca 

melalui pendekatan kisah al-Qur’an sebagaimana dikemukakan Ahmad 

Khalafullah, narasi kepemimpinan Nabi Daud AS tidak dimaksudkan sebagai 

 
85al-Mâwardî, al-Ahkâm al-Sulthâniyyah, (Kuwait: Maktabah Dâr Ibn Qutaibah, 1989), 22-

23.  
86Ibnu  Taimiyyah,  al-Siyâsah al-Syar’iyyah fî Ishlah al-Ra’i  wa al-Ra’iyyah,  (Beirut:  

Dar  al-Kutub al-Ilmiyyah, 1998), 32. 

 



79 

 

laporan peristiwa hukum semata, melainkan sebagai medium penyampaian pesan 

moral tentang tanggung jawab kekuasaan.87 

Pada kisah Nabi Sulaiman AS, kepemimpinan agama-negara tampil dalam 

bentuk yang lebih luas dan terorganisir. Kekuasaan politik, kekuatan militer, serta 

kemakmuran negara digambarkan sebagai karunia Allah yang harus dikelola secara 

bertanggung jawab. Pengakuan Nabi Sulaiman AS bahwa seluruh kekuasaan 

tersebut merupakan ujian dari Tuhan menunjukkan kesadaran bahwa mengatur 

urusan dunia bukan tujuan akhir, melainkan amanah yang harus dijalankan dalam 

kerangka pengabdian kepada Allah. Dalam konteks ini, menjaga agama tercermin 

dalam keteguhan tauhid, sementara pengaturan urusan dunia tampak dalam 

kemampuan mengelola negara secara stabil. 

Adapun dalam kisah Nabi Muhammad SAW, tugas menjaga agama dan 

mengatur urusan dunia mencapai bentuk yang paling utuh dan institusional. 

Kepemimpinan beliau tidak hanya membimbing umat secara spiritual, tetapi juga 

membangun tatanan sosial-politik yang menjamin keadilan dan keteraturan 

masyarakat. Piagam Madinah, pengelolaan konflik antar kelompok, serta 

penegakan hukum menunjukkan bahwa agama berfungsi sebagai sumber nilai 

publik, sementara negara menjadi sarana untuk mewujudkan kemaslahatan 

bersama.88 

 
87Muhammad Ahmad Khalafullah, al-Fann al-Qashasî Fi al-Qur’an al-Karîm, (Beirut: 

Sina li al-Nasyr, 1999), 233-234.  
88William Montgomery Watt, Muhammad: Sang Nabi dan Negarawan, Terj. M. Isran, 

(Yogyakarta: IRCISOD, 2020), 96. 



80 

 

Fondasi kepemimpinan sangat penting untuk menjaga suatu kerajaan atau 

pemerintahan agar terlepas dari perpecahan. Dalam hal ini persatuan menjadi kunci 

atas fondasi tersebut. Senada dengan sabda Nabi SAW yang diriwayatkan oleh Abu 

Hurairah, yakni:  

 ( 
َ
مَ. قَال

َّ
يْهِ وَسَل

َ
ُ عَل ى اللَّّٰ

َّ
ةٌ  الإِمَامُ  إِنَّمَاعن أبي هريرة،عن النبي صَل .  جُنَّ

 
ُ
مَرَ  فَإِنْ . بِهِ   وَيُتَّقَى. وَرَائِهِ   مِنْ   يُقَاتَل

َ
ِ  بِتَقْوَى أ    عَزَّ  اللَّّٰ

َّ
، وَجَل

َ
انَ  وَعَدَل

َ
هُ  ك

َ
  ل

جْرٌ  بِذَلِكَ 
َ
( منه عليه كان بغيره، يأمر وإن. أ  

Dari Abu Hurairah, dari Nabi SAW, beliau bersabda: 

'Sesungguhnya seorang imam (pemimpin) itu adalah perisai. (Rakyat) 

berperang di belakangnya dan menjadikannya pelindung. Jika dia 

memerintahkan ketakwaan kepada Allah 'azza wa jalla dan berlaku adil, 

maka baginya pahala karenanya. Dan jika dia memerintahkan selain itu, 

maka atasnya (dosa) darinya.89 

Hadis ini menyatakan bahwa pemimpin adalah perisai yang menjaga 

negara atau pemerintahannnya dari kerusakan yang datang, baik dari dalam 

maupun dari luar. 

2. Menegakkan Keadilan dalam Penyelesaian Sengketa sebagai Pilar 

Kepemimpinan Agama-Negara 

 

Al-Mâwardî menempatkan penyelesaian sengketa dengan hukum yang adil 

sebagai tugas fundamental pemimpin setelah menjaga agama dan mengatur urusan 

dunia. Dalam al-Ahkâm al-Sulthâniyyah, tugas ini dimaksudkan untuk mencegah 

merebaknya kezaliman serta melindungi pihak yang lemah dari penindasan. 

Keadilan tidak dipahami sebagai konsep yang kaku, melainkan sebagai praktik 

 
89Abû Husain Imam Muslim, Shahih Muslim, Jilid. 3, (Mesir: Mathba’ah ‘Îsâ al-Bâbî al-

Halabî, 1955), 1471. 



81 

 

kepemimpinan yang nyata dalam merespons konflik dan perselisihan sosial. 

Kepemimpinan agama-negara justru diuji pada saat pemimpin dihadapkan pada 

kepentingan yang saling bertentangan dan tuntutan keadilan dari masyarakat.90 

Pola naratif kepemimpinan agama-negara dalam kisah Nabi Daud AS, Nabi 

Sulaiman AS dan Nabi Muhammad SAW memperlihatkan bahwa penegakan 

keadilan hukum merupakan unsur yang konsisten hadir dalam kepemimpinan 

mereka.  Jika dibaca melalui kerangka al-Mâwardî, ketiga kisah tersebut 

menunjukkan bahwa tugas menyelesaikan sengketa secara adil merupakan pilar 

penting kepemimpinan agama-negara. Dari pola naratif yang muncul, dapat 

diidentifikasi beberapa dimensi tematik, seperti supremasi hukum, perlindungan 

terhadap pihak lemah, serta pengendalian hawa nafsu dalam penggunaan 

kekuasaan. Dimensi-dimensi ini melahirkan karakter adil sebagai watak 

kepemimpinan yang konsisten pada ketiga nabi, yakni keberanian menempatkan 

hukum dan kebenaran di atas kepentingan pribadi maupun kelompok. 

Sejalan dengan pembacaan kisah menurut Ahmad Khalafullah, keadilan 

dalam kisah para nabi disampaikan sebagai pesan moral yang hendak ditanamkan 

kepada pembaca. Kisah-kisah tersebut diarahkan untuk membentuk kesadaran etis 

bahwa kekuasaan tanpa keadilan akan melahirkan kerusakan, sementara keadilan 

yang ditegakkan oleh pemimpin akan menjaga harmoni sosial dan keberlangsungan 

agama dalam ruang negara. Dengan demikian, penyelesaian sengketa tidak hanya 

 
90al-Mâwardî, al-Ahkâm al-Sulthâniyyah, (Kuwait: Maktabah Dâr Ibn Qutaibah, 1989), 22-

23. 



82 

 

berfungsi mengakhiri konflik, tetapi menjadi pesan Qur’ani tentang pentingnya 

keadilan sebagai fondasi kehidupan bersama. 

Al-Qur’an sendiri telah memerintahkan kepada kita untuk bersikap adil atas 

setiap masalah yang terjadi. Ahmad Vaezi, seorang profesor di Islamic College for 

Advanced Studies (ICAS) London, menegaskan bahwa keadilan merupakan 

kualitas mendasar yang harus melekat pada setiap bentuk otoritas dan 

kepemimpinan dalam doktrin Imamiyah. Menurutnya, para hakim dan pemimpin 

dituntut memiliki integritas dan kompetensi, meskipun peran mereka tidak selalu 

berada pada level pengelolaan negara secara menyeluruh. Lebih lanjut, ajaran al-

Qur’an mengarahkan umat Islam agar tidak condong maupun bekerja sama dengan 

otoritas yang bersikap zalim dan tidak adil.91 

3. Menjaga Keamanan Negara dan Rakyat sebagai Tanggung Jawab 

Kepemimpinan 

 

Dalam al-Ahkâm al-Sulthâniyyah, keamanan dipahami sebagai prasyarat 

utama bagi berlangsungnya kehidupan sosial, keagamaan, dan ekonomi secara 

normal.92 Keamanan tidak hanya mencakup sebagai kekuatan militer, tetapi sebagai 

kondisi sosial yang memungkinkan hukum ditegakkan, agama dijalankan, dan 

kesejahteraan diwujudkan. Tanpa keamanan, kepemimpinan agama-negara 

kehilangan landasan praktisnya. Pola naratif kepemimpinan agama-negara dalam 

kisah Nabi Daud AS dan Nabi Sulaiman AS menunjukkan bahwa keamanan negara 

merupakan bagian integral dari stabilitas kekuasaan yang dianugerahkan Allah. 

 
91Ahmad Vaezi, Agama Politik: Nalar Politik Islam, (Jakarta: Citra, 2006), 163. 
92al-Mâwardî, al-Ahkâm al-Sulthâniyyah, (Kuwait: Maktabah Dâr Ibn Qutaibah, 1989), 22-

23. 



83 

 

Dalam kisah Nabi Daud AS, kepemimpinan tidak hanya ditampilkan melalui peran 

sebagai pemutus perkara, tetapi juga sebagai figur yang menjaga keteraturan 

masyarakat di bawah hukum ilahi. Keberadaan hukum yang ditegakkan secara 

konsisten berfungsi menjaga ketertiban dan mencegah kekacauan sosial. Hal ini 

menunjukkan bahwa keamanan lahir dari kepemimpinan yang tegas dan 

berlandaskan keadilan. 

Pada kisah Nabi Sulaiman AS, aspek keamanan tampil dalam gambaran 

kerajaan yang stabil, aman, dan terkendali. Kondisi tersebut memungkinkan 

berkembangnya kemakmuran, keteraturan sosial, serta pengelolaan negara yang 

efektif. Stabilitas keamanan ini menegaskan bahwa kekuasaan politik dan kekuatan 

negara tidak digunakan untuk menindas, melainkan untuk menciptakan rasa aman 

bagi seluruh rakyat. Keamanan, dalam konteks ini, menjadi prasyarat bagi 

terpeliharanya agama dan kesejahteraan umat. Dalam kepemimpinan Nabi 

Muhammad SAW, tanggung jawab menjaga keamanan tampil lebih nyata dalam 

konteks sosial-politik masyarakat Madinah. Pembentukan tatanan masyarakat 

diarahkan untuk menciptakan rasa aman bagi seluruh kelompok, baik Muslim 

maupun non-Muslim. Al-Qur’an menegaskan pentingnya rasa aman sebagai nikmat 

yang mendasar, sebagaimana firman Allah: “Yang telah memberi mereka makanan 

untuk menghilangkan lapar dan mengamankan mereka dari rasa ketakutan” (QS. 

Quraisy [106]: 4). 

Jika dibaca melalui kerangka al-Mâwardî, kisah-kisah tersebut 

menunjukkan bahwa menjaga keamanan bukanlah hal yang biasa, melainkan 

tanggung jawab moral pemimpin terhadap rakyatnya. Dari analisis naratif-tematik, 



84 

 

muncul dimensi ketenteraman sosial dan stabilitas negara sebagai syarat 

keberlangsungan kepemimpinan agama-negara. Dimensi ini melahirkan karakter 

tanggung jawab, yakni kesadaran pemimpin untuk melindungi keselamatan jiwa 

dan harta masyarakat. 

Sejalan dengan pendekatan kisah al-Qur’an menurut Ahmad Khalafullah, 

Kisah-kisah tersebut menyampaikan nilai Qur’ani bahwa keamanan merupakan 

fondasi kehidupan beragama dan bermasyarakat. Tanpa rasa aman, agama sulit 

dijalankan secara utuh dan urusan dunia tidak dapat dikelola secara produktif. Oleh 

karena itu, kepemimpinan yang ideal dituntut untuk menghadirkan keamanan 

sebagai bentuk nyata pengabdian kepada Allah dan tanggung jawab kepada 

manusia. 

4. Menegakkan Hukum Agama dan Melindungi Jiwa sebagai Manifestasi 

Kepemimpinan 

 

Al-Mâwardî menegaskan bahwa menegakkan hukum agama serta 

melindungi jiwa manusia merupakan tanggung jawab utama pemimpin dalam 

kepemimpinan agama-negara. Dalam al-Ahkâm al-Sulthâniyyah, hukum agama 

tidak diposisikan sebagai instrumen represif, melainkan sebagai sarana menjaga 

ketertiban sosial dan melindungi hak dasar manusia dari kerusakan dan kebinasaan. 

Dengan demikian, penegakan hukum dipahami sebagai manifestasi tanggung jawab 

moral pemimpin terhadap keberlangsungan hidup umat.93 

 
93al-Mâwardî, al-Ahkâm al-Sulthâniyyah, (Kuwait: Maktabah Dâr Ibn Qutaibah, 1989), 22-

23. 



85 

 

Dalam kisah Nabi Daud AS, penegakan hukum agama tampak jelas melalui 

perintah Allah agar ia memutus perkara dengan adil dan tidak mengikuti hawa 

nafsu. Perintah ini menunjukkan bahwa hukum ilahi berfungsi sebagai pengendali 

kekuasaan agar tidak disalahgunakan untuk kepentingan pribadi. Penegakan hukum 

di sini berperan menjaga kehidupan sosial dari kezaliman dan kekacauan. Hal ini 

ditegaskan dalam firman Allah: “Maka berilah keputusan di antara manusia 

dengan adil dan janganlah mengikuti hawa nafsu” (QS. Ṣād [38]: 26). Ayat ini 

menempatkan hukum sebagai instrumen perlindungan terhadap kehidupan manusia 

dan tatanan masyarakat. 

Pada kisah Nabi Sulaiman AS, penegakan hukum agama berjalan seiring 

dengan kebijaksanaan dalam mengambil keputusan. Kepemimpinan yang kuat 

tidak dilepaskan dari kepatuhan terhadap ketentuan Allah. Keputusan-keputusan 

yang diambil mencerminkan keseimbangan antara ketegasan hukum dan 

pertimbangan kemaslahatan. Hal ini menunjukkan bahwa hukum agama dalam 

kepemimpinan agama-negara tidak dijalankan secara kaku, melainkan diarahkan 

untuk menjaga keharmonisan sosial dan kelangsungan hidup masyarakat. 

Sementara itu, dalam kepemimpinan Nabi Muhammad SAW, penegakan 

hukum agama diwujudkan secara lebih sistematis dan menyeluruh. Hukum 

ditegakkan untuk melindungi jiwa, harta, dan kehormatan manusia tanpa 

diskriminasi. Praktik ini menegaskan bahwa hukum agama hadir bukan untuk 

menampilkan dominasi kekuasaan, tetapi untuk menjamin keselamatan dan 

martabat manusia dalam kehidupan bersama. Dengan demikian, hukum berfungsi 

sebagai instrumen perlindungan, bukan alat penindasan. 



86 

 

Jika dibaca melalui analisis naratif-tematik, tugas menegakkan hukum 

agama dan melindungi jiwa melahirkan dimensi ketertiban hukum dan 

perlindungan kemanusiaan dalam kepemimpinan agama-negara. Dari dimensi 

tersebut muncul karakter tegas yang berimbang dengan kebijaksanaan, yakni 

keberanian menegakkan hukum disertai kesadaran akan tujuan kemanusiaan. 

Sejalan dengan pendekatan kisah al-Qur’an menurut Ahmad Khalafullah, narasi 

hukum dalam kisah para nabi disampaikan sebagai pesan moral, bukan sekadar 

deskripsi peristiwa. Kisah-kisah tersebut menyampaikan nilai Qur’ani bahwa 

hukum agama hadir untuk menjaga kehidupan dan kemaslahatan umat. Dengan 

demikian, kepemimpinan agama-negara menempatkan hukum sebagai sarana 

menjaga keberlangsungan hidup dan ketertiban masyarakat secara adil dan 

manusiawi. 

5. Kehadiran Pemimpin di Tengah Masyarakat sebagai Wujud Amanah 

Kepemimpinan 

 

Al-Mâwardî menegaskan bahwa seorang pemimpin tidak boleh menjauh 

dari urusan umat. Dalam al-Ahkâm al-Sulthâniyyah, pemimpin dituntut hadir 

langsung di tengah masyarakat, mengamati kondisi rakyat, serta menangani 

persoalan yang muncul tanpa menyerahkannya sepenuhnya kepada pihak lain. 

Tugas ini menunjukkan bahwa kepemimpinan bukan sekadar jabatan struktural atau 

simbol kekuasaan, melainkan amanah yang harus dijalankan secara aktif dan 

berkesinambungan.94 

 
94al-Mâwardî, al-Ahkâm al-Sulthâniyyah, (Kuwait: Maktabah Dâr Ibn Qutaibah, 1989), 22-

23. 



87 

 

Pola naratif kepemimpinan agama-negara dalam kisah Nabi Daud AS dan 

Nabi Sulaiman AS menggambarkan pemimpin yang tidak berjarak dari realitas 

umat. Keputusan-keputusan yang mereka ambil mencerminkan pemahaman 

terhadap kondisi sosial masyarakat yang dipimpin. Kepemimpinan tampil sebagai 

proses yang berangkat dari pengenalan terhadap persoalan riil, bukan sekadar 

penerapan kekuasaan dari atas. Hal ini menunjukkan bahwa kehadiran pemimpin 

di tengah masyarakat menjadi syarat penting bagi lahirnya kebijakan yang adil dan 

tepat sasaran. 

Dalam kisah Nabi Muhammad SAW, kehadiran pemimpin di tengah 

masyarakat tampak paling jelas dan nyata. Beliau terlibat langsung dalam 

penyelesaian konflik, pengaturan kehidupan sosial, serta pembinaan umat. 

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW tidak dibangun melalui jarak kekuasaan, 

melainkan melalui kedekatan, dialog, dan keterlibatan langsung. Pola ini 

menegaskan bahwa kepemimpinan agama-negara dijalankan dengan pendekatan 

yang membumi dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat. 

Jika dibaca melalui kerangka al-Mâwardî, ketiga kisah tersebut 

menunjukkan bahwa kehadiran pemimpin di tengah masyarakat merupakan bentuk 

nyata dari amanah kepemimpinan. Dari analisis naratif-tematik, muncul dimensi 

kedekatan sosial dan tanggung jawab langsung pemimpin terhadap rakyatnya. 

Dimensi ini melahirkan karakter kepedulian, yakni sikap pemimpin yang tidak 

bersembunyi di balik struktur kekuasaan, tetapi hadir sebagai pelayan umat yang 

siap memikul beban masyarakat. 



88 

 

Sejalan dengan pendekatan kisah al-Qur’an menurut Ahmad Khalafullah, 

narasi tentang kehadiran pemimpin tidak dimaksudkan sebagai laporan sejarah 

semata, melainkan sebagai pesan moral yang ingin ditanamkan kepada pembaca. 

Kisah-kisah tersebut menyampaikan nilai Qur’ani bahwa kedekatan pemimpin 

dengan rakyat merupakan fondasi kepercayaan dan stabilitas sosial. Kepemimpinan 

yang hadir di tengah masyarakat memungkinkan terwujudnya tujuan menjaga 

agama dan mengatur urusan dunia secara nyata, karena amanah kepemimpinan 

dijalankan dengan kesadaran moral dan tanggung jawab kemanusiaan. 

D. Implikasi Penelitian 

 

Penelitian ini memberikan implikasi teoretis bahwa konsep kepemimpinan 

agama-negara dalam al-Qur’an tidak dapat dipahami secara parsial, baik hanya 

sebagai kepemimpinan spiritual maupun semata-mata kepemimpinan politik. 

Melalui pembacaan terhadap kisah Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman AS, dan Nabi 

Muhammad SAW, serta analisis menggunakan teori kepemimpinan al-Mâwardî dan 

pendekatan kisah Ahmad Khalafullah, penelitian ini menegaskan bahwa 

kepemimpinan agama-negara bersifat integratif, yaitu memadukan dimensi 

normatif agama dengan praktik pengelolaan urusan dunia. 

Temuan ini memperkuat relevansi pemikiran al-Mâwardî sebagai kerangka 

normatif kepemimpinan Islam, sekaligus menunjukkan bahwa kisah-kisah al-

Qur’an dapat dibaca sebagai sumber nilai kepemimpinan yang hidup dan 

kontekstual. Dengan pendekatan Ahmad Khalafullah, kisah tidak diposisikan 

sebagai laporan sejarah semata, tetapi sebagai media penyampaian pesan moral dan 



89 

 

nilai Qur’ani yang bersifat universal. Hal ini membuka ruang pengembangan kajian 

kepemimpinan Islam yang tidak berhenti pada aspek hukum dan struktur, tetapi 

juga pada pesan etis yang terkandung dalam narasi al-Qur’an. 

 Secara praktis, penelitian ini memberikan kontribusi dalam memahami 

model kepemimpinan yang relevan bagi kehidupan sosial dan kenegaraan 

kontemporer. Karakter dan nilai kepemimpinan agama-negara yang teridentifikasi, 

seperti keadilan, tanggung jawab, kepedulian, dan amanah menunjukkan bahwa 

keberhasilan kepemimpinan tidak ditentukan oleh kekuatan kekuasaan semata, 

melainkan oleh komitmen moral pemimpin terhadap rakyatnya. 

Dalam konteks masyarakat modern yang sering dihadapkan pada krisis 

kepercayaan terhadap pemimpin, temuan penelitian ini menegaskan pentingnya 

kehadiran pemimpin di tengah masyarakat, penegakan hukum yang adil, 

perlindungan jiwa dan keamanan rakyat, serta pengelolaan negara yang berorientasi 

pada kemaslahatan. Nilai-nilai tersebut dapat dijadikan rujukan etis bagi pemimpin 

formal, tokoh agama, maupun pemangku kebijakan dalam menjalankan peran 

kepemimpinannya di berbagai level. 

Penelitian ini juga berimplikasi pada pengembangan konsep kepemimpinan 

kontemporer yang berakar pada nilai Qur’ani. Kepemimpinan agama-negara 

sebagaimana tergambar dalam kisah para nabi menawarkan alternatif atas dua 

kecenderungan ekstrem dalam praktik kepemimpinan modern, yaitu sekularisasi 

kekuasaan yang menyingkirkan nilai agama dan penggunaan agama sebagai alat 

legitimasi kekuasaan yang berujung pada penyalahgunaan wewenang. Melalui 



90 

 

kisah-kisah kepemimpinan para nabi, al-Qur’an menghadirkan model 

kepemimpinan yang menempatkan agama sebagai sumber nilai dan etika publik, 

serta negara sebagai instrumen untuk mewujudkan keadilan dan kemaslahatan. 

Implikasi ini menunjukkan bahwa kepemimpinan ideal tidak diukur dari simbol 

keagamaan atau kekuatan politik semata, tetapi dari kemampuan menjaga 

keseimbangan antara tuntutan agama dan kebutuhan masyarakat secara adil dan 

manusiawi. 

E. Refleksi Kritis 

Penelitian ini berangkat dari keyakinan bahwa kisah-kisah al-Qur’an tidak 

hanya berfungsi sebagai narasi sejarah, tetapi juga sebagai medium penyampaian 

pesan moral dan nilai kepemimpinan. Melalui kisah Nabi Daud AS, Nabi Sulaiman 

AS, dan Nabi Muhammad SAW, penelitian ini berusaha memahami bagaimana al-

Qur’an menggambarkan kepemimpinan agama-negara secara utuh dan kontekstual. 

Namun demikian, penelitian ini menyadari bahwa setiap pembacaan terhadap al-

Qur’an selalu memiliki keterbatasan, karena dipengaruhi oleh sudut pandang, 

pendekatan, serta kerangka teori yang digunakan. 

Penggunaan teori kepemimpinan al-Mâwardî dalam penelitian ini 

memberikan kerangka normatif yang kuat untuk membaca peran pemimpin dalam 

menjaga agama dan mengatur urusan dunia. Akan tetapi, pemikiran al-Mâwardî 

lahir dalam konteks sejarah dan sosial tertentu, sehingga tidak seluruh aspeknya 

dapat langsung disesuaikan dengan realitas kepemimpinan masa kini. Oleh karena 

itu, penelitian ini tidak bermaksud menjadikan konsep al-Mâwardî sebagai model 



91 

 

politik yang harus diterapkan secara literal, melainkan sebagai lensa untuk 

menangkap nilai-nilai dasar kepemimpinan yang bersifat etis dan universal. 

Pendekatan kisah al-Qur’an menurut Ahmad Khalafullah membantu 

penelitian ini untuk lebih menekankan pesan dan makna yang terkandung dalam 

kisah, bukan sekadar bentuk institusional kepemimpinan para nabi. Melalui 

pendekatan ini, kisah dipahami sebagai sarana pendidikan moral yang mengarahkan 

pembaca pada nilai-nilai seperti keadilan, amanah, tanggung jawab, dan kepedulian 

sosial. Meski demikian, pembacaan ini tetap terbuka terhadap penafsiran lain, 

mengingat kekayaan makna kisah al-Qur’an tidak mungkin dirangkum dalam satu 

sudut pandang saja. Penelitian ini juga membatasi kajian pada lima tugas 

kepemimpinan al-Mâwardî yang paling kuat tercermin dalam kisah para nabi. 

Pembatasan tersebut dilakukan agar analisis dapat dilakukan secara lebih 

mendalam, meskipun di sisi lain hal ini membuka peluang bagi penelitian lanjutan 

untuk mengkaji tugas-tugas kepemimpinan lainnya atau memperluas objek kajian 

dengan tokoh dan pendekatan yang berbeda. 

Dengan demikian, refleksi kritis ini menegaskan bahwa hasil penelitian 

bukanlah penutup dari pembahasan tentang kepemimpinan agama-negara dalam al-

Qur’an, melainkan bagian dari proses memahami pesan-pesan Qur’ani secara terus-

menerus. Kisah-kisah al-Qur’an tetap relevan untuk dibaca dan direnungkan, 

karena di dalamnya tersimpan nilai-nilai kepemimpinan yang dapat menjadi cermin 

bagi kehidupan manusia, baik dalam konteks keagamaan maupun sosial 

kenegaraan. 


