BAB 1

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Indonesia memiliki beragam macam kehidupan masuia yang berbeda-
beda. Dari bahasa, pakaian, makanan, bahkan cara bersosialisasi atau
berkomunikasi. Maka dari itu, dibutuhkan sebuah ide atau gagasan yang sangat
luas untuk bisa memahami dan mempelajari tentang keberagaman tersebut.

Indonesia memiliki budaya yang merupakan ide dan menjadi fondasi
untuk memahami berbagai aspek kehidupan manusia. Budaya merupakan gaya
hidup suatu kelompok masyarakat yang terus mengalami perkembangan, baik di
bidang ilmu pengetahuan, keyakinan, seni, hukum, moral, adat istiadat, hukum
dan lain sebagainya lalu diwariskan secara turun temurun dari generasi ke
generasi berikutnya.! Selain itu, budaya dapat dimaknai sebagai struktur tanda,
seperti bahasa, ritual, benda budaya, yang berperan dalam membantu manusia
menciptakan makna pada realitas di sekitarnya.

Beragam macam budaya di Indonesia membuat setiap orang mempunyai
pemahaman yang berbeda terhadap suatu budaya dari sudut pandang masing-
masing. Perbedaan sudut pandang ini bisa menjadi sebuah kesalahpahaman dan
menjadi salah satu penyebab konflik budaya terjadi, baik dalam suatu kelompok

maupun dalam lingkup keluarga sendiri.

! Abdul Wahab Syakhrani and Muhammad Luthfi Kamil, Budaya Dan Kebudayaan: Tinjauan
Dari Berbagai Pakar, Wujud-Wujud Kebudayaan, 7 Unsur Kebudayaan Yang Bersifat Universal,
5.1 (2022).



Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa konflik budaya muncul
ketika keyakinan atau asumsi dasar tentang apa yang benar, pantas, atau penting
berbeda antar pihak, dan hal ini mempengaruhi bagaimana pesan dikodekan dan
diuraikan dalam interaksi. Pemahaman operasional terhadap konflik budaya ini
penting untuk menganalisis dinamika komunikasi keluarga yang memiliki akar
budaya kuat.?

Pada studi komunikasi, konflik budaya sering dikaji dari bagaimana
individu atau kelompok menghadapi perbedaan budaya dalam interaksi
komunikasi mereka. Contohnya, penelitian tentang komunikasi antar budaya
dalam keluarga atau pernikahan campuran menunjukkan bahwa adanya nilai
budaya yang berbeda dapat menjadi sumber konflik jika tidak ada adaptasi atau
kompromi. Sebagai contoh, penelitian “Implementasi Komunikasi Budaya dalam
Keluarga Batak Toba dan Jawa” menunjukkan bahwa meskipun suku berbeda,
komunikasi dapat berjalan baik asalkan ada penghargaan dan nilai saling
menghargai.’

Konflik budaya sendiri sering kali digambarkan dalam film-film yang
mengandung unsur budaya, baik secara tersirat ataupun tidak. Hal ini terjadi
karena dalam beberapa studi komunikasi, film dipandang sebagai salah satu
media yang sangat efektif dalam merepresentasikan konflik budaya.

Film tidak hanya menceritakan peristiwa, tetapi juga memvisualkan

simbol, bahasa, ritual, dan relasi kekuasaan, yaitu semua unsur budaya, dalam

2 Ozgecan Kogak, Phanish Puranam, and Afsar Yegin, ‘Decoding Cultural Conflicts’, Frontiers in
Psychology, 14 (2023), p. 1166023, doi:10.3389/fpsyg.2023.1166023.
3 Deni and Alan, Implementasi Komunikasi Budaya Dalam Keluarga Batak Toba Dan Jawa.



bentuk narasi yang dapat diinterpretasikan publik luas.

Pendekatan representasi dalam  cultural studies, sebagaimana
dikembangkan Stuart Hall dan sarjana representasi lainnya, menekankan bahwa
media merepresentasikan realitas secara selektif: film membentuk makna lewat
pilihan naratif, visual, dialog, dan teknik sinematik sehingga penonton
mengkonstruksi pemahaman tertentu tentang identitas, konflik, dan nilai budaya.*
Oleh karena itu, menganalisis film berarti menelusuri bagaimana simbol-simbol
budaya dikodekan dan bagaimana konflik budaya dikomunikasikan kepada
audiens.

Salah satu budaya yang tidak luput dari konflik budaya ialah budaya
Batak, teutama konflik yang terjadi dalam sesama anggota keluarga antara orang
tua dan anak atau sesama saudara. Kasus keluarga Batak membuka ruang diskusi
yang dalam untuk melihat interaksi antara budaya tradisional dan dinamika
kontemporer.

Subkultur Batak misalnya Toba, Karo, Simalungun, dan lain-lain
memiliki nilai-nilai keluarga, struktur kekeluargaan, serta praktik ritual dan
bahasa yang kuat, yang seringkali mempengaruhi pola komunikasi intra keluarga,
peran gender, dan ekspektasi generasi.

Studi-studi etnografi dan fenomenologis terhadap komunitas Batak
menemukan bahwa unsur-unsur seperti adat, istilah kekerabatan, dan norma peran

gender masih memengaruhi identitas dan interaksi sosial anggota keluarga,

4 Representation: Cultural Representations and Signifying Practices, ed. by Stuart Hall and The
Open University, Culture, Media and Identities, Repr (SAGE, 2012).



termasuk ketika mereka menghadapi tekanan modernisasi atau migrasi urban.’

Analisis komunikasi keluarga Batak oleh beberapa penelitian menyatakan
pentingnya memeriksa bagaimana tradisi dan modernitas berinteraksi dalam
praktik komunikasi sehari-hari.

Film Ngeri-Ngeri Sedap karya Bene Dion Rajagukguk mendapat
perhatian studi akademik karena kemampuannya memotret dinamika keluarga
Batak, termasuk representasi patriarki, konflik antargenerasi, dan ketegangan
antara nilai tradisional dan tuntutan modern.” Oleh karena itu, penulis memilih
film tersebut sebagai subjek penelitian ini.

Beberapa penelitian awal yang juga membahas film ini menyorot
representasi toksisitas maskulinitas, ketegangan peran patriarkal dalam keluarga,
serta cara film tersebut menggunakan bahasa, simbol, dan situasi keluarga Batak
untuk menyampaikan kritik sosial sekaligus mempertahankan “keaslian” budaya
yang khas.?

Menelaah Ngeri-Ngeri Sedap dari perspektif representasi konflik budaya
memungkinkan peneliti untuk mengkaji unsur unsur budaya Batak apa yang
dihadirkan dan bagaimana mereka diframing dan bentuk konflik budaya apa yang

muncul dalam komunikasi keluarga, misalnya antara ayah-anak, suami-istri, atau

5 Riri Saputri and others, Sistem Kekerabatan Suku Batak Dan Pengaruhnya Terhadap Kesetaraan
Gender, 2021.

® Sonia Veronica and Suzy S. Azeharie, ‘Phenomenology Study on Young Women of Batak Toba
in Jakarta About Sinamot’:, unpublished paper delivered at 3rd Tarumanagara International
Conference on the Applications of Social Sciences and Humanities (TICASH 2021) (Jakarta,
Indonesia, 2022), doi:10.2991/assehr.k.220404.198.

7 Luthfi Nugraha Basuki and others, ‘The Indonesian Film Industry: Representation Of Toxic
Masculinity In The Film Ngeri-Ngeri Sedap’, International Journal Of Humanities Education and
Social Sciences (IJHESS), 4.2 (2024), doi:10.55227/ijhess.v4i2.1228.

8 Basuki and others, ‘The Indonesian Film Industry’.



antar generasi, dan bagaimana teknik narasi film membentuk pemahaman
penonton terhadap konflik tersebut.

Selain sebagai media represenrasi, film juga dapat sebagai media dakwah,
yang mana terdapat nilai-nilai kebaikan dan menjadi peran penting untuk
kesuksesan sebuah dakwah.’ Selain itu, film juga berfungsi sebagai media dakwah
kultural, yakni media yang menyampaikan pesan moral dan kemanusiaan melalui
pendekatan budaya.

Film Ngeri-Ngeri Sedap secara tersirat memuat nilai-nilai dakwah seperti
kesabaran, tanggung jawab, penghormatan kepada orang tua, serta pentingnya
menjaga silaturahmi dalam keluarga.'® Nilai-nilai ini sejalan dengan prinsip
dakwah bi al-hikmah (dengan kebijaksanaan) yang menekankan pendekatan
persuasif dan humanis, seperti dalam quran surah An-Nahl ayat 125 yang
berbunyi,

b 21 5 G5 &) Gl o ol adfita s Al e sy Akall o din D g0
el alet gh 5 Al G i’

Artinya: “Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pengajaran yang

baik serta debatlah mereka dengan cara yang lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu
Dialah yang paling tahu siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dia (pula) yang

11

paling tahu siapa yang mendapat petunjuk”.
Melalui penggambaran konflik dan rekonsiliasi keluarga, film ini

mengajarkan pentingnya empati, saling memahami, komunikasi yang sehat, dan

9 Mutiara Cendekia Sandyakala, Mukhlis Aliyudin, and Syukriadi Sambas, ‘Film sebagai Media
Dakwah: Analisis Semiotika’, Prophetica : Scientific and Research Journal of Islamic
Communication and Broadcasting, 5.2 (2019), pp. 133-54, doi:10.15575/prophetica.v5i2.2215.
10'Nizam Ramadhan, ‘Analisis Semiotika Tentang Pesan Moral Dalam Film “Ngeri-Ngeri
Sedap”(unpublished Skripsi, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim, 2023).

' Quran Surah An-Nahl ayat 125



penguatan nilai kekeluargaan yang menjadi inti dari ajaran Islam.

Berdasarkan latar belakang di atas, penelitian ini penting karena mengisi
kekosongan kajian yang spesifik menelaah representasi konflik budaya dalam
komunikasi keluarga Batak melalui media film dan memberikan kontribusi
terhadap literatur representasi konflik budaya dalam komunikasi keluarga lewat
media dengan fokus pada konteks lokal Indonesia.

Dengan demikian, penelitian ini akan menggunakan kajian teks film
dengan analisis semiotik yang dipadukan dengan teori konflik budaya dan teori
representasi untuk menguraikan bagaimana film Ngeri-Ngeri Sedap

merepresentasikan konflik budaya dalam komunikasi keluarga Batak.

B. Fokus Masalah
Adapun fokus masalah yang akan menjadi fokus utama dalam penelitian
ini adalah sebagai berikut: “Bagaimana bentuk-bentuk konflik budaya yang
direpresentasikan dalam komunikasi keluarga Batak pada film "Ngeri-Ngeri

Sedap"?

C. Tujuan
Dalam penelitian ini, tujuan yang ingin dicapai adalah untuk
mengidentifikasi dan menganalisis bentuk-bentuk konflik budaya dalam
komunikasi keluarga Batak yang dipresentasikan dalam film “Ngeri-ngeri

Sedap”.



D. Signifikansi penelitian
Penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi pada pengembangan kajian
komunikasi dan representasi konflik budaya pada komunikasi keluarga Batak
dalam media film. Kemudian, memberikan pemahaman kepada masyarakat
tentang dinamika konflik budaya dan menjadi referensi bagi pembuat film dalam

menggambarkan isu-isu budaya.

E. Definisi operasional

1. Representasi

Pada buku Cultural Representations and Signifying Practices, Stuart
Hall menjelaskan bahwa representasi adalah proses pembentukan makna yang
dipengaruhi oleh nilai dan kekuasaan tertentu.'?

Representasi dalam penelitian ini mengacu pada proses penggambaran
atau penyajian kembali realitas konflik budaya yang terjadi dalam komunikasi
keluarga Batak pada film “Ngeri-Ngeri Sedap”. Representasi ini mencakup
bagaimana film tersebut menampilkan, memaknai, dan mengkonstruksi konflik
budaya melalui dialog antar tokoh, ekspresi dan gestur para karakter, serta latar

dan setting yang mendukung konflik budaya.

2. Konflik Budaya

Konflik budaya dalam penelitian ini merupakan konflik yang terjadi

12 Representation: Cultural Representations and Signifying Practices, ed. by Stuart Hall and The
Open University, Culture, Media and Identities, Repr (SAGE, 2012).



dalam komunikasi keluarga Batak pada film “Ngeri-Ngeri Sedap” yang
memperlihatkan benturan nilai antara generasi tua dan generasi muda. Orang tua,
khususnya Pak Domu, merepresentasikan nilai budaya Batak tradisional yang
menekankan hierarki keluarga, ketaatan anak, dan otoritas orang tua, sementara
anak-anaknya merepresentasikan nilai modern yang mengutamakan kebebasan
individu dan pilihan hidup personal.

Hamedani dan Markus menjelaskan bahwa konflik budaya juga lahir
dari benturan “siklus budaya” yang berbeda, yakni sistem makna dan nilai yang
membentuk perilaku sosial individu. Perbedaan tersebut sering kali menimbulkan
kesalahpahaman dalam komunikasi dan relasi sosial, baik dalam lingkungan

masyarakat, organisasi, maupun keluarga."

3. Komunikasi Keluarga

Komunikasi keluarga pada penelitian ini tediri antara komunikasi
orang tua dengan para anaknya, nenek dan para cucunya, suami istri, juga
komunikasi sesama saudara.

Dalam film Ngeri-Ngeri Sedap, komunikasi yang terjadi antara suami
istri tidak jauh dari pembahasan tentang anak-anak mereka. Dari mencari cara
agar para anak mau pulang dan menahan mereka agar tidak kembali ke
perantauan. Sedangkan komunikasi antara orang tua dan anak juga selalu

membahas impian mereka yang bertolak belakang dengan budaya Batak.

13 Mar Yam G. Hamedani and Hazel Rose Markus, ‘Understanding Culture Clashes and
Catalyzing Change: A Culture Cycle Approach’, Frontiers in Psychology, 10 (2019), p. 700,
doi:10.3389/fpsyg.2019.00700.



Komunikasi keluarga Batak di sini menggambarkan dinamika antara
tradisi dan modernitas. Sang ayah cenderung berkomunikasi hanya satu arah saja
dan hierarkis yang mencerminkan nilai-nilai patriarki Batak, sedangkan anak-
anak menunjukkan gaya komunikasi yang lebih menunjukkan kesetaraan dan
terbuka, mencerminkan pengaruh budaya urban dan pendidikan modern.

4. Film Ngeri-Ngeri Sedap

Film Ngeri-Ngeri Sedap yang diteliti oleh penulis ini berdurasi 1 jam
54 menit dengan genre drama-komedi dan rilis pada 2 Juni 2022. Film ini
menceritakan orang tua Batak yang berpura-pura akan bercerai agar anak-
anaknya yang merantau pulang kampung untuk acara adat. Film yang disutradarai
oleh Bene Dion Rajagukguk meraih penghargaan sebagai film cerita asli terlaris
Indonesia dengan penonton sebanyak 2,8 juta sekian dan menjadi perwakilan

Indonesia di Oscar 2023.

F. Penelitian terdahulu

Agar permasalahan dalam penelitian ini dapat dibahas dengan lebih
terarah, sekaligus menghindari kesamaan dalam penulisan serta memastikan
keaslian judul dan isi, penulis menyajikan beberapa penelitian yang memiliki
keterkaitan dengan permasalahan yang dikaji.

Penelitian pertama berjudul “Analisis Pola Komunikasi Keluarga
dalam Film Ngeri-Ngeri Sedap” yang dilakukan oleh Rania (2023). Penelitian
ini mengkaji representasi pola komunikasi antara orang tua dan anak dalam

keluarga Batak sebagaimana ditampilkan dalam film tersebut melalui pendekatan



10

semiotika.'*

Temuan penelitian menunjukkan bahwa film Ngeri-Ngeri Sedap
mempresentasikan tiga bentuk pola komunikasi keluarga, yaitu pola komunikasi
otoriter, permisif, dan demokratis. Pola otoriter tampak pada karakter Pak Domu
yang cenderung keras kepala dan dominan dalam mengambil keputusan keluarga,
sedangkan pola permisif terlihat pada sosok Mak Domu yang pasif dan tunduk
terhadap suaminya.

Pada bagian akhir film, ditemukan perubahan menuju pola komunikasi
demokratis, di mana Pak Domu mulai bersikap terbuka dan meminta maaf kepada
anak-anaknya. Penelitian ini menyimpulkan bahwa konflik keluarga yang muncul
berakar pada perbedaan nilai budaya antara generasi tua dan muda, serta
ketegangan antara nilai adat Batak dengan pengaruh modernitas.

Melalui hasil ini, terlihat bahwa komunikasi dalam keluarga Batak di film
tersebut tidak hanya menjadi sarana interaksi, tetapi juga arena benturan nilai
yang mengandung makna budaya yang kompleks.

Kesamaan penelitian ini dengan penelitian yang sedang dilakukan terletak
pada penggunaan objek kajian yang sama, yaitu film Ngeri-Ngeri Sedap, serta
fokus pada dinamika komunikasi keluarga dan latar budaya Batak. Kedua
penelitian sama-sama memandang film sebagai media representasi sosial dan
budaya yang menggambarkan relasi antar generasi dalam konteks tradisi Batak.

Namun, perbedaan mendasar terletak pada arah dan keluasan analisis.

Penelitian terdahulu tersebut lebih menitikberatkan pada identifikasi pola

14 Rania, ‘Analisis Pola Komunikasi Keluarga pada Film Ngeri-Ngeri Sedap’ (Universitas Islam
Negeri Antasari Banjarmasin, 2024).



11

komunikasi keluarga secara struktural dan psikologis tanpa membahas secara
mendalam makna simbolik dari benturan nilai budaya yang muncul.

Sementara itu, penelitian ini tidak hanya menyoroti pola komunikasi,
tetapi juga berupaya menafsirkan representasi konflik budaya dalam komunikasi
keluarga melalui analisis makna simbolik yang terkandung di dalam film.
Penelitian ini juga memperluas ruang kajian dengan mengaitkan konflik budaya
tersebut pada nilai-nilai dakwah Islam, yang berfungsi sebagai panduan moral
dalam penyelesaian konflik keluarga.

Penelitian kedua berjudul “Representasi Konflik Orang Tua dan Anak
dalam Film Ngeri-Ngeri Sedap” oleh Salsabilla Afifah Salsa dan Tutut Ismi
Wahidar (2022). Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis representasi konflik
antara orang tua dan anak yang disampaikan melalui elemen naratif, visual, dan
simbolik dalam film Ngeri-Ngeri Sedap.'?

Analisis ini dilakukan dengan menggunakan teori semiotika Roland
Barthes melalui pengkajian tiga lapisan makna, yaitu denotatif, konotatif, dan
mitos. Hasil penelitian menunjukkan bahwa film ini menampilkan konflik utama
yang bersumber dari perbedaan nilai dan cara pandang antara generasi tua dan
muda dalam keluarga Batak.

Tokoh Pak Domu dan Mak Domu merepresentasikan generasi tua yang
masih memegang teguh adat Batak, nilai tradisional, dan norma hierarkis,

sedangkan anak-anak mereka menggambarkan generasi muda yang mulai terbuka

15 Salsabilla Afifah Salsa and Tutut Ismi Wahidar, ‘Representasi Konflik Orang Tua dan Anak
dalam Film Ngeri-Ngeri Sedap’, Jurnal PIKMA : Publikasi l[Imu Komunikasi Media Dan Cinema,
6.1 (2023), pp. 191-213, doi:10.24076/pikma.v6il.1326.



12

terhadap modernitas dan kebebasan berpikir.

Penelitian ini menemukan bahwa konflik orang tua dan anak di film
tersebut tidak semata-mata merupakan perbedaan pendapat, tetapi juga
mencerminkan benturan ideologis antara tradisi dan modernitas. Misalnya,
adegan pertengkaran antara Pak Domu dan anak-anaknya memperlihatkan
ketegangan antara kewajiban adat dan keinginan individu untuk menentukan jalan
hidup sendiri.

Peneliti menafsirkan konflik ini sebagai kritik sosial terhadap struktur
patriarkal yang masih kuat dalam keluarga Batak. Namun, pada bagian akhir film,
ketika Pak Domu mulai melunak dan meminta maaf kepada anak-anaknya,
muncul pesan moral bahwa komunikasi terbuka dan saling pengertian adalah
kunci dalam meredakan konflik keluarga.

Persamaan antara penelitian ini dan penelitian yang sedang dilakukan
terdapat pada objek penelitian serta fokus kajian, yaitu film Ngeri-Ngeri Sedap
serta tema konflik antargenerasi dalam keluarga Batak. Kedua penelitian sama-
sama menganggap film sebagai teks budaya yang menyimpan representasi nilai
sosial, moral, dan budaya.

Akan tetapi, perbedaan mendasar terletak pada arah analisis dan keluasan
kajian. Penelitian Amikom berfokus pada representasi konflik generasi dari sisi
naratif dan simbolik, tanpa menelaah bagaimana proses komunikasi keluarga
membentuk atau menyelesaikan konflik tersebut. Selain itu, penelitian tersebut
tidak mengaitkan hasilnya dengan perspektif nilai-nilai dakwah yang berfungsi

sebagai pedoman moral.



13

Sebaliknya, penelitian ini berupaya memperluas ruang kajian dengan
menelusuri representasi konflik budaya melalui pola komunikasi keluarga dan
menautkannya pada pesan dakwah yang terkandung secara kontekstual dalam
film. Dengan demikian, penelitian ini menekankan aspek komunikatif dan moral
yang belum disentuh oleh penelitian terdahulu.

Penelitian ketiga yang dilakukan oleh Primus Mateus Sianturi, dkk (2023)
berjudul “Representasi Nilai Budaya Batak dalam Film Ngeri-Ngeri Sedap”.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa film Ngeri-Ngeri Sedap menjadi
representasi nyata dari nilai-nilai sosial dan adat Batak yang masih bertahan di
tengah perubahan zaman.'¢

Adegan-adegan tertentu, seperti perdebatan tentang adat pernikahan dan
cara orang tua menegur anak, merefleksikan bagaimana masyarakat Batak masih
menempatkan adat sebagai pedoman moral dalam kehidupan keluarga. Selain
menonjolkan nilai-nilai budaya, penelitian ini juga menyoroti pergeseran makna
adat di kalangan generasi muda Batak yang mulai mempertanyakan relevansi
nilai-nilai tradisional dalam kehidupan modern.

Namun, penelitian ini bersifat deskriptif dan tidak menggali lebih dalam
bagaimana komunikasi keluarga berperan dalam menjaga atau menegosiasikan
nilai-nilai tersebut. Kajian ini berhenti pada level identifikasi nilai budaya, tanpa
mengaitkannya dengan dinamika interaksi antaranggota keluarga atau potensi
dakwah yang tersirat dalam film.

Kesamaan antara penelitian Primus Mateus Sianturi, dkk (2023) dan

16 Primus Mateus Sianturi, Joyo N S Gono, and Muhammad Bayu Widagdo, Representasi Nilai
Budaya Batak Dalam Film Ngeri-Ngeri Sedap, 2023.



14

penelitian ini terletak pada fokus terhadap representasi budaya Batak dalam film
Ngeri-Ngeri Sedap serta penggunaan metode analisis semiotik sebagai alat
pembacaan makna. Keduanya sama-sama menempatkan film sebagai media
representasi sosial dan budaya yang merefleksikan realitas masyarakat Batak.

Akan tetapi, perbedaannya cukup mendasar. Penelitian Undip
menekankan aspek pelestarian nilai budaya Batak dan fungsi film sebagai sarana
dokumentasi kebudayaan, sedangkan penelitian ini berfokus pada konflik budaya
dan komunikasi keluarga sebagai arena negosiasi nilai.

Selain itu, penelitian ini memperluas dimensi analisis dengan menautkan
temuan-temuan budaya tersebut pada nilai-nilai dakwah Islam, yang menjadi
fondasi moral dan spiritual dalam memahami serta menyelesaikan konflik
keluarga. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya memandang film sebagai
cerminan budaya, tetapi juga sebagai media dakwah yang mengandung pesan etis
dan spiritual.

Ketiga penelitian terdahulu memiliki kesamaan dalam menjadikan film
Ngeri-Ngeri Sedap sebagai media representasi budaya dan dinamika komunikasi
keluarga Batak. Penelitian yang dilakukan oleh Rania (2023) menyoroti pola
komunikasi keluarga yang muncul dalam film melalui tiga tipe utama, yaitu
otoriter, permisif, dan demokratis. Ketiga pola tersebut menggambarkan relasi
kuasa antara orang tua dan anak, di mana tokoh Pak Domu tampil dominan dan
keras, sedangkan Mak Domu lebih permisif dan pasif.

Di sisi lain, Salsabilla Afifah dan Tutut Ismi Wahidar (2022) menekankan

konflik generasi yang terjadi akibat benturan ideologis antara nilai adat Batak



15

yang tradisional dengan pandangan hidup modern generasi muda. Film ini
dipahami sebagai cerminan pergeseran nilai sosial serta kritik terhadap struktur
patriarkal dalam keluarga Batak. Adapun penelitian oleh Primus Mateus Sianturi,
dkk. (2023) lebih berfokus pada representasi nilai budaya Batak, seperti dalihan
na tolu, penghormatan kepada orang tua, dan tanggung jawab sosial, yang
direpresentasikan melalui adegan dan dialog sebagai bentuk pelestarian budaya.

Ketiga penelitian tersebut memiliki kesamaan dalam melihat Ngeri-Ngeri
Sedap sebagai teks budaya yang menampilkan ketegangan antara tradisi dan
modernitas, namun perbedaannya terletak pada arah analisis. Ketiganya masih
bersifat deskriptif, berfokus pada identifikasi nilai dan pola komunikasi tanpa
menelaah lebih dalam proses komunikasi keluarga sebagai bentuk negosiasi nilai
budaya, serta belum mengaitkannya dengan nilai-nilai dakwah Islam yang
terkandung dalam film.

Berbeda dari penelitian-penelitian tersebut, penelitian ini berupaya
menggabungkan tiga perspektif utama, yaitu konflik budaya, komunikasi
keluarga, dan nilai dakwah, untuk menafsirkan bagaimana film Ngeri-Ngeri
Sedap tidak hanya merepresentasikan benturan nilai budaya antargenerasi, tetapi
juga menyampaikan pesan moral dan spiritual yang relevan dengan kehidupan

masyarakat multikultural Indonesia.

G. Sistematika penulisan
Sistematika penulisan penelitian ini disusun ke dalam lima bab yang

diuraikan sebagai berikut:



16

BAB I: PENDAHULUAN, pada bab ini akan berisi tentang pendahuluan yang
memuat latar belakang, rumusan masalah, tujuan penelitian, signifikansi
penelitian, definisi operasional, penelitian terdahulu, dan sistematika penulisan.
BAB II: KAJIAN TEORI, pada bab ini akan menjelaskan mengenai kajian teori
atau tinjauan pustaka.

BAB III: METODE PENELITIAN, pada bab ini akan berisi pendekatan dan
jenis penelitian, subjek dan objek penelitian, data dan sumber data, teknik
pengumpulan data, dan analisis data, serta pengecekan keabsahan data.

BAB IV: LAPORAN HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN, pada
bab ini akan berisi hasil penelitian dan pembahasan mengenai representasi konflik
budaya dalam komunikasi keluarga batak dalam film “Ngeri-Ngeri Sedap” tahun
2022 berdasarkan teori-teori yang sudah ada pada bab dua.

BAB V: PENUTUP, bab ini merupakan bagian akhir dari proses penulisan yang

berisi penutup, kesimpulan, dan saran-saran.



17



