
1 

 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN & PEMBAHASAN 

 

A. Gambaran Umum 

1. Filmografi “Ngeri-Ngeri Sedap” (2022) 

 

Sutradara  : Bene Dion Rajagukguk 

Produser  : Dipa Andika 

Skenario  : Bene Dion Rajagukguk 

Penata Musik : Viky Sianipar 

Sinematografer : Padri Nadeak 

Penyunting : Aline Jusria 

Perusahaan : Imajinari 

Produksi  : Visionari Film Fund 

Tanggal rilis : 2 Juni 2022 

Durasi  : 114 menit 

Gambar 4. 1 Poster Film Ngeri-Ngeri Sedap (2022) 

dir. Bene Dion Rajagukguk 



 

2 

 

 

 

Negara  : Indonesia 

Bahasa  : Indonesia (campuran bahasa batak) 

Pemain: 

a. Arswendy Beningswara Nasution 

b. Tika Panggabean 

c. Boris Bokir 

d. Gita Bhebhita Butar-butar 

e. Lolox 

f. Indra Jegel 

g. Rita Matu Mona 

h. Paulus Simangunsong, Indah Permatasari 

i. Pritt Timothy 

j. Edwin Samosir ”Obama” 

k. Andri Nadeak “Obama” 

l. Tivi Tambunan “Obama” 

m. Soleh Solihun 

n. Fitria Sechan 

o. Sabam Samosir 

p. Ompung Samantha 

q. Muhadkly Acho 

r. Abdur Arsyad 

s. Bene Dion Rajagukguk 

 

2. Tokoh-tokoh “Ngeri-ngeri Sedap” 

a. Arswendy Beningswara Nasution sebagai Pak Domu 

Pak Domu merupakan tokoh sentral yang merepresentasikan figur 

ayah Batak tradisional yang patriarkal, otoriter, dan sangat 

menjunjung adat. Ia memandang keluarga sebagai sistem hierarkis 

di mana ayah memiliki otoritas mutlak dalam pengambilan 

keputusan. Cara komunikasinya didominasi perintah, nada suara 

tinggi, dan minim empati, sehingga memicu konflik dengan anak-

anaknya. Pak Domu menjadi simbol konflik budaya antara tradisi 

dan modernitas, karena keteguhannya pada adat berhadapan 

langsung dengan nilai kebebasan generasi muda. Transformasi 



 

3 

 

 

 

karakter Pak Domu di akhir film yang awalnya keras menjadi 

reflektif dan meminta maaf merupakan unci pesan moral film. 

b. Tika Panggabean sebagai Mak Domu 

Mak Domu merepresentasikan ibu Batak yang penuh kasih, 

emosional dan religius, tetapi berada dalam posisi subordinat 

terhadap suami. Secara komunikasi nonverbal, Mak Domu sering 

menampilkan gestur menahan emosi dan ekspresi sedih. 

Sedangkan  secara verbal, Mak Domu sering menggunakan bahasa 

persuasif, keluhan emosional atau mengalah. Keputusannya 

berpura-pura bertengkar dengan suami demi memanggil anak 

pulang menunjukkan konflik etika komunikasi berbasis budaya 

kolektivis, di mana keharmonisan keluarga dianggap lebih penting 

daripada kejujuran personal. Perannya sangat penting karena ia 

menjadi jembatan emosional antara ayah dan anak-anak.  

c. Boris Bokir sebagai Domu 

Domu adalah anak sulung yang paling berani dan paling vokal 

menentang ayahnya, sekaligus menjadi jembatan antara nilai 

Batak dan realitas modern. Ia digambarkan rasional, emosional, 

dan berani menentang otoritas adat juga mengungkap luka batin 

akibat pola komunikasi otoriter ayahnya. Konflik utama Domu 

dengan Pak Domu jelas terlihat dalam isu pernikahan beda suku, 

yang menegaskan benturan budaya etnis dan multikulturalisme. 

d. Lolox sebagai Gabe 



 

4 

 

 

 

Gabe digambarkan sebagai anak yang santai, humoris, dan adaptif 

terhadap budaya luar. Karakternya merepresentasikan strategi 

adaptasi budaya melalui humor. Gabe sering menggunakan 

candaan dan sindiran untuk menghindari  konflik langsung. 

Namun di balik sikap santainya, Gabe   juga menyimpan 

ketegangan identitas sebagai orang Batak yang hidup jauh dari 

nilai adat, sekaligus memperlihatkan bentuk perlawanan pasif 

terhadap tekanan adat melalui humor dan sikap cuek. 

e. Gita Bhebhita Butar-butar sebagai Sarma 

Sarma adalah anak perempuan satu-satunya dan menjadi figur 

mediator. Ia merepresentasikan posisi prempuan muda Batak yang 

berada di antara kepatuhan budaya dan kesadaran emosional 

modern. Sarma cenderung menggunakan komunikasi empatik, 

kalimat lembut, dan nada menenangkan. Perannya penting sebagai 

penyeimbang konflik dan simbol kemungkinan dialog lintas 

generasi. 

f. Indra Jegel sebagai Sahat 

Sahat adalah anak yang paling realistis dan lugas. Ia sering 

mempertanyakan logika adat secara terbuka. Sahat merupakan 

karakter yang suka langsung to the point, dan minim basa-basi. Ia 

cenderung bersikap dingin dan menjaga jarak. Sahat 

merepresentasikan rasionalitas modern yang sering berbenturan 

dengan nilai simbolik adat Batak. 



 

5 

 

 

 

g. Rita Matu Mona sebagai Ompung Domu 

Ompung Domu merepresentasikan tekanan sosial komunitas 

Batak, yang ikut memperkuat legitimasi adat dan mengawasi 

perilaku keluarga Pak Domu. Komunikasi mereka sering normatif 

dan mengandung penilaian sosial. 

h. Paulus Simangunsong sebagai Amang Anggiat 

Karakternya sama dengan Ompung Domu, yaitu karakter yang 

merepresentasikan tekanan adat pada sosial komunitas Batak. 

i. Indah Permatasari sebagai Neny Pasangan Domu 

Neny berperan sebagai calon istri Domu dari suku yang berbeda. 

Tokoh ini merepresentasikan “yang lain” dalam perspektif budaya 

Batak. Ia tenang, sopan, dan komunikatif, tetapi menjadi sumber 

konflik karena perbedaan etnis etnosentrisme. Secara simbolik, ia 

adalah ujian bagi fleksibilitas adat Batak. 

j. Pritt Timothy sebagai Pak Pomo 

Pak Pomo berperan sebagai orang tua yang mengajari juga sering 

memberi nasehat kepada Gabe. Ia adalah tokoh inspiratif bagi 

Gabe. Ia juga berhasil memberikan nasehat yang bisa mengetuk 

pintu hati Gabe untuk pulang ke kampung halamannya. 

 

3. Sinopsis “Ngeri-Ngeri Sedap” (2022) 

Film Ngeri-Ngeri Sedap menceritakan tentang Pak Domu dan Mak 

Domu, sepasang suami istri Batak yang tinggal di sekitar Danau Toba. 



 

6 

 

 

 

Mereka rindu akan ketiga anak laki-laki mereka yang merantau dan sangat 

jarang pulang. Yaitu si Domu, Gabe, dan Sahat. Sementara anak perempuan 

mereka, Sarma, tinggal di kampung bersama mereka. 

Hubungan antara ketiga anak laki-laki dan Pak Domu yang tidak 

harmonis menyebabkan mereka menolak pulang ketika Pak Domu meminta 

mereka kembali untuk menghadiri acara adat. Pak Domu dan Mak Domu 

akhirnya memiliki rencana, yaitu dengan berpura-pura bercerai agar ketiga 

anak lelakinya mau kembali ke kampung halaman. 

Rencana ini membuahkan hasil, ketiga anak lelaki mereka akhirnya 

mau untuk pulang setelah dibujuk juga oleh Sarma. Akan tetapi, kepulangan 

yang ditunggu-tunggu justru memicu konflik yang lebih dalam tentang adat 

batak, ekspektasi orang tua, dan juga pilihan hidup para anak mereka. Bahkan 

kehidupan Sarma, yang dianggap paling nyaman dan tidak ada beban 

memunculkan luka lama yang ia pendam selama ini. 

Setelah perjalanan panjang dan penuh arti, konflik yang terjadi pada 

keluarga Batak ini pada akhirnya bisa diselesaikan dan membawa keluarga 

mereka pada pembelajaran penting tentang komunikasi dan menerima 

perbedaan, seperti cerita Domu yang ingin menikah dengan wanita pilihannya 

dari suku Sunda, Gabe yang ingin jadi pelawak di kota besar, dan Sahat yang 

lebih memilih hidup mandiri dan merantau di Jawa untuk belajar berbisnis 

dan belajar kehidupan bersama Pak Pomo. 

  



 

7 

 

 

 

B. Hasil Penelitian 

Berdasarkan hasil analisis yang didapatkan dengan menonton keseluruhan 

film Ngeri-ngeri Sedap, maka peneliti dapat memaparkan bentuk-bentuk konflik 

budaya yang ada dalam komunikasi keluarga Batak sesuai dengan teori yang 

peneliti gunakan, yaitu teori konflik budaya, teori komunikasi budaya, 

komunikasi keluarga dan semiotika John Fiske.  

  

Tabel 4. 1 Penolakan Pak Domu terhadap Pekerjaan Gabe sebagai Pelawak  

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi 

00:02:25- 

00:03:00 

 

 
 

 

Percakapan antara Mak Domu, 

Pak Domu dan Gabe lewat telepon 

genggam tentang pekerjaan Gabe 

sebagai pelawak. Terlihat Gabe 

dengan wajah datarnya menjawab 

bahwa ia tidak bisa berhenti 

menjadi pelawak. Pak Domu yang 

tampak kesal memberikan isyarat 

kepada Mak Domu untuk 

mengancam Gabe. Terlihat 

ekspresi Pak Domu langsung 

mematikan telepon secara sepihak 

karena semakin kesal ketika Gabe 

malah melawan ucapan ibunya. 

Dialog: 

Gabe: “Berhenti kek mana sih 

mak? Bukan angkot lah aku bisa 

disuruh-berhenti gitu” 

Mak Domu: “Bapak ga suka kau 

jadi pelawak nak” 

Gabe: “Terus kenapa Bapak 

kerjanya ngelawak mak? 

Mak Domu: “Maksudmu?” 

Gabe: “Ya itu, ngatur-ngatur 

pilihan orang begitu, kan lucu 

bikin ketawa” 

Mak Domu: “Kata Bapakmu, 

kalau kau melawan terus, tak 



 

8 

 

 

 

 

 Scene di atas menampilkan adegan pertama terjadinya konflik budaya dalam 

komunikasi keluarga Batak di film “Ngeri-Ngeri Sedap”. Terlihat pe rcakapan 

lewat telepon antara Pak Domu, Mak Domu dan anak ketiga mereka, Gabe. 

Percakapan tersebut membahas ketidaksukaan Pak Domu terhadap pekerjaan 

Gabe sebagai pelawak di Jakarta. 

Pekerjaanya dianggap tidak sesuai dengan adat Batak yang dijunjung tinggi 

Pak Domu. Sedangkan Mak Domu menjadi perantara antara Pak Domu dan Gabe, 

terlihat sepanjang percakapan lewat telepon tersebut hanya Mak Domu yang 

berbicara dengan Gabe, sedangkan Pak Domu hanya diam sambil memberikan 

isyarat-isyarat. 

Karena sifat Pak Domu yang keras dan otoriter, ia langsung mematikan 

telepon ketika Gabe mulai melawan lagi, Mak Domu yang mendengar Gabe 

masih berbicara terlihat kesal dan sedih karena Pak Domu mematikan telepon 

secara sepihak. Hal tersebut terlihat ketika Mak Domu hanya bisa pasrah dan 

terlihat sedih ketika Pak Domu meninggalkannya sendirian. 

 

 

boleh kau pulang” 

 

Realitas: Nada tegas, menekan dan mengontrol dari Mak Domu yang menyampaikan 

ketidaksukaan Pak Domu terhadap pekerjaan Gabe sebagai pelawak. Respons datar Gabe 

yang diselingi kalimat verbal sarkastik sebagai bentuk perlawanan secara tidak langsung. 

Gestur Pak Domu yang memberikan isyarat ancaman untuk Gabe kepada Mak Domu dan 

mematikan telepon secara sepihak. 

Representasi: Konflik disajikan melalui penggunaan medium shot dan close-up pada 

wajah masing-masing tokoh untuk menonjolkan ekspresi emosional.. 

Ideologi: Ideologi patriarki ditampilkan secara eksplisit  di mana ayah memaksa 

memiliki otoritas penuh atas pilihan hidup anak. 



 

9 

 

 

 

 

 

 

Tabel 4. 2 Ketidaksetujuan Pak Domu Memiliki Calon Menantu Berbeda Suku 

(Bukan Batak) 

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi 

00:30:00- 

00:04:25 

 

 
 

 

Percakapan antara Mak Domu, Pak 

Domu dan Domu lewat telepon 

genggam tentang pernikahan Domu 

dengan gadis yang bukan dari suku 

Batak. Mak Domu terlihat menasehati 

Domu tentang kewajiban anak pertama 

yang harus melanjutkan marga dan 

adat. Sedangkan Pak Domu hanya 

diam mendengarkan percakapan 

tersebut dengan ekspresi kesal sambil 

memberikan isyarat  ke Mak Domu. 

Domu akhirnya mematikan sepihak 

telepon mereka karena kesal terhadap 

orang tuanya. Hal itu membuat Mak 

Domu kebingungan dan Pak Domu 

menjadi semakin kesal. 

Dialog: 

Domu: “Kenapa harus sih mak?mau 

Batak, mau Sunda, kan sama-sama 

manusia mak” 

Mak Domu: “Kau itu anak pertama 

nak, kau yang melanjutkan marga, kau 

yang melanjutkan adat, kek mana kau 

mau bertanggung jawab kalau istrimu 

nanti ga ngerti adat nak?” 

Domu: “Aduh, zaman kan sudah maju 

mak, orang bisa loh hidup tanpa adat” 

Mak Domu: “Domu, ingat, kau orang 

Batak” 

Domu: “Jadi kek mana lah ini mak, ga 

mau orang rumah kenalan? aku mau 

kawin loh” 

Mak Domu: “Kata Bapakmu, 

jangankan kenalan, jumpa kau pun dia 

tak mau kalau kerjamu Cuma 



 

10 

 

 

 

 

Adegan di atas menampilkan bentuk konflik budaya yang terjadi lagi di dalam 

komunikasi keluarga Batak. Terlihat Pak Domu yang diam mendengarkan 

percakapan Mak Domu dan Domu, anak laki-laki pertama mereka yang 

memutuskan merantau ke Bandung dan menikah dengan perempuan bersuku 

Sunda. 

Dalam percakapan tersebut Mak Domu dan Pak Domu menantang rencana 

Domu untuk menikah dengan memberikan nasehat bahwa di dalam adat Batak 

anak pertama yang harus bertanggung jawab akan keluarganya. Jadi Domu harus 

menikah dengan yang sesama Batak untuk melanjutkan garis keturunan adat. Hal 

ini menampilkan jelas nilai ideologi endogami yang dianut oleh orangtua Domu. 

Domu yang tidak mau diatur mencoba memberikan penjelasan kepada orang 

tuanya bahwa zaman sudah maju sehingga tidak perlu harus menikah dengan 

sesama suku. Mendengar perlawanan Domu, Mak Domu tampak kebingungan 

dan menyuruh untuk Pak Domu saja yang berbicara dengan anak petama mereka 

melawan” 

Domu: “Yaudah, aku pun ga mau-mau 

kali kok jumpa, formalitas aja” 

Realitas: dialog antara Mak Domu dan Domu yang penuh tekanan yang membahas pernikahan 

beda suku dan kewajiban anak pertama untuk melanjutkan marga dan adat Batak. Gestur tangan 

dan ekspresi kesal Pak Domu terhadap respons Domu yang defensif dan argumentatif.  

Representasi: konflik diperkuat melalui teknik shot-reverse shot antara mak domu dan domu 

untuk menegaskan jarak komunikasi antar generasi. Medium Shot juga kerap dipakai untuk 

menampilkan ekspresi Pak Domu yang diam saja agar dominasi simbolik tetap teras. 

Ideologi: adegan ini merepresentasikan ideologi endogami dan pelestarian adat Batak yang 

menempatkan pernikahan sesama suku sebagai kewajiban budaya. Ideologi ini berhadapan 

langsung dengan pandangan modern Domu yang memandang pernikahan sebagai pilihan 

personal, bukan kewajiban adat 



 

11 

 

 

 

itu, akan tetapi Pak Domu tetap memilih diam dan memberikan gestur enggan 

sambil mengibas-ngibaskan tangannya, ia juga memberikan isyarat ke Mak Domu 

untuk kembali mengancam Domu dengan mengatakan tidak mau ketemu Domu 

dan calon istrinya. 

Domu yang merasa kesal diancam seperti itu akhirnya mematikan telepon 

sepihak. Hal tersebut membuat Mak Domu kebingungan dan bertanya ke Pak 

Domu bagaimana kelanjutannya, akan tetapi Pak Domu hanya menghela nafas 

kasar dan meninggalkan Mak Domu yang masih bertanya-tanya. 

 

Tabel 4. 3 Penolakan Sahat untuk Kembali ke Kampung Halaman 

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi 



 

12 

 

 

 

00:04:50- 

00:05:35 

 

 
 

 

Percakapan antara Mak Domu, Pak 

Domu dan Sahat anak terakhir 

mereka. Mak Domu menanyakan 

apakah Sahat akan pulang ketika 

urusannya di Jogja telah beres. Sahat 

menjawab bahwa urusannya tidak 

akan pernah beres karena ia punya 

usaha di Jogja dan harus menjaga Pak 

Pomo. Merasa kesal, Pak Domu 

mematikan telepon secara sepihak 

ketika Mak Domu belum selesai 

berbicara dan pergi begitu saja. Sahat 

hanya terdiam dan kembali 

membantu Pak Pomo. 

Dialog: 

Sahat: “Ga ada beresnya mak, aku 

ada usaha mak, aku juga yang harus 

jagakan Pak Pomo” 

Mak Domu: “Kenapa pula harus kau 

yang jagain dia nak?” 

Sahat: “Pak Pomo ga ada anak, 

istrinya juga udah meninggal” 

Mak Domu: “Tapi kan kau sudah 

janji sama kami nak, lulus kuliah kau 

pulang, kau itu anak terakhir loh 

nak” 

Sahat: “Iya ngerti aku, tapi kek mana 

lagi mak?” 

Mak Domu: “Kalau tau kek gini, ga 

kami kasih kau merantau, pokoknya 

kau pulang secepatnya, habis itu ga 

boleh pergi lagi, tapi...” 

(Pak Pomo mematikan telepon) 

Mak Domu: “Pak! Egois kali Bapak 

ini!” 

Pak Domu: “Udahlah!” 

Realitas: nada suara Mak Domu terdengar kecewa dan memohon, sementara Sahat 

menjawab dengan nada pasrah dan ragu. Komunikasi nonverbal ditunjukkan melalui 

tindakan Pak Domu yang mematikan telepon secara sepihak dan pergi meninggalkan Mak 

Domu, menandakan penolakan dan kemarahan atas keputusan Sahat.  

Representasi:  musik jenaka mengalun setelah Pak Domu mematikan telepon secara sepihak 

menunjukkan sedikit kelucuan karena setelah telepon dimatikan, Pak Domu melanjutkan 

kembali aktivitas yang sama dengan Sahat anaknya yang di Jogja. Melalui kamera statis 

dengan medium shot yang menangkap Mak Domu dan Pak Domu dalam satu bingkai, 

menegaskan ketegangan emosional. 



 

13 

 

 

 

 

Sahat si anak bungsu yang seharusnya berada di rumah dan mengurus kedua 

orang tuanya lebih memilih untuk mengabdi kepada Pak Pomo di Jogja. Pak 

Domu terlihat kesal karena Sahat tidak mau mengikuti adat dan Mak Domu yang 

terlihat sedih berusaha membujuk anaknya untuk pulang, karena Sahat sendiri 

dikatakan sudah berjanji akan pulang kampung ketika kuliahnya sudah selesai. 

Kekecewan dirasakan Mak Domu ketika tahu anak bungsunya memilih untuk 

tidak pulang, hal itu terlihat dari tangan Mak Domu yang mengelus dada dan 

matanya yang terpejam serta helaan nafas kecil. Sedangkan Pak Domu hanya 

diam tak mau berbicara dengan ekspresi kesal yang terpampang jelas di wajahnya. 

Mak Domu kemudian menyuruh Sahat agar segera pulang dan tidak boleh 

kembali lagi ke Jogja, belum sempat Mak Domu menyelesaikan ucapannya, Pak 

Domu yang terlanjur kesal langsung mematikan telepon secara sepihak lagi. 

Hal tersebut membuat Mak Domu mengumpat “Egois kali Bapak ini” dan 

tidak dihiraukan oleh Pak Domu. Ia pergi melanjutkan pekerjaannya. Disisi lain 

Sahat hanya bisa terdiam ketika telepon dimatikan tiba-tiba dan kembali 

melakukan aktivitasnya membantu Pak Pomo. 

 

 

 

 

 

Ideologi: ideologi tanggung jawab anak bungsu dalam keluarga Batak untuk merawat orang 

tua. Penolakan Sahat diposisikan sebagai pelanggaran terhadap kewajiban adat, sementara 

tindakannya mencerminkan nilai empati dan pilihan moral personal di luar struktur adat. 



 

14 

 

 

 

 

 

 

 

Tabel 4. 4 Kepatuhan Anak Perempuan terhadap Struktur Keluarga Batak 

 

Sarma, anak perempuan satu-satunya Pak Domu dan Mak Domu lebih 

Menit Ke: Visualisasi Deskripsi 
00:06:00- 

00:06:18 
 

Sarma, anak kedua dari Pak Domu dan 

Mak Domu terlihat sedang mencicipi 

makanan yang dimasaknya. Dengan 

seragam PNS, dia memasak untuk 

sarapan bersama orang tuanya sebelum 

berangkat bekerja. Sarma satu-satunya 

anak yang tinggal di Toba bersama Pak 

Domu dan Mak Domu. 

 

 

 

 

Realitas: Sarma ditampilkan melalui aktivitas domestik seperti memasak dan menyiapkan 

sarapan sebelum bekerja. Ekspresi wajahnya tenang dan patuh, serta tidak ada dialog 

perlawanan. Kostum seragam PNS menunjukkan identitas sebagai perempuan pekerja yang 

tetap menjalankan peran domestik. 

Representasi: adegan disajikan melalui medium shot dengan pencahayaan terang dan 

komposisi seimbang, menciptakan kesan harmonis dan tertib. Kamera statis dan durasi shot 

yang cukup panjang menekankan rutinitas Sarma sebagai sesuatu yang normal dan diterima. 

Tidak adanya konflik visual justru menegaskan peran Sarma sebagai anak ideal menurut 

orang tua. 

Ideologi: adegan ini merepresentasikan ideologi subordinasi perempuan dalam keluarga 

Batak, di mana anak perempuan diposisikan sebagai pihak yang berbakti, penurut, dan 

bertanggung jawab secara emosional maupun domestik terhadap orang tua, tanpa ruang untuk 

mempertanyakan perannya sendiri.  



 

15 

 

 

 

memilih tinggal di kampung halaman mereka, Toba. Ia bekerja sebagai PNS di 

daerahnya dan mengurus kedua orang tuanya. 

Terlihat setiap pagi dengan seragam PNS nya yang sudah rapi, dia 

memasak dan menyiapkan sarapan untuk Pak Domu, Mak Domu dan dirinya 

sendiri. Kedua orang tuanya melihat Sarma sebagai anak baik yang berbakti 

kepada mereka, penurut, dan tidak melawan. Berbanding terbalik dengan para 

saudara laki-lakinya yang suka melawan. 

 

Tabel 4. 5 Ideologi dan Kekuasaan Ayah 

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi 

00:12:35- 

00:16:22 

 

 
 

 
Terjadi perdebatan antara Pak Domu 

dan Mak Domu di kamar tidur mereka 

yang remang-remang. Mereka berdebat 

masalah anak-anak yang tidak mau 

pulang. Pak Domu kebingungan dan 

bertanya kepada Mak Domu apa yang 

harus dilakukan supaya anak mereka 

pulang dan datang ke pesta Opung 

mereka. Mak Domu yang nampak 

sangat lelah menyuruh Pak Domu 

untuk meminta maaf kepada anak-anak 

karena sudah terlalu keras kepada 

mereka dan menyuruh untuk 

menjemput mereka langsung. Pak 

Domu langsung tidak setuju dan 

menolak mentah-mentah usulan 

tersebut. Ia akhirnya menemukan 

rencana agar anak-anaknya mau pulang 

yaitu berpura-pura bercerai dengan 

Mak Domu. 

 

Realitas: konflik ditampilkan melalui komunikasi verbal bernada tinggi antara Pak Domu dan 

Mak Domu, disertai ekspresi lelah, intonasi keras, dan penampilan Mak Domu yang kurang 

rapi dikarenakan kelelahan. Ruang kamar yang remang-remang memperkuat suasana 

emosional dan tekanan psikologis dalam relasi suami-istri. 



 

16 

 

 

 

 

Pak Domu tampak gelisah dan tidak bisa tidur karena memikirkan bagaimana 

cara membujuk anak-anaknya untuk pulang agar bisa turut berhadir di acara 

upacara adat sulang-sulang pahompu. Kegelisahannya membuat Mak Domu 

nampak terganggu karena Pak Domu terus menerus bertanya kepadanya cara 

membujuk anak-anak mereka untuk pulang. 

Mak Domu menyarankan agar suaminya meminta maaf ke anak-anaknya 

karena sudah bersikap keras terhadap mereka. Saran tersebut ditolak mentah-

mentah oleh Pak Domu dengan perkataan “Kalau aku minta maaf, berarti aku 

setuju dengan keputusan mereka”. 

Keputusan mereka yang dimaksud ialah jalan hidup yang tidak sesuai dengan 

adat yang mereka anut, yaitu adat Batak. Mak Domu yang tampak sangat lelah 

dengan sikap Pak Domu bertanya balik “Jadi maumu bagaimana?”. Pak Domu 

sendiri masih kebingungan apa yang harus dia lakukan agar anak-anaknya bisa 

datang ke acara upacara adat untuk Opung. 

Pak Domu kembali bertanya kepada Mak Domu bagaimana caranya, Mak 

Domu kembali memberikan saran agar mereka menjemput anak-anak mereka ke 

jawa. Saran tersebut juga ditolak oleh Pak Domu dengan mengatakan “Kenapa 

jadi orang tua yang mengemis ke anak?”. 

Saran yang selalu ditolak dan perdebatan yang tak kunjung selesai membuat 

Mak Domu kesal dan kembali ke tempat tidur sambil mengatakan dia hanya 

Representasi: close-up shot menampilkan wajah lelah Mak Domu terhadap sikap otoritas Pak 

Domu kepada anak-anaknya. 

Ideologi: ideologi patriarki ditampilkan sangat dominan di scene ini, di mana harga diri orang 

tua dan kekuasaan ayah lebih diutamakan daripada dialog emosional dan empati keluarga. 



 

17 

 

 

 

merindukan anak-anaknya dan sudah bertahun-tahun tidak bertemu. Rasa rindu 

Mak Domu dimanfaatkan Pak Domu agar istrinya mau menjalankan rencananya, 

yaitu pura-pura bercerai agar anak mereka mau kembali ke rumah. 

 

 

 

Tabel 4. 6 Keterbatasan Anak untuk Bertanya dan Berpendapat atas Situasi Kedua 

Orang Tuanya 

 

 Konflik budaya juga direpresentasikan melalui adegan di atas, yaitu 

strategi Pak Domu dan Mak Domu yang berpura-pura bercerai demi memaksa 

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi 

00:20:35- 

00:21:05 

 

 
 

 
Pak Domu sengaja pulang larut 

malam dari lapo agar Mak Domu 

bisa meluapkan emosinya. 

Pertengkaran hebat yang 

direncanakan tersebut disaksikan 

oleh Sarma yang kemudian terlihat 

kaget karena ibunya menyuruhnya 

untuk memberitahu kakak adiknya 

bahwa orang tua mereka ingin 

bercerai tanpa alasan yang jelas. 

 

Realitas: Teriakkan Pak Domu & Mak Domu yang sedang bertengkar sengaja untuk 

membangunkan Sarma. Ekspresi kaget Sarma sebagai saksi konflik dari pertengkaran yang 

dilakukan secara sengaja dan teatrikal.   

Representasi: Sarma ditempatkan di latar belakang atau tepat di belakang Pak Domu dan 

Mak Domu. Penempatan ini secara visual menegaskan posisi Sarma sebagai saksi pasif 

konflik. Pencahayaan ruangan yang  redup dan minim kontras menciptakan suasana 

emosional yang menekan. 

Ideologi: Ideologi hierarki Batak ditampilkan, di mana anak tidak diberi ruang untuk 

memahami atau mempertanyakan akibat perkelahian dan keputusan orang tua. 



 

18 

 

 

 

anak-anak merek pulang ke kampung halaman. Rencana yang sudah disiapkan 

Pak Domu berjalan lancar ketika siasatnya pulang tengah malam dari lapo bisa 

membangkitkan kemarahan besar pada Mak Domu. 

Kemarahan ini akhirnya menyebabkan pertengkaran palsu yang 

disaksikan oleh Sarma, ia kemudian beranggapan bahwa kedua orang tuanya 

memang sedang berkelahi hebat sampai ingin cerai dan langsung menghubungi 

saudara-saudaranya ketika disuruh oleh Mak Domu untuk memberitahu 

perceraian orang tua mereka. 

 

Tabel 4. 7 Ideologi Etnosentrisme dan Endogami Batak, Pernikahan Sesama Suku 

dianggap Solusi Menjaga Kemurnian Budaya. 

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi 

01:02:18- 

01:02:35 

 

 
 

 
Domu diminta ibunya untuk 

mengambilkan kain ulos di 

dalam lemari. Akan tetapi 

ternyata Domu salah 

mengambil kain ulos. Melihat 

itu Pak Domu tersenyum tipis 

lalu menyindir Domu atas 

kesalahan dan ketidak tahuan 

Domu tentang kain ulos dan 

menyuruhnya untuk menikah 

dengan sesama suku Batak 

agar ada yang mengajarinya. 

 

Realitas: sindiran verbal Pak Domu dan ekspresi tersenyum tipis menunjukkan 

komunikasi simbolik yang merendahkan. Kesalahan teknis menjadi pemicu konflik 

identitas budaya. adegan ini ditampilkan dengan close-up pada objek ulos dan ekspresi 

wajah Pak Domu, sehingga simbol budaya menjadi pusat perhatian visual. Minimnya 

pergerakan kamera memperkuat kesan ketegangan simbolik yang muncul dari 

kesalahan kecil namun bermakna besar secara budaya. 

Representasi: adegan ini ditampilkan dengan close-up pada objek ulos dan ekspresi 

wajah Pak Domu, sehingga simbol budaya menjadi pusat perhatian visual. Minimnya 

pergerakan kamera memperkuat kesan ketegangan simbolik yang muncul dari 

kesalahan kecil namun bermakna besar secara budaya.  



 

19 

 

 

 

 

Ketidaktahuan Domu terhadap kain ulos dan sindiran Pak Domu tentang 

menikah dengan orang Batak menggambarkan bentuk konflik budaya yang ada 

pada adegan di atas. Domu yang bersuku Batak dituntut agar menikah dengan 

wanita yang bersuku sama dikarenakan kesalahannya dalam mengambil kain ulos 

untuk opungnya.  

 

Tabel 4. 8 Benturan antara Ideologi Patriarki-Adat dan Individualisme Modern 

Menjadi Pusat Konflik Budaya dalam Keluarga. 

Ideologi: Ideologi endogami Batak ditegaskan, bahwa pernikahan sesama suku 

dianggap solusi menjaga kemurnian budaya. 

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi 

01:22:00- 

01:23:38 

 

 

 Pak Domu yang merasa anak-anaknya 

tidak bisa ditahan lagi dengan cara 

berpura-pura cerai akhirnya meledak 

dan kembali membahas permasalahan 

yang sama, sehingga membuat Gabe 

berdecak saking kesalnya. Anak-

anaknya yang tak kuat lagi menahan 

emosi akhirnya juga meledak dan 

melawan balik lagi. Sahat yang 

dikenal paling tenang akhirnya juga 

ikut meledak dan melawan. Masing-

masing mereka menyampaikan isi 

hatinya, akan tetapi Pak Domu 

menganggap mereka ingin benar 

sendiri. 

 



 

20 

 

 

 

 

Adegan ini merupakan puncak tertinggi penggambaran bentuk konflik budaya 

yang ada dalam komunikasi keluarga Batak. Dimana Pak Domu membahas 

kembali tentang jalan hidup anak-anaknya yang tidak sesuai dengan kemauannya 

dan juga adat. Ia merasa perjuangannya selama ini tidak dianggap oleh anak-

anaknya, sehingga membuat emosinya meledak-ledak. 

Di sisi lain anak-anaknya berusaha menjelaskan nilai individualisme modern 

yang mereka pegang, yaitu apa yang selama ini mereka inginkan yaitu 

pengambilan keputusan pribadi, seperti memilih pasangan, pekerjaan atau tempat 

tinggal. Selai itu mereka juga menjelaskan kesalaha ayahnya dalam cara mendidik 

dan berkomunkasi. Akan tetapi Pak Domu menyanggah perkataan mereka dengan 

menganggap mereka ingin selalu merasa benar. 

Dialog-dialog yang dilontarkan secara bergantian tanpa jeda antara bapak dan 

anak menunjukkan kegagalan komunikasi dialogis yang selama ini tertunda 

akibat jarak geografis.  

 

Realitas: dialog saling tumpah tindih, suara meninggi, gestur emosional, dan mimik marah 

menandakan puncak konflik budaya dalam komunikasi keluarga.  konflik direpresentasikan 

melalui penggunaan handheld camera ringan dan close-up bergantian pada wajah Pak Domu 

dan anak-anaknya. Teknik ini menciptakan kesan emosional yang intens dan tidak stabil. 

Pencahayaan kontras tinggi menonjolkan ekspresi marah dan tegang, sementara editing cepat 

memperlihatkan saling potong dialog yang menandakan 

Representasi: konflik direpresentasikan melalui penggunaan handheld camera ringan dan 

close-up bergantian pada wajah Pak Domu dan anak-anaknya. Teknik ini menciptakan kesan 

emosional yang intens dan tidak stabil. Pencahayaan kontras tinggi menonjolkan ekspresi 

marah dan tegang, sementara editing cepat memperlihatkan saling potong dialog yang 

menandakan komunikasi yang tidak sinkron. Ketiadaan musik latar memperkuat kesan 

realisme konflik keluarga. 

Ideologi: Benturan antara ideologi patriarki yang ada pada Pak Domu dan individualisme 

modern yang ada pada anak-anaknya menjadi puncak konflik budaya dalam keluarga. 



 

21 

 

 

 

  



 

22 

 

 

 

Tabel 4. 9 Ideologi Patriarki Mulai Dipertanyakan dan Dilawan 

 

 Perlawanan Mak Domu dan pengakuannya tentang rencana pura-pura 

bercerai dengan Pak Domu merupakan sebuah bentuk konflik budaya yang 

memasuki fase reflektif dan membuka konflik emosional yang selama ini 

terpendam dalam diri Mak Domu. 

Perlawanan dan pengakuan ini dipicu karena emosi yang sudah terlalu lama 

dipendam dan tertekan akibat dinamika keluarga serta dominasi otoritas Pak 

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi 

01:23:39- 

01:25:35 

 

 
 

 
Untuk pertama kalinya, akhirnya Mak 

Domu berani membantah dan 

melawan suaminya di depan anak-

anaknya. Ia sudah muak atas 

perlakuan Pak Domu terhadap 

keluarganya. Di sini dia berhadap-

hadapan dan mengeluarkan isi hatinya 

kepada Pak Domu dan membeberkan 

ke anak-anaknya bahwa rencana 

perceraian itu hanya bohong semata. 

Mendengar itu anak-anaknya pun 

terkejut dan meminta penjelasan ke 

Sarma yang selama ini ternyata tahu 

kebohongan orang tuanya. 

 

Realitas: Air mata, suara bergetar, kepala tertunduk dan ekspresi marah menunjukkan 

pelepasan emosi yang lama terpendam. Ekspresi sedih Sarma menunjukkan kebingungan atas 

pertanyaan adik-adiknya. Tangan Gabe yang menunjuk-nunjuk mempertegas pertanyaan 

kepada kakaknya. 

Representasi: Adegan ini ditampilkan dengan medium shot yang stabil dan durasi shot lebih 

panjang, menciptakan ruang refleksi emosional.  Kamera tidak banyak bergerak, menekankan 

dialog sebagai pusat makna. 

Ideologi: Ideologi patriarki mulai dipertanyakan dan dilawan, digantikan kesadaran dan 

kesetaraan emosional dalam keluarga setelah disimpan begitu lamanya. 



 

23 

 

 

 

Domu. Komunikasi nonverbal sangat menonjol dalam adegan ini, terlihat dari 

mata berkaca-kaca, suara bergetar yang menandakan beban emosional akibat 

konflik yang tidak pernah tersampaikan secara terbuka. 

 

Tabel 4. 10 Subordinasi dan Pengorbanan Perempuan demi Keluarga dan Adat 

 

Sarma sebagai anak perempuan satu-satunya di keluarga akhirnya meledak 

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi 

01:26:50- 

01:29:10 

 

 
 

 
Sarma yang merasa disudutkan oleh 

Domu, Gabe dan Sahat karena 

menyimpan kebohongan orang tuanya, 

akhirnya menumpahkan kesedihannya 

dengan memeluk Mak Domu. Melihat 

ibunya yang berani melawan bapaknya 

dia pun juga mengeluarkan isi hati yang 

dia simpan dan dia pendam selama ini. 

Dia mengutarakan tidaklah mudah 

menjadi anak perempuan dalam 

keluarga tersebut, dia diatur dan harus 

menjadi penurut sedangkan kakak dan 

adiknya bebas melawan bapaknya dan 

bisa menjalani kehidupan yang mereka 

inginkan. 

 

Realitas: Tangisan, pelukan dan suara lirih Sarma menandakan luka psikologis akibat represi 

komunikasi selama bertahun-tahun.  Narasi verbal Sarma mengungkapkan pengalaman 

pengorbanan hidup yang dipaksakan oleh adat dan otoritas sang ayah. 

Representasi: Representasi konflik dibangun melalui close-up intens pada wajah Sarma saat 

menangis dan berbicara. Kamera diletakkan sejajar dengan mata, menciptakan kedekatan 

emosional antara karakter dan penonton. Durasi shot yang panjang memungkinkan emosi 

berkembang secara natural. Teknik ini menempatkan pengalaman perempuan sebagai pusat 

narasi konflik. 

Ideologi: Ideologi subordinasi perempuan dalam sistem adat batak diperlihatkan secara kritis 

dan pengorbanan perempuan demi keluarga dan adat ditampilkan sebagai praktik budaya yang 

problematis.  



 

24 

 

 

 

dengan tangisan yang ia tumpahkan ke ibunya. Hal tersebut dipicu oleh para 

saudaranya yang menyudutkan dan menyalahkannya atas kebohongan kedua 

orangtua mereka yang ia tutupi agar para saudaranya mau pulang  ke kampung 

halaman. 

Pada adegan di atas, ia meluapkan luka batinnya yang selama ini ia pendam 

dan tidak berani diutarakannya karena stigma anak perempuan yang harus patuh 

dan tidak boleh melawan di adat mereka. Luka tersebut ia utarakan kepada 

saudara-saudaranya yang selama ini selalu melawan orang tua, sedangkan ia 

harus patuh tanpa boleh membantah. 

Beberapa luka yang ia simpan dari keluarganya ialah harus putus dari 

pacarnya karena bersuku non-Batak, harus merelakan sekolah memasak di Bali 

karena dianggap tidak jelas oleh Bapaknya dan harus tinggal di kampung halaman 

untuk mengurus kedua orang tuanya. 

Hal-hal yang ia alami sangatlah mirip dengan apa yang dialami oleh saudara-

saudaranya yang lain. Bedanya, Sarma hanya bisa patuh dan menurut apa yang 

diperintahkan oleh Bapaknya. Sedangkan Domu, Gabe dan Sahat bisa melawan 

dan hidup sesuai dengan apa yang mereka mau. 

 

Tabel 4. 11 Dialog Antar Generasi sebagai Resolusi Konflik Budaya 

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi 

01:36:50- 

01:40:00 

  

 

 Pak Domu datang kepada ibunya untuk 

meminta makan, karena tidak ada 

makanan di rumahnya semenjak istri dan 

anaknya pulang ke rumah Opung Mak 

Domu. Di sini akhirnya Pak Domu 

menangis menyadari kesalahan yang 



 

25 

 

 

 

 

Penggambaran Pak Domu pada adegan di atas sangatlah berbanding terbalik 

dengan sosok Pak Domu pada adegan-adegan sebelumnya. Di sini Pak Domu 

digambarkan tidak berdaya dan pasrah serta kebingungan setelah apa yang dia 

lakukan terhadap keluarganya. 

Opung Domu nampak tenang dan tersenyum tipis walau melihat anaknya 

menangis dihadapannya. Perkataan dan nasehat Opung Domu menjadi sebuah 

jawaban atas semua pertanyaan-pertanyaan yang berkecamuk di kepala Pak 

Domu. Dia menyadari bahwa selama ini dia salah menganggap anak-anaknya 

membangkang dan tidak patuh terhadapnya. 

Scene perkataan Pak Domu “Padahal aku hanya mengikuti cara didik 

diperbuatnya, sedangkan Opung hanya 

tersenyum dan menatap dalam anaknya. 

Pak Domu mengatakan bahwa ia hanya 

mengikuti cara mendidik ayahnya dulu. 

Opung pun menjelaskan bahwa Pak 

Domu berbeda dengan ayahnya, ayahnya 

hanya mampu menyekolahkan Pak Domu 

sampai SMP saja, sedangkan Pak Domu 

berhasil mendidik anaknya sampai kuliah 

dan sukses. Maka dari itu Pak Domu 

tidak seharusnya marah ketika anak-

anaknya memilih jalan hidup mereka 

masing-masing, karena itu artinya 

mereka pintar dan sudah mandiri. 

Realitas: Tangisan, suara pelan dan sikap tubuh runtuh menandakan perubahan psikologis Pak 

Domu. Dialog reflektif antara Pak Domu dan ibunya membuka kesadaran Pak Domu atas 

kesalahan berpikir terhadap anaknya-anaknya selama ini. 

Representasi: Konflik batin Pak Domu direpresentasikan melalui close-up wajah dengan 

pencahayaan natural dari samping, menciptakan bayangan lembut yang menegaskan 

kerentanan emosional. Kamera dibiarkan statis dengan durasi panjang, memberi ruang pada 

ekspresi tanpa interupsi. Teknik ini membingkai perubahan karakter Pak Domu secara visual 

dan emosional. 

Ideologi: Ideologi adat yang lentur dan reflektif ditawarkan sebagai solusi konflik budaya 

antargenerasi serta ideologi transformasi budaya: adat harus berdampingan dengan nilai 

modern tanpa paksaan dan itu bukan sebuah kesalahan. 



 

26 

 

 

 

Bapakku dulu” menjadi bukti bahwa konflik budaya yang terjadi dalam 

keluarganya dipicu karena benturan antara budaya adat istiadat dan orientasi 

tradisi yang diwariskan oleh generasi tua dengan nilai dan budaya modern yang 

diadopsi oleh generasi muda. 

Pak Domu merasa harus mewariskan tradisi adat yang murni kepada anak-

anaknya tanpa mau mengerti bahwa di zaman yang sudah maju ini budaya modern 

bisa hidup berdampingan dengan tradisi adat yang diwariskan kepada mereka 

tanpa paksaan dan kekerasan. 

Hal ini memperkuat representasi konflik budaya dalam komunikasi keluarga 

yang menjadi tema sentral film Ngeri-Ngeri Sedap. Scene percakapan Pak Domu 

dan Opung Domu tersebut juga menegaskan bahwa keluarga dalam film ini 

menjadi ruang negosiasi budaya antargenerasi. 

 

C. Pembahasan Hasil Penelitian 

Film Ngeri-Ngeri Sedap (2022) menceritakan dinamika konflik budaya 

yang terjadi pada sebuah keluarga Batak. Berdasarkan hasil analisis data 

menggunakan pendekatan semiotika John Fiske, ditemukan bahwa konflik 

budaya tidak hanya dimunculkan melalui perbedaan pendapat antar tokoh, tetapi 

direpresentasikan secara sistematis melalui praktik komunikasi verbal dan 

nonverbal, relasi kuasa dalam keluarga, serta ideologi budaya yang 

melatarbelakangi interaksi antar generasi. 

Dengan demikian, konflik budaya dalam film ini bukan sekadar konflik 

personal, melainkan konflik nilai yang berakar pada struktur budaya dan sistem 



 

27 

 

 

 

komunikasi keluarga Batak. Pada tahap awal konflik, komunikasi keluarga 

dalam film didominasi oleh pola komunikasi otoriter yang diperankan oleh figur 

ayah, Pak Domu. 

Pola komunikasi ini ditandai oleh penggunaan bahasa perintah, tekanan 

moral, serta legitimasi adat dalam setiap pengambilan keputusan keluarga. Hasil 

penelitian ini sejalan dengan sebuah kajian sosiologi yang menyatakan bahwa 

pola komunikasi atau pengasuhan keluarga otoriter cenderung menempatkan 

orang tua sebagai pusat kontrol, sementara anak diposisikan sebagai pihak yang 

harus patuh, berhati-hati dan keterbatasan mengekspresikan diri.1 

Dalam konteks keluarga Batak yang ditampilkan dalam film, pola ini 

diperkuat oleh nilai budaya patriarkal yang menganggap ayah sebagai pemegang 

otoritas tertinggi dalam keluarga. 

Konflik budaya mulai tampak ketika nilai-nilai tradisional yang dipegang 

oleh orang tua berhadapan dengan nilai modern yang dianut oleh anak-anak. 

Anak-anak Pak Domu, yang telah lama merantau, membawa cara pandang baru 

yang lebih individualistik dan rasional, sehingga menolak beberapa tuntutan adat 

yang dianggap tidak relevan dengan kehidupan mereka. 

Dalam perspektif teori konflik budaya, kondisi ini menunjukkan benturan 

antara sistem nilai kolektivistik dan individualistik yang seringkali memicu 

konflik komunikasi antar generasi.2 Film ini secara konsisten menggambarkan 

bahwa konflik bukan muncul karena perbedaan pendapat semata, melainkan 

 
1 Atma Ras and others, Pola Asuh Otoriter dan Implikasinya terhadap Kehidupan Sosial 

Mahasiswa Makassar: Kajian Sosiologi, 11.2 (2025). 
2 B. Riyanto and H.K. Aji, Komunikasi Antar Budaya (UnisriPress, 2024) 

<https://books.google.co.id/books?id=pLllEQAAQBAJ>. 



 

28 

 

 

 

karena kegagalan komunikasi dalam menjembatani perbedaan nilai tersebut. 

Pada level realitas menurut semiotika John Fiske, konflik budaya 

direpresentasikan melalui praktik komunikasi sehari-hari dalam keluarga, seperti 

nada bicara yang tinggi, ekspresi wajah yang tegang, serta gestur tubuh yang 

menunjukkan dominasi dan penolakan. 

Adegan percakapan melalui telepon, misalnya, tidak hanya berfungsi 

sebagai alat komunikasi, tetapi juga sebagai simbol jarak emosional antara orang 

tua dan anak. Penggunaan medium komunikasi jarak jauh ini mempertegas 

keterputusan relasi keluarga, baik secara fisik maupun psikologis. 

Hal ini sejalan dengan pandangan Fiske bahwa level realitas 

mencerminkan bagaimana makna budaya dibangun melalui tanda-tanda sosial 

yang tampak dalam kehidupan sehari-hari (Fiske, 2011). 

Pada level representasi, film Ngeri-Ngeri Sedap membingkai konflik 

keluarga sebagai narasi sosial tentang krisis komunikasi antar generasi dalam 

keluarga tradisional. Ruang domestik keluarga Batak ditampilkan sebagai arena 

utama terjadinya konflik, yang merepresentasikan bagaimana budaya bekerja 

dalam ruang privat. 

Dialog-dialog yang sarat emosi, pemilihan sudut kamera yang 

menekankan ketegangan, serta ritme percakapan yang terputus-putus menjadi 

perangkat sinematik untuk menegaskan konflik budaya yang terjadi. 

Representasi ini menunjukkan bahwa film tidak bersifat netral, melainkan aktif 

membangun makna sosial tentang keluarga Batak dan tantangan budaya yang 

dihadapinya. 



 

29 

 

 

 

Pada level ideologi, film merepresentasikan kritik terhadap dominasi 

ideologi patriarki dan otoritarianisme budaya dalam keluarga. Ideologi ini 

ditantang oleh nilai-nilai baru yang menekankan kesetaraan, keterbukaan, dan 

dialog. Namun, film tidak serta-merta menolak budaya Batak, melainkan 

menawarkan rekonstruksi makna budaya yang lebih humanis. Hal ini sejalan 

dengan konsep representasi Stuart Hall yang menekankan bahwa makna budaya 

selalu bersifat dinamis dan dapat dinegosiasikan melalui praktik representasi.3 

 

1. Representasi Konflik Budaya dalam Komunikasi Keluarga Batak 

Pada Film Ngeri-Ngeri Sedap (2022) 

Film Ngeri-Ngeri Sedap tidak semata menampilkan konflik keluarga 

sebagai kejadian interpersonal biasa, tetapi secara khusus menggambarkan 

benturan nilai budaya Batak tradisional dengan nilai modern melalui praktik 

komunikasi keluarga. 

Benturan ini muncul dalam berbagai bentuk konflik budaya yang 

terekam dalam dialog, ekspresi nonverbal, pilihan bahasa sinematik, serta 

framing adegan, yang selanjutnya direpresentasikan dalam tiga level semiotika 

John Fiske: realitas, representasi teknis, dan ideologi. 

Representasi konflik budaya ini menunjukkan bagaimana nilai budaya 

menentukan pola komunikasi dalam keluarga, baik dalam bentuk tegangan 

verbal, ketegangan nonverbal, maupun dinamika relasi kuasa antar generasi. 

 
3 Representation: Cultural Representations and Signifying Practices. 



 

30 

 

 

 

Berikut bentuk-bentuk konflik budaya yang direpresentasikan dalam 

komunikasi keluarga Batak di film Ngeri-Ngeri Sedap. 

a. Konflik Otoritas dan Kepatuhan dalam Komunikasi Orang Tua–

Anak 

Salah satu bentuk konflik budaya yang dominan adalah 

benturan antara otoritas orang tua dan kebutuhan anak untuk 

mandiri. Pak Domu, sebagai figur ayah dalam keluarga Batak, 

sering berbicara secara imperatif, menuntut kepatuhan anak-

anaknya terhadap adat dan keputusan keluarga. 

Konflik ini muncul ketika Pak Domu menuntut anak-anak 

untuk pulang kampung demi memenuhi adat yang berlaku. Respon 

anak-anak yang menolak atau bersikap defensif menunjukkan 

adanya benturan nilai antara kolektivisme adat Batak dan 

individualisme modern yang dipengaruhi pengalaman perantauan 

anak-anak.4 

Pada level realitas dalam analisis semiotika John Fiske,  

komunikasi verbal berupa perintah, tekanan moral, dan gestur 

dominan menunjukkan otoritas ayah sebagai kepala keluarga. 

Pernyataan seperti “kalian harus pulang” disampaikan dengan 

nada tinggi dan gestur tubuh yang dominan. Sementara itu, respon 

anak-anak berupa nada defensif atau penolakan verbal menandai 

 
4 Ashari Rahmatia, Oman Sukmana, and Rachmad Kristiono Dwi Susilo, ‘Individualisme Gen Z 

sebagai Tantangan Kolektivisme di Indonesia’, Journal of Society Bridge, 2.3 (2024), pp. 186–96, 

doi:10.59012/jsb.v2i3.55. 



 

31 

 

 

 

resistensi terhadap otoritas tersebut. 

Pada level representasi, konflik ini diperkuat dengan teknik 

sinematik seperti close-up pada ekspresi wajah yang 

menegangkan, serta medium shot yang menempatkan figur ayah di 

tengah frame, menegaskan posisinya secara visual sebagai pusat 

kuasa. Pencahayaan yang natural namun kontras membantu 

menonjolkan setiap ketegangan emosi yang tidak terucap secara 

verbal, sekaligus menciptakan suasana dramatis yang mendukung 

konflik budaya. 

Sebagaimana dijelaskan dalam penelitian tentang semiotika 

film lain, elemen kamera, dialog, dan komposisi visual merupakan 

kode representasi yang mengkonstruksi makna-makna dalam 

film.5 

Pada level ideologi, konflik ini mengandung nilai patriarki 

dan kolektivisme adat Batak. Ideologi ini muncul dari narasi 

bahwa orang tua, terutama laki-laki, memegang kontrol kuat dan 

keputusan budaya bersifat hierarkis. Anak-anak yang menolak 

menunjukkan adanya benturan antara ideologi budaya tradisional 

dengan nilai modern individualisme, yang menjadi pusat konflik 

budaya dalam keluarga. Film tersebut memvisualisasikan 

perbedaan sistem nilai ini sebagai konflik yang berlapis, bukan 

 
5 Sarmila Sarmila, ‘Analisis isi Representasi Character Building dalam Film Budi Pekerti’ (Thesis, 

Diss. IAIN PAREPARE, 2025) 

<https://repository.iainpare.ac.id/id/eprint/11393/1/2120203870233049.pdf>. 



 

32 

 

 

 

sekadar perbedaan pendapat antar karakter. 

Konflik ini tidak hanya berupa perbedaan opini, tetapi juga 

menunjukkan kegagalan komunikasi dialogis karena kedua pihak 

menggunakan kode komunikasi yang berbeda: satu menekankan 

kewajiban adat, sementara yang lain menekankan hak pribadi. 

 

b. Konflik Identitas Budaya dan Modernitas 

Film Ngeri-Ngeri Sedap juga menampilkan bentuk konflik 

budaya terkait identitas budaya Batak yang dihadapkan pada 

modernitas. Anak-anak yang merantau membawa gaya hidup 

modern yang kadang bertentangan dengan ekspektasi adat Batak 

tentang peran lelaki, peran keluarga, dan pemilihan pasangan. 

Misalnya, konflik antara Domu dan ayahnya terkait 

pasangan hidup Domu yang bukan berasal dari suku Batak, 

kemudian konflik antara Gabe dan ayahnya tentang pekerjaanya 

sebagai pelawak yang ditentang keras oleh ayahnya karena 

dianggap tidak terhormat dalam pandangan adat, dan Sahat yang 

diharuskan pulang mengurus kedua orang tuanya di rumah. 

Pada level realitas, dialog yang menyinggung pasangan 

non-Batak menampilkan perbedaan makna budaya: orang tua 

menekankan pentingnya mematuhi adat, sementara generasi muda 

menonjolkan hak individu dan kehidupan modern. Tanda-tanda ini 

terlihat melalui pilihan kata seperti “kau yang melanjutkan adat” 



 

33 

 

 

 

dari ucapan Mak Domu dan “orang bisa hidup tanpa adat” dari 

ucapan Domu. 

Pada level representasi, konflik ini direpresentasikan 

secara sinematik melalui teknik shot-reverse shot yang 

menampilkan wajah orang tua dan anak secara bergantian, 

mempertegas ketegangan pandangan dan ketidaksepahaman. 

Kamera sering berpindah fokus antara figur yang berbeda, 

menandakan bipolaritas nilai budaya yang dipertentangkan. 

Editing lambat dan jarak antar shot mencerminkan jeda emosional 

antara figur tua dan muda, ini menunjukkan bahwa representasi 

sinematik memperkuat perbedaan sosial dalam film.6 

Pada level ideologi, konflik ini merepresentasikan 

benturan antara nilai tradisional yang kolektif dengan nilai modern 

yang individualistik. Nilai modern menuntut ruang ekspresi diri 

dan kebebasan memilih pasangan hidup, sementara nilai 

tradisional menuntut pemeliharaan adat dan identitas suku. Film 

ini menghadirkan wacana kritis tentang batas penerapan nilai 

budaya tradisional dalam kehidupan masyarakat yang terus 

mengalami modernisasi. 

Konflik-konflik di atas merefleksikan resistensi terhadap 

perubahan budaya yang berakar pada adat endogami Batak. Ini 

 
6 Nur Afni Rachman, ‘John Fiske’s Semiotic Analysis of Moral Education in “Budi Pekerti” Film’, 

Journal of Language, Communication, and Tourism, 2.1 (2023), pp. 18–28, 

doi:10.25047/jlct.v2i1.4481. 



 

34 

 

 

 

sesuai dengan gagasan bahwa ketika nilai budaya tradisional 

bertemu dengan nilai budaya lain, sering kali terjadi ketegangan 

komunikasi yang memicu konflik budaya.7 

 

c. Konflik Peran Gender dalam Komunikasi Keluarga 

Salah satu adegan yang menjadi representasi konflik 

budaya muncul melalui peran gender yang diberikan kepada 

Sarma sebagai anak perempuan. Walaupun Sarma telah bekerja 

sebagai PNS, ia tetap ditugaskan secara implisit untuk mengurus 

urusan domestik keluarga, seperti memasak dan menyiapkan 

sarapan untuk kedua orang tuanya, sebuah nilai budaya yang 

menunjukkan subordinasi perempuan.8 

Benturan ini menunjukkan adanya ketegangan budaya 

antara peran gender tradisional Batak dan peran individu 

perempuan dalam kehidupan modern.9 

Pada level realitas, adegan yang menampilkan Sarma 

sebagai anak perempuan yang terus menjalankan peran domestik 

meskipun memiliki pekerjaan profesional menunjukkan 

ketimpangan peran gender. Dialog yang menyiratkan pengharapan 

 
7 Naitboho and others, KONFLIK LINTAS BUDAYA DALAM INTERAKSI SOSIAL MASYARAKAT 

MULTIKULTURAL. 
8 Troyandi Fiona, ‘Subordinasi Perempuan Dalam Film Ngeri-Ngeri Sedap’ (unpublished, Diss. 

Universitas Atma Jaya Yogyakarta, 2023). 
9 Irma Fatmawati, Rahul Ardian Fikri, and Annisa Febrina, Negotiation of the Role of Batak 

Women in the Modern Era: A Challenge to the Domination of the Patriarchy of Dalihan Na Tolu, 

n.d. 



 

35 

 

 

 

agar Sarma bertanggung jawab terhadap tugas rumah tangga 

menandakan perbedaan norma budaya yang dipaksakan pada 

perempuan. 

Pada level representasi, konflik ini direpresentasikan 

melalui komposisi visual yang menempatkan Sarma dalam adegan 

keseharian domestik dengan medium shot yang statis, sedangkan 

adegan lain yang melibatkan tokoh laki-laki menunjukkan ruang 

gerak lebih besar dalam lingkungan sosial. Pilihan kamera yang 

konsisten pada ruang domestik bagi tokoh perempuan 

mempertegas peran tradisional yang dilekatkan padanya. 

Pada level ideologi, konflik ini mencerminkan ideologi 

subordinasi gender, di mana budaya Batak menempatkan 

perempuan pada posisi domestik sebagai bagian dari norma sosial 

budaya. Studi lain yang menggunakan analisis Fiske juga 

menunjukkan bagaimana representasi gender dalam film 

seringkali menegaskan nilai dominan budaya melalui teknik 

sinematik dan konteks naratif yang mendukung struktur sosial 

tradisional.10 

 

Konflik ini berfungsi sebagai kritik terhadap praktik 

budaya yang memberi nilai lebih tinggi pada peran domestik 

 
10 Nova Yana Azli Harahap, Nursapia Harahap, and Syahrul Abidin, ‘ANALISIS SEMIOTIKA 

JOHN FISKE DALAM KETIDAKSETARAAN GENDER PADA FILM DANGAL 2016’, 

SIBATIK JOURNAL: Jurnal Ilmiah Bidang Sosial, Ekonomi, Budaya, Teknologi, dan Pendidikan, 

2.4 (2023), pp. 1117–26, doi:10.54443/sibatik.v2i4.725. 



 

36 

 

 

 

perempuan, sehingga mempengaruhi komunikasi dan posisi 

negosiasi perempuan dalam keluarga. 

d. Konflik Epistemik: Pengetahuan Adat Vs. Pengetahuan Modern 

Adegan ketika Domu salah mengambil ulos bukan sekadar 

kesalahan teknis, melainkan konflik budaya dalam bentuk 

pengetahuan (epistemik). Ulos sebagai simbol adat Batak 

memiliki makna ritual dan makna sosial yang hanya dimengerti 

sepenuhnya oleh generasi tua. 

Ketidaktahuan Domu terhadap makna ini menimbulkan 

konflik yang tampak dalam dialog serta ekspresi orang tua. 

Benturan ini mencerminkan konflik budaya dalam komunikasi 

keluarga yang bukan sekadar soal aturan, tetapi juga soal kerangka 

makna budaya yang berbeda antara generasi tua dan muda. 

Pada level realitas, dialog menyiratkan ketidaktahuan 

Domu terhadap simbol budaya adat serta respon kritik dari orang 

tua melalui kata-kata bernada evaluatif. Ekspresi wajah dan gestur 

tubuh memperjelas kritik tersebut. 

Pada level representasi, teknik close-up pada objek ulos 

dan reaksi tokoh menguatkan makna simbolik yang bertentangan 

pandangan budaya. Editing dan framing yang fokus pada simbol 

mempertegas pentingnya tanda tersebut dalam budaya. 

Pada level ideologi, konflik ini merepresentasikan 

pertentangan antara pengetahuan adat turun-temurun dan 



 

37 

 

 

 

pengetahuan modern yang kurang memahami kode budaya 

tertentu. Ideologi ini berakar pada nilai budaya yang terus dijaga 

oleh generasi tua, sementara generasi muda perlu menegosiasikan 

makna tersebut dalam konteks kehidupan masa kini. 

 Menurut pendapat penulis, representasi budaya Batak dalam film Ngeri-

Ngeri Sedap lebih condong ke arah positif, meskipun film ini secara eksplisit 

menampilkan konflik, ketegangan, dan pertentangan dalam komunikasi keluarga. 

Representasi konflik yang ditampilkan tidak dimaksudkan untuk 

mendiskreditkan budaya Batak, melainkan sebagai bentuk kritik reflektif 

terhadap dinamika budaya dalam keluarga Batak yang sedang berhadapan dengan 

perubahan sosial dan modernitas. 

Film ini memperlihatkan nilai-nilai budaya Batak seperti ikatan 

kekeluargaan yang kuat, penghormatan terhadap orang tua, pentingnya adat, serta 

rasa tanggung jawab orang tua terhadap masa depan anak-anaknya. Meskipun 

nilai-nilai tersebut kerap memicu konflik akibat cara penyampaian yang otoritatif 

dan hierarkis, film ini menunjukkan bahwa konflik tersebut berakar pada kasih 

sayang dan kepedulian, bukan pada niat menindas atau mengekang. Selain itu, 

film Ngeri-Ngeri Sedap tidak menampilkan budaya Batak sebagai budaya yang 

kaku dan tidak bisa berubah, melainkan sebagai budaya yang mampu 

bernegosiasi dengan nilai-nilai modern melalui dialog, kompromi, dan 

rekonsiliasi antargenerasi. 

Penyelesaian konflik dalam film menegaskan bahwa komunikasi yang 

terbuka dan empatik dapat menjadi jembatan antara adat dan kebebasan individu. 



 

38 

 

 

 

Dengan demikian, budaya Batak direpresentasikan sebagai budaya yang dinamis, 

manusiawi, dan relevan dengan realitas sosial kontemporer. Oleh karena itu, 

meskipun konflik budaya ditampilkan secara intens, film ini justru memperkuat 

citra positif budaya Batak sebagai sistem nilai yang menjunjung kebersamaan, 

cinta keluarga, dan kemampuan beradaptasi di tengah perubahan zaman. 

 

2. Integrasi Nilai Dakwah dalam Resolusi Konflik Budaya Keluarga 

Selain merepresentasikan konflik budaya dalam komunikasi keluarga 

Batak, film Ngeri-Ngeri Sedap juga menyampaikan nilai-nilai dakwah secara 

implisit melalui dinamika konflik dan proses penyelesaiannya. 

Dakwah dalam konteks penelitian ini tidak dipahami sebatas penyampaian 

pesan keagamaan secara verbal atau simbol keislaman secara eksplisit, melainkan 

sebagai internalisasi nilai-nilai moral dan etika Islam yang tercermin dalam 

perilaku, sikap, dan cara berkomunikasi antar tokoh dalam keluarga. 

Nilai dakwah pertama yang sangat tampak dalam film ini adalah nilai 

Birrul Walidain dan tanggung jawab orangtua dalam mendidik anak. Di satu sisi, 

sikap anak-anak yang menolak kehendak orang tua bertentangan dengan ajaran 

birrul walidain yang menekankan kewajiban berbakti, menghormati, dan berkata 

lemah lembut kepada orang tua, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an Surah 

Al-Isra ayat 23 yang berbunyi: 

ٓ إيِااهُ وَبِ  لِدَيْنِ ٱ وَقضََىٰ رَبُّكَ ألََّا تعَْبدُُوٓا۟ إِلَّا ا يبَْلغُنَا عِندَكَ  لْوَٰ ناً ۚ إِما ٰـ أحََدُهُمَآ أوَْ كِلََهُمَا فلَََ  لْكِبرََ ٱ إحِْسَ  

ا   تقَلُ لاهُمَآ أفُ  ٍّۢ وَلََّ تنَْهَرْهُمَا وَقلُ لاهُمَا قوَْلًَّا كَرِيمًا

 



 

39 

 

 

 

Artinya: “Dan Tuhanmu telah memerintahkan agar kamu jangan 

menyembah selain Dia dan hendaklah berbuat baik kepada ibu bapak. Jika salah 

seorang di antara keduanya atau kedua-duanya sampai berusia lanjut dalam 

pemeliharaanmu, maka sekali-kali janganlah engkau mengatakan kepada 

keduanya perkataan "ah" dan janganlah engkau membentak keduanya, dan 

ucapkanlah kepada keduanya perkataan yang baik.” 

Surah Al-Isra ayat 23 merupakan larangan untuk kita berkata kasar dan 

perintah untuk berbuat baik kepada kedua orang tua. Namun di sisi lain, film ini 

juga merepresentasikan pentingnya peran orang tua, khususnya ibu, dalam 

menjalankan pendidikan yang penuh kasih, empati, dan dialog. 

Nilai ini sejalan dengan prinsip dakwah Islam bahwa orang tua tidak 

hanya berhak ditaati, tetapi juga memiliki kewajiban mendidik anak dengan 

kebijaksanaan, sebagaimana sabda Nabi Muhammad SAWdalam hadits berikut: 

 كُلُّكُمْ رَاع  وَكُلُّكُمْ مَسْئوُلٌ عَنْ رَعِياتِهِ 

Artinya: “Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap pemimpin akan 

dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya” (HR. Bukhari dan 

Muslim). 

Sosok Mak Domu dalam film Ngeri-Ngeri Sedap yang lebih lembut dan 

berusaha memahami anak-anaknya merepresentasikan nilai keibuan dalam Islam 

sebagai madrasah pertama bagi anak, sebagaimana pesan moral dalam hadis 

tentang keutamaan peran ibu dalam pengasuhan dan pendidikan. 

Nilai dakwah berikutnya yang juga tampak kuat dalam film ini adalah 

nilai musyawarah dan dialog. Konflik yang awalnya didominasi oleh komunikasi 



 

40 

 

 

 

satu arah dan otoriter perlahan bergerak menuju komunikasi yang lebih dialogis. 

Perubahan sikap Pak Domu setelah meminta pendapat kepada ibunya (opung) dan 

mulai mendengarkan pandangan anak-anaknya menunjukkan pentingnya 

musyawarah sebagai prinsip dakwah dalam membangun keharmonisan keluarga. 

Hal ini selaras dengan hadits yang diriwayatkan oleh Abu Dawud: 

، حَداثنََا شَيْباَنُ، عَنْ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ عُمَيْ  ، عَنْ أبَِيحَداثنَاَ ابْنُ الْمُثنَاى، حَداثنََا يحَْيىَ بْنُ أبَِي بكَُيْر  ر   

ِ صلى الله عليه وسلم  سْتشََارُ مُؤْتمََنٌ لْمُ ا "سَلَمَةَ، عَنْ أبَِي هرَُيْرَةَ، قاَلَ قَالَ رَسُولُ اللَّا  

Artinya: Dari Abu Hurairah, ia berkata: Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: "Orang 

yang dimintai pendapat adalah orang yang dipercaya”. 

Opung merupakan orang yang dapat dipercayai oleh Pak Domu, sehingga 

ia mengadukan permasalahnnya dengan anak-anaknya kepada ibunya dan juga 

sekaligus meminta pendapatnya. Opung memberikan nasihat secara lembut yang 

akhirnya bisa membuka pikiran Pak Domu, bahwa segala sesuatu yang 

dipaksakan itu tidak baik dan setiap orang memiliki hak untuk mennetukkan jalan 

hidupnya masing-masing. 

Dialog yang terjadi antara Pak Domu dan keluarganya juga selaras dengan 

Qur’an surah Al-Imran Ayat 159 yang berbunyi: 

وْا مِنْ حَوْلِكََۖ فاَعْفُ عَ  ِ لِنْتَ لهَُمْۚ وَلوَْ كُنْتَ فظًَّا غَلِيْظَ الْقلَْبِ لََّنْفضَُّ نَ اللَّه نْهُمْ فبَِمَا رَحْمَة  م ِ  

َ يحُِبُّ الْمُتوََ  ِِۗ انِا اللَّه لِيْنَ وَاسْتغَْفِرْ لهَُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِى الََّْمْرِۚ فاَِذاَ عَزَمْتَ فتَوََكالْ عَلَى اللَّه ك ِ  

Artinya: “Maka, berkat rahmat Allah engkau (Nabi Muhammad) berlaku 

lemah lembut terhadap mereka. Seandainya engkau bersikap keras dan berhati 

kasar, tentulah mereka akan menjauh dari sekitarmu. Oleh karena itu, maafkanlah 

mereka, mohonkanlah ampunan untuk mereka, dan bermusyawarahlah dengan 



 

41 

 

 

 

mereka dalam segala urusan (penting). Kemudian, apabila engkau telah 

membulatkan tekad, bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah mencintai 

orang-orang yang bertawakal” 

Dalam ayat di atas, dikatakan jika berbicara atau menasehati orang lain 

dengan sikap yang keras dan hati yang kasar tentulah tidak akan diterima oleh 

mereka yang dinasehati dan bahkan dijauhi. Sama hal nya seperti Pak Domu yang 

berdialog dengan keluarganya dalam bentuk otoriter dan mengekang, tidak 

mendengarkan sudut padang dari yang lain, juga suka memaksakan kehendaknya. 

Oleh karena itu akhirnya ia ditinggalkan oleh semua anggota keluarganya. 

Kemudia hubungan Pak Domu dengan anggota keluarganya mulai 

membaik ketika Pak Domu mulai menyadari kesalahannya dan mencoba 

bermusyawarah dengan para anggota keluarganya secara baik dan mengerti jika 

tidak semua kehendaknya bisa ia paksakan terhadap orang lain, terutama kepada 

anggota keluarganya sendiri. 

Film ini menegaskan bahwa konflik budaya tidak dapat diselesaikan 

melalui paksaan, melainkan melalui keterbukaan komunikasi dan kesediaan 

untuk saling memahami. 

Nilai dakwah berikutnya adalah kesabaran dan pengendalian diri. Tokoh 

Mak Domu dan Sarma merepresentasikan figur yang menahan emosi dalam 

menghadapi tekanan budaya dan otoritas keluarga. Mak Domu yang berusaha 

sabar dan mengendalikan dirinya ketika berdebat dengan Pak Domu dan Sarma 

yang berusaha sabar ketika pilihan hidupnya diatur oleh orang tuanya. 

Sikap sabar yang ditampilkan tidak dimaknai sebagai kepasrahan semata, 



 

42 

 

 

 

tetapi sebagai bentuk kebijaksanaan dalam menjaga keutuhan keluarga. Dalam 

konteks dakwah, kesabaran diposisikan sebagai kekuatan moral yang 

memungkinkan terciptanya perubahan secara perlahan namun berkelanjutan. 

Sabar dan pengendalian ini sudah dijelaskan di dalam hadits yang 

berbunyi: 

 عَنْ أبَِيْ هرَُيْرَةَ رَضِيَ الله عَنْهُ أنا رَسُوْلُ اللهِ صَلاى الله عَليَْهِ وَ آلِهِ وَسَلام قاَلَ ليَْسَ الشَدِيْدُ 

رَعَةِ إنِامَا الشادِيْدُ الاذِيْ يَمْلِكُ نفَْسَهُ عِنْدَ الغضََبِ)متفق عليه(ه   باِلصُّ

Artinya: “Dari Abu Hurairah RA, Rasulullah SAW bersabda: “Bukanlah orang 

yang kuat yang menang dalam pergulatan akan tetapi orang yang kuat ialah yang 

mampu menahan hawa nafsunya saat marah,” (Mutttafaqun 'alaih). 

Film Ngeri-Ngeri Sedap juga merepresentasikan nilai introspeksi diri 

(muhasabah) melalui transformasi karakter Pak Domu. Tangisan dan pengakuan 

kesalahan Pak Domu di hadapan tokoh Opung menjadi simbol refleksi diri atas 

pola komunikasi dan pola asuh yang selama ini dijalankannya. 

Surah Al-Qiyamah ayat 2 adalah surah yang membahas 

tentang muhasabah diri, yang berbunyi: 

امَةِ   وَلََّ أقُْسِمُ باِلنافْسِ اللاوا

Artinya "Dan aku bersumpah demi jiwa yang selalu menyesali (dirinya 

sendiri)". Ayat ini menunjukkan pentingnya introspeksi dan penyesalan atas 

kesalahan diri. Ayat ini juga mendorong setiap manusia untuk memiliki 

sifat nafsul lawwamah, yaitu kesadaran diri untuk terus-menerus mengevaluasi 

dan memperbaiki diri, karena Allah bersumpah dengan jiwa seperti itu.  

Adegan penyesalan diri oleh Pak Domu dihadapan tokoh Opung 



 

43 

 

 

 

menunjukkan bahwa dakwah tidak selalu hadir dalam bentuk nasihat verbal, 

melainkan dapat diwujudkan melalui pengalaman emosional yang menggugah 

kesadaran moral seseorang. Selain itu, nilai kasih sayang dan penghormatan 

dalam keluarga menjadi pesan dakwah yang mengikat keseluruhan narasi film. 

Rekonsiliasi antara orang tua dan anak-anak pada akhir cerita 

merepresentasikan pentingnya kasih sayang sebagai fondasi komunikasi 

keluarga. Film ini menyampaikan pesan bahwa adat dan budaya seharusnya 

berfungsi sebagai sarana memperkuat relasi keluarga, bukan sebagai alat 

penindasan atau pembatas kebebasan individu. 

Dengan demikian, film Ngeri-Ngeri Sedap berfungsi sebagai media 

dakwah kultural yang menyampaikan nilai-nilai Islam melalui representasi 

konflik budaya dan proses komunikatif dalam keluarga Batak. Dakwah disajikan 

secara kontekstual dan relevan dengan realitas masyarakat multikultural 

Indonesia, sehingga pesan moral dan spiritual dapat diterima secara lebih inklusif. 


