BAB IV
HASIL PENELITIAN & PEMBAHASAN

A. Gambaran Umum

1. Filmografi “Ngeri-Ngeri Sedap” (2022)

ey

ARTWENDY BENMESWARA NASUTION  TICA PANGOAESAN SORIS 300K MAMILL MG
SITA RHERSIEY BUTAR-BUTAR LOLOX INDRR XGEL

Gambar 4. 1 Poster Film Ngeri-Ngeri Sedap (2022)
dir. Bene Dion Rajagukguk

Sutradara : Bene Dion Rajagukguk
Produser : Dipa Andika
Skenario : Bene Dion Rajagukguk

Penata Musik : Viky Sianipar
Sinematografer  : Padri Nadeak

Penyunting : Aline Jusria
Perusahaan : Imajinari

Produksi : Visionari Film Fund
Tanggal rilis : 2 Juni 2022

Durasi : 114 menit



Negara : Indonesia
Bahasa : Indonesia (campuran bahasa batak)
Pemain:

Arswendy Beningswara Nasution

Tika Panggabean

Boris Bokir

Gita Bhebhita Butar-butar

Lolox

Indra Jegel

Rita Matu Mona

Paulus Simangunsong, Indah Permatasari

Pritt Timothy

Edwin Samosir ”Obama”

Andri Nadeak “Obama”

Tivi Tambunan “Obama”
. Soleh Solihun

Fitria Sechan

Sabam Samosir

Ompung Samantha

Muhadkly Acho

Abdur Arsyad

Bene Dion Rajagukguk

mHoT OB AT SR MO A0 o

2. Tokoh-tokoh “Ngeri-ngeri Sedap”
a. Arswendy Beningswara Nasution sebagai Pak Domu

Pak Domu merupakan tokoh sentral yang merepresentasikan figur
ayah Batak tradisional yang patriarkal, otoriter, dan sangat
menjunjung adat. [a memandang keluarga sebagai sistem hierarkis
di mana ayah memiliki otoritas mutlak dalam pengambilan
keputusan. Cara komunikasinya didominasi perintah, nada suara
tinggi, dan minim empati, sehingga memicu konflik dengan anak-
anaknya. Pak Domu menjadi simbol konflik budaya antara tradisi
dan modernitas, karena keteguhannya pada adat berhadapan

langsung dengan nilai kebebasan generasi muda. Transformasi



karakter Pak Domu di akhir film yang awalnya keras menjadi
reflektif dan meminta maaf merupakan unci pesan moral film.

b. Tika Panggabean sebagai Mak Domu
Mak Domu merepresentasikan ibu Batak yang penuh kasih,
emosional dan religius, tetapi berada dalam posisi subordinat
terhadap suami. Secara komunikasi nonverbal, Mak Domu sering
menampilkan gestur menahan emosi dan ekspresi sedih.
Sedangkan secara verbal, Mak Domu sering menggunakan bahasa
persuasif, keluhan emosional atau mengalah. Keputusannya
berpura-pura bertengkar dengan suami demi memanggil anak
pulang menunjukkan konflik etika komunikasi berbasis budaya
kolektivis, di mana keharmonisan keluarga dianggap lebih penting
daripada kejujuran personal. Perannya sangat penting karena ia
menjadi jembatan emosional antara ayah dan anak-anak.

c. Boris Bokir sebagai Domu
Domu adalah anak sulung yang paling berani dan paling vokal
menentang ayahnya, sekaligus menjadi jembatan antara nilai
Batak dan realitas modern. Ia digambarkan rasional, emosional,
dan berani menentang otoritas adat juga mengungkap luka batin
akibat pola komunikasi otoriter ayahnya. Konflik utama Domu
dengan Pak Domu jelas terlihat dalam isu pernikahan beda suku,
yang menegaskan benturan budaya etnis dan multikulturalisme.

d. Lolox sebagai Gabe



Gabe digambarkan sebagai anak yang santai, humoris, dan adaptif
terhadap budaya luar. Karakternya merepresentasikan strategi
adaptasi budaya melalui humor. Gabe sering menggunakan
candaan dan sindiran untuk menghindari konflik langsung.
Namun di balik sikap santainya, Gabe juga menyimpan
ketegangan identitas sebagai orang Batak yang hidup jauh dari
nilai adat, sekaligus memperlihatkan bentuk perlawanan pasif
terhadap tekanan adat melalui humor dan sikap cuek.

Gita Bhebhita Butar-butar sebagai Sarma

Sarma adalah anak perempuan satu-satunya dan menjadi figur
mediator. [a merepresentasikan posisi prempuan muda Batak yang
berada di antara kepatuhan budaya dan kesadaran emosional
modern. Sarma cenderung menggunakan komunikasi empatik,
kalimat lembut, dan nada menenangkan. Perannya penting sebagai
penyeimbang konflik dan simbol kemungkinan dialog lintas
generasi.

Indra Jegel sebagai Sahat

Sahat adalah anak yang paling realistis dan lugas. Ia sering
mempertanyakan logika adat secara terbuka. Sahat merupakan
karakter yang suka langsung to the point, dan minim basa-basi. la
cenderung bersikap dingin dan menjaga jarak. Sahat
merepresentasikan rasionalitas modern yang sering berbenturan

dengan nilai simbolik adat Batak.



g. Rita Matu Mona sebagai Ompung Domu
Ompung Domu merepresentasikan tekanan sosial komunitas
Batak, yang ikut memperkuat legitimasi adat dan mengawasi
perilaku keluarga Pak Domu. Komunikasi mereka sering normatif
dan mengandung penilaian sosial.

h. Paulus Simangunsong sebagai Amang Anggiat
Karakternya sama dengan Ompung Domu, yaitu karakter yang
merepresentasikan tekanan adat pada sosial komunitas Batak.

i. Indah Permatasari sebagai Neny Pasangan Domu
Neny berperan sebagai calon istri Domu dari suku yang berbeda.
Tokoh ini merepresentasikan “yang lain” dalam perspektif budaya
Batak. Ia tenang, sopan, dan komunikatif, tetapi menjadi sumber
konflik karena perbedaan etnis etnosentrisme. Secara simbolik, ia
adalah ujian bagi fleksibilitas adat Batak.

j.  Pritt Timothy sebagai Pak Pomo
Pak Pomo berperan sebagai orang tua yang mengajari juga sering
memberi nasehat kepada Gabe. la adalah tokoh inspiratif bagi
Gabe. la juga berhasil memberikan nasehat yang bisa mengetuk

pintu hati Gabe untuk pulang ke kampung halamannya.

3. Sinopsis “Ngeri-Ngeri Sedap” (2022)

Film Ngeri-Ngeri Sedap menceritakan tentang Pak Domu dan Mak

Domu, sepasang suami istri Batak yang tinggal di sekitar Danau Toba.



Mereka rindu akan ketiga anak laki-laki mereka yang merantau dan sangat
jarang pulang. Yaitu si Domu, Gabe, dan Sahat. Sementara anak perempuan
mereka, Sarma, tinggal di kampung bersama mereka.

Hubungan antara ketiga anak laki-laki dan Pak Domu yang tidak
harmonis menyebabkan mereka menolak pulang ketika Pak Domu meminta
mereka kembali untuk menghadiri acara adat. Pak Domu dan Mak Domu
akhirnya memiliki rencana, yaitu dengan berpura-pura bercerai agar ketiga
anak lelakinya mau kembali ke kampung halaman.

Rencana ini membuahkan hasil, ketiga anak lelaki mereka akhirnya
mau untuk pulang setelah dibujuk juga oleh Sarma. Akan tetapi, kepulangan
yang ditunggu-tunggu justru memicu konflik yang lebih dalam tentang adat
batak, ekspektasi orang tua, dan juga pilihan hidup para anak mereka. Bahkan
kehidupan Sarma, yang dianggap paling nyaman dan tidak ada beban
memunculkan luka lama yang ia pendam selama ini.

Setelah perjalanan panjang dan penuh arti, konflik yang terjadi pada
keluarga Batak ini pada akhirnya bisa diselesaikan dan membawa keluarga
mereka pada pembelajaran penting tentang komunikasi dan menerima
perbedaan, seperti cerita Domu yang ingin menikah dengan wanita pilihannya
dari suku Sunda, Gabe yang ingin jadi pelawak di kota besar, dan Sahat yang
lebih memilih hidup mandiri dan merantau di Jawa untuk belajar berbisnis

dan belajar kehidupan bersama Pak Pomo.



B. Hasil Penelitian

Berdasarkan hasil analisis yang didapatkan dengan menonton keseluruhan
film Ngeri-ngeri Sedap, maka peneliti dapat memaparkan bentuk-bentuk konflik
budaya yang ada dalam komunikasi keluarga Batak sesuai dengan teori yang
peneliti gunakan, yaitu teori konflik budaya, teori komunikasi budaya,

komunikasi keluarga dan semiotika John Fiske.

Tabel 4. 1 Penolakan Pak Domu terhadap Pekerjaan Gabe sebagai Pelawak

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi
00:02:25- Percakapan antara Mak Domu,
00:03:00 Pak Domu dan Gabe lewat telepon

genggam tentang pekerjaan Gabe
sebagai pelawak. Terlihat Gabe
dengan wajah datarnya menjawab
bahwa ia tidak bisa berhenti
menjadi pelawak. Pak Domu yang
tampak kesal memberikan isyarat
kepada Mak Domu  untuk
mengancam  Gabe.  Terlihat
ekspresi Pak Domu langsung
mematikan telepon secara sepihak
karena semakin kesal ketika Gabe
malah melawan ucapan ibunya.

PELAWAK, JAKARTA

Dialog:

Gabe: “Berhenti kek mana sih
mak? Bukan angkot lah aku bisa
disuruh-berhenti gitu”

Mak Domu: “Bapak ga suka kau
Jjadi pelawak nak™

Gabe: “Terus kenapa Bapak
kerjanya ngelawak mak?

Mak Domu: “Maksudmu?”
Gabe: “Ya itu, ngatur-ngatur
pilihan orang begitu, kan lucu
bikin ketawa”

Mak Domu: “Kata Bapakmu,
kalau kau melawan terus, tak




boleh kau pulang”

Realitas: Nada tegas, menekan dan mengontrol dari Mak Domu yang menyampaikan
ketidaksukaan Pak Domu terhadap pekerjaan Gabe sebagai pelawak. Respons datar Gabe
yang diselingi kalimat verbal sarkastik sebagai bentuk perlawanan secara tidak langsung.
Gestur Pak Domu yang memberikan isyarat ancaman untuk Gabe kepada Mak Domu dan
mematikan telepon secara sepihak.

Representasi: Konflik disajikan melalui penggunaan medium shot dan close-up pada
wajah masing-masing tokoh untuk menonjolkan ekspresi emosional..

Ideologi: Ideologi patriarki ditampilkan secara eksplisit di mana ayah memaksa
memiliki otoritas penuh atas pilihan hidup anak.

Scene di atas menampilkan adegan pertama terjadinya konflik budaya dalam
komunikasi keluarga Batak di film “Ngeri-Ngeri Sedap”. Terlihat pe rcakapan
lewat telepon antara Pak Domu, Mak Domu dan anak ketiga mereka, Gabe.
Percakapan tersebut membahas ketidaksukaan Pak Domu terhadap pekerjaan
Gabe sebagai pelawak di Jakarta.

Pekerjaanya dianggap tidak sesuai dengan adat Batak yang dijunjung tinggi
Pak Domu. Sedangkan Mak Domu menjadi perantara antara Pak Domu dan Gabe,
terlihat sepanjang percakapan lewat telepon tersebut hanya Mak Domu yang
berbicara dengan Gabe, sedangkan Pak Domu hanya diam sambil memberikan
isyarat-isyarat.

Karena sifat Pak Domu yang keras dan otoriter, ia langsung mematikan
telepon ketika Gabe mulai melawan lagi, Mak Domu yang mendengar Gabe
masih berbicara terlihat kesal dan sedih karena Pak Domu mematikan telepon
secara sepihak. Hal tersebut terlihat ketika Mak Domu hanya bisa pasrah dan

terlihat sedih ketika Pak Domu meninggalkannya sendirian.




Tabel 4. 2 Ketidaksetujuan Pak Domu Memiliki Calon Menantu Berbeda Suku

(Bukan Batak)
Menit Ke- Visualisasi Deskripsi
00:30:00- Percakapan antara Mak Domu, Pak
00:04:25 Domu dan Domu lewat telepon

PEGAWAI BUMN, BANDUNG

genggam tentang pernikahan Domu
dengan gadis yang bukan dari suku
Batak. Mak Domu terlihat menasehati
Domu tentang kewajiban anak pertama
yang harus melanjutkan marga dan
adat. Sedangkan Pak Domu hanya
diam  mendengarkan  percakapan
tersebut dengan ekspresi kesal sambil
memberikan isyarat ke Mak Domu.
Domu akhirnya mematikan sepihak
telepon mereka karena kesal terhadap
orang tuanya. Hal itu membuat Mak
Domu kebingungan dan Pak Domu
menjadi semakin kesal.

Dialog:

Domu: “Kenapa harus sih mak?mau
Batak, mau Sunda, kan sama-sama
manusia mak”

Mak Domu: “Kau itu anak pertama
nak, kau yang melanjutkan marga, kau
yang melanjutkan adat, kek mana kau
mau bertanggung jawab kalau istrimu
nanti ga ngerti adat nak?”

Domu: “Aduh, zaman kan sudah maju
mak, orang bisa loh hidup tanpa adat”
Mak Domu: “Domu, ingat, kau orang
Batak”

Domu: “Jadi kek mana lah ini mak, ga
mau orang rumah kenalan? aku mau
kawin loh™

Mak Domu: “Kata Bapakmu,
Jjangankan kenalan, jumpa kau pun dia
tak mau kalau kerjamu Cuma




10

melawan”
Domu: “Yaudah, aku pun ga mau-mau
kali kok jumpa, formalitas aja”

Realitas: dialog antara Mak Domu dan Domu yang penuh tekanan yang membahas pernikahan
beda suku dan kewajiban anak pertama untuk melanjutkan marga dan adat Batak. Gestur tangan
dan ekspresi kesal Pak Domu terhadap respons Domu yang defensif dan argumentatif.

Representasi: konflik diperkuat melalui teknik shot-reverse shot antara mak domu dan domu
untuk menegaskan jarak komunikasi antar generasi. Medium Shot juga kerap dipakai untuk
menampilkan ekspresi Pak Domu yang diam saja agar dominasi simbolik tetap teras.

Ideologi: adegan ini merepresentasikan ideologi endogami dan pelestarian adat Batak yang
menempatkan pernikahan sesama suku sebagai kewajiban budaya. Ideologi ini berhadapan
langsung dengan pandangan modern Domu yang memandang pernikahan sebagai pilihan
personal, bukan kewajiban adat

Adegan di atas menampilkan bentuk konflik budaya yang terjadi lagi di dalam
komunikasi keluarga Batak. Terlihat Pak Domu yang diam mendengarkan
percakapan Mak Domu dan Domu, anak laki-laki pertama mereka yang
memutuskan merantau ke Bandung dan menikah dengan perempuan bersuku
Sunda.

Dalam percakapan tersebut Mak Domu dan Pak Domu menantang rencana
Domu untuk menikah dengan memberikan nasehat bahwa di dalam adat Batak
anak pertama yang harus bertanggung jawab akan keluarganya. Jadi Domu harus
menikah dengan yang sesama Batak untuk melanjutkan garis keturunan adat. Hal
ini menampilkan jelas nilai ideologi endogami yang dianut oleh orangtua Domu.

Domu yang tidak mau diatur mencoba memberikan penjelasan kepada orang
tuanya bahwa zaman sudah maju sehingga tidak perlu harus menikah dengan
sesama suku. Mendengar perlawanan Domu, Mak Domu tampak kebingungan

dan menyuruh untuk Pak Domu saja yang berbicara dengan anak petama mereka



11

itu, akan tetapi Pak Domu tetap memilih diam dan memberikan gestur enggan
sambil mengibas-ngibaskan tangannya, ia juga memberikan isyarat ke Mak Domu
untuk kembali mengancam Domu dengan mengatakan tidak mau ketemu Domu
dan calon istrinya.

Domu yang merasa kesal diancam seperti itu akhirnya mematikan telepon
sepihak. Hal tersebut membuat Mak Domu kebingungan dan bertanya ke Pak
Domu bagaimana kelanjutannya, akan tetapi Pak Domu hanya menghela nafas

kasar dan meninggalkan Mak Domu yang masih bertanya-tanya.

Tabel 4. 3 Penolakan Sahat untuk Kembali ke Kampung Halaman

\ Menit Ke- \ Visualisasi \ Deskripsi




12

00:04:50-
00:05:35

Percakapan antara Mak Domu, Pak
Domu dan Sahat anak terakhir
mereka. Mak Domu menanyakan
wmsv’,ﬁ%ﬁ%gﬁ apakah Sahat akan pulang ketika
urusannya di Jogja telah beres. Sahat
menjawab bahwa urusannya tidak
akan pernah beres karena ia punya
usaha di Jogja dan harus menjaga Pak
Pomo. Merasa kesal, Pak Domu
mematikan telepon secara sepihak
ketika Mak Domu belum selesai
berbicara dan pergi begitu saja. Sahat
hanya terdiam dan  kembali
membantu Pak Pomo.

Dialog:

Sahat: “Ga ada beresnya mak, aku
ada usaha mak, aku juga yang harus
jagakan Pak Pomo”

Mak Domu: “Kenapa pula harus kau
yang jagain dia nak?”

Sahat: “Pak Pomo ga ada anak,
istrinya juga udah meninggal”

Mak Domu: “Tapi kan kau sudah
Jjanji sama kami nak, lulus kuliah kau
pulang, kau itu anak terakhir loh
nak”

Sahat: “Iya ngerti aku, tapi kek mana
lagi mak?”

Mak Domu: “Kalau tau kek gini, ga
kami kasih kau merantau, pokoknya
kau pulang secepatnya, habis itu ga
boleh pergi lagi, tapi...”

(Pak Pomo mematikan telepon)

Mak Domu. “Pak! Egois kali Bapak
ini!”

Pak Domu: “Udahlah!”

Realitas: nada suara Mak Domu terdengar kecewa dan memohon, sementara Sahat
menjawab dengan nada pasrah dan ragu. Komunikasi nonverbal ditunjukkan melalui
tindakan Pak Domu yang mematikan telepon secara sepihak dan pergi meninggalkan Mak
Domu, menandakan penolakan dan kemarahan atas keputusan Sahat.

Representasi: musik jenaka mengalun setelah Pak Domu mematikan telepon secara sepihak
menunjukkan sedikit kelucuan karena setelah telepon dimatikan, Pak Domu melanjutkan
kembali aktivitas yang sama dengan Sahat anaknya yang di Jogja. Melalui kamera statis
dengan medium shot yang menangkap Mak Domu dan Pak Domu dalam satu bingkai,
menegaskan ketegangan emosional.




13

Ideologi: ideologi tanggung jawab anak bungsu dalam keluarga Batak untuk merawat orang
tua. Penolakan Sahat diposisikan sebagai pelanggaran terhadap kewajiban adat, sementara
tindakannya mencerminkan nilai empati dan pilihan moral personal di luar struktur adat.

Sahat si anak bungsu yang seharusnya berada di rumah dan mengurus kedua
orang tuanya lebih memilih untuk mengabdi kepada Pak Pomo di Jogja. Pak
Domu terlihat kesal karena Sahat tidak mau mengikuti adat dan Mak Domu yang
terlihat sedih berusaha membujuk anaknya untuk pulang, karena Sahat sendiri
dikatakan sudah berjanji akan pulang kampung ketika kuliahnya sudah selesai.

Kekecewan dirasakan Mak Domu ketika tahu anak bungsunya memilih untuk
tidak pulang, hal itu terlihat dari tangan Mak Domu yang mengelus dada dan
matanya yang terpejam serta helaan nafas kecil. Sedangkan Pak Domu hanya
diam tak mau berbicara dengan ekspresi kesal yang terpampang jelas di wajahnya.

Mak Domu kemudian menyuruh Sahat agar segera pulang dan tidak boleh
kembali lagi ke Jogja, belum sempat Mak Domu menyelesaikan ucapannya, Pak
Domu yang terlanjur kesal langsung mematikan telepon secara sepihak lagi.

Hal tersebut membuat Mak Domu mengumpat “Egois kali Bapak ini” dan
tidak dihiraukan oleh Pak Domu. Ia pergi melanjutkan pekerjaannya. Disisi lain
Sahat hanya bisa terdiam ketika telepon dimatikan tiba-tiba dan kembali

melakukan aktivitasnya membantu Pak Pomo.



14

Tabel 4. 4 Kepatuhan Anak Perempuan terhadap Struktur Keluarga Batak

Menit Ke: Visualisasi Deskripsi
00:06:00-
00:06:18 Sarma, anak kedua dari Pak Domu dan|

4 Mak Domu terlihat sedang mencicipi

_ ; ! makanan yang dimasaknya. Dengan|

SQWKAI&%EA ! c seragam PNS, dia memasak untuk

i sarapan bersama orang tuanya sebelum

berangkat bekerja. Sarma satu-satunyal

anak yang tinggal di Toba bersama Pak
Domu dan Mak Domu.

Realitas: Sarma ditampilkan melalui aktivitas domestik seperti memasak dan menyiapkan|
sarapan sebelum bekerja. Ekspresi wajahnya tenang dan patuh, serta tidak ada dialog
perlawanan. Kostum seragam PNS menunjukkan identitas sebagai perempuan pekerja yang
tetap menjalankan peran domestik.

Representasi: adegan disajikan melalui medium shot dengan pencahayaan terang dan
komposisi seimbang, menciptakan kesan harmonis dan tertib. Kamera statis dan durasi shot
yang cukup panjang menekankan rutinitas Sarma sebagai sesuatu yang normal dan diterima.
Tidak adanya konflik visual justru menegaskan peran Sarma sebagai anak ideal menurut]
orang tua.

Ideologi: adegan ini merepresentasikan ideologi subordinasi perempuan dalam keluargal
Batak, di mana anak perempuan diposisikan sebagai pihak yang berbakti, penurut, dan|
bertanggung jawab secara emosional maupun domestik terhadap orang tua, tanpa ruang untuk
mempertanyakan perannya sendiri.

Sarma, anak perempuan satu-satunya Pak Domu dan Mak Domu lebih



15

memilih tinggal di kampung halaman mereka, Toba. la bekerja sebagai PNS di

daerahnya dan mengurus kedua orang tuanya.

Terlihat setiap pagi dengan seragam PNS nya yang sudah rapi, dia

memasak dan menyiapkan sarapan untuk Pak Domu, Mak Domu dan dirinya

sendiri. Kedua orang tuanya melihat Sarma sebagai anak baik yang berbakti

kepada mereka, penurut, dan tidak melawan. Berbanding terbalik dengan para

saudara laki-lakinya yang suka melawan.

Tabel 4. 5 Ideologi dan Kekuasaan Ayah

Menit Ke- Visualisasi

Deskripsi

00:12:35-
00:16:22

Terjadi perdebatan antara Pak Domu
dan Mak Domu di kamar tidur mereka
yang remang-remang. Mereka berdebat
masalah anak-anak yang tidak mau
pulang. Pak Domu kebingungan dan
bertanya kepada Mak Domu apa yang
harus dilakukan supaya anak mereka
pulang dan datang ke pesta Opung
mereka. Mak Domu yang nampak
sangat lelah menyuruh Pak Domu
untuk meminta maaf kepada anak-anak
karena sudah terlalu keras kepada
mereka dan menyuruh untuk
menjemput mereka langsung. Pak
Domu langsung tidak setuju dan
menolak mentah-mentah usulan
tersebut. la akhirnya menemukan
rencana agar anak-anaknya mau pulang
yaitu berpura-pura bercerai dengan
Mak Domu.

Realitas: konflik ditampilkan melalui komunikasi verbal bernada tinggi antara Pak Domu dan
Mak Domu, disertai ekspresi lelah, intonasi keras, dan penampilan Mak Domu yang kurang
rapi dikarenakan kelelahan. Ruang kamar yang remang-remang memperkuat suasana
emosional dan tekanan psikologis dalam relasi suami-istri.




16

Representasi: close-up shot menampilkan wajah lelah Mak Domu terhadap sikap otoritas Pak
Domu kepada anak-anaknya.

Ideologi: ideologi patriarki ditampilkan sangat dominan di scene ini, di mana harga diri orang
tua dan kekuasaan ayah lebih diutamakan daripada dialog emosional dan empati keluarga.

Pak Domu tampak gelisah dan tidak bisa tidur karena memikirkan bagaimana
cara membujuk anak-anaknya untuk pulang agar bisa turut berhadir di acara
upacara adat sulang-sulang pahompu. Kegelisahannya membuat Mak Domu
nampak terganggu karena Pak Domu terus menerus bertanya kepadanya cara
membujuk anak-anak mereka untuk pulang.

Mak Domu menyarankan agar suaminya meminta maaf ke anak-anaknya
karena sudah bersikap keras terhadap mereka. Saran tersebut ditolak mentah-
mentah oleh Pak Domu dengan perkataan “Kalau aku minta maaf, berarti aku
setuju dengan keputusan mereka”.

Keputusan mereka yang dimaksud ialah jalan hidup yang tidak sesuai dengan
adat yang mereka anut, yaitu adat Batak. Mak Domu yang tampak sangat lelah
dengan sikap Pak Domu bertanya balik “Jadi maumu bagaimana?”. Pak Domu
sendiri masih kebingungan apa yang harus dia lakukan agar anak-anaknya bisa
datang ke acara upacara adat untuk Opung.

Pak Domu kembali bertanya kepada Mak Domu bagaimana caranya, Mak
Domu kembali memberikan saran agar mereka menjemput anak-anak mereka ke
jawa. Saran tersebut juga ditolak oleh Pak Domu dengan mengatakan “Kenapa
jadi orang tua yang mengemis ke anak?”.

Saran yang selalu ditolak dan perdebatan yang tak kunjung selesai membuat

Mak Domu kesal dan kembali ke tempat tidur sambil mengatakan dia hanya



17

merindukan anak-anaknya dan sudah bertahun-tahun tidak bertemu. Rasa rindu
Mak Domu dimanfaatkan Pak Domu agar istrinya mau menjalankan rencananya,

yaitu pura-pura bercerai agar anak mereka mau kembali ke rumah.

Tabel 4. 6 Keterbatasan Anak untuk Bertanya dan Berpendapat atas Situasi Kedua
Orang Tuanya

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi

00:20:35-
00:21:05 Pak Domu sengaja pulang larut
malam dari lapo agar Mak Domu
bisa meluapkan emosinya.
Pertengkaran hebat yang
direncanakan tersebut disaksikan
oleh Sarma yang kemudian terlihat
kaget karena ibunya menyuruhnya
untuk memberitahu kakak adiknya
bahwa orang tua mereka ingin
bercerai tanpa alasan yang jelas.

Realitas: Teriakkan Pak Domu & Mak Domu yang sedang bertengkar sengaja untuk
membangunkan Sarma. Ekspresi kaget Sarma sebagai saksi konflik dari pertengkaran yang
dilakukan secara sengaja dan teatrikal.

Representasi: Sarma ditempatkan di latar belakang atau tepat di belakang Pak Domu dan
Mak Domu. Penempatan ini secara visual menegaskan posisi Sarma sebagai saksi pasif
konflik. Pencahayaan ruangan yang redup dan minim kontras menciptakan suasana
emosional yang menekan.

Ideologi: Ideologi hierarki Batak ditampilkan, di mana anak tidak diberi ruang untuk
memahami atau mempertanyakan akibat perkelahian dan keputusan orang tua.

Konflik budaya juga direpresentasikan melalui adegan di atas, yaitu

strategi Pak Domu dan Mak Domu yang berpura-pura bercerai demi memaksa



18

anak-anak merek pulang ke kampung halaman. Rencana yang sudah disiapkan
Pak Domu berjalan lancar ketika siasatnya pulang tengah malam dari lapo bisa
membangkitkan kemarahan besar pada Mak Domu.

Kemarahan ini akhirnya menyebabkan pertengkaran palsu yang
disaksikan oleh Sarma, ia kemudian beranggapan bahwa kedua orang tuanya
memang sedang berkelahi hebat sampai ingin cerai dan langsung menghubungi
saudara-saudaranya ketika disuruh oleh Mak Domu untuk memberitahu

perceraian orang tua mereka.

Tabel 4. 7 Ideologi Etnosentrisme dan Endogami Batak, Pernikahan Sesama Suku
dianggap Solusi Menjaga Kemurnian Budaya.

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi

01:02:18-
01:02:35 Domu diminta ibunya untuk
mengambilkan kain ulos di
dalam lemari. Akan tetapi
ternyata Domu salah
mengambil kain ulos. Melihat
itu Pak Domu tersenyum tipis
lalu menyindir Domu atas
kesalahan dan ketidak tahuan
Domu tentang kain ulos dan
menyuruhnya untuk menikah
dengan sesama suku Batak
agar ada yang mengajarinya.

Realitas: sindiran verbal Pak Domu dan ekspresi tersenyum tipis menunjukkan
komunikasi simbolik yang merendahkan. Kesalahan teknis menjadi pemicu konflik
identitas budaya. adegan ini ditampilkan dengan close-up pada objek ulos dan ekspresi
wajah Pak Domu, sehingga simbol budaya menjadi pusat perhatian visual. Minimnya
pergerakan kamera memperkuat kesan ketegangan simbolik yang muncul dari
kesalahan kecil namun bermakna besar secara budaya.

Representasi: adegan ini ditampilkan dengan close-up pada objek ulos dan ekspresi
wajah Pak Domu, sehingga simbol budaya menjadi pusat perhatian visual. Minimnya
pergerakan kamera memperkuat kesan ketegangan simbolik yang muncul dari
kesalahan kecil namun bermakna besar secara budaya.




19

Ideologi: Ideologi endogami Batak ditegaskan, bahwa pernikahan sesama suku
dianggap solusi menjaga kemurnian budaya.

Ketidaktahuan Domu terhadap kain ulos dan sindiran Pak Domu tentang

menikah dengan orang Batak menggambarkan bentuk konflik budaya yang ada

pada adegan di atas. Domu yang bersuku Batak dituntut agar menikah dengan

wanita yang bersuku sama dikarenakan kesalahannya dalam mengambil kain ulos

untuk opungnya.

Tabel 4. 8 Benturan antara Ideologi Patriarki-Adat dan Individualisme Modern
Menjadi Pusat Konflik Budaya dalam Keluarga.

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi
01:22:00-
01:23:38 Pak Domu yang merasa anak-anaknya

tidak bisa ditahan lagi dengan cara
berpura-pura cerai akhirnya meledak
dan kembali membahas permasalahan
yang sama, sehingga membuat Gabe
berdecak saking kesalnya. Anak-
anaknya yang tak kuat lagi menahan
emosi akhirnya juga meledak dan
melawan balik lagi. Sahat yang
dikenal paling tenang akhirnya juga
ikut meledak dan melawan. Masing-
masing mereka menyampaikan isi
hatinya, akan tetapi Pak Domu
menganggap mereka ingin benar
sendiri.




20

Realitas: dialog saling tumpah tindih, suara meninggi, gestur emosional, dan mimik marah
menandakan puncak konflik budaya dalam komunikasi keluarga. konflik direpresentasikan
melalui penggunaan handheld camera ringan dan close-up bergantian pada wajah Pak Domu
dan anak-anaknya. Teknik ini menciptakan kesan emosional yang intens dan tidak stabil.
Pencahayaan kontras tinggi menonjolkan ekspresi marah dan tegang, sementara editing cepat
memperlihatkan saling potong dialog yang menandakan

Representasi: konflik direpresentasikan melalui penggunaan handheld camera ringan dan
close-up bergantian pada wajah Pak Domu dan anak-anaknya. Teknik ini menciptakan kesan
emosional yang intens dan tidak stabil. Pencahayaan kontras tinggi menonjolkan ekspresi
marah dan tegang, sementara editing cepat memperlihatkan saling potong dialog yang
menandakan komunikasi yang tidak sinkron. Ketiadaan musik latar memperkuat kesan
realisme konflik keluarga.

Ideologi: Benturan antara ideologi patriarki yang ada pada Pak Domu dan individualisme
modern yang ada pada anak-anaknya menjadi puncak konflik budaya dalam keluarga.

Adegan ini merupakan puncak tertinggi penggambaran bentuk konflik budaya
yang ada dalam komunikasi keluarga Batak. Dimana Pak Domu membahas
kembali tentang jalan hidup anak-anaknya yang tidak sesuai dengan kemauannya
dan juga adat. [a merasa perjuangannya selama ini tidak dianggap oleh anak-
anaknya, sehingga membuat emosinya meledak-ledak.

Di sisi lain anak-anaknya berusaha menjelaskan nilai individualisme modern
yang mereka pegang, yaitu apa yang selama ini mereka inginkan yaitu
pengambilan keputusan pribadi, seperti memilih pasangan, pekerjaan atau tempat
tinggal. Selai itu mereka juga menjelaskan kesalaha ayahnya dalam cara mendidik
dan berkomunkasi. Akan tetapi Pak Domu menyanggah perkataan mereka dengan
menganggap mereka ingin selalu merasa benar.

Dialog-dialog yang dilontarkan secara bergantian tanpa jeda antara bapak dan
anak menunjukkan kegagalan komunikasi dialogis yang selama ini tertunda

akibat jarak geografis.



21



22

Tabel 4. 9 Ideologi Patriarki Mulai Dipertanyakan dan Dilawan

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi
01:23:39-
01:25:35 Untuk pertama kalinya, akhirnya Mak

Domu berani membantah dan
melawan suaminya di depan anak-
anaknya. la sudah muak atas
perlakuan Pak Domu terhadap
keluarganya. Di sini dia berhadap-
hadapan dan mengeluarkan isi hatinya
kepada Pak Domu dan membeberkan
ke anak-anaknya bahwa rencana
perceraian itu hanya bohong semata.
Mendengar itu anak-anaknya pun
terkejut dan meminta penjelasan ke
Sarma yang selama ini ternyata tahu
kebohongan orang tuanya.

Realitas: Air mata, suara bergetar, kepala tertunduk dan ekspresi marah menunjukkan
pelepasan emosi yang lama terpendam. Ekspresi sedih Sarma menunjukkan kebingungan atas
pertanyaan adik-adiknya. Tangan Gabe yang menunjuk-nunjuk mempertegas pertanyaan
kepada kakaknya.

Representasi: Adegan ini ditampilkan dengan medium shot yang stabil dan durasi shot lebih
panjang, menciptakan ruang refleksi emosional. Kamera tidak banyak bergerak, menekankan
dialog sebagai pusat makna.

Ideologi: Ideologi patriarki mulai dipertanyakan dan dilawan, digantikan kesadaran dan
kesetaraan emosional dalam keluarga setelah disimpan begitu lamanya.

Perlawanan Mak Domu dan pengakuannya tentang rencana pura-pura

bercerai dengan Pak Domu merupakan sebuah bentuk konflik budaya yang

memasuki fase reflektif dan membuka konflik emosional yang selama ini

terpendam dalam diri Mak Domu.

Perlawanan dan pengakuan ini dipicu karena emosi yang sudah terlalu lama

dipendam dan tertekan akibat dinamika keluarga serta dominasi otoritas Pak




23

Domu. Komunikasi nonverbal sangat menonjol dalam adegan ini, terlihat dari
mata berkaca-kaca, suara bergetar yang menandakan beban emosional akibat

konflik yang tidak pernah tersampaikan secara terbuka.

Tabel 4. 10 Subordinasi dan Pengorbanan Perempuan demi Keluarga dan Adat

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi

01:26:50-
01:29:10 Sarma yang merasa disudutkan oleh
Domu, Gabe dan Sahat karena
menyimpan kebohongan orang tuanya,
akhirnya menumpahkan kesedihannya
dengan memeluk Mak Domu. Melihat
ibunya yang berani melawan bapaknya
dia pun juga mengeluarkan isi hati yang
dia simpan dan dia pendam selama ini.
Dia mengutarakan tidaklah mudah
menjadi anak perempuan dalam
keluarga tersebut, dia diatur dan harus
menjadi penurut sedangkan kakak dan
adiknya bebas melawan bapaknya dan
bisa menjalani kehidupan yang mereka
inginkan.

Realitas: Tangisan, pelukan dan suara lirth Sarma menandakan luka psikologis akibat represi
komunikasi selama bertahun-tahun. Narasi verbal Sarma mengungkapkan pengalaman
pengorbanan hidup yang dipaksakan oleh adat dan otoritas sang ayah.

Representasi: Representasi konflik dibangun melalui close-up intens pada wajah Sarma saat
menangis dan berbicara. Kamera diletakkan sejajar dengan mata, menciptakan kedekatan
emosional antara karakter dan penonton. Durasi shot yang panjang memungkinkan emosi
berkembang secara natural. Teknik ini menempatkan pengalaman perempuan sebagai pusat
narasi konflik.

Ideologi: Ideologi subordinasi perempuan dalam sistem adat batak diperlihatkan secara kritis
dan pengorbanan perempuan demi keluarga dan adat ditampilkan sebagai praktik budaya yang
problematis.

Sarma sebagai anak perempuan satu-satunya di keluarga akhirnya meledak



24

dengan tangisan yang ia tumpahkan ke ibunya. Hal tersebut dipicu oleh para
saudaranya yang menyudutkan dan menyalahkannya atas kebohongan kedua
orangtua mereka yang ia tutupi agar para saudaranya mau pulang ke kampung
halaman.

Pada adegan di atas, ia meluapkan luka batinnya yang selama ini ia pendam
dan tidak berani diutarakannya karena stigma anak perempuan yang harus patuh
dan tidak boleh melawan di adat mereka. Luka tersebut ia utarakan kepada
saudara-saudaranya yang selama ini selalu melawan orang tua, sedangkan ia
harus patuh tanpa boleh membantah.

Beberapa luka yang ia simpan dari keluarganya ialah harus putus dari
pacarnya karena bersuku non-Batak, harus merelakan sekolah memasak di Bali
karena dianggap tidak jelas oleh Bapaknya dan harus tinggal di kampung halaman
untuk mengurus kedua orang tuanya.

Hal-hal yang ia alami sangatlah mirip dengan apa yang dialami oleh saudara-
saudaranya yang lain. Bedanya, Sarma hanya bisa patuh dan menurut apa yang
diperintahkan oleh Bapaknya. Sedangkan Domu, Gabe dan Sahat bisa melawan

dan hidup sesuai dengan apa yang mereka mau.

Tabel 4. 11 Dialog Antar Generasi sebagai Resolusi Konflik Budaya

Menit Ke- Visualisasi Deskripsi

01:36:50-

01:40:00

Pak Domu datang kepada ibunya untuk
meminta makan, karena tidak ada
makanan di rumahnya semenjak istri dan
anaknya pulang ke rumah Opung Mak
Domu. Di sini akhirnya Pak Domu
menangis menyadari kesalahan yang




25

diperbuatnya, sedangkan Opung hanya
tersenyum dan menatap dalam anaknya.
Pak Domu mengatakan bahwa ia hanya
mengikuti cara mendidik ayahnya dulu.
Opung pun menjelaskan bahwa Pak
Domu berbeda dengan ayahnya, ayahnya
hanya mampu menyekolahkan Pak Domu
sampai SMP saja, sedangkan Pak Domu
berhasil mendidik anaknya sampai kuliah
dan sukses. Maka dari itu Pak Domu
tidak seharusnya marah ketika anak-
anaknya memilih jalan hidup mereka
masing-masing, karena itu artinya
mereka pintar dan sudah mandiri.

Realitas: Tangisan, suara pelan dan sikap tubuh runtuh menandakan perubahan psikologis Pak
Domu. Dialog reflektif antara Pak Domu dan ibunya membuka kesadaran Pak Domu atas
kesalahan berpikir terhadap anaknya-anaknya selama ini.

Representasi: Konflik batin Pak Domu direpresentasikan melalui c/ose-up wajah dengan
pencahayaan natural dari samping, menciptakan bayangan lembut yang menegaskan
kerentanan emosional. Kamera dibiarkan statis dengan durasi panjang, memberi ruang pada
ekspresi tanpa interupsi. Teknik ini membingkai perubahan karakter Pak Domu secara visual
dan emosional.

Ideologi: Ideologi adat yang lentur dan reflektif ditawarkan sebagai solusi konflik budaya
antargenerasi serta ideologi transformasi budaya: adat harus berdampingan dengan nilai
modern tanpa paksaan dan itu bukan sebuah kesalahan.

Penggambaran Pak Domu pada adegan di atas sangatlah berbanding terbalik
dengan sosok Pak Domu pada adegan-adegan sebelumnya. Di sini Pak Domu
digambarkan tidak berdaya dan pasrah serta kebingungan setelah apa yang dia
lakukan terhadap keluarganya.

Opung Domu nampak tenang dan tersenyum tipis walau melihat anaknya
menangis dihadapannya. Perkataan dan nasehat Opung Domu menjadi sebuah
jawaban atas semua pertanyaan-pertanyaan yang berkecamuk di kepala Pak
Domu. Dia menyadari bahwa selama ini dia salah menganggap anak-anaknya
membangkang dan tidak patuh terhadapnya.

Scene perkataan Pak Domu “Padahal aku hanya mengikuti cara didik



26

Bapakku dulu” menjadi bukti bahwa konflik budaya yang terjadi dalam
keluarganya dipicu karena benturan antara budaya adat istiadat dan orientasi
tradisi yang diwariskan oleh generasi tua dengan nilai dan budaya modern yang
diadopsi oleh generasi muda.

Pak Domu merasa harus mewariskan tradisi adat yang murni kepada anak-
anaknya tanpa mau mengerti bahwa di zaman yang sudah maju ini budaya modern
bisa hidup berdampingan dengan tradisi adat yang diwariskan kepada mereka
tanpa paksaan dan kekerasan.

Hal ini memperkuat representasi konflik budaya dalam komunikasi keluarga
yang menjadi tema sentral film Ngeri-Ngeri Sedap. Scene percakapan Pak Domu
dan Opung Domu tersebut juga menegaskan bahwa keluarga dalam film ini

menjadi ruang negosiasi budaya antargenerasi.

C. Pembahasan Hasil Penelitian

Film Ngeri-Ngeri Sedap (2022) menceritakan dinamika konflik budaya
yang terjadi pada sebuah keluarga Batak. Berdasarkan hasil analisis data
menggunakan pendekatan semiotika John Fiske, ditemukan bahwa konflik
budaya tidak hanya dimunculkan melalui perbedaan pendapat antar tokoh, tetapi
direpresentasikan secara sistematis melalui praktik komunikasi verbal dan
nonverbal, relasi kuasa dalam keluarga, serta ideologi budaya yang
melatarbelakangi interaksi antar generasi.

Dengan demikian, konflik budaya dalam film ini bukan sekadar konflik

personal, melainkan konflik nilai yang berakar pada struktur budaya dan sistem



27

komunikasi keluarga Batak. Pada tahap awal konflik, komunikasi keluarga
dalam film didominasi oleh pola komunikasi otoriter yang diperankan oleh figur
ayah, Pak Domu.

Pola komunikasi ini ditandai oleh penggunaan bahasa perintah, tekanan
moral, serta legitimasi adat dalam setiap pengambilan keputusan keluarga. Hasil
penelitian ini sejalan dengan sebuah kajian sosiologi yang menyatakan bahwa
pola komunikasi atau pengasuhan keluarga otoriter cenderung menempatkan
orang tua sebagai pusat kontrol, sementara anak diposisikan sebagai pihak yang
harus patuh, berhati-hati dan keterbatasan mengekspresikan diri.!

Dalam konteks keluarga Batak yang ditampilkan dalam film, pola ini
diperkuat oleh nilai budaya patriarkal yang menganggap ayah sebagai pemegang
otoritas tertinggi dalam keluarga.

Konflik budaya mulai tampak ketika nilai-nilai tradisional yang dipegang
oleh orang tua berhadapan dengan nilai modern yang dianut oleh anak-anak.
Anak-anak Pak Domu, yang telah lama merantau, membawa cara pandang baru
yang lebih individualistik dan rasional, sehingga menolak beberapa tuntutan adat
yang dianggap tidak relevan dengan kehidupan mereka.

Dalam perspektif teori konflik budaya, kondisi ini menunjukkan benturan
antara sistem nilai kolektivistik dan individualistik yang seringkali memicu
konflik komunikasi antar generasi.? Film ini secara konsisten menggambarkan

bahwa konflik bukan muncul karena perbedaan pendapat semata, melainkan

! Atma Ras and others, Pola Asuh Otoriter dan Implikasinya terhadap Kehidupan Sosial
Mahasiswa Makassar: Kajian Sosiologi, 11.2 (2025).

2 B. Riyanto and H.K. Aji, Komunikasi Antar Budaya (UnisriPress, 2024)
<https://books.google.co.id/books?id=pLIIEQAAQBAJ>.



28

karena kegagalan komunikasi dalam menjembatani perbedaan nilai tersebut.

Pada level realitas menurut semiotika John Fiske, konflik budaya
direpresentasikan melalui praktik komunikasi sehari-hari dalam keluarga, seperti
nada bicara yang tinggi, ekspresi wajah yang tegang, serta gestur tubuh yang
menunjukkan dominasi dan penolakan.

Adegan percakapan melalui telepon, misalnya, tidak hanya berfungsi
sebagai alat komunikasi, tetapi juga sebagai simbol jarak emosional antara orang
tua dan anak. Penggunaan medium komunikasi jarak jauh ini mempertegas
keterputusan relasi keluarga, baik secara fisik maupun psikologis.

Hal ini sejalan dengan pandangan Fiske bahwa level realitas
mencerminkan bagaimana makna budaya dibangun melalui tanda-tanda sosial
yang tampak dalam kehidupan sehari-hari (Fiske, 2011).

Pada level representasi, film Ngeri-Ngeri Sedap membingkai konflik
keluarga sebagai narasi sosial tentang krisis komunikasi antar generasi dalam
keluarga tradisional. Ruang domestik keluarga Batak ditampilkan sebagai arena
utama terjadinya konflik, yang merepresentasikan bagaimana budaya bekerja
dalam ruang privat.

Dialog-dialog yang sarat emosi, pemilihan sudut kamera yang
menekankan ketegangan, serta ritme percakapan yang terputus-putus menjadi
perangkat sinematik untuk menegaskan konflik budaya yang terjadi.
Representasi ini menunjukkan bahwa film tidak bersifat netral, melainkan aktif
membangun makna sosial tentang keluarga Batak dan tantangan budaya yang

dihadapinya.



29

Pada level ideologi, film merepresentasikan kritik terhadap dominasi
ideologi patriarki dan otoritarianisme budaya dalam keluarga. Ideologi ini
ditantang oleh nilai-nilai baru yang menekankan kesetaraan, keterbukaan, dan
dialog. Namun, film tidak serta-merta menolak budaya Batak, melainkan
menawarkan rekonstruksi makna budaya yang lebih humanis. Hal ini sejalan
dengan konsep representasi Stuart Hall yang menekankan bahwa makna budaya

selalu bersifat dinamis dan dapat dinegosiasikan melalui praktik representasi.’

1. Representasi Konflik Budaya dalam Komunikasi Keluarga Batak

Pada Film Ngeri-Ngeri Sedap (2022)

Film Ngeri-Ngeri Sedap tidak semata menampilkan konflik keluarga
sebagai kejadian interpersonal biasa, tetapi secara khusus menggambarkan
benturan nilai budaya Batak tradisional dengan nilai modern melalui praktik
komunikasi keluarga.

Benturan ini muncul dalam berbagai bentuk konflik budaya yang
terekam dalam dialog, ekspresi nonverbal, pilihan bahasa sinematik, serta
framing adegan, yang selanjutnya direpresentasikan dalam tiga level semiotika
John Fiske: realitas, representasi teknis, dan ideologi.

Representasi konflik budaya ini menunjukkan bagaimana nilai budaya
menentukan pola komunikasi dalam keluarga, baik dalam bentuk tegangan

verbal, ketegangan nonverbal, maupun dinamika relasi kuasa antar generasi.

3 Representation: Cultural Representations and Signifying Practices.
p P g g



30

Berikut bentuk-bentuk konflik budaya yang direpresentasikan dalam
komunikasi keluarga Batak di film Ngeri-Ngeri Sedap.
a. Konflik Otoritas dan Kepatuhan dalam Komunikasi Orang Tua—
Anak

Salah satu bentuk konflik budaya yang dominan adalah
benturan antara otoritas orang tua dan kebutuhan anak untuk
mandiri. Pak Domu, sebagai figur ayah dalam keluarga Batak,
sering berbicara secara imperatif, menuntut kepatuhan anak-
anaknya terhadap adat dan keputusan keluarga.

Konflik ini muncul ketika Pak Domu menuntut anak-anak
untuk pulang kampung demi memenuhi adat yang berlaku. Respon
anak-anak yang menolak atau bersikap defensif menunjukkan
adanya benturan nilai antara kolektivisme adat Batak dan
individualisme modern yang dipengaruhi pengalaman perantauan
anak-anak.*

Pada level realitas dalam analisis semiotika John Fiske,
komunikasi verbal berupa perintah, tekanan moral, dan gestur
dominan menunjukkan otoritas ayah sebagai kepala keluarga.
Pernyataan seperti “kalian harus pulang” disampaikan dengan
nada tinggi dan gestur tubuh yang dominan. Sementara itu, respon

anak-anak berupa nada defensif atau penolakan verbal menandai

4 Ashari Rahmatia, Oman Sukmana, and Rachmad Kristiono Dwi Susilo, ‘Individualisme Gen Z
sebagai Tantangan Kolektivisme di Indonesia’, Journal of Society Bridge, 2.3 (2024), pp. 186-96,
doi:10.59012/jsb.v2i3.55.



31

resistensi terhadap otoritas tersebut.

Pada level representasi, konflik ini diperkuat dengan teknik
sinematik  seperti close-up pada ekspresi wajah yang
menegangkan, serta medium shot yang menempatkan figur ayah di
tengah frame, menegaskan posisinya secara visual sebagai pusat
kuasa. Pencahayaan yang natural namun kontras membantu
menonjolkan setiap ketegangan emosi yang tidak terucap secara
verbal, sekaligus menciptakan suasana dramatis yang mendukung
konflik budaya.

Sebagaimana dijelaskan dalam penelitian tentang semiotika
film lain, elemen kamera, dialog, dan komposisi visual merupakan
kode representasi yang mengkonstruksi makna-makna dalam
film.>

Pada level ideologi, konflik ini mengandung nilai patriarki
dan kolektivisme adat Batak. Ideologi ini muncul dari narasi
bahwa orang tua, terutama laki-laki, memegang kontrol kuat dan
keputusan budaya bersifat hierarkis. Anak-anak yang menolak
menunjukkan adanya benturan antara ideologi budaya tradisional
dengan nilai modern individualisme, yang menjadi pusat konflik
budaya dalam keluarga. Film tersebut memvisualisasikan

perbedaan sistem nilai ini sebagai konflik yang berlapis, bukan

5 Sarmila Sarmila, ‘Analisis isi Representasi Character Building dalam Film Budi Pekerti’ (Thesis,

Diss. IAIN PAREPARE, 2025)
<https://repository.iainpare.ac.id/id/eprint/11393/1/2120203870233049.pdf>.



32

sekadar perbedaan pendapat antar karakter.

Konflik ini tidak hanya berupa perbedaan opini, tetapi juga
menunjukkan kegagalan komunikasi dialogis karena kedua pihak
menggunakan kode komunikasi yang berbeda: satu menekankan

kewajiban adat, sementara yang lain menekankan hak pribadi.

. Konflik Identitas Budaya dan Modernitas

Film Ngeri-Ngeri Sedap juga menampilkan bentuk konflik
budaya terkait identitas budaya Batak yang dihadapkan pada
modernitas. Anak-anak yang merantau membawa gaya hidup
modern yang kadang bertentangan dengan ekspektasi adat Batak
tentang peran lelaki, peran keluarga, dan pemilihan pasangan.

Misalnya, konflik antara Domu dan ayahnya terkait
pasangan hidup Domu yang bukan berasal dari suku Batak,
kemudian konflik antara Gabe dan ayahnya tentang pekerjaanya
sebagai pelawak yang ditentang keras oleh ayahnya karena
dianggap tidak terhormat dalam pandangan adat, dan Sahat yang
diharuskan pulang mengurus kedua orang tuanya di rumah.

Pada level realitas, dialog yang menyinggung pasangan
non-Batak menampilkan perbedaan makna budaya: orang tua
menekankan pentingnya mematuhi adat, sementara generasi muda
menonjolkan hak individu dan kehidupan modern. Tanda-tanda ini

terlihat melalui pilihan kata seperti “kau yang melanjutkan adat”



33

dari ucapan Mak Domu dan “orang bisa hidup tanpa adat™ dari
ucapan Domu.

Pada level representasi, konflik ini direpresentasikan
secara sinematik melalui teknik shot-reverse shot yang
menampilkan wajah orang tua dan anak secara bergantian,
mempertegas ketegangan pandangan dan ketidaksepahaman.

Kamera sering berpindah fokus antara figur yang berbeda,
menandakan bipolaritas nilai budaya yang dipertentangkan.
Editing lambat dan jarak antar shot mencerminkan jeda emosional
antara figur tua dan muda, ini menunjukkan bahwa representasi
sinematik memperkuat perbedaan sosial dalam film.¢

Pada level ideologi, konflik ini merepresentasikan
benturan antara nilai tradisional yang kolektif dengan nilai modern
yang individualistik. Nilai modern menuntut ruang ekspresi diri
dan kebebasan memilih pasangan hidup, sementara nilai
tradisional menuntut pemeliharaan adat dan identitas suku. Film
ini menghadirkan wacana kritis tentang batas penerapan nilai
budaya tradisional dalam kehidupan masyarakat yang terus
mengalami modernisasi.

Konflik-konflik di atas merefleksikan resistensi terhadap

perubahan budaya yang berakar pada adat endogami Batak. Ini

® Nur Afni Rachman, ‘John Fiske’s Semiotic Analysis of Moral Education in “Budi Pekerti” Film’,
Journal of Language, Communication, and Tourism, 2.1 (2023), pp. 18-28,
doi:10.25047/jlct.v2i1.4481.



34

sesuai dengan gagasan bahwa ketika nilai budaya tradisional
bertemu dengan nilai budaya lain, sering kali terjadi ketegangan

komunikasi yang memicu konflik budaya.’

c. Konflik Peran Gender dalam Komunikasi Keluarga

Salah satu adegan yang menjadi representasi konflik
budaya muncul melalui peran gender yang diberikan kepada
Sarma sebagai anak perempuan. Walaupun Sarma telah bekerja
sebagai PNS, ia tetap ditugaskan secara implisit untuk mengurus
urusan domestik keluarga, seperti memasak dan menyiapkan
sarapan untuk kedua orang tuanya, sebuah nilai budaya yang
menunjukkan subordinasi perempuan.®

Benturan ini menunjukkan adanya ketegangan budaya
antara peran gender tradisional Batak dan peran individu
perempuan dalam kehidupan modern.’

Pada level realitas, adegan yang menampilkan Sarma
sebagai anak perempuan yang terus menjalankan peran domestik
meskipun memiliki pekerjaan  profesional ~menunjukkan

ketimpangan peran gender. Dialog yang menyiratkan pengharapan

7 Naitboho and others, KONFLIK LINTAS BUDAYA DALAM INTERAKSI SOSIAL MASYARAKAT
MULTIKULTURAL.

8 Troyandi Fiona, ‘Subordinasi Perempuan Dalam Film Ngeri-Ngeri Sedap’ (unpublished, Diss.
Universitas Atma Jaya Yogyakarta, 2023).

% Irma Fatmawati, Rahul Ardian Fikri, and Annisa Febrina, Negotiation of the Role of Batak
Women in the Modern Era: A Challenge to the Domination of the Patriarchy of Dalihan Na Tolu,
n.d.



35

agar Sarma bertanggung jawab terhadap tugas rumah tangga
menandakan perbedaan norma budaya yang dipaksakan pada
perempuan.

Pada level representasi, konflik ini direpresentasikan
melalui komposisi visual yang menempatkan Sarma dalam adegan
keseharian domestik dengan medium shot yang statis, sedangkan
adegan lain yang melibatkan tokoh laki-laki menunjukkan ruang
gerak lebih besar dalam lingkungan sosial. Pilihan kamera yang
konsisten pada ruang domestik bagi tokoh perempuan
mempertegas peran tradisional yang dilekatkan padanya.

Pada level ideologi, konflik ini mencerminkan ideologi
subordinasi gender, di mana budaya Batak menempatkan
perempuan pada posisi domestik sebagai bagian dari norma sosial
budaya. Studi lain yang menggunakan analisis Fiske juga
menunjukkan bagaimana representasi gender dalam film
seringkali menegaskan nilai dominan budaya melalui teknik
sinematik dan konteks naratif yang mendukung struktur sosial

tradisional.'®

Konflik ini berfungsi sebagai kritik terhadap praktik

budaya yang memberi nilai lebih tinggi pada peran domestik

0 Nova Yana Azli Harahap, Nursapia Harahap, and Syahrul Abidin, ‘ANALISIS SEMIOTIKA
JOHN FISKE DALAM KETIDAKSETARAAN GENDER PADA FILM DANGAL 2016°,
SIBATIK JOURNAL: Jurnal Ilmiah Bidang Sosial, Ekonomi, Budaya, Teknologi, dan Pendidikan,
2.4 (2023), pp. 111726, doi:10.54443/sibatik.v2i4.725.



36

perempuan, sehingga mempengaruhi komunikasi dan posisi
negosiasi perempuan dalam keluarga.
. Konflik Epistemik: Pengetahuan Adat Vs. Pengetahuan Modern

Adegan ketika Domu salah mengambil ulos bukan sekadar
kesalahan teknis, melainkan konflik budaya dalam bentuk
pengetahuan (epistemik). Ulos sebagai simbol adat Batak
memiliki makna ritual dan makna sosial yang hanya dimengerti
sepenuhnya oleh generasi tua.

Ketidaktahuan Domu terhadap makna ini menimbulkan
konflik yang tampak dalam dialog serta ekspresi orang tua.
Benturan ini mencerminkan konflik budaya dalam komunikasi
keluarga yang bukan sekadar soal aturan, tetapi juga soal kerangka
makna budaya yang berbeda antara generasi tua dan muda.

Pada level realitas, dialog menyiratkan ketidaktahuan
Domu terhadap simbol budaya adat serta respon kritik dari orang
tua melalui kata-kata bernada evaluatif. Ekspresi wajah dan gestur
tubuh memperjelas kritik tersebut.

Pada level representasi, teknik close-up pada objek ulos
dan reaksi tokoh menguatkan makna simbolik yang bertentangan
pandangan budaya. Editing dan framing yang fokus pada simbol
mempertegas pentingnya tanda tersebut dalam budaya.

Pada level ideologi, konflik ini merepresentasikan

pertentangan antara pengetahuan adat turun-temurun dan



37

pengetahuan modern yang kurang memahami kode budaya
tertentu. Ideologi ini berakar pada nilai budaya yang terus dijaga
oleh generasi tua, sementara generasi muda perlu menegosiasikan
makna tersebut dalam konteks kehidupan masa kini.

Menurut pendapat penulis, representasi budaya Batak dalam film Ngeri-
Ngeri Sedap lebih condong ke arah positif, meskipun film ini secara eksplisit
menampilkan konflik, ketegangan, dan pertentangan dalam komunikasi keluarga.

Representasi  konflik yang ditampilkan tidak dimaksudkan untuk
mendiskreditkan budaya Batak, melainkan sebagai bentuk kritik reflektif
terhadap dinamika budaya dalam keluarga Batak yang sedang berhadapan dengan
perubahan sosial dan modernitas.

Film ini memperlihatkan nilai-nilai budaya Batak seperti ikatan
kekeluargaan yang kuat, penghormatan terhadap orang tua, pentingnya adat, serta
rasa tanggung jawab orang tua terhadap masa depan anak-anaknya. Meskipun
nilai-nilai tersebut kerap memicu konflik akibat cara penyampaian yang otoritatif
dan hierarkis, film ini menunjukkan bahwa konflik tersebut berakar pada kasih
sayang dan kepedulian, bukan pada niat menindas atau mengekang. Selain itu,
film Ngeri-Ngeri Sedap tidak menampilkan budaya Batak sebagai budaya yang
kaku dan tidak bisa berubah, melainkan sebagai budaya yang mampu
bernegosiasi dengan nilai-nilai modern melalui dialog, kompromi, dan
rekonsiliasi antargenerasi.

Penyelesaian konflik dalam film menegaskan bahwa komunikasi yang

terbuka dan empatik dapat menjadi jembatan antara adat dan kebebasan individu.



38

Dengan demikian, budaya Batak direpresentasikan sebagai budaya yang dinamis,
manusiawi, dan relevan dengan realitas sosial kontemporer. Oleh karena itu,
meskipun konflik budaya ditampilkan secara intens, film ini justru memperkuat
citra positif budaya Batak sebagai sistem nilai yang menjunjung kebersamaan,

cinta keluarga, dan kemampuan beradaptasi di tengah perubahan zaman.

2. Integrasi Nilai Dakwah dalam Resolusi Konflik Budaya Keluarga

Selain merepresentasikan konflik budaya dalam komunikasi keluarga
Batak, film Ngeri-Ngeri Sedap juga menyampaikan nilai-nilai dakwah secara
implisit melalui dinamika konflik dan proses penyelesaiannya.

Dakwah dalam konteks penelitian ini tidak dipahami sebatas penyampaian
pesan keagamaan secara verbal atau simbol keislaman secara eksplisit, melainkan
sebagai internalisasi nilai-nilai moral dan etika Islam yang tercermin dalam
perilaku, sikap, dan cara berkomunikasi antar tokoh dalam keluarga.

Nilai dakwah pertama yang sangat tampak dalam film ini adalah nilai
Birrul Walidain dan tanggung jawab orangtua dalam mendidik anak. Di satu sisi,
sikap anak-anak yang menolak kehendak orang tua bertentangan dengan ajaran
birrul walidain yang menekankan kewajiban berbakti, menghormati, dan berkata
lemah lembut kepada orang tua, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an Surah
Al-Isra ayat 23 yang berbunyi:

Sa Laasis 3f Labal sl dlvie daliy W)Uy ciatsllyy 01 ) T3as i & el y

Laa S 38 el 2y b 5405 ¥ il Ll



39

Artinya: “Dan Tuhanmu telah memerintahkan agar kamu jangan
menyembah selain Dia dan hendaklah berbuat baik kepada ibu bapak. Jika salah
seorang di antara keduanya atau kedua-duanya sampai berusia lanjut dalam
pemeliharaanmu, maka sekali-kali janganlah engkau mengatakan kepada
keduanya perkataan "ah" dan janganlah engkau membentak keduanya, dan
ucapkanlah kepada keduanya perkataan yang baik.”

Surah Al-Isra ayat 23 merupakan larangan untuk kita berkata kasar dan
perintah untuk berbuat baik kepada kedua orang tua. Namun di sisi lain, film ini
juga merepresentasikan pentingnya peran orang tua, khususnya ibu, dalam
menjalankan pendidikan yang penuh kasih, empati, dan dialog.

Nilai ini sejalan dengan prinsip dakwah Islam bahwa orang tua tidak
hanya berhak ditaati, tetapi juga memiliki kewajiban mendidik anak dengan
kebijaksanaan, sebagaimana sabda Nabi Muhammad SAWdalam hadits berikut:

aie ) B siua piky g1 A8

Artinya: “Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap pemimpin akan
dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya” (HR. Bukhari dan
Muslim).

Sosok Mak Domu dalam film Ngeri-Ngeri Sedap yang lebih lembut dan
berusaha memahami anak-anaknya merepresentasikan nilai keibuan dalam Islam
sebagai madrasah pertama bagi anak, sebagaimana pesan moral dalam hadis
tentang keutamaan peran ibu dalam pengasuhan dan pendidikan.

Nilai dakwah berikutnya yang juga tampak kuat dalam film ini adalah

nilai musyawarah dan dialog. Konflik yang awalnya didominasi oleh komunikasi



40

satu arah dan otoriter perlahan bergerak menuju komunikasi yang lebih dialogis.
Perubahan sikap Pak Domu setelah meminta pendapat kepada ibunya (opung) dan
mulai mendengarkan pandangan anak-anaknya menunjukkan pentingnya
musyawarah sebagai prinsip dakwah dalam membangun keharmonisan keluarga.

Hal ini selaras dengan hadits yang diriwayatkan oleh Abu Dawud:

Callsa JEELAN 1 sl g dle ) (L B g OB OB G35 i G dalu

Artinya: Dari Abu Hurairah, ia berkata: Rasulullah # bersabda: "Orang
yang dimintai pendapat adalah orang yang dipercaya”.

Opung merupakan orang yang dapat dipercayai oleh Pak Domu, sehingga
1a mengadukan permasalahnnya dengan anak-anaknya kepada ibunya dan juga
sekaligus meminta pendapatnya. Opung memberikan nasihat secara lembut yang
akhirnya bisa membuka pikiran Pak Domu, bahwa segala sesuatu yang
dipaksakan itu tidak baik dan setiap orang memiliki hak untuk mennetukkan jalan
hidupnya masing-masing.

Dialog yang terjadi antara Pak Domu dan keluarganya juga selaras dengan
Qur’an surah Al-Imran Ayat 159 yang berbunyi:

e bl dga (a1l Gl ge B K 0 30 e 0 G Ak L
CAl8 Al Cand ) &) o (85 e 1B Sad) B ah gy ad S g

Artinya: “Maka, berkat rahmat Allah engkau (Nabi Muhammad) berlaku
lemah lembut terhadap mereka. Seandainya engkau bersikap keras dan berhati
kasar, tentulah mereka akan menjauh dari sekitarmu. Oleh karena itu, maafkanlah

mereka, mohonkanlah ampunan untuk mereka, dan bermusyawarahlah dengan



41

mereka dalam segala urusan (penting). Kemudian, apabila engkau telah
membulatkan tekad, bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah mencintai
orang-orang yang bertawakal”

Dalam ayat di atas, dikatakan jika berbicara atau menasehati orang lain
dengan sikap yang keras dan hati yang kasar tentulah tidak akan diterima oleh
mereka yang dinasehati dan bahkan dijauhi. Sama hal nya seperti Pak Domu yang
berdialog dengan keluarganya dalam bentuk otoriter dan mengekang, tidak
mendengarkan sudut padang dari yang lain, juga suka memaksakan kehendaknya.
Oleh karena itu akhirnya ia ditinggalkan oleh semua anggota keluarganya.

Kemudia hubungan Pak Domu dengan anggota keluarganya mulai
membaik ketika Pak Domu mulai menyadari kesalahannya dan mencoba
bermusyawarah dengan para anggota keluarganya secara baik dan mengerti jika
tidak semua kehendaknya bisa ia paksakan terhadap orang lain, terutama kepada
anggota keluarganya sendiri.

Film ini menegaskan bahwa konflik budaya tidak dapat diselesaikan
melalui paksaan, melainkan melalui keterbukaan komunikasi dan kesediaan
untuk saling memahami.

Nilai dakwah berikutnya adalah kesabaran dan pengendalian diri. Tokoh
Mak Domu dan Sarma merepresentasikan figur yang menahan emosi dalam
menghadapi tekanan budaya dan otoritas keluarga. Mak Domu yang berusaha
sabar dan mengendalikan dirinya ketika berdebat dengan Pak Domu dan Sarma
yang berusaha sabar ketika pilihan hidupnya diatur oleh orang tuanya.

Sikap sabar yang ditampilkan tidak dimaknai sebagai kepasrahan semata,



42

tetapi sebagai bentuk kebijaksanaan dalam menjaga keutuhan keluarga. Dalam
konteks dakwah, kesabaran diposisikan sebagai kekuatan moral yang
memungkinkan terciptanya perubahan secara perlahan namun berkelanjutan.

Sabar dan pengendalian ini sudah dijelaskan di dalam hadits yang
berbunyi:

Bkl Gl 9 aly A 3 4dle i hia i J3) & A8 40 i) 35308 (ol 0

Artinya: “Dari Abu Hurairah RA, Rasulullah SAW bersabda: “Bukanlah orang
yang kuat yang menang dalam pergulatan akan tetapi orang yang kuat ialah yang
mampu menahan hawa nafsunya saat marah,” (Mutttafaqun 'alaih).

Film Ngeri-Ngeri Sedap juga merepresentasikan nilai introspeksi diri
(muhasabah) melalui transformasi karakter Pak Domu. Tangisan dan pengakuan
kesalahan Pak Domu di hadapan tokoh Opung menjadi simbol refleksi diri atas
pola komunikasi dan pola asuh yang selama ini dijalankannya.

Surah  Al-Qiyamah ayat 2 adalah surah yang membahas
tentang muhasabah diri, yang berbunyi:

A0 iy andi 9

Artinya "Dan aku bersumpah demi jiwa yang selalu menyesali (dirinya
sendiri)". Ayat ini menunjukkan pentingnya introspeksi dan penyesalan atas
kesalahan diri. Ayat ini juga mendorong setiap manusia untuk memiliki
sifat nafsul lawwamah, yaitu kesadaran diri untuk terus-menerus mengevaluasi
dan memperbaiki diri, karena Allah bersumpah dengan jiwa seperti itu.

Adegan penyesalan diri oleh Pak Domu dihadapan tokoh Opung



43

menunjukkan bahwa dakwah tidak selalu hadir dalam bentuk nasihat verbal,
melainkan dapat diwujudkan melalui pengalaman emosional yang menggugah
kesadaran moral seseorang. Selain itu, nilai kasih sayang dan penghormatan
dalam keluarga menjadi pesan dakwah yang mengikat keseluruhan narasi film.

Rekonsiliasi antara orang tua dan anak-anak pada akhir cerita
merepresentasikan pentingnya kasih sayang sebagai fondasi komunikasi
keluarga. Film ini menyampaikan pesan bahwa adat dan budaya seharusnya
berfungsi sebagai sarana memperkuat relasi keluarga, bukan sebagai alat
penindasan atau pembatas kebebasan individu.

Dengan demikian, film Ngeri-Ngeri Sedap berfungsi sebagai media
dakwah kultural yang menyampaikan nilai-nilai Islam melalui representasi
konflik budaya dan proses komunikatif dalam keluarga Batak. Dakwah disajikan
secara kontekstual dan relevan dengan realitas masyarakat multikultural

Indonesia, sehingga pesan moral dan spiritual dapat diterima secara lebih inklusif.



