BAB IV

HASIL PENELITIAN DAN ANALISIS

A. Hasil Penelitian

1.

Masyarakat Madura Perantauan di Desa Bukit Mulia

Suku Madura berada di Desa Bukit Mulia awal mulanya melalui jalur
transmigrasi. Pada saat itu transmigrasi merupakan suatu program dari
pemerintah dengan tujuan pemerataan pembangunan di kawasan terpencil dan
penunjang kesejahteraan masyarakat. Tahun 1982 menjadi akar dari
dijalankannya program transmigrasi ini.!

Berdasarkan sumber dari informan, ada sekitar 20 kepala keluarga dari
suku Madura yang berangkat ke Desa Bukit Mulia menjadi transmigran. Proses
pendahuluan dari transmigrasi tersebut, dimulai dari pendaftaran masing-
masing kepala keluarga yang bersedia untuk berangkat menuju tempat tujuan.
Informan menyatakan bahwa keseluruhan dari suku Madura yang mengikuti
transmigrasi berasal dari daerah Pamekasan.?

Transportasi mereka dari pulau Jawa menuju ke pulau Kalimantan,
ditunjang dengan kapal laut. Setelah sampai ke desa tujuan, mereka diberikan
rumah beserta lahan perkebunan oleh pemerintah guna menjamin

kelangsungan hidup mereka. Tidak hanya sebatas itu, kebutuhan pokok mereka

'Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025.
2Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025.

69



70

juga dicukupi pemerintah selama satu tahun untuk keperluan beradaptasi
dengan kawasan baru.?

Namun, tidak semua masyarakat mendapatkan rumah pada masa itu.
Beberapa masyarakat tersebut mendapat bantuan lain dari warga yang telah
menetap terlebih dahulu di desa ini. Mereka bergotong royong bersama
membuat satu tempat yang cukup untuk menampung beberapa kepala keluarga
sampai mereka diberikan rumah oleh pemerintah.*

Tidak hanya suku Madura yang ada di desa ini, ada suku Jawa yang
terlebih dahulu menetap. Selain itu, suku Banjar juga mendiami kawasan ini
yang disebut oleh informan sebagai translokal. Orang-orang yang tinggal di
desa ini dikatakan masyarakat sebagai “orang trans”. Adapun rumah yang
merupakan bantuan dari pemerintah mereka sebut dengan “rumah trans”.
Informan juga menjelaskan bahwa di masa itu belum ada nama Desa Bukit

Mulia, nama sebelumnya adalah “blok ¢”.?

3Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025.
“Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025.
SMuhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025.



2. Data Informan

Tabel 4.1 Identitas informan

71

Informan | Nama Umur Pendidikan | Alamat Pekerjaan | Keterangan
terakhir

1 Habibullah 45 Tahun | S1 Jin. Dahlia | Wiraswasta | Penerima
rt. 12 rw. 04 hibah
Desa Bukit
Mulia

2 Asmu’i 65 Tahun | SD Jin. Dahlia | Wiraswasta | Pemberi
rt. 12 rw. 04 hibah
Desa Bukit
Mulia

3 Abdul Munib | 43 tahun S1 Jin. Dahlia | PNS Penerima
rt. 12 rw. 04 hibah
Desa Bukit
Mulia

4 Puyati 52 Tahun | SMA JIn. Dahlia | Wiraswasta | Penerima
rt. 12 rw. 04 hibah
Desa Bukit
Mulia

5 Muhammad 54 Tahun | SMA JIn. Dahlia | Petani Penerima

Hasin rt. 12 rw. 04 hibah

Desa Bukit
Mulia

3. Hasil Wawancara

a.

Informan 1

Berdasarkan wawancara yang dilakukan pada hari rabu tanggal 7

Mei 2025 pada informan 1 yang merupakan penerima hibah. Hibah

tersebut dilakukan oleh ibu selaku pemberi hibah. Hibah dalam kasus ini

diberikan kepada anak-anaknya yang berjumlah empat orang, terdiri dari

seorang anak perempuan dan tiga orang anak laki-laki.®

®Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025.




72

Informan 1 menyatakan bahwa hibah digunakan sebagai pengganti
waris untuk pembagian harta dalam keluarga. Hibah dilakukan sebelum
orang tua meninggal, pada saat seluruh anak sudah dewasa dengan maksud
sebagai penerus tanggungjawab dari orang tuanya. Informan 1 juga
mengatakan bahwa penerima hibah merupakan seluruh anak dari orang tua
beliau, tanpa adanya pemberian kepada orang lain, serta tidak melibatkan
pihak ketiga.’

Praktik hibah dimulai dengan mengumpulkan seluruh anggota
keluarga untuk musyawarah, dengan ibu beliau sebagai pengambil
keputusan mutlak. Dalam kasus beliau, harta yang dihibahkan berupa
lahan perkebunan karet dan tanah beserta rumahnya. Ibu sebagai pemberi
hibah menunjuk anak-anaknya yang pantas diberikan amanat atas tanah-
tanah yang akan diberikan.?

Dalam musyawarah tersebut, informan 1 menjelaskan terjadinya
suatu diskusi antar anggota keluarga terkait keputusan ibu beliau dalam
pemilihan lahan dan tanah yang diberikan kepada anaknya. Dalam kasus
informan 1, hibah dilakukan secara lisan dan dilakukan di rumah tempat
ibu beliau tinggal. Harta pemberi hibah dalam kasus ini diberikan
seluruhnya kepada para penerima hibah.’

Setelah praktik hibah dengan menyerahkan seluruh harta

dilakukan, ibu sebagai pemberi hibah menjadi tanggungan dari anak-

"Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025.
SHabibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025.
“Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025.



73

anaknya. Rumah yang ditinggali oleh ibu beliau selama ini menjadi milik
salah satu anaknya. Selain menjadi pemilik yang sah, anak yang
mendapatkan bagian tanah beserta rumah, juga menjadi orang yang
merawat ibunya.'”

Menurut informan 1, hal yang melatarbelakangi terjadinya praktik
ini ialah tradisi turun temurun dari suku Madura. Tradisi tersebut ialah
beranggapan bahwa anak ketika sudah dewasa bahkan apabila sudah
berkeluarga masih tetap jadi tanggungan orang tuanya. Sehingga, mereka
hidup bersama dalam satu atap bersama orang tua atau mertuanya. Kecuali
anak tersebut memilih untuk tinggal sendiri.'!

Dalam kasus informan 1, penerima hibah terbanyak ialah anak
perempuan, sebab ia anak pertama. Dalam tradisi suku Madura, anak tertua
merupakan orang yang dihormati anggota keluarga setelah orang tua. Oleh
sebab itu, informan 1 menyatakan akan tidak adil apabila memberikan
bagian lebih sedikit kepada anak perempuan daripada anak laki-laki.
Terlebih lagi, ibu dari informan setelah memberikan hibah memilih untuk
hidup bersama keluarga dari anak tertua.'

Dampak yang dirasakan informan 1 dari praktik hibah tersebut
adalah rasa puas atas bagian yang beliau dapatkan. Bahkan setelah ibu
beliau wafat, tidak terjadi perselisihan antar anggota keluarga dari bagian

yang didapatkan masing-masing penerima hibah.'?

9Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025.
""Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025.
12Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025.
3Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025.



74

Adapun tanggapan informan mengenai hukum kewarisan Islam itu
sendiri, beliau setuju saja terkait hukum tersebut karena merupakan sebuah
bentuk dari syariat Islam. Akan tetapi, karena kekhawatiran terhadap
dampak yang akan terjadi mengenai pembagian harta setelah
meninggalnya orang tua membuat informan dan keluarga lebih memilih
hibah. Informan juga berpendapat, waris mungkin akan tetap terjadi
andaikan harta dari orang tua beliau masih memiliki sisa.'*

Informan 2

Berdasarkan wawancara yang dilakukan pada hari kamis tanggal 8
Mei 2025, beliau merupakan pemberi hibah yang membagikan hartanya
kepada enam orang anaknya. Para penerima hibah terdiri dari tiga orang
laki-laki dan tiga orang perempuan. Praktik hibah yang dilakukan
informan 2 berupa hibah secara lisan dengan bentuk harta berupa lahan
perkebunan.'

Praktik hibah dimulai dengan mengumpulkan seluruh anak-anak di
rumah beliau, selanjutnya informan memberikan surat tanah berupa lahan
perkebunan dan amanat untuk memberdayakan lahan tersebut. Informan 2
tidak melibatkan orang ketiga dalam praktik hibah ini, karena hal ini
merupakan privasi keluarga beliau. Isteri dari informan masih hidup pada

saat pembagian harta tersebut, namun tidak mendapatkan bagian dari

“Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025.
5 Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025.



75

informan. Menurut informan, isteri merupakan tanggungan suami dan
penerus hak milik dari rumah yang ditinggali mereka.'®

Informan 2 juga menyebutkan, Ada beberapa harta informan yang
tidak dimasukkan dalam pembagian hibah kepada anak-anaknya.
Informan mengatakan bahwa harta tersebut digunakan untuk menunjang
kehidupan beliau saat harta lain telah dihibahkan. Adapun beberapa harta
berjalan lainnya yang tengah diberdayakan informan 2, juga tidak
dimasukkan dalam pembagian. Anggapan dari informan, harta tersebut
adalah aset seluruh keluarga, yang diusahakan bersama anak-anaknya.'”

Hal yang melatarbelakangi informan 2 melakukan praktik hibah ini
ialah agar seluruh anak dari informan tidak semena-mena terhadap harta
yang bakal ditinggalkan. Alasan lainnya ialah agar anak senantiasa
berbakti kepada orang tuanya walaupun telah wafat. Selain dari kedua hal
tersebut, sikap kekhawatiran informan akan perselisihan yang mungkin
terjadi di kemudian hari apabila harta tidak ditentukan terlebih dahulu
bagiannya juga menjadi penyebabnya. '8

Dampak yang diterima informan 2 dari pembagian hartanya secara
hibah ini adalah perasaan lega karena jaminan harta beliau akan tetap
terjaga walaupun beliau telah wafat nantinya. Pembagian harta secara

hibah sendiri tidak berdampak sama sekali terhadap informan, karena

16Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025.
17 Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025.
8 Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025.



76

setelah pembagian tersebut kehidupan informan ditunjang sepenuhnya
oleh anak-anak beliau."

Informan 2 beranggapan sepenuhnya bahwa hibah ini merupakan
cara untuk mengganti waris. Informan menilai waris merupakan hukum
yang tidak adil karena memberikan bagian lebih banyak kepada laki-laki
daripada perempuan. Selain dari itu, beliau juga kurang memahami
mengenai hukum waris Islam itu sendiri. Pengetahuan beliau hanya
sebatas anak laki-laki akan mendapatkan dua bagian lebih banyak dari apa

yang diterima anak perempuan.*’

Informan 2 juga berpesan kepada anak-anaknya untuk tidak
menggunakan hukum waris Islam dalam pembagian hartanya kelak
apabila beliau telah wafat. Informan 2 juga berpesan kepada anak-anaknya
agar harta sisa yang dimiliki beliau setelah wafatnya, harus dibagi secara
musyawarah kekeluargan dengan masing-masing mendapatkan bagian

sama rata.’!

Informan 3
Berdasarkan wawancara pada hari jumat tanggal 9 mei 2025,
informan 3 merupakan penerima hibah yang mendapatkan harta dari

pemberi hibah yang adalah ayah beliau. Hibah dalam kasus ini diberikan

19 Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025.
20 Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025.
21 Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025.



77

kepada anak-anaknya yang berjumlah delapan orang, terdiri dari empat
anak laki-laki dan empat anak perempuan.?

Beliau menyatakan bahwa hibah dijadikan sebagai pengganti waris
untuk pembagian harta dalam keluarga. Hibah dilakukan sebelum orang
tua beliau meninggal, pada saat seluruh anak sudah dewasa. Hibah hanya
diberikan kepada anak-anak saja, serta tidak melibatkan pihak ketiga atas
dasar ayah beliau merupakan tokoh agama setempat.>

Praktik hibah dilakukan secara lisan dengan mengumpulkan
seluruh anggota keluarga. Dalam kasus informan 3, hibah yang diberikan
berupa lahan perkebunan karet dan tanah berserta rumah orang tua. Ayah
sebagai pemberi hibah membagikan lahan perkebunan karet dan tanah
beserta rumah sesuai dengan keinginan beliau.**

Informan 3 menjelaskan bagian yang diterima masing-masing anak
memiliki perbedaan. Tiga orang anak laki-laki tertua mendapatkan 2
hektar tanah, sementara tiga anak perempuan mendapatkan masing-
masing 1 hektar tanah. Adapun dua anak terakhir mendapatkan hak milik
rumah dan lahan perkebunan karet di sekitar rumah orang tua tersebut.
Informan 3 juga menambahkan bahwa dua anak terakhir mendapat bagian
lebih sedikit. Namun, apabila ada sisa harta yang belum dibagian oleh

orang tua, maka seluruhnya menjadi milik mereka.?

22 Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025.
23 Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025.
24 Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025.
25 Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025.



78

Menurut informan 3, hal yang melatarbelakangi dilakukannya
praktik hibah sebagai pengganti waris adalah pengalaman kasus anak laki-
laki yang mendapatkan bagian lebih banyak dari harta peninggalan orang
tuanya. Padahal harta tersebut diusahakan dan dikembangkan oleh anak
perempuan. Hal tersebut membuat kecemburuan dari pihak anak
perempuan, sehingga memunculkan permusuhan antar anggota keluarga.?®

Tanggapan informan 3 mengenai hukum waris, yakni hukum waris
Islam sudah tidak sesuai lagi dengan pembagian harta di masa sekarang,
terutama pada masyarakat Madura. Pembagian harta orang tua semestinya
memperhatikan kontribusi dari setiap anggota keluarga. Anggota keluarga
yang memiliki andil dalam mengusahakan harta orang tua, harus
mendapatkan bagian lebih banyak.?’

Ayah dari informan 3 juga berpesan kepada beliau, bahwa tidak
usah melakukan hukum waris lagi sepeninggal beliau, sebab harta telah
dibagikan semuanya. Informan 3 juga menyatakan hibah tidak gugur,
karena semua anak bersepakat untuk tidak melaksanakan hukum waris.?

Implikasi sosial dari kasus informan 3 berupa intervensi dari para
sepupu dan tetangga yang bertujuan untuk mengadu domba para anak-
anak beliau atas bagian harta yang diterima. Akan tetapi, informan 3
menyatakan bahwa hal tersebut dapat diatasi dengan bijaksana, atas dasar

ikhlas menerima pemberian sebagai bentuk bakti terhadap orang tua.?

26 Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025.
27 Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025.
28 Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025.
2 Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025.



79

Informan 4

Berdasarkan wawancara pada hari sabtu tanggal 10 Mei 2025,
informan 4 merupakan seorang perempuan yang menerima hibah dari
pemberi hibah yang ialah ayahnya. Dalam kasus ini, hibah diberikan
kepada seluruh anaknya yang berjumlah lima orang, terdiri dari tiga orang
anak laki-laki dan dua orang anak perempuan.’

Informan 4 menyatakan bahwa hibah digunakan sebagai pengganti
untuk pembagian harta warisan. Hibah dilakukan sebelum ayah beliau
meninggal, dalam keadaan sudah tua. Saat hibah dilakukan, seluruh anak-
anak pemberi hibah sudah dewasa, serta telah berkeluarga semua. Hibah
dilakukan secara langsung dengan lisan, tanpa adanya pihak ketiga dalam
pembagiannya.®!

Praktik hibah dilakukan dengan mengumpulkan seluruh anak
untuk bermusyawarah. Harta yang dihibahkan berupa perkebunan karet,
lahan kosong, dan rumah orang tua. Dalam kasus ini, para anak-anak yang
lebih tua dapat menentukan bagian yang ia inginkan. Anak pertama dan
keduan memilih perkebunan karet sebagai bagian hibah untuk mata
pencaharian mereka kedepannya. Adapun anak ketiga, karena berdomisili
di Madura, ia dibelikan tanah disana sebagai bagiannya. Sementara itu,
anak keempat dan kelima mendapat bagian lahan kosong serta rumah

orang tua.*’

30Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025.
31Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025.
32Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025.



80

Informan 4 sebagai anak keempat sekaligus anak perempuan,
mendapatkan bagian rumah orang tua. Ayah beliau juga berpesan untuk
merawat istri kedua beliau (ibu tiri dari informan 4) apabila sang ayah telah
meninggal. Sepeninggal ayah beliau sampai sekarang, informan 4 tinggal
di rumah tersebut bersama ibu tiri dan anak-anaknya.*?

Latar belakang dilakukannya praktik hibah ini ialah mengikuti
kebiasaan masyarakat Madura lainnya, tradisi Madura mengenal konsep
“bhakti ka oreng towa” (bakti kepada orang tua) dan “taretan pote mata”
(saudara lebih berharga dari nyawa). Alasan lainnya yakni supaya anak-
anak mendapatkan bagian sesuai keinginan mereka, serta menjaga
kerukunan keluarga. Hal tersebut dimaksudkan sebagai bentuk kerjasama
antara orang tua dengan anak terhadap harta keluarga.**

Tanggapan informan 4 mengenai hukum waris Islam 1ialah
mengetahui sekedar bagian anak laki-laki lebih banyak daripada anak
perempuan, serta bagian orang tua lebih banyak dari istri. Menurut beliau,
hukum waris Islam hanya akan digunakan apabila terjadi kematian yang
tidak terduga, seperti kecelakaan yang menyebabkan kematian.>
Informan 5

Berdasarkan wawancara yang dilakukan pada hari minggu tanggal
25 Mei 2025 pada informan 5 yang merupakan penerima hibah. Hibah

tersebut dilakukan oleh ayah selaku pemberi hibah. Hibah dalam kasus ini

33Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025.
34Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025.
35Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025.



81

diberikan kepada anak-anaknya yang berjumlah lima orang, terdiri dari
empat orang anak laki-laki dan seorang anak perempuan sebagai anak
terakhir.>

Informan 5 menyatakan bahwa hibah digunakan sebagai pengganti
waris untuk pembagian harta dalam keluarga. Hibah dilakukan sebelum
orang tua meninggal, pada saat seluruh anak sudah dewasa dan telah
berkeluarga. Informan 5 juga mengatakan bahwa penerima hibah
merupakan seluruh anak dari orang tua beliau, tanpa adanya pemberian
kepada orang lain, serta tidak melibatkan pihak ketiga.’’

Praktik hibah dimulai dengan mengumpulkan seluruh anggota
keluarga untuk musyawarah, dengan ayah dibantu oleh informan 5 sebagai
anak pertama untuk membagikan harta beliau. Dalam kasus beliau, harta
yang dihibahkan berupa lahan perkebunan karet dan rumah orang tua.
Ayah memberikan empat lahan perkebunan karet kepada semua anak laki-
laki dan rumah kepada anak perempuan.®

Alasan semua anak laki-laki mendapatkan bagian lahan
perkebunan karet ialah harapan dari orang tua agar lahan tersebut dapat
dikelola dengan baik sepeninggal beliau. Sementara itu, rumah diberikan
kepada anak perempuan bertujuan agar anak tersebut tetap tinggal bersama

orang tua sekaligus merawat beliau.*’

3Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025.
3’Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025.
3¥Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025.
3¥Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025.



82

Informan 5 menyatakan hal yang melatarbelakangi dilakukannya
praktik hibah ialah tradisi turun temurun dari suku Madura. Alasan lainnya
ialah tujuan untuk mencegah terjadinya perselisihan antara anggota
keluarga sepeninggal orang tua yang disebabkan karena memperebutkan
harta.*

Tanggapan informan 5 mengenai hukum waris ialah mengetahui
sekedar anak laki-laki akan mendapatkan bagian lebih banyak daripada
anak perempuan. Informan 5 mengatakan bahwa harta keluarga mereka
tidak dibagi menggunakan hukum waris Islam karena takut ada yang tidak
setuju terkait bagian yang diterimanya. Apabila orang tua langsung yang
membaginya, maka seluruh anak akan patuh sebab merupakan bentuk
bakti terhadap orang tua.*!

Implikasi sosial yang dirasakan informan 5 ialah berupa
pertanyaan-pertanyaan dari istri dan tetangga beliau yang merupakan
masyarakat suku Jawa. Para masyarakat suku Jawa menanyakan kenapa
harta tersebut dibagi sebelum orang tua meninggal, karena pada
masyarakat Jawa harta dibagi sepeninggal orang tua. Informan 5 hanya

memberikan tanggapan bahwa hal ini merupakan tradisi suku Madura.*?

4OMuhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025.
4'Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025.
“Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025.



83

Tabel 4.2 Inti hasil wawancara

No. | Informan

Keterangan

Sebab/ Alasan

1. Informan 1

Penerima hibah

Kekhawatiran terhadap dampak negatif
yang akan terjadi mengenai pembagian
harta setelah meninggalnya orang tua

2. Informan 2

Pemberi hibah

Agar seluruh anak dari informan tidak
semena-mena terhadap harta yang bakal
ditinggalkan

3. Informan 3

Penerima hibah

Kecemburuan  dari  pihak  anak
perempuan, sehingga memunculkan
permusuhan antar anggota keluarga

4. Informan 4

Penerima hibah

Supaya anak-anak mendapatkan bagian
sesuai keinginan mereka, serta menjaga
kerukunan keluarga

5. Informan 5

Penerima hibah

Mencegah terjadinya perselisihan antara
anggota keluarga sepeninggal orang tua
yang disebabkan karena memperebutkan
harta.

B. Analisis

Analisis ini bertujuan menjawab rumusan masalah berdasarkan data yang

diperoleh dari seluruh informan melalui pendekatan sosiologis dan antropologis

hukum keluarga. Adapun analisis difokuskan pada praktik hibah sebagai pengganti

pembagian harta waris, faktor yang melatarbelakangi praktik hibah, dan implikasi

sosial dari praktik hibah dari aspek sosiologi dan antropologi hukum keluarga.

1. Gambaran Umum Praktik Hibah Sebagai Pengganti Pembagian Harta

Warisan pada Masyarakat Madura Perantauan di Desa Bukit Mulia

Masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia, Kecamatan

Kintap, Kabupaten Tanah Laut, memiliki tradisi khas dalam pengelolaan harta

keluarga, terutama terkait dengan pembagian harta peninggalan orang tua.



84

Dalam masyarakat ini, hibah sering dijadikan pengganti pembagian harta
warisan, yaitu harta dibagikan kepada anak-anak ketika orang tua masih hidup,
bukan setelah meninggal dunia seperti yang diatur dalam hukum waris Islam.

Tradisi ini berakar dari kebiasaan masyarakat Madura di daerah
asalnya, yang menganggap anak-anak meskipun sudah menikah dan berusia
dewasa masih menjadi tanggungan orang tua. Oleh karena itu, hubungan
ekonomi dan sosial antar anggota keluarga tetap erat, dan pengalihan harta
biasanya dilakukan secara kekeluargaan melalui hibah, bukan dengan sistem
faraidh (waris Islam).

Dalam praktiknya, orang tua sebagai pemberi hibah (al-wahib) akan
membagikan harta mereka kepada anak-anaknya (a/-mauhitblahu) berdasarkan
musyawarah keluarga. Pembagian ini sering dilakukan dengan prinsip keadilan
menurut kesepakatan, bukan menurut perbandingan 2:1 antara laki-laki dan
perempuan sebagaimana dalam hukum Islam. Bahkan, dalam beberapa kasus,
anak perempuan mendapatkan bagian lebih besar karena dianggap lebih
berperan dalam merawat orang tua.

Pemberian hibah ini biasanya dilakukan ketika orang tua masih sehat
dan hidup, agar tidak menimbulkan konflik di kemudian hari antara ahli waris
setelah pewaris wafat. Prosesnya bisa dilakukan secara lisan di hadapan
anggota keluarga, dan bentuk harta yang dihibahkan meliputi tanah, rumabh,
atau aset keluarga lainnya. Setelah hibah dilakukan, anak-anak bertanggung
jawab atas kebutuhan hidup orang tua mereka, karena secara hukum harta

orang tua telah berpindah kepemilikan.



85

a. Informan 1, menjelaskan bahwa hibah dilakukan oleh ibunya dengan
menyerahkan seluruh harta kepada anak-anaknya. Anak perempuan
sebagai anak tertua mendapat bagian lebih besar karena dianggap paling
berjasa merawat orang tua.

b. Informan 2, seorang pemberi hibah, membagikan lahannya kepada enam
anaknya dengan bagian sama rata. la menolak sistem waris Islam karena
menilai pembagian 2:1 tidak adil dan khawatir anak-anaknya berselisih
kelak.

c. Informan 3, menyebutkan bahwa pembagian hibah memperhatikan
kontribusi anak terhadap harta keluarga. Anak yang aktif membantu orang
tua dalam mengelola harta mendapat bagian lebih besar.

d. Informan 4, menceritakan bahwa ayahnya melakukan hibah agar anak-
anak dapat memilih bagian sesuai keinginan dan kebutuhan, sehingga
tercipta kerukunan keluarga.

e. Informan 5, menyampaikan bahwa rumah diberikan kepada anak
perempuan sebagai bentuk tanggung jawab untuk merawat orang tua,

sementara anak laki-laki mendapat lahan perkebunan untuk dikelola.

Hibah, menurut Kompilasi Hukum Islam Pasal 171 huruf g, merupakan
pemberian suatu benda secara sukarela dan tanpa imbalan dari seseorang
kepada orang lain yang masih hidup untuk dimiliki.* Dalam konteks
masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia, hibah ini dilakukan

sebagai bentuk pengalihan kepemilikan harta orang tua kepada anak-anaknya

4KHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 171 huruf g.



86

semasa hidup, dengan tujuan menggantikan pembagian harta warisan setelah
orang tua meninggal dunia. Berdasarkan hasil wawancara dengan lima orang
informan, pelaksanaan hibah pada masyarakat Madura perantauan memiliki

ciri khas sebagai berikut:

a. Dilakukan secara lisan, tanpa melibatkan pihak ketiga;

b. Dilakukan dalam suasana musyawarah keluarga, dengan menghadirkan
seluruh anak sebagai penerima hibah;

c. Objek hibah umumnya berupa tanah, lahan perkebunan karet, rumah, atau
lahan kosong, yang merupakan aset ekonomi utama masyarakat setempat.

d. Pembagian bersifat fleksibel, bergantung pada kesepakatan keluarga dan

pertimbangan sosial, bukan pada ketentuan faraidh dalam hukum Islam.

Pada beberapa kasus, anak perempuan atau anak tertua memperoleh
bagian lebih besar dibandingkan anak laki-laki karena dinilai memiliki
tanggung jawab lebih dalam mengurus orang tua. Hal ini tampak pada
pernyataan informan 1, yang menyebutkan bahwa ibunya memberikan bagian
lebih besar kepada anak perempuan tertua karena dianggap lebih berbakti dan

tinggal bersama orang tua hingga akhir hayatnya.

Secara umum, tahapan pelaksanaan hibah di Desa Bukit Mulia

meliputi:

a. Musyawarah keluarga yang dipimpin oleh orangtua sebagai pemberi

hibah;



87

b. Penentuan bagian masing-masing anak berdasarkan pertimbangan
keadilan dan kebutuhan, bukan berdasarkan jenis kelamin;

c. Pernyataan lisan pemberian harta, biasanya disaksikan oleh anak-anak atau
keluarga dekat;

d. Penyerahan simbolis atau administratif sederhana (seperti surat tanah atau
dokumen kepemilikan);

e. Setelah hibah dilaksanakan, orang tua sepenuhnya menjadi tanggungan

anak-anaknya, terutama anak yang tinggal bersama mereka.

Hibah umumnya dilakukan ketika orang tua sudah lanjut usia, dengan
maksud agar harta telah terbagi sebelum mereka meninggal. Hal ini
dimaksudkan untuk menghindari potensi perselisihan di kemudian hari.
Informan 2 menyebutkan bahwa ia memilih membagikan hartanya ketika
masih hidup karena “takut anak-anaknya berselisih dan saling menuntut setelah

dirinya meninggal dunia.”

Tradisi ini diterima luas oleh masyarakat Madura perantauan di Desa
Bukit Mulia sebagai bentuk pengaturan internal keluarga yang dianggap lebih
praktis dan damai. Mereka memahami bahwa dalam hukum Islam, warisan
seharusnya dibagi setelah pewaris meninggal, tetapi mereka memilih sistem
hibah untuk mengantisipasi potensi sengketa di antara anak-anak.

Meskipun demikian, praktik ini menimbulkan pergeseran makna
hukum waris Islam, karena pelaksanaan hibah yang difungsikan sebagai
pengganti waris menyebabkan aturan pembagian faraidh tidak berjalan. Hal ini

menunjukkan adanya asimilasi antara hukum Islam dan budaya lokal, di mana



88

nilai-nilai kekeluargaan dan kedamaian dianggap lebih utama daripada
pembagian formal berdasarkan teks hukum Islam. Dengan demikian, hibah
dalam masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia tidak sekadar
tindakan hukum perdata, melainkan juga refleksi nilai budaya dan sosial
masyarakat perantauan yang menyesuaikan ajaran agama dengan kondisi sosial
dan tradisi leluhur mereka.

Dalam kajian sosiologi hukum keluarga, hukum tidak hanya dipahami
sebagai kumpulan norma tertulis, tetapi juga sebagai gejala sosial yang hidup
dan berkembang dalam masyarakat. Menurut Soerjono Soekanto, sosiologi
hukum berlaku sebagai ilmu pengetahuan yang mengkaji mengapa manusia
patuh terhadap hukum dan mengapa manusia gagal untuk mematuhi hukum
tersebut, serta faktor-faktor sosial lain yang mempengaruhinya.** Pandangan
ini sejalan dengan fenomena hibah sebagai pengganti waris di masyarakat
Madura perantauan di Desa Bukit Mulia.

Bagi masyarakat setempat, pembagian harta melalui hibah bukanlah
bentuk pelanggaran hukum Islam, melainkan cara sosial yang dianggap paling
adil dan harmonis. Hukum keluarga yang mereka jalankan bersumber dari
kombinasi nilai-nilai agama, norma adat, dan pengalaman sosial. Ketika
masyarakat melihat bahwa sistem faraidh berpotensi menimbulkan konflik,
mereka memilih bentuk hukum yang lebih “berfungsi” bagi stabilitas sosial,

yaitu hibah kekeluargaan.

#Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Sosiologi Hukum, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), h. 12.



89

Dari sisi fungsi sosial hukum menurut teori sosiologi hukum Soerjono

Soekanto®, hibah berperan sebagai:

a. Sarana untuk mengubah masyarakat, masyarakat menyesuaikan aturan
agama dengan kondisi sosial yang mereka alami. Dalam konteks ekonomi
perantauan, di mana anak-anak sering berkontribusi langsung terhadap
harta keluarga, pembagian secara sama rata dianggap lebih proporsional
daripada ketentuan faraidh.

b. Sarana pengatur perikelakuan, hibah berfungsi mencegah konflik dan
menjaga ketertiban dalam keluarga. Orang tua membagikan harta lebih
awal agar tidak muncul sengketa di antara anak-anak setelah wafatnya

pewaris.

Secara sosiologis, praktik ini menunjukkan bahwa nilai harmoni dan
bakti anak terhadap orang tua lebih dominan daripada nilai formal hukum
Islam. Ketika hukum agama dipersepsikan tidak mampu menampung konteks
lokal, masyarakat menciptakan bentuk hukum baru yang bersifat rekonsiliatif.
Fenomena ini juga menegaskan prinsip dasar sosiologi hukum bahwa “hukum
tidak bekerja dalam ruang hampa”, melainkan selalu berinteraksi dengan

struktur sosial, nilai budaya, dan relasi kekuasaan dalam keluarga.

Dengan demikian, dari kacamata sosiologi hukum keluarga, hibah
sebagai pengganti waris merupakan produk adaptasi sosial yang bertujuan

mempertahankan harmoni dan stabilitas keluarga, sekaligus mencerminkan

122.

4Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Sosiologi Hukum, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), h. 121-



90

fleksibilitas hukum Islam dalam konteks kehidupan masyarakat Madura
perantauan. Walaupun praktik ini masih kontradiktif, sebab masyarakat
Madura perantauan mencoba untuk meniadakan hukum waris, yang mana akan

berlaku sepeninggal orang tua.

Sementara dalam antropologi hukum keluarga, hukum dilihat sebagai
sistem budaya yang mengatur perilaku manusia dalam konteks hubungan sosial
dan nilai-nilai lokal. Soerjono Soekanto menegaskan, hukum dalam kehidupan
masyarakat ditaati karena adanya prinsip timbal-balik dan prinsip publisitas.*
Dalam hal ini, hibah sebagai pengganti waris di masyarakat Madura perantauan
bukan sekadar praktik hukum, tetapi juga representasi nilai-nilai budaya
Madura yang sangat menjunjung tinggi kehormatan, tanggung jawab, dan

ketaatan terhadap orang tua.

Tradisi Madura mengenal konsep “bhakti ka oreng towa” (bakti
kepada orang tua) dan “taretan pote mata” (saudara lebih berharga dari
nyawa).*” Kedua prinsip ini menjadi dasar moral dalam pengambilan
keputusan keluarga. Oleh sebab itu, ketika orang tua membagi harta melalui
hibah, anak-anak menerimanya sebagai bentuk penghormatan dan pengabdian,

bukan sebagai hak ekonomi yang bisa dituntut.

Dari hasil wawancara, terlihat bahwa keputusan orang tua dalam

membagikan harta hampir selalu diterima tanpa perdebatan. Hal ini

46Soerjono Soekanto, Antropologi Hukum (Materi Pengembangan Ilmu Hukum Adat),
(Jakarta: CV. Rajawali, 1984), h. 161.
4TPuyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025.



91

menunjukkan bahwa otoritas moral orang tua diakui secara penuh sebagai
sumber legitimasi hukum keluarga. Dalam konteks antropologi hukum, hukum
tidak semata-mata terdapat dalam masyarakat yang terorganisasi suatu negara,
tetapi hukum sebagai sarana pengendalian sosial terdapat dalam setiap bentuk

masyarakat.*3

Selain itu, praktik hibah juga berfungsi sebagai mekanisme redistribusi
sosial. Dalam masyarakat perantauan yang bergantung pada hasil perkebunan
karet, hibah menjadi cara untuk menjaga kesinambungan ekonomi keluarga
dan memastikan bahwa setiap anak memiliki sumber penghidupan. Dengan
demikian, hibah bukan hanya mekanisme hukum, tetapi juga strategi ekonomi

budaya yang mempertahankan keseimbangan sosial dan ekonomi keluarga.

Dari perspektif antropologi hukum keluarga, fenomena ini

menunjukkan bahwa:

a. Nilai hukum tidak terlepas dari budaya dan struktur sosial; hukum Islam
yang bersifat normatif diadaptasi sesuai dengan konteks budaya Madura;

b. Hukum adat Madura berfungsi sebagai pranata hidup yang menengahi
antara nilai agama dan realitas sosial perantauan.

c. Tujuan utama hukum keluarga bagi masyarakat Madura bukan sekadar

keadilan formal, tetapi “kerukunan dan keberlanjutan hubungan sosial.”

“Soerjono Soekanto, Antropologi Hukum (Materi Pengembangan Ilmu Hukum Adat),
(Jakarta: CV. Rajawali, 1984), h. 118-119.



92

Dengan demikian, praktik hibah sebagai pengganti waris pada
masyarakat Madura perantauan merupakan wujud sinkretisme antara hukum
Islam dan adat Madura. Hukum Islam memberikan dasar moral (niat baik dan
keadilan), sementara adat Madura memberikan bentuk sosialnya (musyawarah,
kesepakatan, dan tanggung jawab keluarga). Hasilnya adalah bentuk hukum
keluarga yang khas yakni hukum yang tidak tertulis tetapi ditaati, tidak
difatwakan tetapi dihayati. Namun, semestinya hukum waris Islam tetap
dijalankan agar tidak berpotensi menyalahi ketentuan syar’i yang bersifat

qath’i dalam pembagian harta warisan.

Dalam kajian hukum Islam, praktik hibah sebagai pengganti pembagian
harta warisan tergolong ke dalam ‘urf. Dalam pemikiran T.M. Hasbi Ash-
Shiddieqy, ‘urf didefinisikan sebagai segala sesuatu yang telah menjadi
kebiasaan atau tradisi masyarakat, baik dalam bentuk perkataan, perbuatan,
maupun sikap meninggalkan perbuatan tertentu.*” Dalam salah satu kaidah
fikih disebutkan, “al-‘ddah muhakkamah” (adat dapat menjadi dasar
hukum)®, yang berarti kebiasaan masyarakat bisa dijadikan pertimbangan

hukum selama tidak menyalahi nash syar’i.

Praktik hibah sebagai pengganti pembagian waris di masyarakat
Madura perantauan di Desa Bukit Mulia merupakan contoh nyata dari ‘urf

sahth (adat yang sah) yaitu kebiasaan yang tidak bertentangan secara

Y¥Liswan Hadi, Epistimologi Figh Indonesia: Analisis Pemikiran Tengku Muhammad Hasbi
Ash-Shiddieqy, (Kuala Lumpur: Universitas Malaya, 2013), hlm. 111.
N A. Djazuli, Kaidah-kaidah Fikih, (Jakarta: Kencana, 2010), h. 4.



93

substansial dengan hukum Islam, karena tetap dilakukan dalam semangat

kebaikan, keadilan, dan kekeluargaan.

Adapun ciri-ciri ‘urf sahih yang terpenuhi dalam praktik ini, meliputi:

a. Tidak mengandung unsur batil atau kezaliman, Hibah dilakukan dengan
musyawarah keluarga tanpa paksaan, dan setiap anak mendapatkan bagian
berdasarkan kesepakatan;

b. Menjaga kemaslahatan dan menghindari mafsadah, Hibah dipilih untuk
mencegah konflik warisan dan menjaga kerukunan keluarga;

c. Bersumber dari tradisi masyarakat yang telah berlangsung lama,
Masyarakat Madura telah menerapkan sistem pembagian harta melalui
hibah turun-temurun, baik di daerah asal maupun di perantauan;

d. Diakui dan diterima secara sosial, Praktik ini tidak menimbulkan
penolakan, melainkan justru menjadi simbol keadilan lokal yang diterima

seluruh anggota keluarga.

Dengan demikian, meskipun praktik hibah ini tampak berbeda dengan
ketentuan faraidh, secara fighiyyah dapat dikategorikan sebagai ‘urfkhas, yaitu
kebiasaan yang berlaku khusus pada komunitas tertentu karena didorong oleh
kondisi sosial dan nilai budaya. Selama tidak meniadakan hak waris setelah

pewaris meninggal, hibah tersebut tetap sah dan memiliki nilai hukum.

Lebih lanjut, keberadaan hibah semacam ini mencerminkan
fleksibilitas hukum Islam dalam merespons dinamika sosial masyarakat. Islam

tidak menolak tradisi, selama tradisi itu membawa kebaikan (maslahah) dan



94

tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariah. Oleh karena itu, ‘urf
masyarakat Madura perantauan dapat dipandang sebagai bentuk ijtihad sosial,

yakni upaya penyesuaian norma agama dengan realitas kehidupan sosial yang

dihadapi.

Praktik hibah sebagai pengganti pembagian harta warisan tidak secara
otomatis dapat dikategorikan sebagai ‘urf fasid. Penilaiannya sangat
bergantung pada niat, bentuk, dan dampak sosial dari hibah tersebut. Selama
hibah dilakukan dengan prinsip keadilan, kesepakatan, dan keterbukaan antara
anggota keluarga, maka dapat diterima sebagai ‘urfsahih yang sejalan dengan
nilai-nilai kemaslahatan dalam maqashid syariah. Namun, apabila hibah
dimaksudkan untuk meniadakan hukum waris yang telah ditetapkan Allah
SWT., maka praktik tersebut tidak hanya termasuk ‘urf fasid, tetapi juga
menyalahi ketentuan syar’i yang bersifat gath’i dalam pembagian harta

warisan.

Dalam kerangka magasid al-syari‘ah, setiap ketentuan hukum Islam
bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan dan menolak kemudaratan bagi
umat manusia. Syekh Izzuddin bin Abdussalam menjelaskan, bahwa maqashid
syariah menjaga lima hal (dharariyyah al-khamsah) yakni agama, jiwa, akal,

keturunan dan harta.>!

S1Sutisna, dkk, Panorama Maqashid Syariah, (Bandung: CV. Media Sains Indonesia, 2020),

h. 69.



95

Praktik hibah sebagai pengganti waris di masyarakat Madura
perantauan dapat dianalisis dalam konteks pencapaian magqasid tersebut,

khususnya dua aspek terakhir: menjaga keturunan dan harta:

a. Menjaga keturunan dan keharmonisan keluarga
Pembagian harta melalui hibah dilakukan untuk menjaga keutuhan
dan kerukunan keluarga. Orang tua membagikan harta sebelum wafat agar
anak-anak tidak Dberselisih, sesuai dengan nilai maqgasid yang
menempatkan kedamaian keluarga sebagai bentuk perlindungan terhadap
keturunan. Dengan menghindari pertikaian warisan, masyarakat Madura
telah menerapkan nilai maslahah ‘Gmmah (kemaslahatan umum) yang
lebih luas daripada sekadar kepatuhan tekstual pada aturan faraidh.
b. Menjaga harta dan memanfaatkannya dengan bijak
Dalam praktik hibah, harta dibagikan bukan untuk dihabiskan,
melainkan untuk dikelola oleh anak-anak sebagai modal ekonomi
keluarga. Misalnya, lahan perkebunan karet diberikan agar anak laki-laki
mengelolanya secara produktif, sementara rumah diberikan kepada anak
perempuan yang merawat orangtua. Ini menunjukkan bahwa tujuan hibah
bukan semata membagi kepemilikan, melainkan juga memastikan harta

tetap bermanfaat dan tidak menjadi sumber kemudaratan.

Dengan demikian, dilihat dari perspektif magasid al-syari‘ah, praktik
hibah ini termasuk dalam magqasid tahsiniyyah (penyempurna kemaslahatan),
karena memberikan solusi sosial yang sejalan dengan semangat syariat untuk

menjaga keharmonisan dan keadilan substantif di dalam keluarga.



96

Kedua tinjauan tersebut, saling melengkapi dalam menjelaskan
keabsahan sosial dan moral dari praktik hibah sebagai pengganti waris. ‘Urf
memberikan legitimasi sosial dan kultural, karena praktik hibah berakar pada
kebiasaan lokal yang membawa manfaat nyata. Magasid al-syari‘ah
memberikan legitimasi normatif, karena hibah tersebut sejalan dengan tujuan

syariat dalam menjaga harta, keluarga, dan keharmonisan hidup.

Melalui integrasi keduanya, dapat dikatakan bahwa hibah sebagai
pengganti waris di masyarakat Madura perantauan merupakan bentuk “ijtihad
lokal berbasis kemaslahatan”, yaitu adaptasi hukum Islam dengan
mempertimbangkan realitas sosial, nilai budaya, dan tujuan moral hukum Islam
itu sendiri. Dengan demikian, walaupun praktik ini secara teknis berbeda dari
hukum faraidh, substansi keadilannya tetap terjaga karena dilandasi semangat

persaudaraan, tanggung jawab, dan kemaslahatan bersama.

Analisis Faktor yang Melatarbelakangi Terjadinya Praktik Hibah

Sebagai Pengganti Pembagian Harta Warisan

Praktik hibah sebagai pengganti pembagian harta warisan pada
masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia merupakan fenomena
sosial-hukum yang kompleks dan sarat nilai budaya. Berdasarkan hasil
wawancara dengan para informan, pelaksanaan hibah dilakukan dengan
kesadaran sosial tinggi, yang bertujuan menjaga kerukunan keluarga serta

mencegah konflik antar ahli waris.



97

Sebagaimana dikemukakan oleh Soerjono Soekanto, “hukum tidak
bekerja dalam ruang hampa, tetapi selalu berinteraksi dengan struktur sosial
dan nilai-nilai budaya masyarakat.”> Oleh sebab itu, pemahaman terhadap
praktik hibah harus diletakkan dalam konteks sistem sosial masyarakat
Madura, yang menjadikan nilai-nilai adat, agama, dan solidaritas keluarga

sebagai pedoman utama dalam pengaturan perilaku hukum.

Berikut analisis faktor yang melatarbelakangi terjadinya praktik hibah
sebagai pengganti pembagian harta warisan pada masyarakat Madura

perantauan di Desa Bukit Mulia:

a. Faktor Historis dan Budaya Masyarakat Madura Perantauan

Salah satu faktor utama ialah tradisi dan kebiasaan turun-temurun
masyarakat Madura yang sangat kuat. Sejak lama, masyarakat Madura
memiliki pandangan bahwa anak, meskipun sudah dewasa dan menikah,
tetap menjadi tanggungan orang tua. Hubungan sosial dan ekonomi dalam
keluarga tetap erat bahkan setelah anak menikah, dan karena itu
pembagian harta sering dilakukan melalui hibah semasa hidup, bukan
warisan setelah wafat.

Budaya Madura juga menjunjung tinggi nilai-nilai “bhakti ka oreng
towa” (bakti kepada orang tua) dan “taretan pote mata” (saudara lebih
berharga daripada nyawa). Nilai ini menempatkan ketaatan kepada orang

tua dan keharmonisan keluarga di atas kepatuhan formal terhadap hukum

32Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, (Jakarta: Rajawali Pers, 1987), h. 11.



98

tertulis. Oleh sebab itu, keputusan orang tua dalam membagikan harta

lewat hibah dianggap suci dan tidak boleh diperdebatkan.

Faktor Sosial dan Kekhawatiran Terhadap Konflik Keluarga

Berdasarkan hasil wawancara, kekhawatiran akan munculnya
konflik antar ahli waris menjadi motivasi utama masyarakat melakukan
hibah. Orang tua merasa pembagian harta warisan setelah kematian sering
menimbulkan perselisihan antar saudara. Dengan membagikan harta
melalui hibah semasa hidup, mereka bisa mengontrol pembagian secara
langsung dan memastikan semua anak menerima dengan ikhlas.

Sebagai contoh:

1) Informan 1 dan 5 menyatakan hibah dilakukan untuk mencegah
pertengkaran antara anak-anak setelah orang tua meninggal;

2) Informan 2 menambahkan bahwa hibah dilakukan agar anak-anak
“tidak semena-mena terhadap harta peninggalan”;

3) Informan 3 menyebut hibah dilakukan karena adanya kecemburuan
antara anak laki-laki dan perempuan yang pernah terjadi dalam
pembagian waris sebelumnya.

Faktor Agama dan Pemahaman Terhadap Hukum Waris Islam

Faktor berikutnya ialah kurangnya pemahaman mendalam tentang
hukum waris Islam. Banyak informan yang mengetahui secara umum
bahwa laki-laki mendapat dua kali bagian perempuan, tetapi tidak

memahami alasan dan struktur hukumnya. Sebagian bahkan menganggap



99

hukum waris Islam tidak adil, karena dianggap menempatkan perempuan
pada posisi yang lebih rendah.

Akibatnya, hibah dipandang sebagai alternatif yang lebih adil dan
praktis, sesuai dengan kesepakatan keluarga dan nilai keadilan sosial.
Dalam pandangan masyarakat Madura perantauan, keadilan bukan berarti
mengikuti aturan angka 2:1, tetapi pembagian yang dirasakan seimbang
dan damai antar anak-anak.

Faktor Ekonomi dan Rasionalitas Keluarga

Faktor ekonomi juga sangat berperan. Masyarakat Madura
perantauan di Desa Bukit Mulia sebagian besar menggantungkan hidup
dari lahan perkebunan karet dan tanah. Oleh karena itu, pembagian harta
melalui hibah tidak hanya dimaksudkan untuk “mewariskan kepemilikan”,
tetapi juga untuk menjamin kesinambungan ekonomi keluarga.

Hibah memungkinkan anak-anak mengelola lahan produktif lebih
awal, tanpa harus menunggu pewaris meninggal dunia. Selain itu, orang
tua yang telah menghibahkan hartanya akan ditanggung kebutuhan
hidupnya oleh anak-anak penerima hibah, sehingga menciptakan
hubungan timbal balik yang ekonomis dan sosial.

Dari hasil analisis, faktor-faktor yang melatarbelakangi praktik
hibah sebagai pengganti pembagian harta waris di Desa Bukit Mulia dapat

dikonklusikan sebagai berikut:



100

Tabel 4.3 Faktor utama penyebab hibah sebagai pengganti pembagian waris

Kategori Faktor Penjelasan Utama

Budaya Tradisi turun-temurun Madura yang
menekankan bakti dan keharmonisan
keluarga

Sosial Kekhawatiran munculnya konflik antar

ahli waris setelah pewaris wafat

Agama Pemahaman parsial terhadap hukum
faraidh, serta pandangan bahwa hibah
lebih adil

Ekonomi Hibah menjaga keberlangsungan

ekonomi keluarga dan kesejahteraan
orang tua

Praktik hibah sebagai pengganti pembagian warisan pada masyarakat
Madura perantauan di Desa Bukit Mulia bukan sekadar keputusan hukum,
melainkan hasil dari interaksi kompleks antara nilai agama, tradisi, dan
kebutuhan sosial-ekonomi. Masyarakat menilai hibah sebagai cara yang paling
efektif dan damai untuk menjaga kerukunan keluarga, keadilan sosial, dan
keberlanjutan ekonomi, meskipun tidak sepenuhnya sejalan dengan aturan

faraidh dalam hukum Islam formal.

Dalam perspektif sosiologi hukum keluarga, hukum tidak hanya
dipahami sebagai kumpulan norma tertulis, tetapi juga sebagai gejala sosial
yang hidup dan berkembang sesuai kebutuhan serta nilai masyarakat.>

Fenomena hibah sebagai pengganti waris pada masyarakat Madura perantauan

>3Beni Ahmad Saebani, Sosiologi Hukum, (Bandung: Pustaka Setia, 2007), h. 16.



101

menunjukkan bahwa hukum Islam (faraidh) tidak sepenuhnya diikuti secara

tekstual, tetapi diadaptasi sesuai fungsi sosial dan konteks kehidupan keluarga.

Hukum yang dianggap “adil” bagi mereka bukanlah hukum yang
bersumber dari teks, melainkan hukum yang menjaga harmoni, kerukunan, dan
ketertiban sosial keluarga. Dengan kata lain, hukum formal (Islam normatif)
memberi pedoman moral, sedangkan hukum sosial (Islam kultural)
mewujudkannya dalam bentuk yang disesuaikan dengan realitas sosial

masyarakat perantauan.

Menurut teori fungsi sosial hukum Soerjono Soekanto, hukum dalam
masyarakat memiliki dua fungsi utama; sarana mengubah masyarakat dan
sarana mengatur perilaku sosial.** Praktik hibah dalam masyarakat Madura

perantauan mengandung dua fungsi tersebut secara jelas:

a. Sebagai sarana perubahan sosial, hibah digunakan untuk mengadaptasi
ajaran agama terhadap kebutuhan sosial. Pembagian secara faraidh
dianggap berpotensi menimbulkan konflik, sehingga masyarakat
menggantinya dengan sistem hibah yang menekankan musyawarah dan
kesepakatan bersama.

b. Sebagai sarana pengatur perilaku, hibah berfungsi untuk mengatur

hubungan antar anggota keluarga agar tetap harmonis. Dengan hibah,

122.

34Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Sosiologi Hukum, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), h. 121-



102

perbedaan gender, kontribusi ekonomi, dan posisi sosial anak dalam

keluarga dapat diakomodasi dengan adil menurut persepsi sosial setempat.

Dalam perspektif sosiologi hukum keluarga, keputusan untuk
melakukan hibah juga merupakan wujud dari fungsi sosial hukum sebagai
sarana kontrol dan transformasi masyarakat. Masyarakat Madura perantauan
menggunakan hibah untuk mencegah terjadinya konflik antar ahli waris yang

sering kali muncul setelah pewaris meninggal dunia.

Melalui hibah, orang tua dapat memastikan bahwa harta telah terbagi
sesuai kesepakatan bersama dan setiap anak dapat menerimanya tanpa
pertengkaran. Selain itu, keputusan pembagian harta melalui hibah dilakukan
dalam suasana kekeluargaan yang penuh dengan penghormatan kepada orang
tua. Hal ini menunjukkan bahwa otoritas moral orang tua masih memegang

peranan penting sebagai sumber legitimasi hukum dalam keluarga.

Kepatuhan anak terhadap keputusan orang tua bukan didorong oleh
kewajiban hukum formal, tetapi oleh nilai sosial dan moral yang tertanam kuat
dalam budaya Madura, terutama nilai “bhakti ka oreng towa” atau bakti kepada
orang tua. Maka, dalam konteks ini, praktik hibah tidak hanya berfungsi
sebagai tindakan hukum, tetapi juga sebagai simbol penghormatan dan bakti

anak kepada orang tuanya.

Dari sisi antropologi hukum keluarga, hukum dipandang sebagai bagian

dari sistem budaya yang mencerminkan nilai, simbol, dan cara hidup



103

masyarakat.> Dalam hal ini, praktik hibah mencerminkan budaya Madura yang
sangat menjunjung tinggi kekerabatan, hierarki, dan kehormatan keluarga.
Keputusan orang tua membagikan harta semasa hidup bukan sekadar tindakan
hukum, tetapi ritual sosial yang menegaskan posisi orang tua sebagai “pengatur
keadilan” dalam keluarga. Oleh karena itu, hibah bukan hanya tindakan hukum
privat, melainkan peristiwa budaya yang meneguhkan struktur sosial keluarga

Madura.

Menurut teori Soerjono Soekanto, hukum dalam masyarakat ditaati
karena mengandung prinsip timbal-balik (reciprocity) dan publisitas
(keterbukaan sosial). °® Dalam praktik hibah masyarakat Madura perantauan,
Orang tua memberikan harta kepada anak-anaknya sebagai tanda kasih dan
tanggung jawab, Anak-anak membalas dengan merawat dan menanggung

hidup orang tua setelah harta berpindah tangan.

Hal tersebut merupakan bentuk timbal-balik sosial yang menjadi dasar
kepatuhan terhadap praktik hibah. Selain itu, proses hibah dilakukan secara
terbuka di depan keluarga besar, bukan diam-diam. Ini mencerminkan
publisitas sosial yang memberi legitimasi adat atas hibah tersebut. Kedua
prinsip ini membuat hibah memiliki kekuatan moral yang sama bahkan lebih

tinggi daripada hukum tertulis dalam masyarakat Madura perantauan.

SSHilman Hadikusuma, Pengantar Antropologi Hukum, (Bandar Lampung: PT Citra Aditya
Bakti, 2004), h. 4.

%Soerjono Soekanto, Antropologi Hukum (Materi Pengembangan Ilmu Hukum Adat),
(Jakarta: CV. Rajawali, 1984), h. 161.



104

Dalam antropologi hukum, hukum keluarga juga dipahami sebagai
mekanisme ekonomi budaya yang menjamin keberlangsungan hidup
komunitas. Praktik hibah berfungsi sebagai alat redistribusi sosial-ekonomi
memastikan setiap anak memiliki sumber penghidupan yang layak, menjaga
keberlanjutan ekonomi keluarga, serta menghindarkan keluarga dari

fragmentasi sosial.

Misalnya, anak laki-laki diberi lahan perkebunan agar bisa bekerja dan
mandiri; anak perempuan diberi rumah agar bisa tinggal bersama orang tua dan
merawat mereka; Orangtua tetap dijamin nafkahnya setelah harta dibagikan.
Maka, hibah menjadi bagian dari ekologi sosial keluarga yang mengatur aliran

sumber daya dan tanggung jawab antar generasi.

Secara keseluruhan, baik dari perspektif sosiologi hukum keluarga
maupun antropologi hukum keluarga, praktik hibah sebagai pengganti waris di
Desa Bukit Mulia menunjukkan adanya proses dialektika antara ajaran agama,
nilai budaya, dan kebutuhan sosial-ekonomi. Hukum Islam sebagai sistem
normatif berinteraksi dengan hukum adat Madura yang bersifat fungsional dan
pragmatis. Masyarakat tidak menolak hukum Islam, namun mereka
menginterpretasikannya ulang dalam bentuk yang lebih sesuai dengan realitas

sosial mereka.

Hibah kemudian menjadi instrumen sosial yang efektif untuk menjaga
keharmonisan, keadilan, dan kemaslahatan dalam keluarga. Dengan demikian,

praktik ini merupakan cerminan dari hukum yang hidup di masyarakat hukum



105

yang tidak hanya mengatur perilaku, tetapi juga melestarikan nilai-nilai sosial,
budaya, dan spiritual yang menjadi dasar kehidupan keluarga Madura
perantauan. Walaupun praktik ini masih kontradiktif, sebab masyarakat
Madura perantauan mencoba untuk meniadakan hukum waris, yang mana akan

berlaku sepeninggal orang tua.

Jika ditinjau melalui perspektif “urf dan magasid al-syari‘ah, praktik
hibah sebagai pengganti pembagian harta warisan yang dilakukan oleh
masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia memperlihatkan adanya
upaya penyesuaian antara hukum Islam normatif dengan kebutuhan sosial dan
budaya setempat. Dalam konteks ini, masyarakat tidak menolak hukum Islam
secara prinsip, tetapi mereka menafsirkan dan mengaplikasikannya secara
fleksibel agar tetap relevan dengan nilai-nilai lokal, struktur sosial, dan tujuan

kemaslahatan keluarga.

Dalam konsep ‘urf, yang berarti kebiasaan atau tradisi yang hidup dan
diterima oleh masyarakat, hukum Islam mengakui eksistensi adat selama tidak
bertentangan dengan nash syar’i. Kaidah figh yang menyatakan “al-‘addah
muhakkamah” (adat dapat dijadikan dasar hukum) menjadi dasar bahwa
praktik yang telah menjadi kebiasaan masyarakat dan membawa kemaslahatan

dapat diterima sebagai bagian dari hukum Islam.>’

Dalam konteks masyarakat Madura perantauan, hibah yang dilakukan

sebelum pewaris meninggal dunia merupakan tradisi turun-temurun yang telah

S"Mardani, Teori Hukum dari Teori Hukum Klasik hingga Teori Hukum Kontemporer,
(Jakarta: Kencana, 2024), h. 292.



106

lama diakui secara sosial. Tradisi ini dijalankan dengan prinsip keadilan dan

musyawarah, serta didasari oleh niat baik untuk menjaga kerukunan keluarga.

Oleh sebab itu, hibah yang dilakukan bukan termasuk ‘urf fasid (adat
yang rusak atau bertentangan dengan syariat), melainkan ‘urf'sahih (adat yang
sah) karena substansinya tidak menyalahi nilai-nilai syar’i. Masyarakat
melaksanakan hibah bukan untuk meniadakan hak waris, tetapi untuk
menghindarkan pertikaian, menjaga keharmonisan, dan memastikan harta

dimanfaatkan secara produktif oleh ahli warisnya kelak.

Dari hasil wawancara yang terungkap dalam penelitian, masyarakat
Madura perantauan berpegang pada prinsip bahwa hibah merupakan cara yang
paling adil dalam pembagian harta. Mereka memahami bahwa setiap anak
memiliki tanggung jawab dan peran berbeda terhadap keluarga, terutama
dalam hal merawat orang tua. Karena itu, pembagian melalui hibah dilakukan
berdasarkan kontribusi dan kesepakatan keluarga, bukan semata-mata pada
ketentuan formal bagian waris dua banding satu antara laki-laki dan

perempuan.

Masyarakat memaknai keadilan bukan sebagai kesetaraan matematis,
tetapi sebagai keseimbangan moral dan sosial yang dihasilkan dari kesepakatan
bersama. Tradisi semacam ini memperlihatkan bagaimana hukum Islam
diterapkan secara kontekstual melalui mekanisme ‘urf, sehingga tetap menjaga

nilai-nilai kemaslahatan (maslahah) yang menjadi inti dari syariat Islam.



107

Jika dilihat dari perspektif maqasid al-syari‘ah, praktik hibah ini juga
mencerminkan pelaksanaan tujuan-tujuan dasar syariat (al-magasid al-
khamsah), khususnya dalam menjaga harta (hifz al-mal) dan menjaga
keturunan (hifz al-nasl). Dalam aspek hifz al-mal, hibah menjadi sarana bagi
masyarakat untuk memastikan harta dimanfaatkan secara bijak dan produktif
oleh anak-anak pewaris. Harta yang telah dihibahkan tidak dibiarkan
terbengkalai atau menjadi sumber perselisihan, tetapi dikelola bersama untuk

keberlangsungan ekonomi keluarga.

Sementara dalam aspek hifz al-nasl, praktik hibah membantu menjaga
hubungan kekerabatan dan mencegah konflik antar saudara. Banyak kasus
warisan yang menyebabkan perpecahan keluarga, tetapi melalui hibah,
masyarakat Madura perantauan dapat menghindari hal tersebut. Pembagian
harta dilakukan melalui musyawarah keluarga di hadapan orang tua, sehingga
seluruh anak menerima keputusan dengan ikhlas sebagai bentuk bakti kepada

orang tua.

Dari sudut pandang magasid, hibah juga dapat dikategorikan sebagai
upaya mewujudkan maslahah ‘ammah (kemaslahatan umum) dan maslahah
khassah (kemaslahatan keluarga). Orang tua sebagai pemberi hibah tidak
semata-mata memindahkan hak milik, tetapi juga berupaya menciptakan
kedamaian dan stabilitas sosial dalam keluarganya. Prinsip kemaslahatan ini
sejalan dengan tujuan syariat yang ingin menjaga keseimbangan antara hak

individu dan kepentingan kolektif. Dengan demikian, walaupun hibah



108

dilakukan di luar ketentuan faraidh, substansi dan tujuannya tetap sejalan

dengan nilai-nilai syariat yang berorientasi pada keadilan dan kedamaian.

Dengan demikian, melalui tinjauan ‘urf dan magasid al-syari ‘ah, dapat
dikatakan bahwa praktik hibah sebagai pengganti pembagian harta warisan
pada masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia merupakan bentuk
ijtihad sosial yang lahir dari kesadaran kolektif untuk mencapai kemaslahatan

dan keadilan substantif.

Tradisi hibah ini tidak dapat dikategorikan sebagai penyimpangan
terhadap hukum Islam, melainkan sebagai wujud penerapan hukum Islam yang
kontekstual dan adaptif terhadap realitas sosial. Dalam praktik tersebut, syariat
dan adat tidak bertentangan, melainkan berkolaborasi untuk menciptakan
tatanan keluarga yang harmonis, adil, dan sejahtera sesuai dengan tujuan utama
dari hukum Islam itu sendiri yaitu mewujudkan kemaslahatan manusia secara
utuh. Namun, semestinya hukum waris Islam tetap dijalankan agar tidak
berpotensi menyalahi ketentuan syar’i yang bersifat qath’i dalam pembagian

harta warisan.

Implikasi Sosial dari Praktik Hibah Sebagai Pengganti Pembagian Harta
Warisan pada Masyarakat Madura Perantauan di Desa Bukit Mulia
Praktik hibah sebagai pengganti pembagian harta warisan di
masyarakat Madura perantauan pada dasarnya merupakan hasil adaptasi sosial
dan budaya terhadap ajaran hukum Islam yang dianggap terlalu kaku dalam

konteks kehidupan perantauan. Sistem ini melahirkan sejumlah implikasi sosial



109

positif yang memperkuat hubungan kekeluargaan, namun di sisi lain juga

menimbulkan dampak negatif tertentu yang berpotensi memunculkan

ketegangan sosial dan pergeseran nilai hukum agama.

a. Implikasi Sosial Positif

1))

2)

3)

Menjaga kerukunan dan stabilitas keluarga

Hibah dipandang sebagai cara paling efektif untuk menjaga
keharmonisan keluarga. Dengan membagikan harta semasa hidup,
orang tua dapat menghindarkan anak-anak dari pertikaian yang sering
kali muncul setelah pewaris meninggal dunia. Proses hibah yang
dilakukan melalui musyawarah keluarga membuat semua pihak
terlibat secara langsung, sehingga keputusan diterima secara ikhlas.
Memperkuat otoritas moral orang tua

Dalam masyarakat Madura, orang tua memiliki kedudukan
yang sangat dihormati. Melalui praktik hibah, otoritas moral orang tua
semakin diperkuat karena mereka menjadi satu-satunya pihak yang
berhak menentukan pembagian harta. Keputusan tersebut dianggap
final dan tidak boleh diganggu gugat oleh anak-anak. Otoritas ini
bukan hanya melahirkan kepatuhan hukum, tetapi juga memperkuat
nilai bhakti ka oreng towa (bakti kepada orang tua) yang menjadi inti
moral budaya Madura.
Menumbuhkan solidaritas sosial dan musyawarah kekeluargaan

Pelaksanaan hibah umumnya dilakukan secara terbuka di

hadapan seluruh anggota keluarga. Hal ini menumbuhkan tradisi



4)

S)

110

musyawarah dan keterbukaan antar saudara. Keputusan tidak diambil
secara sepihak, melainkan disepakati bersama. Musyawarah ini
mencerminkan semangat gotong royong dan solidaritas sosial yang
menjadi ciri khas masyarakat perantauan, di mana hubungan sosial
harus dijaga meskipun jauh dari tanah kelahiran.
Menjaga keberlangsungan ekonomi keluarga

Secara ekonomi, hibah membantu memastikan bahwa setiap
anak memiliki sumber penghidupan setelah orang tua meninggal
dunia. Lahan perkebunan karet dan tanah yang dihibahkan menjadi
modal produktif bagi anak-anak. Selain itu, praktik hibah juga
menciptakan sistem timbal-balik, di mana anak-anak yang telah
menerima harta berkewajiban menanggung hidup orang tua di masa
tua. Hubungan saling memberi dan menanggung ini menjaga
keseimbangan ekonomi keluarga dan memperkuat tanggung jawab
sosial antar generasi.
Menciptakan keadilan subtantif

Dalam konteks sosial, masyarakat Madura perantauan tidak
memahami keadilan secara matematis seperti dalam hukum faraidh
(2:1 antara laki-laki dan perempuan), tetapi secara moral dan
fungsional. Anak yang paling banyak berkontribusi kepada keluarga,
seperti merawat orang tua atau mengelola harta keluarga, dianggap
layak mendapatkan bagian lebih besar. Pemaknaan keadilan yang

bersifat substantif ini menunjukkan kedewasaan masyarakat dalam



111

menyesuaikan nilai agama dengan realitas sosial, sekaligus

menegaskan fleksibilitas hukum Islam dalam praktik budaya lokal.

b.  Implikasi Sosial Negatif

1))

2)

3)

Pergeseran pemahaman terhadap hukum waris Islam

Dampak negatif utama dari praktik hibah sebagai pengganti
waris adalah terjadinya pergeseran pemahaman terhadap hukum Islam
itu sendiri. Banyak masyarakat yang beranggapan bahwa sistem
faraidh tidak relevan dan tidak adil karena memberikan bagian lebih
besar kepada laki-laki. Akibatnya, nilai-nilai hukum Islam yang
bersifat normatif mulai ditinggalkan secara perlahan, dan digantikan
dengan nilai kesepakatan sosial yang dianggap lebih praktis.
Minimnya perlindungan hukum formal

Sebagian besar praktik hibah di masyarakat Madura
perantauan dilakukan secara lisan tanpa melibatkan pihak ketiga atau
bukti tertulis. Hal ini membuat kedudukan hukum hibah menjadi
lemah apabila suatu saat timbul sengketa. Tidak adanya dokumen
resmi dapat menimbulkan masalah hukum di kemudian hari, terutama
jika ada pihak yang merasa dirugikan atau mempertanyakan
keabsahan hibah tersebut setelah pemberi meninggal dunia.
Kecemburuan dan intervensi sosial dari pihak luar

Beberapa informan menyebutkan adanya intervensi dari pihak
luar, seperti tetangga atau kerabat jauh, yang memprovokasi dan

menimbulkan rasa iri di antara anak-anak penerima hibah. Misalnya,



112

masyarakat dari etnis lain seperti Jawa kerap mempertanyakan
mengapa harta dibagi sebelum orang tua meninggal, karena hal itu
dianggap tidak lazim dalam tradisi mereka. Hal ini menunjukkan
adanya potensi benturan nilai antara budaya Madura dan budaya lain
dalam lingkungan perantauan.
4) Kemungkinan terjadinya ketimpangan ekonomi dalam keluarga
Meskipun hibah bertujuan untuk pemerataan, dalam
praktiknya pembagian yang didasarkan pada kedekatan emosional
kadang menyebabkan ketimpangan. Anak yang mendapat lahan
produktif akan lebih sejahtera dibanding anak lain yang hanya
menerima bagian non-produktif seperti rumah. Ketimpangan ini dapat
menimbulkan kesenjangan ekonomi antar saudara dalam jangka
panjang, meskipun secara sosial mereka tetap berusaha

mempertahankan keharmonisan.

Dari berbagai implikasi tersebut, dapat dikatakan bahwa praktik hibah
sebagai pengganti waris memiliki dua sisi; di satu sisi, berfungsi positif sebagai
sarana sosial untuk menciptakan kedamaian, keadilan substantif, dan
kesinambungan ekonomi keluarga; namun di sisi lain, berpotensi melemahkan
nilai-nilai hukum Islam formal dan menimbulkan ketimpangan baru jika tidak

dikelola secara bijak.

Fenomena ini mencerminkan dinamika antara hukum Islam normatif
dan hukum sosial kultural, dimana masyarakat Madura perantauan berupaya

menyeimbangkan keduanya demi tercapainya kemaslahatan. Dengan



113

demikian, hibah sebagai pengganti waris bukan hanya persoalan hukum
semata, tetapi juga cerminan dari cara masyarakat menafsirkan dan

menyesuaikan hukum agama dengan realitas sosial dan budaya lokal mereka.

Praktik hibah yang dijadikan pengganti pembagian harta warisan oleh
masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia memiliki implikasi sosial
yang sangat signifikan terhadap tatanan kehidupan keluarga dan struktur sosial
masyarakat setempat. Dalam konteks ini, hibah tidak semata-mata dipahami
sebagai tindakan hukum perdata yang memindahkan hak milik dari pemberi
kepada penerima, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme sosial, ekonomi,
dan budaya yang menjaga keseimbangan serta keharmonisan antar anggota

keluarga.

Secara sosiologi hukum keluarga, hibah berperan sebagai sarana untuk
menjaga stabilitas sosial keluarga. Masyarakat Madura perantauan memahami
bahwa pembagian harta melalui waris setelah orang tua meninggal sering kali
menimbulkan konflik di antara ahli waris. Oleh karena itu, pembagian harta
melalui hibah dilakukan ketika orang tua masih hidup, sehingga mereka dapat
mengatur langsung prosesnya dan memastikan seluruh anak menerima bagian
dengan lapang dada. Cara ini dianggap lebih adil karena didasarkan pada
musyawarah keluarga dan pertimbangan sosial, bukan pada ketentuan

matematis sebagaimana diatur dalam hukum faraidh Islam.

Jika ditinjau dari antropologi hukum keluarga, praktik hibah sebagai

pengganti waris merupakan wujud dari sistem budaya yang hidup dan



114

berkembang di masyarakat. Tradisi Madura yang menekankan nilai
kekeluargaan, ketaatan pada orang tua, dan solidaritas antar saudara
menjadikan hibah bukan sekadar peristiwa hukum, tetapi juga ritual sosial yang
sarat makna simbolik. Pelaksanaan hibah mempertegas struktur sosial
keluarga, di mana orang tua berperan sebagai pengatur keadilan dan anak-anak
menunjukkan kepatuhan moral. Dengan demikian, hibah berfungsi sebagai
instrumen pengendalian sosial yang menjaga keseimbangan hubungan antar

anggota keluarga dan mencegah terjadinya konflik.

Dalam konteks hukum Islam, praktik hibah ini dapat dipandang sebagai
bentuk ‘urf sahih (adat yang sah) karena substansinya tidak bertentangan
dengan prinsip-prinsip syariat. Masyarakat melaksanakan hibah dengan niat
menjaga kerukunan, menghindari pertikaian, dan memastikan kemaslahatan

bersama.

Selain itu, praktik ini juga sejalan dengan tujuan syariat (maqasid al-
syari‘ah), khususnya dalam menjaga harta (hifz al-mal) dan menjaga keturunan
(hifz al-nasl). Melalui hibah, harta dikelola secara produktif oleh anak-anak,
sementara hubungan keluarga tetap harmonis dan terhindar dari perpecahan.
Dengan demikian, hibah berfungsi sebagai bentuk ijtihad lokal berbasis
kemaslahatan, yaitu adaptasi nilai-nilai Islam terhadap kondisi sosial dan

budaya masyarakat Madura perantauan.

Secara keseluruhan, implikasi sosial dari praktik hibah sebagai

pengganti pembagian waris di masyarakat Madura perantauan menunjukkan



115

bahwa hukum Islam tidak ditolak, tetapi disesuaikan dengan konteks sosial
agar tetap relevan dan berfungsi dalam menjaga harmoni keluarga. Hibah
menjadi sarana bagi masyarakat untuk mencapai keadilan, kedamaian, dan

kesejahteraan bersama.

Fenomena ini membuktikan bahwa hukum yang hidup dalam
masyarakat tidak hanya mengatur perilaku, tetapi juga mencerminkan nilai-
nilai sosial, budaya, dan spiritual yang dipegang teguh oleh masyarakat.
Dengan kata lain, hibah adalah perwujudan nyata dari hukum keluarga yang
tidak tertulis, tetapi ditaati dan dijalankan dengan penuh kesadaran serta
tanggung jawab moral. Namun secara umumnya, dapat dinyatakan bahwa
pembagian waris secara hibah belum dapat diakomodir oleh hukum Islam
karena masih menggunakan pola waris. Adapun seharusnya pembagian hibah

dilakukan setelah waris dibagi, baru diberikan hibah sebagai pengganti.

Berdasarkan analisis data di atas, Praktik hibah sebagai pengganti
pembagian harta warisan yang dilakukan oleh masyarakat Madura perantauan di
Desa Bukit Mulia, Kecamatan Kintap, Kabupaten Tanah Laut, memperlihatkan
adanya pergeseran fungsi hukum Islam dalam ranah keluarga menjadi lebih adaptif
terhadap nilai-nilai sosial dan budaya lokal. Fenomena ini menunjukkan bahwa
hukum Islam tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi juga kontekstual, sesuai
dengan realitas sosial masyarakat yang melaksanakannya.

Secara konseptual, hibah dalam hukum Islam merupakan pemberian suatu
benda secara sukarela dan tanpa imbalan dari seseorang kepada orang lain yang

masih hidup untuk dimiliki, sebagaimana diatur dalam Kompilasi Hukum Islam



116

(KHI) Pasal 171 huruf g.°® KHI juga menetapkan bahwa hibah maksimal hanya
dapat diberikan sebanyak sepertiga dari total harta kekayaan (Pasal 210 ayat 1),
dan tidak dapat ditarik kembali kecuali dalam hubungan antara orang tua dan anak
(Pasal 212).%°

Sayyid Sabiq dalam Figh Sunnah mendefinisikan hibah sebagai tindakan
seseorang untuk memindahkan kepemilikan suatu harta kepada orang lain tanpa
imbalan selama hidupnya.®! Hibah dalam perspektif figh memiliki empat rukun
utama, yakni pemberi hibah (al-wahib), penerima hibah (al-mauhiib lahu), barang
yang dihibahkan (al-mauhiib), serta ijab kabul (serah terima) antara kedua pihak.%?

Adapun waris menurut hukum Islam memiliki dasar hukum yang jelas
dalam Al-Qur’an, khususnya pada Surah an-Nisa’ ayat 7 dan ayat 11, yang
menegaskan bahwa bagi laki-laki terdapat bagian dua kali lebih banyak
dibandingkan perempuan. Ketentuan ini bukan bentuk diskriminasi, melainkan
manifestasi dari prinsip keadilan proporsional, di mana laki-laki memiliki tanggung

6 Dalam sistem faraidh,

jawab sosial-ekonomi lebih besar dalam keluarga.
pembagian warisan hanya dapat dilaksanakan setelah pewaris meninggal dunia,

dengan memperhatikan urutan kewajiban berupa pembayaran utang, pelaksanaan

wasiat, dan pembagian harta kepada ahli waris.**

SSKHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 171 huruf g.

S9KHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 210 ayat 1.

%OKHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 212.

81Sayyid Sabiq, Figh Sunnah, Juz 111, (Beirut: Darul Fikr, 1983), h. 388.

92Siah Khosyi’ah, Wakaf & Hibah Perspektif Ulama Figh dan Perkembangannya di
Indonesia, (Bandung: CV Pustaka Setia, 2010), h. 242-243.

SMuhammad Amin Suma, Keadilan Hukum Waris Islam dalam Pendekatan Teks dan
Konteks, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), h. 28.

%4Ahmad Rofiq, Figh Mawaris, (Jakarta: RajaGrafindo, 1995), h. 3.



117

Namun, hasil penelitian lapangan menunjukkan bahwa masyarakat Madura
perantauan justru cenderung menggunakan hibah sebagai pengganti sistem faraidh,
dengan alasan untuk menjaga keharmonisan keluarga dan menghindari konflik
antar ahli waris setelah orang tua wafat. Berdasarkan wawancara dengan lima
informan, seluruhnya menyatakan bahwa hibah dilakukan ketika pemberi masih
hidup, dan biasanya dilakukan secara lisan melalui musyawarah keluarga tanpa
melibatkan pihak ketiga.

Pelaksanaan hibah di masyarakat Madura perantauan umumnya tidak
mengikuti ketentuan matematis hukum faraidh yang membedakan bagian laki-laki
dan perempuan. Sebaliknya, pembagian dilakukan berdasarkan musyawarah
keluarga, kontribusi terhadap ekonomi orang tua, dan pertimbangan tanggung
jawab moral anak-anak. Anak perempuan atau anak tertua sering kali memperoleh
bagian lebih besar karena dianggap memiliki tanggung jawab lebih besar dalam
merawat orang tua.

Hal ini tampak dalam kasus informan pertama, di mana anak perempuan
tertua mendapatkan bagian lebih besar karena dianggap paling berjasa dan tinggal
bersama ibunya hingga wafat.®® Dengan demikian, konsep keadilan dalam
masyarakat Madura tidak diartikan sebagai kesetaraan numerik, tetapi sebagai
keseimbangan moral yang diukur melalui peran dan pengabdian terhadap keluarga.

Dari perspektif sosiologi hukum keluarga, sebagaimana dijelaskan oleh

Soerjono Soekanto, hukum berfungsi sebagai alat pengubah masyarakat sekaligus

%Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025.



118

sarana pengatur perilaku sosial.®

Fenomena hibah masyarakat Madura perantauan
menunjukkan bagaimana hukum Islam yang normatif mengalami penyesuaian
sosial agar lebih fungsional dan sesuai dengan kebutuhan masyarakat. Pembagian
harta melalui hibah dipandang lebih efektif dalam menjaga harmoni keluarga
daripada penerapan hukum faraidh secara kaku. Proses musyawarah keluarga dan
otoritas moral orang tua menjadi bentuk aktualisasi dari hukum sosial yang hidup
di tengah masyarakat.

Sementara dalam perspektif antropologi hukum, hibah bukan sekadar
transaksi hukum, melainkan juga ritual sosial yang mengandung makna simbolik
dan moral. Nilai “bhakti ka oreng towa” (bakti kepada orang tua) dan “taretan pote
mata” (saudara lebih berharga dari nyawa)®’ menjadi landasan kuat bagi
pelaksanaan hibah. Keputusan orang tua dalam membagikan harta dipandang
sebagai bentuk otoritas moral yang tidak dapat diganggu gugat. Selain itu, prinsip
timbal balik tampak jelas dalam praktik ini®®: anak yang menerima hibah
berkewajiban menanggung kehidupan orang tua di masa tua. Dengan demikian,
hibah juga berfungsi sebagai mekanisme redistribusi ekonomi keluarga dan
pengikat moral antar generasi.

Secara hukum Islam, hibah yang dilakukan semasa hidup pemberinya sah
dan memiliki kekuatan hukum selama memenuhi rukunnya. Namun, apabila hibah

dilakukan dengan maksud menggantikan sistem waris, muncul pertanyaan

%Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Sosiologi Hukum, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), h. 121-
122.

7Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025.

%Soerjono Soekanto, Antropologi Hukum (Materi Pengembangan Ilmu Hukum Adat),
(Jakarta: CV. Rajawali, 1984), h. 161.



119

mengenai kesesuaiannya dengan prinsip faraidh. Dalam konteks ini, praktik hibah
masyarakat Madura dapat dikategorikan sebagai bentuk ‘urf sahih, yakni adat yang
sah secara syariat, karena substansinya tidak bertentangan dengan nilai keadilan
dan kemaslahatan yang menjadi dasar hukum Islam. Sebagaimana dijelaskan T.M.
Hasbi Ash-Shiddieqy, ‘urf dapat dijadikan sumber hukum apabila membawa
kebaikan dan tidak bertentangan dengan nash syar’i.%

Namun demikian, perlu ditekankan bahwa hukum waris tetap wajib
dilaksanakan sesuai ketentuan syariat setelah pewaris meninggal dunia. Jika seluruh
harta sudah dihibahkan sebelum kematian, maka para ahli waris berpotensi
kehilangan haknya yang telah ditetapkan Allah dalam Al-Qur’an. Kondisi ini bisa
menjadi kontradiksi terhadap hukum Islam, karena hibah tidak boleh menjadi

sarana untuk menghapus kewajiban faraidh.

Allah SWT., berfirman dalam QS. An-Nisa’ ayat 11:
o B e SIS 2 b (v

Artinya: “Allah mensyariatkan (mewajibkan) kepadamu tentang
(pembagian warisan untuk) anak-anakmu, (yaitu) bagian seorang anak laki-laki
sama dengan bagian dua orang anak perempuan.”.”

Ayat ini bersifat qat’i (pasti) dan tidak dapat digantikan oleh kesepakatan

adat atau musyawarah keluarga. Oleh sebab itu, praktik hibah yang mengakibatkan

%M. Nasri Hamang Najed, Metodologi Studi Hukum Islam dari Nabi Muhammad SAW
hingga Majelis Ulama Indonesia (Ushul Fikih Versi Kontemporer), (Parepare: Umpar Press, 2016),
h. 220.

""Kementerian Agama Republik Indonesia, 4I-Qur’an dan Terjemahnya, (QS. An-Nisa’/4:
11), (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), h. 78-79.



120

hilangnya hak waris sesungguhnya melanggar prinsip keadilan syariat, meskipun
dimaksudkan untuk menjaga kerukunan.

Selain Al-Qur’an, Nabi Muhammad SAW, juga menegaskan pentingnya
menjaga ketentuan waris. Dalam sebuah hadis sahih yang diriwayatkan oleh Abu

Hurairah, bahwa Rasulullah SAW bersabda;

5.4

o B3

@

P

5 d 585 ol i G W giles il 1salas

-
&

& J3

—t
A\ ¢
—

Artinya: Belajarlah faraid dan ajarkanlah. Sesungguhnya ia adalah setengah
dari ilmu. Ilmu ini akan dilupakan. la adalah hal pertama yang dicabut dari

ummatku.”!

Hadis ini menegaskan kedudukan hukum waris sebagai bagian integral dari
syariat Islam yang harus dijaga kelestariannya. Oleh karena itu, penggunaan hibah
secara total untuk menggantikan sistem waris berpotensi bertentangan dengan
ketentuan nash, karena meniadakan hak-hak yang telah ditetapkan Allah SWT bagi

setiap ahli waris.

Sementara itu, dalam kerangka maqasid al-syariah, praktik hibah ini sejalan
dengan tujuan syariat (al-magqasid al-khamsah), khususnya dalam menjaga
keturunan (hifz al-nasl) dan menjaga harta (hifz al- mal).”” Melalui hibah,
masyarakat memastikan bahwa hubungan kekerabatan tetap terjaga dan tidak

terpecah karena perebutan warisan. Di sisi lain, harta yang dihibahkan tidak

""Wahbah Az-Zuhaili, Figh Islam wa Adillatuhu, Terj. Abdul Hayyie al-Karttani, dkk, Jilid
10, (Jakarta: Gema Insani, 2011), h. 344.

2Sutisna, dkk, Panorama Maqashid Syariah, (Bandung: CV. Media Sains Indonesia, 2020),
h. 69.



121

dibiarkan terbengkalai, tetapi dimanfaatkan secara produktif oleh anak-anak untuk
menopang ekonomi keluarga. Pembagian lahan perkebunan kepada anak laki-laki
dan rumah kepada anak perempuan yang merawat orang tua mencerminkan upaya
menjaga keseimbangan antara kepentingan ekonomi dan tanggung jawab moral
keluarga.

Berdasarkan uraian di atas, dapat dinyatakan bahwa praktik hibah sebagai
pengganti pembagian harta warisan pada masyarakat Madura perantauan di Desa
Bukit Mulia merupakan bentuk adaptasi hukum Islam terhadap realitas sosial dan
budaya lokal. Secara sosiologis dan antropologis, hibah berfungsi menjaga
stabilitas sosial, harmoni keluarga, dan nilai-nilai bakti terhadap orang tua.
Sementara secara figh, hibah tersebut sah selama tidak menyalahi prinsip syariat
dan tidak meniadakan hak waris setelah pewaris wafat. Secara ‘urf'dan maqgasid al-
syari‘ah, hibah ini merepresentasikan upaya mencapai kemaslahatan dengan
menjaga keturunan dan harta.

Berdasarkan Pasal 183 KHI yang berbunyi “Para ahli waris dapat bersepakat
melakukan perdamaian dalam pembagian harta warisan, setelah masing-masing
menyadari bagiannya”.”® Ketentuan ini memberi ruang bagi para ahli waris untuk
menyepakati bentuk pembagian harta melalui musyawarah, tetapi bukan berarti
menggantikan sistem waris dengan hibah penuh semasa hidup.

Musyawarah keluarga dapat dilakukan setelah pewaris wafat, bukan
sebelumnya untuk meniadakan faraidh. Dengan demikian, meskipun praktik hibah

masyarakat Madura sejalan secara substansi dengan semangat musyawarah dan

3KHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 183.



122

keikhlasan, secara formil hukum Islam, pembagian warisan tetap harus mengikuti
aturan faraidh.

Hasil wawancara menunjukkan bahwa seluruh praktik hibah di masyarakat
Madura perantauan dilaksanakan melalui musyawarah keluarga dan dilandasi
kerelaan bersama, di mana anak-anak dan orang tua membicarakan pembagian
harta secara terbuka sebelum pewaris meninggal. Mekanisme ini mencerminkan
substansi dari Pasal 183 KHI, karena prinsip yang dijalankan sama yakni
pembagian harta keluarga dengan dasar kesepakatan dan keikhlasan.

Bedanya, musyawarah dalam Pasal 183 KHI biasanya dilakukan setelah
pewaris wafat, sedangkan pada masyarakat Madura perantauan dilakukan ketika
pewaris masih hidup dalam bentuk hibah. Namun, tujuan hukumnya identik:
mencegah konflik, menjaga kerukunan, dan memastikan setiap anggota keluarga
menerima bagiannya dengan ikhlas.

Dalam konteks hukum positif, Pasal 183 KHI memperkuat argumentasi
bahwa musyawarah keluarga dapat dijadikan dasar sahnya pembagian harta, baik
dalam bentuk waris maupun hibah. Masyarakat Madura perantauan
mengaktualisasikan norma tersebut dengan cara mengganti proses pasca-kematian
(waris) menjadi pra-kematian (hibah), agar pembagian lebih damai dan dapat
dikontrol langsung oleh orang tua. Jadi, secara formil, hibah tersebut berada di luar
sistem faraidh, sementara secara substansial, ia tetap menjalankan nilai hukum
Islam karena dilakukan atas dasar kerelaan, kesepakatan, dan musyawarah,

sebagaimana ditegaskan Pasal 183 KHI.



123

Praktik hibah sebagai pengganti waris di masyarakat Madura perantauan
merupakan bentuk ijtihad sosial dan adaptasi hukum Islam terhadap budaya lokal
yang menekankan harmoni keluarga dan bakti kepada orang tua. Namun, dari
perspektif hukum Islam normatif, praktik ini tidak boleh menghapus atau
menggantikan hukum waris yang telah ditetapkan secara syar’i.

Hibah hanya sah sejauh tidak mengurangi hak ahli waris setelah kematian
pewaris. Jika hibah dilakukan dalam porsi wajar dan bertujuan menjaga silaturahmi,
maka dapat diterima sebagai ‘urf sahih. Tetapi apabila seluruh harta dibagikan
melalui hibah sehingga tidak tersisa untuk warisan, hal itu menjadi kontradiktif
dengan ketentuan faraidh, karena berarti meniadakan hak yang telah ditetapkan oleh
Allah. Dengan demikian, hukum waris tetap harus dilaksanakan, sedangkan hibah
dapat dijadikan pelengkap, bukan pengganti, agar keadilan dan kemaslahatan sosial
dapat berjalan seimbang dalam bingkai nilai Islam dan budaya lokal.

Untuk mengharmoniskan antara penerapan hukum waris Islam dan praktik
hibah yang telah menjadi tradisi sosial masyarakat Madura perantauan, diperlukan
pendekatan yang menyatukan nilai-nilai syariat dan kearifan lokal. Upaya ini harus
diarahkan bukan untuk meniadakan salah satu, melainkan untuk menjadikan
keduanya saling melengkapi dalam menjaga keadilan dan keharmonisan keluarga.

Langkah pertama yang perlu dilakukan adalah peningkatan literasi hukum
Islam di tingkat masyarakat. Banyak keluarga memahami hukum faraidh sebatas
pembagian angka matematis, tanpa menyadari makna keadilan yang dikandung di
dalamnya. Oleh karena itu, para tokoh agama, lembaga pendidikan Islam, dan

pemerintah daerah perlu memberikan sosialisasi dan bimbingan hukum yang lebih



124

aplikatif mengenai tata cara pembagian waris yang benar, manfaatnya, serta akibat
hukumnya jika diabaikan. Pemahaman ini akan membantu masyarakat menyadari
bahwa sistem waris Islam bukan penyebab konflik, tetapi justru dirancang untuk
mencegahnya.

Selanjutnya, perlu ditegaskan bahwa hibah dapat tetap dijalankan selama
berada dalam batas-batas yang dibenarkan syariat, yaitu maksimal sepertiga dari
total harta sebagaimana diatur dalam Pasal 210 ayat (1). Pasal tersebut menyatakan
bahwa orang yang telah berumur sekurang-kurangnya 21 tahun, berakal sehat tanpa
adanya paksaan dapat menghibahkan sebanyak-banyaknya 1/3 harta bendanya
kepada orang lain atau lembaga di hadapan dua orang saksi untuk dimiliki.”*

Sayyid Sabiq dalam kitabnya Figh Sunnah juga menyebutkan tentang

bagian pembatasan hibah ini, yakni;

Lgbg i Aol dgll: 81, Ao Py Lo AU 2 W@ 1 o) JUBD

Artinya: “Jumhur mengatakan, hibah tersebut pada 1/3 hartanya karena disamakan
dengan wasiat (maksudnya, hibah yang sempurna dengan terpenuhi syarat-
syaratnya).”””

Dengan demikian, hibah tidak menjadi sarana untuk meniadakan hak ahli

waris, tetapi berfungsi sebagai bentuk penghargaan atau balas jasa kepada anak-

anak yang berbakti atau memiliki peran khusus dalam kehidupan orang tua. Dengan

74KHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 210 ayat (1).
5Ibnu Rusyd, Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugqtashid, (Riyadh: Bintul Afkar Ad-
Dawliyah, 2007), hlm. 858.



125

cara ini, hibah dan waris dapat berjalan berdampingan; hibah mengandung nilai
sosial dan moral, sementara waris menjamin keadilan hukum dan kepastian hak.
Pasal 211 Kompilasi Hukum Islam menyatakan bahwa hibah dari orang tua

76 Ketentuan ini

kepada anaknya dapat diperhitungkan sebagai warisan.
menunjukkan bahwa hukum positif Islam di Indonesia memberikan ruang
kompromi antara praktik hibah yang hidup di masyarakat dengan ketentuan hukum
waris Islam. Pasal ini berfungsi sebagai jembatan normatif antara hukum Islam dan
realitas sosial, khususnya dalam konteks masyarakat yang telah membiasakan
pembagian harta melalui hibah sebelum pewaris meninggal dunia. Dengan adanya
ketentuan ini, hibah orang tua kepada anak tidak serta-merta dipandang
bertentangan dengan hukum waris, tetapi dapat dievaluasi dan diperhitungkan
kembali dalam kerangka keadilan antar ahli waris.

Dalam konteks penelitian ini, Pasal 211 KHI menjadi dasar yuridis yang
memperkuat analisis bahwa praktik hibah sebagai pengganti pembagian warisan
pada masyarakat Madura perantauan tidak sepenuhnya berada di luar sistem hukum
Islam di Indonesia, meskipun tetap memerlukan pengawasan agar tidak
meniadakan hak ahli waris lain.

Selain itu, masyarakat perlu didorong untuk membuat akta hibah dan wasiat
dalam bentuk tertulis. Hibah yang dilakukan secara lisan sering kali menimbulkan
kesalahpahaman di kemudian hari, terutama setelah pemberi hibah meninggal
dunia. Dengan membuat dokumen resmi melalui notaris, pihak kecamatan, atau

disaksikan oleh tokoh agama, maka pelaksanaan hibah menjadi lebih jelas dan sah

TSKHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 211.



126

secara hukum. Cara ini juga membantu ahli waris memahami perbedaan antara
harta yang sudah dihibahkan dan harta yang masih menjadi bagian warisan.

Praktik musyawarah keluarga tetap dapat dipertahankan sebagai sarana
rekonsiliasi, sesuai dengan semangat Pasal 183 KHI yang memperbolehkan para
ahli waris melakukan kesepakatan damai setelah memahami hak masing-masing.
Musyawarah yang dilakukan setelah pewaris wafat dapat menjadi forum untuk
mencapai kesepakatan yang adil dan ikhlas, tanpa melanggar prinsip faraidh.
Dengan demikian, nilai kebersamaan dan kekeluargaan yang menjadi ciri khas
masyarakat Madura tetap terjaga, sekaligus sesuai dengan tuntunan hukum Islam.

Dalam hal ini, peran ulama dan tokoh adat menjadi sangat penting. Mereka
berfungsi sebagai jembatan antara hukum syariat dan nilai lokal, membantu
masyarakat memahami bahwa hibah bukan pengganti warisan, melainkan bagian
dari amal kebajikan yang dapat berjalan seiring dengan penerapan faraidh. Ulama
dapat memberikan fatwa atau nasihat yang menegaskan bahwa kepatuhan terhadap
hukum waris tidak menghilangkan nilai bakti kepada orang tua, justru
memperkuatnya dengan cara yang diridai Allah.

Dengan mengintegrasikan pendekatan edukatif, administratif, dan kultural
tersebut, masyarakat dapat menjalankan hukum waris Islam secara utuh tanpa harus
meninggalkan nilai-nilai sosial budaya yang telah lama hidup. Hibah dapat terus
menjadi simbol kasih sayang dan keadilan moral, sedangkan waris tetap menjadi
simbol keadilan hukum dan ketaatan terhadap syariat. Keduanya, jika dijalankan
secara seimbang, akan menciptakan ketertiban, kedamaian, dan keberkahan dalam

kehidupan keluarga Muslim di masyarakat Madura perantauan.



