
69 
 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN ANALISIS  

A. Hasil Penelitian 

1. Masyarakat Madura Perantauan di Desa Bukit Mulia 

Suku Madura berada di Desa Bukit Mulia awal mulanya melalui jalur 

transmigrasi. Pada saat itu transmigrasi merupakan suatu program dari 

pemerintah dengan tujuan pemerataan pembangunan di kawasan terpencil dan 

penunjang kesejahteraan masyarakat. Tahun 1982 menjadi akar dari 

dijalankannya program transmigrasi ini.1 

Berdasarkan sumber dari informan, ada sekitar 20 kepala keluarga dari 

suku Madura yang berangkat ke Desa Bukit Mulia menjadi transmigran. Proses 

pendahuluan dari transmigrasi tersebut, dimulai dari pendaftaran masing-

masing kepala keluarga yang bersedia untuk berangkat menuju tempat tujuan. 

Informan menyatakan bahwa keseluruhan dari suku Madura yang mengikuti 

transmigrasi berasal dari daerah Pamekasan.2  

Transportasi mereka dari pulau Jawa menuju ke pulau Kalimantan, 

ditunjang dengan kapal laut. Setelah sampai ke desa tujuan, mereka diberikan 

rumah beserta lahan perkebunan oleh pemerintah guna menjamin 

kelangsungan hidup mereka. Tidak hanya sebatas itu, kebutuhan pokok mereka 

                                                             
1Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025. 
2Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025. 

 



70 
 

juga dicukupi pemerintah selama satu tahun untuk keperluan beradaptasi 

dengan kawasan baru.3 

Namun, tidak semua masyarakat mendapatkan rumah pada masa itu. 

Beberapa masyarakat tersebut mendapat bantuan lain dari warga yang telah 

menetap terlebih dahulu di desa ini. Mereka bergotong royong bersama 

membuat satu tempat yang cukup untuk menampung beberapa kepala keluarga 

sampai mereka diberikan rumah oleh pemerintah.4 

Tidak hanya suku Madura yang ada di desa ini, ada suku Jawa yang 

terlebih dahulu menetap. Selain itu, suku Banjar juga mendiami kawasan ini 

yang disebut oleh informan sebagai translokal. Orang-orang yang tinggal di 

desa ini dikatakan masyarakat sebagai “orang trans”. Adapun rumah yang 

merupakan bantuan dari pemerintah mereka sebut dengan “rumah trans”. 

Informan juga menjelaskan bahwa di masa itu belum ada nama Desa Bukit 

Mulia, nama sebelumnya adalah “blok c”.5 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
3Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025. 
4Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025. 
5Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025. 

 



71 
 

2. Data Informan 

Tabel 4.1 Identitas informan 

Informan Nama Umur  Pendidikan  

terakhir 

Alamat  Pekerjaan  Keterangan 

1 Habibullah  45 Tahun S1 Jln. Dahlia 

rt. 12 rw. 04 

Desa Bukit 

Mulia 

Wiraswasta Penerima 

hibah 

2 Asmu’i 65 Tahun SD Jln. Dahlia 

rt. 12 rw. 04 

Desa Bukit 

Mulia 

Wiraswasta  Pemberi 

hibah 

3 Abdul Munib 43 tahun S1 Jln. Dahlia 

rt. 12 rw. 04 

Desa Bukit 

Mulia 

PNS Penerima 

hibah 

4 Puyati  52 Tahun SMA Jln. Dahlia 

rt. 12 rw. 04 

Desa Bukit 

Mulia 

Wiraswasta Penerima 

hibah 

5 Muhammad 

Hasin 

54 Tahun SMA Jln. Dahlia 

rt. 12 rw. 04 

Desa Bukit 

Mulia 

Petani Penerima 

hibah 

 

3. Hasil Wawancara 

a. Informan 1 

Berdasarkan wawancara yang dilakukan pada hari rabu tanggal 7 

Mei 2025 pada informan 1 yang merupakan penerima hibah. Hibah 

tersebut dilakukan oleh ibu selaku pemberi hibah. Hibah dalam kasus ini 

diberikan kepada anak-anaknya yang berjumlah empat orang, terdiri dari 

seorang anak perempuan dan tiga orang anak laki-laki.6 

                                                             
6Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025. 



72 
 

Informan 1 menyatakan bahwa hibah digunakan sebagai pengganti 

waris untuk pembagian harta dalam keluarga. Hibah dilakukan sebelum 

orang tua meninggal, pada saat seluruh anak sudah dewasa dengan maksud 

sebagai penerus tanggungjawab dari orang tuanya. Informan 1 juga 

mengatakan bahwa penerima hibah merupakan seluruh anak dari orang tua 

beliau, tanpa adanya pemberian kepada orang lain, serta tidak melibatkan 

pihak ketiga.7 

Praktik hibah dimulai dengan mengumpulkan seluruh anggota 

keluarga untuk musyawarah, dengan ibu beliau sebagai pengambil 

keputusan mutlak. Dalam kasus beliau, harta yang dihibahkan berupa 

lahan perkebunan karet dan tanah beserta rumahnya. Ibu sebagai pemberi 

hibah menunjuk anak-anaknya yang pantas diberikan amanat atas tanah-

tanah yang akan diberikan.8 

Dalam musyawarah tersebut, informan 1 menjelaskan terjadinya 

suatu diskusi antar anggota keluarga terkait keputusan ibu beliau dalam 

pemilihan lahan dan tanah yang diberikan kepada anaknya. Dalam kasus 

informan 1, hibah dilakukan secara lisan dan dilakukan di rumah tempat 

ibu beliau tinggal. Harta pemberi hibah dalam kasus ini diberikan 

seluruhnya kepada para penerima hibah.9 

Setelah praktik hibah dengan menyerahkan seluruh harta 

dilakukan, ibu sebagai pemberi hibah menjadi tanggungan dari anak-

                                                             
7Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025. 
8Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025. 
9Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025. 



73 
 

anaknya. Rumah yang ditinggali oleh ibu beliau selama ini menjadi milik 

salah satu anaknya. Selain menjadi pemilik yang sah, anak yang 

mendapatkan bagian tanah beserta rumah, juga menjadi orang yang 

merawat ibunya.10 

Menurut informan 1, hal yang melatarbelakangi terjadinya praktik 

ini ialah tradisi turun temurun dari suku Madura. Tradisi tersebut ialah 

beranggapan bahwa anak ketika sudah dewasa bahkan apabila sudah 

berkeluarga masih tetap jadi tanggungan orang tuanya. Sehingga, mereka 

hidup bersama dalam satu atap bersama orang tua atau mertuanya. Kecuali 

anak tersebut memilih untuk tinggal sendiri.11 

Dalam kasus informan 1, penerima hibah terbanyak ialah anak 

perempuan, sebab ia anak pertama. Dalam tradisi suku Madura, anak tertua 

merupakan orang yang dihormati anggota keluarga setelah orang tua. Oleh 

sebab itu, informan 1 menyatakan akan tidak adil apabila memberikan 

bagian lebih sedikit kepada anak perempuan daripada anak laki-laki. 

Terlebih lagi, ibu dari informan setelah memberikan hibah memilih untuk 

hidup bersama keluarga dari anak tertua.12 

Dampak yang dirasakan informan 1 dari praktik hibah tersebut 

adalah rasa puas atas bagian yang beliau dapatkan. Bahkan setelah ibu 

beliau wafat, tidak terjadi perselisihan antar anggota keluarga dari bagian 

yang didapatkan masing-masing penerima hibah.13  

                                                             
10Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025. 
11Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025. 
12Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025. 
13Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025. 



74 
 

Adapun tanggapan informan mengenai hukum kewarisan Islam itu 

sendiri, beliau setuju saja terkait hukum tersebut karena merupakan sebuah 

bentuk dari syariat Islam. Akan tetapi, karena kekhawatiran terhadap 

dampak yang akan terjadi mengenai pembagian harta setelah 

meninggalnya orang tua membuat informan dan keluarga lebih memilih 

hibah. Informan juga berpendapat, waris mungkin akan tetap terjadi 

andaikan harta dari orang tua beliau masih memiliki sisa.14 

b. Informan 2 

Berdasarkan wawancara yang dilakukan pada hari kamis tanggal 8 

Mei 2025, beliau merupakan pemberi hibah yang membagikan hartanya 

kepada enam orang anaknya. Para penerima hibah terdiri dari tiga orang 

laki-laki dan tiga orang perempuan. Praktik hibah yang dilakukan 

informan 2 berupa hibah secara lisan dengan bentuk harta berupa lahan 

perkebunan.15  

Praktik hibah dimulai dengan mengumpulkan seluruh anak-anak di 

rumah beliau, selanjutnya informan memberikan surat tanah berupa lahan 

perkebunan dan amanat untuk memberdayakan lahan tersebut. Informan 2 

tidak melibatkan orang ketiga dalam praktik hibah ini, karena hal ini 

merupakan privasi keluarga beliau. Isteri dari informan masih hidup pada 

saat pembagian harta tersebut, namun tidak mendapatkan bagian dari 

                                                             
14Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025. 
15Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025. 



75 
 

informan. Menurut informan, isteri merupakan tanggungan suami dan 

penerus hak milik dari rumah yang ditinggali mereka.16 

Informan 2 juga menyebutkan, Ada beberapa harta informan yang 

tidak dimasukkan dalam pembagian hibah kepada anak-anaknya. 

Informan mengatakan bahwa harta tersebut digunakan untuk menunjang 

kehidupan beliau saat harta lain telah dihibahkan. Adapun beberapa harta 

berjalan lainnya yang tengah diberdayakan informan 2, juga tidak 

dimasukkan dalam pembagian. Anggapan dari informan, harta tersebut 

adalah aset seluruh keluarga, yang diusahakan bersama anak-anaknya.17 

Hal yang melatarbelakangi informan 2 melakukan praktik hibah ini 

ialah agar seluruh anak dari informan tidak semena-mena terhadap harta 

yang bakal ditinggalkan. Alasan lainnya ialah agar anak senantiasa 

berbakti kepada orang tuanya walaupun telah wafat. Selain dari kedua hal 

tersebut, sikap kekhawatiran informan akan perselisihan yang mungkin 

terjadi di kemudian hari apabila harta tidak ditentukan terlebih dahulu 

bagiannya juga menjadi penyebabnya.18 

Dampak yang diterima informan 2 dari pembagian hartanya secara 

hibah ini adalah perasaan lega karena jaminan harta beliau akan tetap 

terjaga walaupun beliau telah wafat nantinya. Pembagian harta secara 

hibah sendiri tidak berdampak sama sekali terhadap informan, karena 

                                                             
16Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025. 
17Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025. 
18Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025. 



76 
 

setelah pembagian tersebut kehidupan informan ditunjang sepenuhnya 

oleh anak-anak beliau.19 

Informan 2 beranggapan sepenuhnya bahwa hibah ini merupakan 

cara untuk mengganti waris. Informan menilai waris merupakan hukum 

yang tidak adil karena memberikan bagian lebih banyak kepada laki-laki 

daripada perempuan. Selain dari itu, beliau juga kurang memahami 

mengenai hukum waris Islam itu sendiri. Pengetahuan beliau hanya 

sebatas anak laki-laki akan mendapatkan dua bagian lebih banyak dari apa 

yang diterima anak perempuan.20 

Informan 2 juga berpesan kepada anak-anaknya untuk tidak 

menggunakan hukum waris Islam dalam pembagian hartanya kelak 

apabila beliau telah wafat. Informan 2 juga berpesan kepada anak-anaknya 

agar harta sisa yang dimiliki beliau setelah wafatnya, harus dibagi secara 

musyawarah kekeluargan dengan masing-masing mendapatkan bagian 

sama rata.21 

c. Informan 3 

Berdasarkan wawancara pada hari jumat tanggal 9 mei 2025, 

informan 3 merupakan penerima hibah yang mendapatkan harta dari 

pemberi hibah yang adalah ayah beliau. Hibah dalam kasus ini diberikan 

                                                             
19 Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025. 
20Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025. 
21Asmu’i, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Kamis 8 Mei 2025. 



77 
 

kepada anak-anaknya yang berjumlah delapan orang, terdiri dari empat 

anak laki-laki dan empat anak perempuan.22 

Beliau menyatakan bahwa hibah dijadikan sebagai pengganti waris 

untuk pembagian harta dalam keluarga. Hibah dilakukan sebelum orang 

tua beliau meninggal, pada saat seluruh anak sudah dewasa. Hibah hanya 

diberikan kepada anak-anak saja, serta tidak melibatkan pihak ketiga atas 

dasar ayah beliau merupakan tokoh agama setempat.23 

Praktik hibah dilakukan secara lisan dengan mengumpulkan 

seluruh anggota keluarga. Dalam kasus informan 3, hibah yang diberikan 

berupa lahan perkebunan karet dan tanah berserta rumah orang tua. Ayah 

sebagai pemberi hibah membagikan lahan perkebunan karet dan tanah 

beserta rumah sesuai dengan keinginan beliau.24 

Informan 3 menjelaskan bagian yang diterima masing-masing anak 

memiliki perbedaan. Tiga orang anak laki-laki tertua mendapatkan 2 

hektar tanah, sementara tiga anak perempuan mendapatkan masing-

masing 1 hektar tanah. Adapun dua anak terakhir mendapatkan hak milik 

rumah dan lahan perkebunan karet di sekitar rumah orang tua tersebut. 

Informan 3 juga menambahkan bahwa dua anak terakhir mendapat bagian 

lebih sedikit. Namun, apabila ada sisa harta yang belum dibagian oleh 

orang tua, maka seluruhnya menjadi milik mereka.25 

                                                             
22Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025. 
23Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025. 
24Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025. 
25Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025. 



78 
 

Menurut informan 3, hal yang melatarbelakangi dilakukannya 

praktik hibah sebagai pengganti waris adalah pengalaman kasus anak laki-

laki yang mendapatkan bagian lebih banyak dari harta peninggalan orang 

tuanya. Padahal harta tersebut diusahakan dan dikembangkan oleh anak 

perempuan. Hal tersebut membuat kecemburuan dari pihak anak 

perempuan, sehingga memunculkan permusuhan antar anggota keluarga.26 

Tanggapan informan 3 mengenai hukum waris, yakni hukum waris 

Islam sudah tidak sesuai lagi dengan pembagian harta di masa sekarang, 

terutama pada masyarakat Madura. Pembagian harta orang tua semestinya 

memperhatikan kontribusi dari setiap anggota keluarga. Anggota keluarga 

yang memiliki andil dalam mengusahakan harta orang tua, harus 

mendapatkan bagian lebih banyak.27 

Ayah dari informan 3 juga berpesan kepada beliau, bahwa tidak 

usah melakukan hukum waris lagi sepeninggal beliau, sebab harta telah 

dibagikan semuanya. Informan 3 juga menyatakan hibah tidak gugur, 

karena semua anak bersepakat untuk tidak melaksanakan hukum waris.28 

Implikasi sosial dari kasus informan 3 berupa intervensi dari para 

sepupu dan tetangga yang bertujuan untuk mengadu domba para anak-

anak beliau atas bagian harta yang diterima. Akan tetapi, informan 3 

menyatakan bahwa hal tersebut dapat diatasi dengan bijaksana, atas dasar 

ikhlas menerima pemberian sebagai bentuk bakti terhadap orang tua.29 

                                                             
26Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025. 
27Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025. 
28Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025. 
29Abdul Munib, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Jumat 9 Mei 2025. 



79 
 

d. Informan 4 

Berdasarkan wawancara pada hari sabtu tanggal 10 Mei 2025, 

informan 4 merupakan seorang perempuan yang menerima hibah dari 

pemberi hibah yang ialah ayahnya. Dalam kasus ini, hibah diberikan 

kepada seluruh anaknya yang berjumlah lima orang, terdiri dari tiga orang 

anak laki-laki dan dua orang anak perempuan.30 

Informan 4 menyatakan bahwa hibah digunakan sebagai pengganti 

untuk pembagian harta warisan. Hibah dilakukan sebelum ayah beliau 

meninggal, dalam keadaan sudah tua. Saat hibah dilakukan, seluruh anak-

anak pemberi hibah sudah dewasa, serta telah berkeluarga semua. Hibah 

dilakukan secara langsung dengan lisan, tanpa adanya pihak ketiga dalam 

pembagiannya.31 

Praktik hibah dilakukan dengan mengumpulkan seluruh anak 

untuk bermusyawarah. Harta yang dihibahkan berupa perkebunan karet, 

lahan kosong, dan rumah orang tua. Dalam kasus ini, para anak-anak yang 

lebih tua dapat menentukan bagian yang ia inginkan. Anak pertama dan 

keduan memilih perkebunan karet sebagai bagian hibah untuk mata 

pencaharian mereka kedepannya. Adapun anak ketiga, karena berdomisili 

di Madura, ia dibelikan tanah disana sebagai bagiannya. Sementara itu, 

anak keempat dan kelima mendapat bagian lahan kosong serta rumah 

orang tua.32 

                                                             
30Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025. 
31Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025. 
32Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025. 



80 
 

Informan 4 sebagai anak keempat sekaligus anak perempuan, 

mendapatkan bagian rumah orang tua. Ayah beliau juga berpesan untuk 

merawat istri kedua beliau (ibu tiri dari informan 4) apabila sang ayah telah 

meninggal. Sepeninggal ayah beliau sampai sekarang, informan 4 tinggal 

di rumah tersebut bersama ibu tiri dan anak-anaknya.33 

Latar belakang dilakukannya praktik hibah ini ialah mengikuti 

kebiasaan masyarakat Madura lainnya, tradisi Madura mengenal konsep 

“bhakti ka oreng towa” (bakti kepada orang tua) dan “taretan pote mata” 

(saudara lebih berharga dari nyawa). Alasan lainnya yakni supaya anak-

anak mendapatkan bagian sesuai keinginan mereka, serta menjaga 

kerukunan keluarga. Hal tersebut dimaksudkan sebagai bentuk kerjasama 

antara orang tua dengan anak terhadap harta keluarga.34 

Tanggapan informan 4 mengenai hukum waris Islam ialah 

mengetahui sekedar bagian anak laki-laki lebih banyak daripada anak 

perempuan, serta bagian orang tua lebih banyak dari istri. Menurut beliau, 

hukum waris Islam hanya akan digunakan apabila terjadi kematian yang 

tidak terduga, seperti kecelakaan yang menyebabkan kematian.35 

e. Informan 5 

Berdasarkan wawancara yang dilakukan pada hari minggu tanggal 

25 Mei 2025 pada informan 5 yang merupakan penerima hibah. Hibah 

tersebut dilakukan oleh ayah selaku pemberi hibah. Hibah dalam kasus ini 

                                                             
33Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025. 
34Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025. 
35Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025. 



81 
 

diberikan kepada anak-anaknya yang berjumlah lima orang, terdiri dari 

empat orang anak laki-laki dan seorang anak perempuan sebagai anak 

terakhir.36 

Informan 5 menyatakan bahwa hibah digunakan sebagai pengganti 

waris untuk pembagian harta dalam keluarga. Hibah dilakukan sebelum 

orang tua meninggal, pada saat seluruh anak sudah dewasa dan telah 

berkeluarga. Informan 5 juga mengatakan bahwa penerima hibah 

merupakan seluruh anak dari orang tua beliau, tanpa adanya pemberian 

kepada orang lain, serta tidak melibatkan pihak ketiga.37 

Praktik hibah dimulai dengan mengumpulkan seluruh anggota 

keluarga untuk musyawarah, dengan ayah dibantu oleh informan 5 sebagai 

anak pertama untuk membagikan harta beliau. Dalam kasus beliau, harta 

yang dihibahkan berupa lahan perkebunan karet dan rumah orang tua. 

Ayah memberikan empat lahan perkebunan karet kepada semua anak laki-

laki dan rumah kepada anak perempuan.38 

Alasan semua anak laki-laki mendapatkan bagian lahan 

perkebunan karet ialah harapan dari orang tua agar lahan tersebut dapat 

dikelola dengan baik sepeninggal beliau. Sementara itu, rumah diberikan 

kepada anak perempuan bertujuan agar anak tersebut tetap tinggal bersama 

orang tua sekaligus merawat beliau.39 

                                                             
36Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025. 
37Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025. 
38Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025. 
39Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025. 



82 
 

Informan 5 menyatakan hal yang melatarbelakangi dilakukannya 

praktik hibah ialah tradisi turun temurun dari suku Madura. Alasan lainnya 

ialah tujuan untuk mencegah terjadinya perselisihan antara anggota 

keluarga sepeninggal orang tua yang disebabkan karena memperebutkan 

harta.40 

Tanggapan informan 5 mengenai hukum waris ialah mengetahui 

sekedar anak laki-laki akan mendapatkan bagian lebih banyak daripada 

anak perempuan. Informan 5 mengatakan bahwa harta keluarga mereka 

tidak dibagi menggunakan hukum waris Islam karena takut ada yang tidak 

setuju terkait bagian yang diterimanya. Apabila orang tua langsung yang 

membaginya, maka seluruh anak akan patuh sebab merupakan bentuk 

bakti terhadap orang tua.41 

Implikasi sosial yang dirasakan informan 5 ialah berupa 

pertanyaan-pertanyaan dari istri dan tetangga beliau yang merupakan 

masyarakat suku Jawa. Para masyarakat suku Jawa menanyakan kenapa 

harta tersebut dibagi sebelum orang tua meninggal, karena pada 

masyarakat Jawa harta dibagi sepeninggal orang tua. Informan 5 hanya 

memberikan tanggapan bahwa hal ini merupakan tradisi suku Madura.42 

 

 

 

                                                             
40Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025. 
41Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025. 
42Muhammad Hasin, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Minggu 11 Mei 2025. 



83 
 

Tabel 4.2 Inti hasil wawancara 

No. Informan Keterangan Sebab/ Alasan 

1. Informan 1 Penerima hibah Kekhawatiran terhadap dampak negatif 

yang akan terjadi mengenai pembagian 

harta setelah meninggalnya orang tua 

2. Informan 2 Pemberi hibah Agar seluruh anak dari informan tidak 

semena-mena terhadap harta yang bakal 

ditinggalkan 

3. Informan 3 Penerima hibah Kecemburuan dari pihak anak 

perempuan, sehingga memunculkan 

permusuhan antar anggota keluarga 

4. Informan 4 Penerima hibah Supaya anak-anak mendapatkan bagian 

sesuai keinginan mereka, serta menjaga 

kerukunan keluarga 

5. Informan 5 Penerima hibah Mencegah terjadinya perselisihan antara 

anggota keluarga sepeninggal orang tua 

yang disebabkan karena memperebutkan 

harta. 

 

B. Analisis  

Analisis ini bertujuan menjawab rumusan masalah berdasarkan data yang 

diperoleh dari seluruh informan melalui pendekatan sosiologis dan antropologis 

hukum keluarga. Adapun analisis difokuskan pada praktik hibah sebagai pengganti 

pembagian harta waris, faktor yang melatarbelakangi praktik hibah, dan implikasi 

sosial dari praktik hibah dari aspek sosiologi dan antropologi hukum keluarga. 

1. Gambaran Umum Praktik Hibah Sebagai Pengganti Pembagian Harta 

Warisan pada Masyarakat Madura Perantauan di Desa Bukit Mulia 

Masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia, Kecamatan 

Kintap, Kabupaten Tanah Laut, memiliki tradisi khas dalam pengelolaan harta 

keluarga, terutama terkait dengan pembagian harta peninggalan orang tua. 



84 
 

Dalam masyarakat ini, hibah sering dijadikan pengganti pembagian harta 

warisan, yaitu harta dibagikan kepada anak-anak ketika orang tua masih hidup, 

bukan setelah meninggal dunia seperti yang diatur dalam hukum waris Islam. 

Tradisi ini berakar dari kebiasaan masyarakat Madura di daerah 

asalnya, yang menganggap anak-anak meskipun sudah menikah dan berusia 

dewasa masih menjadi tanggungan orang tua. Oleh karena itu, hubungan 

ekonomi dan sosial antar anggota keluarga tetap erat, dan pengalihan harta 

biasanya dilakukan secara kekeluargaan melalui hibah, bukan dengan sistem 

faraidh (waris Islam). 

Dalam praktiknya, orang tua sebagai pemberi hibah (al-wāhib) akan 

membagikan harta mereka kepada anak-anaknya (al-mauhūblāhu) berdasarkan 

musyawarah keluarga. Pembagian ini sering dilakukan dengan prinsip keadilan 

menurut kesepakatan, bukan menurut perbandingan 2:1 antara laki-laki dan 

perempuan sebagaimana dalam hukum Islam. Bahkan, dalam beberapa kasus, 

anak perempuan mendapatkan bagian lebih besar karena dianggap lebih 

berperan dalam merawat orang tua. 

Pemberian hibah ini biasanya dilakukan ketika orang tua masih sehat 

dan hidup, agar tidak menimbulkan konflik di kemudian hari antara ahli waris 

setelah pewaris wafat. Prosesnya bisa dilakukan secara lisan di hadapan 

anggota keluarga, dan bentuk harta yang dihibahkan meliputi tanah, rumah, 

atau aset keluarga lainnya. Setelah hibah dilakukan, anak-anak bertanggung 

jawab atas kebutuhan hidup orang tua mereka, karena secara hukum harta 

orang tua telah berpindah kepemilikan. 



85 
 

a. Informan 1, menjelaskan bahwa hibah dilakukan oleh ibunya dengan 

menyerahkan seluruh harta kepada anak-anaknya. Anak perempuan 

sebagai anak tertua mendapat bagian lebih besar karena dianggap paling 

berjasa merawat orang tua. 

b. Informan 2, seorang pemberi hibah, membagikan lahannya kepada enam 

anaknya dengan bagian sama rata. Ia menolak sistem waris Islam karena 

menilai pembagian 2:1 tidak adil dan khawatir anak-anaknya berselisih 

kelak. 

c. Informan 3, menyebutkan bahwa pembagian hibah memperhatikan 

kontribusi anak terhadap harta keluarga. Anak yang aktif membantu orang 

tua dalam mengelola harta mendapat bagian lebih besar. 

d. Informan 4, menceritakan bahwa ayahnya melakukan hibah agar anak-

anak dapat memilih bagian sesuai keinginan dan kebutuhan, sehingga 

tercipta kerukunan keluarga. 

e. Informan 5, menyampaikan bahwa rumah diberikan kepada anak 

perempuan sebagai bentuk tanggung jawab untuk merawat orang tua, 

sementara anak laki-laki mendapat lahan perkebunan untuk dikelola. 

Hibah, menurut Kompilasi Hukum Islam Pasal 171 huruf g, merupakan 

pemberian suatu benda secara sukarela dan tanpa imbalan dari seseorang 

kepada orang lain yang masih hidup untuk dimiliki.43 Dalam konteks 

masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia, hibah ini dilakukan 

sebagai bentuk pengalihan kepemilikan harta orang tua kepada anak-anaknya 

                                                             
43KHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 171 huruf g. 



86 
 

semasa hidup, dengan tujuan menggantikan pembagian harta warisan setelah 

orang tua meninggal dunia. Berdasarkan hasil wawancara dengan lima orang 

informan, pelaksanaan hibah pada masyarakat Madura perantauan memiliki 

ciri khas sebagai berikut: 

a. Dilakukan secara lisan, tanpa melibatkan pihak ketiga; 

b. Dilakukan dalam suasana musyawarah keluarga, dengan menghadirkan 

seluruh anak sebagai penerima hibah; 

c. Objek hibah umumnya berupa tanah, lahan perkebunan karet, rumah, atau 

lahan kosong, yang merupakan aset ekonomi utama masyarakat setempat. 

d. Pembagian bersifat fleksibel, bergantung pada kesepakatan keluarga dan 

pertimbangan sosial, bukan pada ketentuan faraidh dalam hukum Islam. 

Pada beberapa kasus, anak perempuan atau anak tertua memperoleh 

bagian lebih besar dibandingkan anak laki-laki karena dinilai memiliki 

tanggung jawab lebih dalam mengurus orang tua. Hal ini tampak pada 

pernyataan informan 1, yang menyebutkan bahwa ibunya memberikan bagian 

lebih besar kepada anak perempuan tertua karena dianggap lebih berbakti dan 

tinggal bersama orang tua hingga akhir hayatnya. 

Secara umum, tahapan pelaksanaan hibah di Desa Bukit Mulia 

meliputi: 

a. Musyawarah keluarga yang dipimpin oleh orangtua sebagai pemberi 

hibah; 



87 
 

b. Penentuan bagian masing-masing anak berdasarkan pertimbangan 

keadilan dan kebutuhan, bukan berdasarkan jenis kelamin; 

c. Pernyataan lisan pemberian harta, biasanya disaksikan oleh anak-anak atau 

keluarga dekat; 

d. Penyerahan simbolis atau administratif sederhana (seperti surat tanah atau 

dokumen kepemilikan); 

e. Setelah hibah dilaksanakan, orang tua sepenuhnya menjadi tanggungan 

anak-anaknya, terutama anak yang tinggal bersama mereka. 

Hibah umumnya dilakukan ketika orang tua sudah lanjut usia, dengan 

maksud agar harta telah terbagi sebelum mereka meninggal. Hal ini 

dimaksudkan untuk menghindari potensi perselisihan di kemudian hari. 

Informan 2 menyebutkan bahwa ia memilih membagikan hartanya ketika 

masih hidup karena “takut anak-anaknya berselisih dan saling menuntut setelah 

dirinya meninggal dunia.” 

Tradisi ini diterima luas oleh masyarakat Madura perantauan di Desa 

Bukit Mulia sebagai bentuk pengaturan internal keluarga yang dianggap lebih 

praktis dan damai. Mereka memahami bahwa dalam hukum Islam, warisan 

seharusnya dibagi setelah pewaris meninggal, tetapi mereka memilih sistem 

hibah untuk mengantisipasi potensi sengketa di antara anak-anak. 

Meskipun demikian, praktik ini menimbulkan pergeseran makna 

hukum waris Islam, karena pelaksanaan hibah yang difungsikan sebagai 

pengganti waris menyebabkan aturan pembagian faraidh tidak berjalan. Hal ini 

menunjukkan adanya asimilasi antara hukum Islam dan budaya lokal, di mana 



88 
 

nilai-nilai kekeluargaan dan kedamaian dianggap lebih utama daripada 

pembagian formal berdasarkan teks hukum Islam. Dengan demikian, hibah 

dalam masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia tidak sekadar 

tindakan hukum perdata, melainkan juga refleksi nilai budaya dan sosial 

masyarakat perantauan yang menyesuaikan ajaran agama dengan kondisi sosial 

dan tradisi leluhur mereka. 

Dalam kajian sosiologi hukum keluarga, hukum tidak hanya dipahami 

sebagai kumpulan norma tertulis, tetapi juga sebagai gejala sosial yang hidup 

dan berkembang dalam masyarakat. Menurut Soerjono Soekanto, sosiologi 

hukum berlaku sebagai ilmu pengetahuan yang mengkaji mengapa manusia 

patuh terhadap hukum dan mengapa manusia gagal untuk mematuhi hukum 

tersebut, serta faktor-faktor sosial lain yang mempengaruhinya.44 Pandangan 

ini sejalan dengan fenomena hibah sebagai pengganti waris di masyarakat 

Madura perantauan di Desa Bukit Mulia. 

Bagi masyarakat setempat, pembagian harta melalui hibah bukanlah 

bentuk pelanggaran hukum Islam, melainkan cara sosial yang dianggap paling 

adil dan harmonis. Hukum keluarga yang mereka jalankan bersumber dari 

kombinasi nilai-nilai agama, norma adat, dan pengalaman sosial. Ketika 

masyarakat melihat bahwa sistem faraidh berpotensi menimbulkan konflik, 

mereka memilih bentuk hukum yang lebih “berfungsi” bagi stabilitas sosial, 

yaitu hibah kekeluargaan. 

                                                             
44Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Sosiologi Hukum, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), h. 12. 



89 
 

Dari sisi fungsi sosial hukum menurut teori sosiologi hukum Soerjono 

Soekanto45, hibah berperan sebagai: 

a. Sarana untuk mengubah masyarakat, masyarakat menyesuaikan aturan 

agama dengan kondisi sosial yang mereka alami. Dalam konteks ekonomi 

perantauan, di mana anak-anak sering berkontribusi langsung terhadap 

harta keluarga, pembagian secara sama rata dianggap lebih proporsional 

daripada ketentuan faraidh. 

b. Sarana pengatur perikelakuan, hibah berfungsi mencegah konflik dan 

menjaga ketertiban dalam keluarga. Orang tua membagikan harta lebih 

awal agar tidak muncul sengketa di antara anak-anak setelah wafatnya 

pewaris. 

Secara sosiologis, praktik ini menunjukkan bahwa nilai harmoni dan 

bakti anak terhadap orang tua lebih dominan daripada nilai formal hukum 

Islam. Ketika hukum agama dipersepsikan tidak mampu menampung konteks 

lokal, masyarakat menciptakan bentuk hukum baru yang bersifat rekonsiliatif. 

Fenomena ini juga menegaskan prinsip dasar sosiologi hukum bahwa “hukum 

tidak bekerja dalam ruang hampa”, melainkan selalu berinteraksi dengan 

struktur sosial, nilai budaya, dan relasi kekuasaan dalam keluarga. 

Dengan demikian, dari kacamata sosiologi hukum keluarga, hibah 

sebagai pengganti waris merupakan produk adaptasi sosial yang bertujuan 

mempertahankan harmoni dan stabilitas keluarga, sekaligus mencerminkan 

                                                             
45Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Sosiologi Hukum, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), h. 121-

122. 

 



90 
 

fleksibilitas hukum Islam dalam konteks kehidupan masyarakat Madura 

perantauan. Walaupun praktik ini masih kontradiktif, sebab masyarakat 

Madura perantauan mencoba untuk meniadakan hukum waris, yang mana akan 

berlaku sepeninggal orang tua. 

Sementara dalam antropologi hukum keluarga, hukum dilihat sebagai 

sistem budaya yang mengatur perilaku manusia dalam konteks hubungan sosial 

dan nilai-nilai lokal. Soerjono Soekanto menegaskan, hukum dalam kehidupan 

masyarakat ditaati karena adanya prinsip timbal-balik dan prinsip publisitas.46 

Dalam hal ini, hibah sebagai pengganti waris di masyarakat Madura perantauan 

bukan sekadar praktik hukum, tetapi juga representasi nilai-nilai budaya 

Madura yang sangat menjunjung tinggi kehormatan, tanggung jawab, dan 

ketaatan terhadap orang tua. 

Tradisi Madura mengenal konsep “bhakti ka oreng towa” (bakti 

kepada orang tua) dan “taretan pote mata” (saudara lebih berharga dari 

nyawa).47 Kedua prinsip ini menjadi dasar moral dalam pengambilan 

keputusan keluarga. Oleh sebab itu, ketika orang tua membagi harta melalui 

hibah, anak-anak menerimanya sebagai bentuk penghormatan dan pengabdian, 

bukan sebagai hak ekonomi yang bisa dituntut. 

Dari hasil wawancara, terlihat bahwa keputusan orang tua dalam 

membagikan harta hampir selalu diterima tanpa perdebatan. Hal ini 

                                                             
46Soerjono Soekanto, Antropologi Hukum (Materi Pengembangan Ilmu Hukum Adat), 

(Jakarta: CV. Rajawali, 1984), h. 161. 
47Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025. 



91 
 

menunjukkan bahwa otoritas moral orang tua diakui secara penuh sebagai 

sumber legitimasi hukum keluarga. Dalam konteks antropologi hukum, hukum 

tidak semata-mata terdapat dalam masyarakat yang terorganisasi suatu negara, 

tetapi hukum sebagai sarana pengendalian sosial terdapat dalam setiap bentuk 

masyarakat.48 

Selain itu, praktik hibah juga berfungsi sebagai mekanisme redistribusi 

sosial. Dalam masyarakat perantauan yang bergantung pada hasil perkebunan 

karet, hibah menjadi cara untuk menjaga kesinambungan ekonomi keluarga 

dan memastikan bahwa setiap anak memiliki sumber penghidupan. Dengan 

demikian, hibah bukan hanya mekanisme hukum, tetapi juga strategi ekonomi 

budaya yang mempertahankan keseimbangan sosial dan ekonomi keluarga. 

Dari perspektif antropologi hukum keluarga, fenomena ini 

menunjukkan bahwa: 

a. Nilai hukum tidak terlepas dari budaya dan struktur sosial; hukum Islam 

yang bersifat normatif diadaptasi sesuai dengan konteks budaya Madura; 

b. Hukum adat Madura berfungsi sebagai pranata hidup yang menengahi 

antara nilai agama dan realitas sosial perantauan. 

c. Tujuan utama hukum keluarga bagi masyarakat Madura bukan sekadar 

keadilan formal, tetapi “kerukunan dan keberlanjutan hubungan sosial.” 

                                                             
48Soerjono Soekanto, Antropologi Hukum (Materi Pengembangan Ilmu Hukum Adat), 

(Jakarta: CV. Rajawali, 1984), h. 118-119. 



92 
 

Dengan demikian, praktik hibah sebagai pengganti waris pada 

masyarakat Madura perantauan merupakan wujud sinkretisme antara hukum 

Islam dan adat Madura. Hukum Islam memberikan dasar moral (niat baik dan 

keadilan), sementara adat Madura memberikan bentuk sosialnya (musyawarah, 

kesepakatan, dan tanggung jawab keluarga). Hasilnya adalah bentuk hukum 

keluarga yang khas yakni hukum yang tidak tertulis tetapi ditaati, tidak 

difatwakan tetapi dihayati. Namun, semestinya hukum waris Islam tetap 

dijalankan agar tidak berpotensi menyalahi ketentuan syar’i yang bersifat 

qath’i dalam pembagian harta warisan. 

Dalam kajian hukum Islam, praktik hibah sebagai pengganti pembagian 

harta warisan tergolong ke dalam ‘urf. Dalam pemikiran T.M. Hasbi Ash-

Shiddieqy, ‘urf didefinisikan sebagai segala sesuatu yang telah menjadi 

kebiasaan atau tradisi masyarakat, baik dalam bentuk perkataan, perbuatan, 

maupun sikap meninggalkan perbuatan tertentu.49 Dalam salah satu kaidah 

fikih disebutkan, “al-‘ādah muḥakkamah” (adat dapat menjadi dasar 

hukum)50, yang berarti kebiasaan masyarakat bisa dijadikan pertimbangan 

hukum selama tidak menyalahi nash syar’i. 

Praktik hibah sebagai pengganti pembagian waris di masyarakat 

Madura perantauan di Desa Bukit Mulia merupakan contoh nyata dari ‘urf 

ṣaḥīḥ (adat yang sah) yaitu kebiasaan yang tidak bertentangan secara 

                                                             
49Liswan Hadi, Epistimologi Fiqh Indonesia: Analisis Pemikiran Tengku Muhammad Hasbi 

Ash-Shiddieqy, (Kuala Lumpur: Universitas Malaya, 2013), hlm. 111. 
50A. Djazuli, Kaidah-kaidah Fikih, (Jakarta: Kencana, 2010), h. 4. 



93 
 

substansial dengan hukum Islam, karena tetap dilakukan dalam semangat 

kebaikan, keadilan, dan kekeluargaan. 

Adapun ciri-ciri ‘urf ṣaḥīḥ yang terpenuhi dalam praktik ini, meliputi: 

a. Tidak mengandung unsur batil atau kezaliman, Hibah dilakukan dengan 

musyawarah keluarga tanpa paksaan, dan setiap anak mendapatkan bagian 

berdasarkan kesepakatan; 

b. Menjaga kemaslahatan dan menghindari mafsadah, Hibah dipilih untuk 

mencegah konflik warisan dan menjaga kerukunan keluarga; 

c. Bersumber dari tradisi masyarakat yang telah berlangsung lama, 

Masyarakat Madura telah menerapkan sistem pembagian harta melalui 

hibah turun-temurun, baik di daerah asal maupun di perantauan; 

d. Diakui dan diterima secara sosial, Praktik ini tidak menimbulkan 

penolakan, melainkan justru menjadi simbol keadilan lokal yang diterima 

seluruh anggota keluarga. 

Dengan demikian, meskipun praktik hibah ini tampak berbeda dengan 

ketentuan faraidh, secara fiqhiyyah dapat dikategorikan sebagai ‘urf khas, yaitu 

kebiasaan yang berlaku khusus pada komunitas tertentu karena didorong oleh 

kondisi sosial dan nilai budaya. Selama tidak meniadakan hak waris setelah 

pewaris meninggal, hibah tersebut tetap sah dan memiliki nilai hukum. 

Lebih lanjut, keberadaan hibah semacam ini mencerminkan 

fleksibilitas hukum Islam dalam merespons dinamika sosial masyarakat. Islam 

tidak menolak tradisi, selama tradisi itu membawa kebaikan (maṣlaḥah) dan 



94 
 

tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariah. Oleh karena itu, ‘urf 

masyarakat Madura perantauan dapat dipandang sebagai bentuk ijtihad sosial, 

yakni upaya penyesuaian norma agama dengan realitas kehidupan sosial yang 

dihadapi. 

Praktik hibah sebagai pengganti pembagian harta warisan tidak secara 

otomatis dapat dikategorikan sebagai ‘urf fāsid. Penilaiannya sangat 

bergantung pada niat, bentuk, dan dampak sosial dari hibah tersebut. Selama 

hibah dilakukan dengan prinsip keadilan, kesepakatan, dan keterbukaan antara 

anggota keluarga, maka dapat diterima sebagai ‘urf ṣaḥīḥ  yang sejalan dengan 

nilai-nilai kemaslahatan dalam maqashid syariah. Namun, apabila hibah 

dimaksudkan untuk meniadakan hukum waris yang telah ditetapkan Allah 

SWT., maka praktik tersebut tidak hanya termasuk ‘urf fāsid, tetapi juga 

menyalahi ketentuan syar’i yang bersifat qath’i dalam pembagian harta 

warisan. 

Dalam kerangka maqāṣid al-syarī‘ah, setiap ketentuan hukum Islam 

bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan dan menolak kemudaratan bagi 

umat manusia. Syekh Izzuddin bin Abdussalam menjelaskan, bahwa maqashid 

syariah menjaga lima hal (dharūriyyah al-khamsah) yakni agama, jiwa, akal, 

keturunan dan harta.51 

                                                             
51Sutisna, dkk, Panorama Maqashid Syariah, (Bandung: CV. Media Sains Indonesia, 2020), 

h. 69. 



95 
 

Praktik hibah sebagai pengganti waris di masyarakat Madura 

perantauan dapat dianalisis dalam konteks pencapaian maqāṣid tersebut, 

khususnya dua aspek terakhir: menjaga keturunan dan harta: 

a. Menjaga keturunan dan keharmonisan keluarga 

Pembagian harta melalui hibah dilakukan untuk menjaga keutuhan 

dan kerukunan keluarga. Orang tua membagikan harta sebelum wafat agar 

anak-anak tidak berselisih, sesuai dengan nilai maqāṣid yang 

menempatkan kedamaian keluarga sebagai bentuk perlindungan terhadap 

keturunan. Dengan menghindari pertikaian warisan, masyarakat Madura 

telah menerapkan nilai maṣlaḥah ‘āmmah (kemaslahatan umum) yang 

lebih luas daripada sekadar kepatuhan tekstual pada aturan faraidh. 

b. Menjaga harta dan memanfaatkannya dengan bijak 

Dalam praktik hibah, harta dibagikan bukan untuk dihabiskan, 

melainkan untuk dikelola oleh anak-anak sebagai modal ekonomi 

keluarga. Misalnya, lahan perkebunan karet diberikan agar anak laki-laki 

mengelolanya secara produktif, sementara rumah diberikan kepada anak 

perempuan yang merawat orangtua. Ini menunjukkan bahwa tujuan hibah 

bukan semata membagi kepemilikan, melainkan juga memastikan harta 

tetap bermanfaat dan tidak menjadi sumber kemudaratan. 

Dengan demikian, dilihat dari perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, praktik 

hibah ini termasuk dalam maqāṣid taḥsīniyyah (penyempurna kemaslahatan), 

karena memberikan solusi sosial yang sejalan dengan semangat syariat untuk 

menjaga keharmonisan dan keadilan substantif di dalam keluarga. 



96 
 

Kedua tinjauan tersebut, saling melengkapi dalam menjelaskan 

keabsahan sosial dan moral dari praktik hibah sebagai pengganti waris. ‘Urf 

memberikan legitimasi sosial dan kultural, karena praktik hibah berakar pada 

kebiasaan lokal yang membawa manfaat nyata. Maqāṣid al-syarī‘ah 

memberikan legitimasi normatif, karena hibah tersebut sejalan dengan tujuan 

syariat dalam menjaga harta, keluarga, dan keharmonisan hidup.  

Melalui integrasi keduanya, dapat dikatakan bahwa hibah sebagai 

pengganti waris di masyarakat Madura perantauan merupakan bentuk “ijtihad 

lokal berbasis kemaslahatan”, yaitu adaptasi hukum Islam dengan 

mempertimbangkan realitas sosial, nilai budaya, dan tujuan moral hukum Islam 

itu sendiri. Dengan demikian, walaupun praktik ini secara teknis berbeda dari 

hukum faraidh, substansi keadilannya tetap terjaga karena dilandasi semangat 

persaudaraan, tanggung jawab, dan kemaslahatan bersama.  

2. Analisis Faktor yang Melatarbelakangi Terjadinya Praktik Hibah 

Sebagai Pengganti Pembagian Harta Warisan 

Praktik hibah sebagai pengganti pembagian harta warisan pada 

masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia merupakan fenomena 

sosial-hukum yang kompleks dan sarat nilai budaya. Berdasarkan hasil 

wawancara dengan para informan, pelaksanaan hibah dilakukan dengan 

kesadaran sosial tinggi, yang bertujuan menjaga kerukunan keluarga serta 

mencegah konflik antar ahli waris. 



97 
 

Sebagaimana dikemukakan oleh Soerjono Soekanto, “hukum tidak 

bekerja dalam ruang hampa, tetapi selalu berinteraksi dengan struktur sosial 

dan nilai-nilai budaya masyarakat.”52 Oleh sebab itu, pemahaman terhadap 

praktik hibah harus diletakkan dalam konteks sistem sosial masyarakat 

Madura, yang menjadikan nilai-nilai adat, agama, dan solidaritas keluarga 

sebagai pedoman utama dalam pengaturan perilaku hukum.  

Berikut analisis faktor yang melatarbelakangi terjadinya praktik hibah 

sebagai pengganti pembagian harta warisan pada masyarakat Madura 

perantauan di Desa Bukit Mulia: 

a. Faktor Historis dan Budaya Masyarakat Madura Perantauan 

Salah satu faktor utama ialah tradisi dan kebiasaan turun-temurun 

masyarakat Madura yang sangat kuat. Sejak lama, masyarakat Madura 

memiliki pandangan bahwa anak, meskipun sudah dewasa dan menikah, 

tetap menjadi tanggungan orang tua. Hubungan sosial dan ekonomi dalam 

keluarga tetap erat bahkan setelah anak menikah, dan karena itu 

pembagian harta sering dilakukan melalui hibah semasa hidup, bukan 

warisan setelah wafat. 

Budaya Madura juga menjunjung tinggi nilai-nilai “bhakti ka oreng 

towa” (bakti kepada orang tua) dan “taretan pote mata” (saudara lebih 

berharga daripada nyawa). Nilai ini menempatkan ketaatan kepada orang 

tua dan keharmonisan keluarga di atas kepatuhan formal terhadap hukum 

                                                             
52Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, (Jakarta: Rajawali Pers, 1987), h. 11. 



98 
 

tertulis. Oleh sebab itu, keputusan orang tua dalam membagikan harta 

lewat hibah dianggap suci dan tidak boleh diperdebatkan. 

b. Faktor Sosial dan Kekhawatiran Terhadap Konflik Keluarga 

Berdasarkan hasil wawancara, kekhawatiran akan munculnya 

konflik antar ahli waris menjadi motivasi utama masyarakat melakukan 

hibah. Orang tua merasa pembagian harta warisan setelah kematian sering 

menimbulkan perselisihan antar saudara. Dengan membagikan harta 

melalui hibah semasa hidup, mereka bisa mengontrol pembagian secara 

langsung dan memastikan semua anak menerima dengan ikhlas. 

Sebagai contoh: 

1) Informan 1 dan 5 menyatakan hibah dilakukan untuk mencegah 

pertengkaran antara anak-anak setelah orang tua meninggal; 

2) Informan 2 menambahkan bahwa hibah dilakukan agar anak-anak 

“tidak semena-mena terhadap harta peninggalan”; 

3) Informan 3 menyebut hibah dilakukan karena adanya kecemburuan 

antara anak laki-laki dan perempuan yang pernah terjadi dalam 

pembagian waris sebelumnya. 

c. Faktor Agama dan Pemahaman Terhadap Hukum Waris Islam 

Faktor berikutnya ialah kurangnya pemahaman mendalam tentang 

hukum waris Islam. Banyak informan yang mengetahui secara umum 

bahwa laki-laki mendapat dua kali bagian perempuan, tetapi tidak 

memahami alasan dan struktur hukumnya. Sebagian bahkan menganggap 



99 
 

hukum waris Islam tidak adil, karena dianggap menempatkan perempuan 

pada posisi yang lebih rendah. 

Akibatnya, hibah dipandang sebagai alternatif yang lebih adil dan 

praktis, sesuai dengan kesepakatan keluarga dan nilai keadilan sosial. 

Dalam pandangan masyarakat Madura perantauan, keadilan bukan berarti 

mengikuti aturan angka 2:1, tetapi pembagian yang dirasakan seimbang 

dan damai antar anak-anak. 

d. Faktor Ekonomi dan Rasionalitas Keluarga 

Faktor ekonomi juga sangat berperan. Masyarakat Madura 

perantauan di Desa Bukit Mulia sebagian besar menggantungkan hidup 

dari lahan perkebunan karet dan tanah. Oleh karena itu, pembagian harta 

melalui hibah tidak hanya dimaksudkan untuk “mewariskan kepemilikan”, 

tetapi juga untuk menjamin kesinambungan ekonomi keluarga. 

Hibah memungkinkan anak-anak mengelola lahan produktif lebih 

awal, tanpa harus menunggu pewaris meninggal dunia. Selain itu, orang 

tua yang telah menghibahkan hartanya akan ditanggung kebutuhan 

hidupnya oleh anak-anak penerima hibah, sehingga menciptakan 

hubungan timbal balik yang ekonomis dan sosial.  

Dari hasil analisis, faktor-faktor yang melatarbelakangi praktik 

hibah sebagai pengganti pembagian harta waris di Desa Bukit Mulia dapat 

dikonklusikan sebagai berikut: 

 

 



100 
 

Tabel 4.3 Faktor utama penyebab hibah sebagai pengganti pembagian waris 

Kategori Faktor Penjelasan Utama 

Budaya Tradisi turun-temurun Madura yang 

menekankan bakti dan keharmonisan 

keluarga 

Sosial Kekhawatiran munculnya konflik antar 

ahli waris setelah pewaris wafat 

Agama Pemahaman parsial terhadap hukum 

faraidh, serta pandangan bahwa hibah 

lebih adil 

Ekonomi Hibah menjaga keberlangsungan 

ekonomi keluarga dan kesejahteraan 

orang tua 

 

Praktik hibah sebagai pengganti pembagian warisan pada masyarakat 

Madura perantauan di Desa Bukit Mulia bukan sekadar keputusan hukum, 

melainkan hasil dari interaksi kompleks antara nilai agama, tradisi, dan 

kebutuhan sosial-ekonomi. Masyarakat menilai hibah sebagai cara yang paling 

efektif dan damai untuk menjaga kerukunan keluarga, keadilan sosial, dan 

keberlanjutan ekonomi, meskipun tidak sepenuhnya sejalan dengan aturan 

faraidh dalam hukum Islam formal. 

Dalam perspektif sosiologi hukum keluarga, hukum tidak hanya 

dipahami sebagai kumpulan norma tertulis, tetapi juga sebagai gejala sosial 

yang hidup dan berkembang sesuai kebutuhan serta nilai masyarakat.53 

Fenomena hibah sebagai pengganti waris pada masyarakat Madura perantauan 

                                                             
53Beni Ahmad Saebani, Sosiologi Hukum, (Bandung: Pustaka Setia, 2007), h. 16. 



101 
 

menunjukkan bahwa hukum Islam (faraidh) tidak sepenuhnya diikuti secara 

tekstual, tetapi diadaptasi sesuai fungsi sosial dan konteks kehidupan keluarga.  

Hukum yang dianggap “adil” bagi mereka bukanlah hukum yang 

bersumber dari teks, melainkan hukum yang menjaga harmoni, kerukunan, dan 

ketertiban sosial keluarga. Dengan kata lain, hukum formal (Islam normatif) 

memberi pedoman moral, sedangkan hukum sosial (Islam kultural) 

mewujudkannya dalam bentuk yang disesuaikan dengan realitas sosial 

masyarakat perantauan. 

Menurut teori fungsi sosial hukum Soerjono Soekanto, hukum dalam 

masyarakat memiliki dua fungsi utama; sarana mengubah masyarakat dan 

sarana mengatur perilaku sosial.54 Praktik hibah dalam masyarakat Madura 

perantauan mengandung dua fungsi tersebut secara jelas: 

a. Sebagai sarana perubahan sosial, hibah digunakan untuk mengadaptasi 

ajaran agama terhadap kebutuhan sosial. Pembagian secara faraidh 

dianggap berpotensi menimbulkan konflik, sehingga masyarakat 

menggantinya dengan sistem hibah yang menekankan musyawarah dan 

kesepakatan bersama. 

b. Sebagai sarana pengatur perilaku, hibah berfungsi untuk mengatur 

hubungan antar anggota keluarga agar tetap harmonis. Dengan hibah, 

                                                             
54Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Sosiologi Hukum, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), h. 121-

122. 



102 
 

perbedaan gender, kontribusi ekonomi, dan posisi sosial anak dalam 

keluarga dapat diakomodasi dengan adil menurut persepsi sosial setempat. 

Dalam perspektif sosiologi hukum keluarga, keputusan untuk 

melakukan hibah juga merupakan wujud dari fungsi sosial hukum sebagai 

sarana kontrol dan transformasi masyarakat. Masyarakat Madura perantauan 

menggunakan hibah untuk mencegah terjadinya konflik antar ahli waris yang 

sering kali muncul setelah pewaris meninggal dunia.  

Melalui hibah, orang tua dapat memastikan bahwa harta telah terbagi 

sesuai kesepakatan bersama dan setiap anak dapat menerimanya tanpa 

pertengkaran. Selain itu, keputusan pembagian harta melalui hibah dilakukan 

dalam suasana kekeluargaan yang penuh dengan penghormatan kepada orang 

tua. Hal ini menunjukkan bahwa otoritas moral orang tua masih memegang 

peranan penting sebagai sumber legitimasi hukum dalam keluarga.  

Kepatuhan anak terhadap keputusan orang tua bukan didorong oleh 

kewajiban hukum formal, tetapi oleh nilai sosial dan moral yang tertanam kuat 

dalam budaya Madura, terutama nilai “bhakti ka oreng towa” atau bakti kepada 

orang tua. Maka, dalam konteks ini, praktik hibah tidak hanya berfungsi 

sebagai tindakan hukum, tetapi juga sebagai simbol penghormatan dan bakti 

anak kepada orang tuanya. 

Dari sisi antropologi hukum keluarga, hukum dipandang sebagai bagian 

dari sistem budaya yang mencerminkan nilai, simbol, dan cara hidup 



103 
 

masyarakat.55 Dalam hal ini, praktik hibah mencerminkan budaya Madura yang 

sangat menjunjung tinggi kekerabatan, hierarki, dan kehormatan keluarga. 

Keputusan orang tua membagikan harta semasa hidup bukan sekadar tindakan 

hukum, tetapi ritual sosial yang menegaskan posisi orang tua sebagai “pengatur 

keadilan” dalam keluarga. Oleh karena itu, hibah bukan hanya tindakan hukum 

privat, melainkan peristiwa budaya yang meneguhkan struktur sosial keluarga 

Madura. 

Menurut teori Soerjono Soekanto, hukum dalam masyarakat ditaati 

karena mengandung prinsip timbal-balik (reciprocity) dan publisitas 

(keterbukaan sosial). 56 Dalam praktik hibah masyarakat Madura perantauan, 

Orang tua memberikan harta kepada anak-anaknya sebagai tanda kasih dan 

tanggung jawab, Anak-anak membalas dengan merawat dan menanggung 

hidup orang tua setelah harta berpindah tangan.  

Hal tersebut merupakan bentuk timbal-balik sosial yang menjadi dasar 

kepatuhan terhadap praktik hibah. Selain itu, proses hibah dilakukan secara 

terbuka di depan keluarga besar, bukan diam-diam. Ini mencerminkan 

publisitas sosial yang memberi legitimasi adat atas hibah tersebut. Kedua 

prinsip ini membuat hibah memiliki kekuatan moral yang sama bahkan lebih 

tinggi daripada hukum tertulis dalam masyarakat Madura perantauan. 

                                                             
55Hilman Hadikusuma, Pengantar Antropologi Hukum, (Bandar Lampung: PT Citra Aditya 

Bakti, 2004), h. 4. 
56Soerjono Soekanto, Antropologi Hukum (Materi Pengembangan Ilmu Hukum Adat), 

(Jakarta: CV. Rajawali, 1984), h. 161. 

 



104 
 

Dalam antropologi hukum, hukum keluarga juga dipahami sebagai 

mekanisme ekonomi budaya yang menjamin keberlangsungan hidup 

komunitas. Praktik hibah berfungsi sebagai alat redistribusi sosial-ekonomi 

memastikan setiap anak memiliki sumber penghidupan yang layak, menjaga 

keberlanjutan ekonomi keluarga, serta menghindarkan keluarga dari 

fragmentasi sosial. 

Misalnya, anak laki-laki diberi lahan perkebunan agar bisa bekerja dan 

mandiri; anak perempuan diberi rumah agar bisa tinggal bersama orang tua dan 

merawat mereka; Orangtua tetap dijamin nafkahnya setelah harta dibagikan. 

Maka, hibah menjadi bagian dari ekologi sosial keluarga yang mengatur aliran 

sumber daya dan tanggung jawab antar generasi. 

Secara keseluruhan, baik dari perspektif sosiologi hukum keluarga 

maupun antropologi hukum keluarga, praktik hibah sebagai pengganti waris di 

Desa Bukit Mulia menunjukkan adanya proses dialektika antara ajaran agama, 

nilai budaya, dan kebutuhan sosial-ekonomi. Hukum Islam sebagai sistem 

normatif berinteraksi dengan hukum adat Madura yang bersifat fungsional dan 

pragmatis. Masyarakat tidak menolak hukum Islam, namun mereka 

menginterpretasikannya ulang dalam bentuk yang lebih sesuai dengan realitas 

sosial mereka.  

Hibah kemudian menjadi instrumen sosial yang efektif untuk menjaga 

keharmonisan, keadilan, dan kemaslahatan dalam keluarga. Dengan demikian, 

praktik ini merupakan cerminan dari hukum yang hidup di masyarakat hukum 



105 
 

yang tidak hanya mengatur perilaku, tetapi juga melestarikan nilai-nilai sosial, 

budaya, dan spiritual yang menjadi dasar kehidupan keluarga Madura 

perantauan. Walaupun praktik ini masih kontradiktif, sebab masyarakat 

Madura perantauan mencoba untuk meniadakan hukum waris, yang mana akan 

berlaku sepeninggal orang tua. 

Jika ditinjau melalui perspektif ‘urf dan maqāṣid al-syarī‘ah, praktik 

hibah sebagai pengganti pembagian harta warisan yang dilakukan oleh 

masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia memperlihatkan adanya 

upaya penyesuaian antara hukum Islam normatif dengan kebutuhan sosial dan 

budaya setempat. Dalam konteks ini, masyarakat tidak menolak hukum Islam 

secara prinsip, tetapi mereka menafsirkan dan mengaplikasikannya secara 

fleksibel agar tetap relevan dengan nilai-nilai lokal, struktur sosial, dan tujuan 

kemaslahatan keluarga. 

Dalam konsep ‘urf, yang berarti kebiasaan atau tradisi yang hidup dan 

diterima oleh masyarakat, hukum Islam mengakui eksistensi adat selama tidak 

bertentangan dengan nash syar’i. Kaidah fiqh yang menyatakan “al-‘ādah 

muḥakkamah” (adat dapat dijadikan dasar hukum) menjadi dasar bahwa 

praktik yang telah menjadi kebiasaan masyarakat dan membawa kemaslahatan 

dapat diterima sebagai bagian dari hukum Islam.57 

Dalam konteks masyarakat Madura perantauan, hibah yang dilakukan 

sebelum pewaris meninggal dunia merupakan tradisi turun-temurun yang telah 

                                                             
57Mardani, Teori Hukum dari Teori Hukum Klasik hingga Teori Hukum Kontemporer, 

(Jakarta: Kencana, 2024), h. 292. 



106 
 

lama diakui secara sosial. Tradisi ini dijalankan dengan prinsip keadilan dan 

musyawarah, serta didasari oleh niat baik untuk menjaga kerukunan keluarga. 

Oleh sebab itu, hibah yang dilakukan bukan termasuk ‘urf fāsid (adat 

yang rusak atau bertentangan dengan syariat), melainkan ‘urf ṣaḥīḥ (adat yang 

sah) karena substansinya tidak menyalahi nilai-nilai syar’i. Masyarakat 

melaksanakan hibah bukan untuk meniadakan hak waris, tetapi untuk 

menghindarkan pertikaian, menjaga keharmonisan, dan memastikan harta 

dimanfaatkan secara produktif oleh ahli warisnya kelak. 

Dari hasil wawancara yang terungkap dalam penelitian, masyarakat 

Madura perantauan berpegang pada prinsip bahwa hibah merupakan cara yang 

paling adil dalam pembagian harta. Mereka memahami bahwa setiap anak 

memiliki tanggung jawab dan peran berbeda terhadap keluarga, terutama 

dalam hal merawat orang tua. Karena itu, pembagian melalui hibah dilakukan 

berdasarkan kontribusi dan kesepakatan keluarga, bukan semata-mata pada 

ketentuan formal bagian waris dua banding satu antara laki-laki dan 

perempuan.  

Masyarakat memaknai keadilan bukan sebagai kesetaraan matematis, 

tetapi sebagai keseimbangan moral dan sosial yang dihasilkan dari kesepakatan 

bersama. Tradisi semacam ini memperlihatkan bagaimana hukum Islam 

diterapkan secara kontekstual melalui mekanisme ‘urf, sehingga tetap menjaga 

nilai-nilai kemaslahatan (maṣlaḥah) yang menjadi inti dari syariat Islam. 



107 
 

Jika dilihat dari perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, praktik hibah ini juga 

mencerminkan pelaksanaan tujuan-tujuan dasar syariat (al-maqāṣid al-

khamsah), khususnya dalam menjaga harta (ḥifẓ al-māl) dan menjaga 

keturunan (ḥifẓ al-nasl). Dalam aspek ḥifẓ al-māl, hibah menjadi sarana bagi 

masyarakat untuk memastikan harta dimanfaatkan secara bijak dan produktif 

oleh anak-anak pewaris. Harta yang telah dihibahkan tidak dibiarkan 

terbengkalai atau menjadi sumber perselisihan, tetapi dikelola bersama untuk 

keberlangsungan ekonomi keluarga. 

Sementara dalam aspek ḥifẓ al-nasl, praktik hibah membantu menjaga 

hubungan kekerabatan dan mencegah konflik antar saudara. Banyak kasus 

warisan yang menyebabkan perpecahan keluarga, tetapi melalui hibah, 

masyarakat Madura perantauan dapat menghindari hal tersebut. Pembagian 

harta dilakukan melalui musyawarah keluarga di hadapan orang tua, sehingga 

seluruh anak menerima keputusan dengan ikhlas sebagai bentuk bakti kepada 

orang tua. 

Dari sudut pandang maqāṣid, hibah juga dapat dikategorikan sebagai 

upaya mewujudkan maṣlaḥah ‘āmmah (kemaslahatan umum) dan maṣlaḥah 

khāṣṣah (kemaslahatan keluarga). Orang tua sebagai pemberi hibah tidak 

semata-mata memindahkan hak milik, tetapi juga berupaya menciptakan 

kedamaian dan stabilitas sosial dalam keluarganya. Prinsip kemaslahatan ini 

sejalan dengan tujuan syariat yang ingin menjaga keseimbangan antara hak 

individu dan kepentingan kolektif. Dengan demikian, walaupun hibah 



108 
 

dilakukan di luar ketentuan faraidh, substansi dan tujuannya tetap sejalan 

dengan nilai-nilai syariat yang berorientasi pada keadilan dan kedamaian. 

Dengan demikian, melalui tinjauan ‘urf dan maqāṣid al-syarī‘ah, dapat 

dikatakan bahwa praktik hibah sebagai pengganti pembagian harta warisan 

pada masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia merupakan bentuk 

ijtihad sosial yang lahir dari kesadaran kolektif untuk mencapai kemaslahatan 

dan keadilan substantif. 

Tradisi hibah ini tidak dapat dikategorikan sebagai penyimpangan 

terhadap hukum Islam, melainkan sebagai wujud penerapan hukum Islam yang 

kontekstual dan adaptif terhadap realitas sosial. Dalam praktik tersebut, syariat 

dan adat tidak bertentangan, melainkan berkolaborasi untuk menciptakan 

tatanan keluarga yang harmonis, adil, dan sejahtera sesuai dengan tujuan utama 

dari hukum Islam itu sendiri yaitu mewujudkan kemaslahatan manusia secara 

utuh. Namun, semestinya hukum waris Islam tetap dijalankan agar tidak 

berpotensi menyalahi ketentuan syar’i yang bersifat qath’i dalam pembagian 

harta warisan. 

3. Implikasi Sosial dari Praktik Hibah Sebagai Pengganti Pembagian Harta 

Warisan pada Masyarakat Madura Perantauan di Desa Bukit Mulia 

Praktik hibah sebagai pengganti pembagian harta warisan di 

masyarakat Madura perantauan pada dasarnya merupakan hasil adaptasi sosial 

dan budaya terhadap ajaran hukum Islam yang dianggap terlalu kaku dalam 

konteks kehidupan perantauan. Sistem ini melahirkan sejumlah implikasi sosial 



109 
 

positif yang memperkuat hubungan kekeluargaan, namun di sisi lain juga 

menimbulkan dampak negatif tertentu yang berpotensi memunculkan 

ketegangan sosial dan pergeseran nilai hukum agama. 

a. Implikasi Sosial Positif 

1) Menjaga kerukunan dan stabilitas keluarga 

Hibah dipandang sebagai cara paling efektif untuk menjaga 

keharmonisan keluarga. Dengan membagikan harta semasa hidup, 

orang tua dapat menghindarkan anak-anak dari pertikaian yang sering 

kali muncul setelah pewaris meninggal dunia. Proses hibah yang 

dilakukan melalui musyawarah keluarga membuat semua pihak 

terlibat secara langsung, sehingga keputusan diterima secara ikhlas. 

2) Memperkuat otoritas moral orang tua 

Dalam masyarakat Madura, orang tua memiliki kedudukan 

yang sangat dihormati. Melalui praktik hibah, otoritas moral orang tua 

semakin diperkuat karena mereka menjadi satu-satunya pihak yang 

berhak menentukan pembagian harta. Keputusan tersebut dianggap 

final dan tidak boleh diganggu gugat oleh anak-anak. Otoritas ini 

bukan hanya melahirkan kepatuhan hukum, tetapi juga memperkuat 

nilai bhakti ka oreng towa (bakti kepada orang tua) yang menjadi inti 

moral budaya Madura. 

3) Menumbuhkan solidaritas sosial dan musyawarah kekeluargaan 

Pelaksanaan hibah umumnya dilakukan secara terbuka di 

hadapan seluruh anggota keluarga. Hal ini menumbuhkan tradisi 



110 
 

musyawarah dan keterbukaan antar saudara. Keputusan tidak diambil 

secara sepihak, melainkan disepakati bersama. Musyawarah ini 

mencerminkan semangat gotong royong dan solidaritas sosial yang 

menjadi ciri khas masyarakat perantauan, di mana hubungan sosial 

harus dijaga meskipun jauh dari tanah kelahiran. 

4) Menjaga keberlangsungan ekonomi keluarga 

Secara ekonomi, hibah membantu memastikan bahwa setiap 

anak memiliki sumber penghidupan setelah orang tua meninggal 

dunia. Lahan perkebunan karet dan tanah yang dihibahkan menjadi 

modal produktif bagi anak-anak. Selain itu, praktik hibah juga 

menciptakan sistem timbal-balik, di mana anak-anak yang telah 

menerima harta berkewajiban menanggung hidup orang tua di masa 

tua. Hubungan saling memberi dan menanggung ini menjaga 

keseimbangan ekonomi keluarga dan memperkuat tanggung jawab 

sosial antar generasi. 

5) Menciptakan keadilan subtantif 

Dalam konteks sosial, masyarakat Madura perantauan tidak 

memahami keadilan secara matematis seperti dalam hukum faraidh 

(2:1 antara laki-laki dan perempuan), tetapi secara moral dan 

fungsional. Anak yang paling banyak berkontribusi kepada keluarga, 

seperti merawat orang tua atau mengelola harta keluarga, dianggap 

layak mendapatkan bagian lebih besar. Pemaknaan keadilan yang 

bersifat substantif ini menunjukkan kedewasaan masyarakat dalam 



111 
 

menyesuaikan nilai agama dengan realitas sosial, sekaligus 

menegaskan fleksibilitas hukum Islam dalam praktik budaya lokal. 

b. Implikasi Sosial Negatif 

1) Pergeseran pemahaman terhadap hukum waris Islam 

Dampak negatif utama dari praktik hibah sebagai pengganti 

waris adalah terjadinya pergeseran pemahaman terhadap hukum Islam 

itu sendiri. Banyak masyarakat yang beranggapan bahwa sistem 

faraidh tidak relevan dan tidak adil karena memberikan bagian lebih 

besar kepada laki-laki. Akibatnya, nilai-nilai hukum Islam yang 

bersifat normatif mulai ditinggalkan secara perlahan, dan digantikan 

dengan nilai kesepakatan sosial yang dianggap lebih praktis. 

2) Minimnya perlindungan hukum formal 

Sebagian besar praktik hibah di masyarakat Madura 

perantauan dilakukan secara lisan tanpa melibatkan pihak ketiga atau 

bukti tertulis. Hal ini membuat kedudukan hukum hibah menjadi 

lemah apabila suatu saat timbul sengketa. Tidak adanya dokumen 

resmi dapat menimbulkan masalah hukum di kemudian hari, terutama 

jika ada pihak yang merasa dirugikan atau mempertanyakan 

keabsahan hibah tersebut setelah pemberi meninggal dunia. 

3) Kecemburuan dan intervensi sosial dari pihak luar 

Beberapa informan menyebutkan adanya intervensi dari pihak 

luar, seperti tetangga atau kerabat jauh, yang memprovokasi dan 

menimbulkan rasa iri di antara anak-anak penerima hibah. Misalnya, 



112 
 

masyarakat dari etnis lain seperti Jawa kerap mempertanyakan 

mengapa harta dibagi sebelum orang tua meninggal, karena hal itu 

dianggap tidak lazim dalam tradisi mereka. Hal ini menunjukkan 

adanya potensi benturan nilai antara budaya Madura dan budaya lain 

dalam lingkungan perantauan. 

4) Kemungkinan terjadinya ketimpangan ekonomi dalam keluarga 

Meskipun hibah bertujuan untuk pemerataan, dalam 

praktiknya pembagian yang didasarkan pada kedekatan emosional 

kadang menyebabkan ketimpangan. Anak yang mendapat lahan 

produktif akan lebih sejahtera dibanding anak lain yang hanya 

menerima bagian non-produktif seperti rumah. Ketimpangan ini dapat 

menimbulkan kesenjangan ekonomi antar saudara dalam jangka 

panjang, meskipun secara sosial mereka tetap berusaha 

mempertahankan keharmonisan. 

Dari berbagai implikasi tersebut, dapat dikatakan bahwa praktik hibah 

sebagai pengganti waris memiliki dua sisi; di satu sisi, berfungsi positif sebagai 

sarana sosial untuk menciptakan kedamaian, keadilan substantif, dan 

kesinambungan ekonomi keluarga; namun di sisi lain, berpotensi melemahkan 

nilai-nilai hukum Islam formal dan menimbulkan ketimpangan baru jika tidak 

dikelola secara bijak. 

Fenomena ini mencerminkan dinamika antara hukum Islam normatif 

dan hukum sosial kultural, dimana masyarakat Madura perantauan berupaya 

menyeimbangkan keduanya demi tercapainya kemaslahatan. Dengan 



113 
 

demikian, hibah sebagai pengganti waris bukan hanya persoalan hukum 

semata, tetapi juga cerminan dari cara masyarakat menafsirkan dan 

menyesuaikan hukum agama dengan realitas sosial dan budaya lokal mereka. 

Praktik hibah yang dijadikan pengganti pembagian harta warisan oleh 

masyarakat Madura perantauan di Desa Bukit Mulia memiliki implikasi sosial 

yang sangat signifikan terhadap tatanan kehidupan keluarga dan struktur sosial 

masyarakat setempat. Dalam konteks ini, hibah tidak semata-mata dipahami 

sebagai tindakan hukum perdata yang memindahkan hak milik dari pemberi 

kepada penerima, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme sosial, ekonomi, 

dan budaya yang menjaga keseimbangan serta keharmonisan antar anggota 

keluarga. 

Secara sosiologi hukum keluarga, hibah berperan sebagai sarana untuk 

menjaga stabilitas sosial keluarga. Masyarakat Madura perantauan memahami 

bahwa pembagian harta melalui waris setelah orang tua meninggal sering kali 

menimbulkan konflik di antara ahli waris. Oleh karena itu, pembagian harta 

melalui hibah dilakukan ketika orang tua masih hidup, sehingga mereka dapat 

mengatur langsung prosesnya dan memastikan seluruh anak menerima bagian 

dengan lapang dada. Cara ini dianggap lebih adil karena didasarkan pada 

musyawarah keluarga dan pertimbangan sosial, bukan pada ketentuan 

matematis sebagaimana diatur dalam hukum faraidh Islam. 

Jika ditinjau dari antropologi hukum keluarga, praktik hibah sebagai 

pengganti waris merupakan wujud dari sistem budaya yang hidup dan 



114 
 

berkembang di masyarakat. Tradisi Madura yang menekankan nilai 

kekeluargaan, ketaatan pada orang tua, dan solidaritas antar saudara 

menjadikan hibah bukan sekadar peristiwa hukum, tetapi juga ritual sosial yang 

sarat makna simbolik. Pelaksanaan hibah mempertegas struktur sosial 

keluarga, di mana orang tua berperan sebagai pengatur keadilan dan anak-anak 

menunjukkan kepatuhan moral. Dengan demikian, hibah berfungsi sebagai 

instrumen pengendalian sosial yang menjaga keseimbangan hubungan antar 

anggota keluarga dan mencegah terjadinya konflik. 

Dalam konteks hukum Islam, praktik hibah ini dapat dipandang sebagai 

bentuk ‘urf ṣaḥīḥ (adat yang sah) karena substansinya tidak bertentangan 

dengan prinsip-prinsip syariat. Masyarakat melaksanakan hibah dengan niat 

menjaga kerukunan, menghindari pertikaian, dan memastikan kemaslahatan 

bersama. 

Selain itu, praktik ini juga sejalan dengan tujuan syariat (maqasid al-

syari‘ah), khususnya dalam menjaga harta (hifz al-mal) dan menjaga keturunan 

(hifz al-nasl). Melalui hibah, harta dikelola secara produktif oleh anak-anak, 

sementara hubungan keluarga tetap harmonis dan terhindar dari perpecahan. 

Dengan demikian, hibah berfungsi sebagai bentuk ijtihad lokal berbasis 

kemaslahatan, yaitu adaptasi nilai-nilai Islam terhadap kondisi sosial dan 

budaya masyarakat Madura perantauan. 

Secara keseluruhan, implikasi sosial dari praktik hibah sebagai 

pengganti pembagian waris di masyarakat Madura perantauan menunjukkan 



115 
 

bahwa hukum Islam tidak ditolak, tetapi disesuaikan dengan konteks sosial 

agar tetap relevan dan berfungsi dalam menjaga harmoni keluarga. Hibah 

menjadi sarana bagi masyarakat untuk mencapai keadilan, kedamaian, dan 

kesejahteraan bersama. 

Fenomena ini membuktikan bahwa hukum yang hidup dalam 

masyarakat tidak hanya mengatur perilaku, tetapi juga mencerminkan nilai-

nilai sosial, budaya, dan spiritual yang dipegang teguh oleh masyarakat. 

Dengan kata lain, hibah adalah perwujudan nyata dari hukum keluarga yang 

tidak tertulis, tetapi ditaati dan dijalankan dengan penuh kesadaran serta 

tanggung jawab moral. Namun secara umumnya, dapat dinyatakan bahwa 

pembagian waris secara hibah belum dapat diakomodir oleh hukum Islam 

karena masih menggunakan pola waris. Adapun seharusnya pembagian hibah 

dilakukan setelah waris dibagi, baru diberikan hibah sebagai pengganti. 

Berdasarkan analisis data di atas, Praktik hibah sebagai pengganti 

pembagian harta warisan yang dilakukan oleh masyarakat Madura perantauan di 

Desa Bukit Mulia, Kecamatan Kintap, Kabupaten Tanah Laut, memperlihatkan 

adanya pergeseran fungsi hukum Islam dalam ranah keluarga menjadi lebih adaptif 

terhadap nilai-nilai sosial dan budaya lokal. Fenomena ini menunjukkan bahwa 

hukum Islam tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi juga kontekstual, sesuai 

dengan realitas sosial masyarakat yang melaksanakannya. 

Secara konseptual, hibah dalam hukum Islam merupakan pemberian suatu 

benda secara sukarela dan tanpa imbalan dari seseorang kepada orang lain yang 

masih hidup untuk dimiliki, sebagaimana diatur dalam Kompilasi Hukum Islam 



116 
 

(KHI) Pasal 171 huruf g.58 KHI juga menetapkan bahwa hibah maksimal hanya 

dapat diberikan sebanyak sepertiga dari total harta kekayaan (Pasal 210 ayat 1)59, 

dan tidak dapat ditarik kembali kecuali dalam hubungan antara orang tua dan anak 

(Pasal 212).60 

Sayyid Sabiq dalam Fiqh Sunnah mendefinisikan hibah sebagai tindakan 

seseorang untuk memindahkan kepemilikan suatu harta kepada orang lain tanpa 

imbalan selama hidupnya.61 Hibah dalam perspektif fiqh memiliki empat rukun 

utama, yakni pemberi hibah (al-wāhib), penerima hibah (al-mauhūb lahu), barang 

yang dihibahkan (al-mauhūb), serta ijab kabul (serah terima) antara kedua pihak.62 

Adapun waris menurut hukum Islam memiliki dasar hukum yang jelas 

dalam Al-Qur’an, khususnya pada Surah an-Nisā’ ayat 7 dan ayat 11, yang 

menegaskan bahwa bagi laki-laki terdapat bagian dua kali lebih banyak 

dibandingkan perempuan. Ketentuan ini bukan bentuk diskriminasi, melainkan 

manifestasi dari prinsip keadilan proporsional, di mana laki-laki memiliki tanggung 

jawab sosial-ekonomi lebih besar dalam keluarga.63 Dalam sistem faraidh, 

pembagian warisan hanya dapat dilaksanakan setelah pewaris meninggal dunia, 

dengan memperhatikan urutan kewajiban berupa pembayaran utang, pelaksanaan 

wasiat, dan pembagian harta kepada ahli waris.64 

                                                             
58KHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 171 huruf g. 
59KHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 210 ayat 1. 
60KHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 212. 
61Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah, Juz III, (Beirut: Darul Fikr, 1983), h. 388. 
62Siah Khosyi’ah, Wakaf & Hibah Perspektif Ulama Fiqh dan Perkembangannya di 

Indonesia, (Bandung: CV Pustaka Setia, 2010), h. 242-243. 
63Muhammad Amin Suma, Keadilan Hukum Waris Islam dalam Pendekatan Teks dan 

Konteks, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), h. 28. 
64Ahmad Rofiq, Fiqh Mawaris, (Jakarta: RajaGrafindo, 1995), h. 3. 



117 
 

Namun, hasil penelitian lapangan menunjukkan bahwa masyarakat Madura 

perantauan justru cenderung menggunakan hibah sebagai pengganti sistem faraidh, 

dengan alasan untuk menjaga keharmonisan keluarga dan menghindari konflik 

antar ahli waris setelah orang tua wafat. Berdasarkan wawancara dengan lima 

informan, seluruhnya menyatakan bahwa hibah dilakukan ketika pemberi masih 

hidup, dan biasanya dilakukan secara lisan melalui musyawarah keluarga tanpa 

melibatkan pihak ketiga. 

Pelaksanaan hibah di masyarakat Madura perantauan umumnya tidak 

mengikuti ketentuan matematis hukum faraidh yang membedakan bagian laki-laki 

dan perempuan. Sebaliknya, pembagian dilakukan berdasarkan musyawarah 

keluarga, kontribusi terhadap ekonomi orang tua, dan pertimbangan tanggung 

jawab moral anak-anak. Anak perempuan atau anak tertua sering kali memperoleh 

bagian lebih besar karena dianggap memiliki tanggung jawab lebih besar dalam 

merawat orang tua. 

Hal ini tampak dalam kasus informan pertama, di mana anak perempuan 

tertua mendapatkan bagian lebih besar karena dianggap paling berjasa dan tinggal 

bersama ibunya hingga wafat.65 Dengan demikian, konsep keadilan dalam 

masyarakat Madura tidak diartikan sebagai kesetaraan numerik, tetapi sebagai 

keseimbangan moral yang diukur melalui peran dan pengabdian terhadap keluarga. 

Dari perspektif sosiologi hukum keluarga, sebagaimana dijelaskan oleh 

Soerjono Soekanto, hukum berfungsi sebagai alat pengubah masyarakat sekaligus 

                                                             
65Habibullah, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Rabu 7 Mei 2025. 



118 
 

sarana pengatur perilaku sosial.66 Fenomena hibah masyarakat Madura perantauan 

menunjukkan bagaimana hukum Islam yang normatif mengalami penyesuaian 

sosial agar lebih fungsional dan sesuai dengan kebutuhan masyarakat. Pembagian 

harta melalui hibah dipandang lebih efektif dalam menjaga harmoni keluarga 

daripada penerapan hukum faraidh secara kaku. Proses musyawarah keluarga dan 

otoritas moral orang tua menjadi bentuk aktualisasi dari hukum sosial yang hidup 

di tengah masyarakat. 

Sementara dalam perspektif antropologi hukum, hibah bukan sekadar 

transaksi hukum, melainkan juga ritual sosial yang mengandung makna simbolik 

dan moral. Nilai “bhakti ka oreng towa” (bakti kepada orang tua) dan “taretan pote 

mata” (saudara lebih berharga dari nyawa)67 menjadi landasan kuat bagi 

pelaksanaan hibah. Keputusan orang tua dalam membagikan harta dipandang 

sebagai bentuk otoritas moral yang tidak dapat diganggu gugat. Selain itu, prinsip 

timbal balik tampak jelas dalam praktik ini68: anak yang menerima hibah 

berkewajiban menanggung kehidupan orang tua di masa tua. Dengan demikian, 

hibah juga berfungsi sebagai mekanisme redistribusi ekonomi keluarga dan 

pengikat moral antar generasi. 

Secara hukum Islam, hibah yang dilakukan semasa hidup pemberinya sah 

dan memiliki kekuatan hukum selama memenuhi rukunnya. Namun, apabila hibah 

dilakukan dengan maksud menggantikan sistem waris, muncul pertanyaan 

                                                             
66Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Sosiologi Hukum, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), h. 121-

122. 
67Puyati, Warga Desa Bukit Mulia, Wawancara Pribadi, Sabtu 10 Mei 2025. 
68Soerjono Soekanto, Antropologi Hukum (Materi Pengembangan Ilmu Hukum Adat), 

(Jakarta: CV. Rajawali, 1984), h. 161. 



119 
 

mengenai kesesuaiannya dengan prinsip faraidh. Dalam konteks ini, praktik hibah 

masyarakat Madura dapat dikategorikan sebagai bentuk ‘urf ṣaḥīḥ, yakni adat yang 

sah secara syariat, karena substansinya tidak bertentangan dengan nilai keadilan 

dan kemaslahatan yang menjadi dasar hukum Islam. Sebagaimana dijelaskan T.M. 

Hasbi Ash-Shiddieqy, ‘urf dapat dijadikan sumber hukum apabila membawa 

kebaikan dan tidak bertentangan dengan nash syar’i.69 

Namun demikian, perlu ditekankan bahwa hukum waris tetap wajib 

dilaksanakan sesuai ketentuan syariat setelah pewaris meninggal dunia. Jika seluruh 

harta sudah dihibahkan sebelum kematian, maka para ahli waris berpotensi 

kehilangan haknya yang telah ditetapkan Allah dalam Al-Qur’an. Kondisi ini bisa 

menjadi kontradiksi terhadap hukum Islam, karena hibah tidak boleh menjadi 

sarana untuk menghapus kewajiban faraidh. 

Allah SWT., berfirman dalam QS. An-Nisa’ ayat 11:  

 يُ وْصِيْكُمُ الل ّٰهُ فِيْْٓ اَوْلََدكُِمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِ  الَْنُْ ثَ يَ يْنِ ۚ

Artinya: “Allah mensyariatkan (mewajibkan) kepadamu tentang 

(pembagian warisan untuk) anak-anakmu, (yaitu) bagian seorang anak laki-laki 

sama dengan bagian dua orang anak perempuan.”.70  

 Ayat ini bersifat qat’i (pasti) dan tidak dapat digantikan oleh kesepakatan 

adat atau musyawarah keluarga. Oleh sebab itu, praktik hibah yang mengakibatkan 

                                                             
69M. Nasri Hamang Najed, Metodologi Studi Hukum Islam dari Nabi Muhammad SAW 

hingga Majelis Ulama Indonesia (Ushul Fikih Versi Kontemporer), (Parepare: Umpar Press, 2016), 

h. 220. 
70Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahnya, (QS. An-Nisa’/4: 

11), (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), h. 78-79. 



120 
 

hilangnya hak waris sesungguhnya melanggar prinsip keadilan syariat, meskipun 

dimaksudkan untuk menjaga kerukunan. 

Selain Al-Qur’an, Nabi Muhammad SAW, juga menegaskan pentingnya 

menjaga ketentuan waris. Dalam sebuah hadis sahih yang diriwayatkan oleh Abu 

Hurairah, bahwa Rasulullah SAW bersabda; 

 تَ عَلَّمُوا الفَرَائِضَ وَعَلِ مُوهَا فَإِن َّهَا نِصفُ العِلمِ وَهُوَ ينُسَى وَهُوَ أَوَّلُ شَيءٍ ينُزعَُ مِن أمَُّتِي

Artinya: Belajarlah faraid dan ajarkanlah. Sesungguhnya ia adalah setengah 

dari ilmu. Ilmu ini akan dilupakan. Ia adalah hal pertama yang dicabut dari 

ummatku.71 

Hadis ini menegaskan kedudukan hukum waris sebagai bagian integral dari 

syariat Islam yang harus dijaga kelestariannya. Oleh karena itu, penggunaan hibah 

secara total untuk menggantikan sistem waris berpotensi bertentangan dengan 

ketentuan nash, karena meniadakan hak-hak yang telah ditetapkan Allah SWT bagi 

setiap ahli waris. 

Sementara itu, dalam kerangka maqasid al-syariah, praktik hibah ini sejalan 

dengan tujuan syariat (al-maqasid al-khamsah), khususnya dalam menjaga 

keturunan (hifz al-nasl) dan menjaga harta (hifz al- māl).72 Melalui hibah, 

masyarakat memastikan bahwa hubungan kekerabatan tetap terjaga dan tidak 

terpecah karena perebutan warisan. Di sisi lain, harta yang dihibahkan tidak 

                                                             
71Wahbah Az-Zuhaili, Fiqh Islam wa Adillatuhu, Terj. Abdul Hayyie al-Karttani, dkk, Jilid 

10, (Jakarta: Gema Insani, 2011), h. 344. 
72Sutisna, dkk, Panorama Maqashid Syariah, (Bandung: CV. Media Sains Indonesia, 2020), 

h. 69. 



121 
 

dibiarkan terbengkalai, tetapi dimanfaatkan secara produktif oleh anak-anak untuk 

menopang ekonomi keluarga. Pembagian lahan perkebunan kepada anak laki-laki 

dan rumah kepada anak perempuan yang merawat orang tua mencerminkan upaya 

menjaga keseimbangan antara kepentingan ekonomi dan tanggung jawab moral 

keluarga. 

Berdasarkan uraian di atas, dapat dinyatakan bahwa praktik hibah sebagai 

pengganti pembagian harta warisan pada masyarakat Madura perantauan di Desa 

Bukit Mulia merupakan bentuk adaptasi hukum Islam terhadap realitas sosial dan 

budaya lokal. Secara sosiologis dan antropologis, hibah berfungsi menjaga 

stabilitas sosial, harmoni keluarga, dan nilai-nilai bakti terhadap orang tua. 

Sementara secara fiqh, hibah tersebut sah selama tidak menyalahi prinsip syariat 

dan tidak meniadakan hak waris setelah pewaris wafat. Secara ‘urf dan maqāṣid al-

syarī‘ah, hibah ini merepresentasikan upaya mencapai kemaslahatan dengan 

menjaga keturunan dan harta. 

Berdasarkan Pasal 183 KHI yang berbunyi “Para ahli waris dapat bersepakat 

melakukan perdamaian dalam pembagian harta warisan, setelah masing-masing 

menyadari bagiannya”.73 Ketentuan ini memberi ruang bagi para ahli waris untuk 

menyepakati bentuk pembagian harta melalui musyawarah, tetapi bukan berarti 

menggantikan sistem waris dengan hibah penuh semasa hidup.  

Musyawarah keluarga dapat dilakukan setelah pewaris wafat, bukan 

sebelumnya untuk meniadakan faraidh. Dengan demikian, meskipun praktik hibah 

masyarakat Madura sejalan secara substansi dengan semangat musyawarah dan 

                                                             
73KHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 183. 



122 
 

keikhlasan, secara formil hukum Islam, pembagian warisan tetap harus mengikuti 

aturan faraidh. 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa seluruh praktik hibah di masyarakat 

Madura perantauan dilaksanakan melalui musyawarah keluarga dan dilandasi 

kerelaan bersama, di mana anak-anak dan orang tua membicarakan pembagian 

harta secara terbuka sebelum pewaris meninggal. Mekanisme ini mencerminkan 

substansi dari Pasal 183 KHI, karena prinsip yang dijalankan sama yakni 

pembagian harta keluarga dengan dasar kesepakatan dan keikhlasan. 

Bedanya, musyawarah dalam Pasal 183 KHI biasanya dilakukan setelah 

pewaris wafat, sedangkan pada masyarakat Madura perantauan dilakukan ketika 

pewaris masih hidup dalam bentuk hibah. Namun, tujuan hukumnya identik: 

mencegah konflik, menjaga kerukunan, dan memastikan setiap anggota keluarga 

menerima bagiannya dengan ikhlas. 

Dalam konteks hukum positif, Pasal 183 KHI memperkuat argumentasi 

bahwa musyawarah keluarga dapat dijadikan dasar sahnya pembagian harta, baik 

dalam bentuk waris maupun hibah. Masyarakat Madura perantauan 

mengaktualisasikan norma tersebut dengan cara mengganti proses pasca-kematian 

(waris) menjadi pra-kematian (hibah), agar pembagian lebih damai dan dapat 

dikontrol langsung oleh orang tua. Jadi, secara formil, hibah tersebut berada di luar 

sistem faraidh, sementara secara substansial, ia tetap menjalankan nilai hukum 

Islam karena dilakukan atas dasar kerelaan, kesepakatan, dan musyawarah, 

sebagaimana ditegaskan Pasal 183 KHI. 



123 
 

Praktik hibah sebagai pengganti waris di masyarakat Madura perantauan 

merupakan bentuk ijtihad sosial dan adaptasi hukum Islam terhadap budaya lokal 

yang menekankan harmoni keluarga dan bakti kepada orang tua. Namun, dari 

perspektif hukum Islam normatif, praktik ini tidak boleh menghapus atau 

menggantikan hukum waris yang telah ditetapkan secara syar’i. 

Hibah hanya sah sejauh tidak mengurangi hak ahli waris setelah kematian 

pewaris. Jika hibah dilakukan dalam porsi wajar dan bertujuan menjaga silaturahmi, 

maka dapat diterima sebagai ‘urf sahih. Tetapi apabila seluruh harta dibagikan 

melalui hibah sehingga tidak tersisa untuk warisan, hal itu menjadi kontradiktif 

dengan ketentuan faraidh, karena berarti meniadakan hak yang telah ditetapkan oleh 

Allah. Dengan demikian, hukum waris tetap harus dilaksanakan, sedangkan hibah 

dapat dijadikan pelengkap, bukan pengganti, agar keadilan dan kemaslahatan sosial 

dapat berjalan seimbang dalam bingkai nilai Islam dan budaya lokal. 

Untuk mengharmoniskan antara penerapan hukum waris Islam dan praktik 

hibah yang telah menjadi tradisi sosial masyarakat Madura perantauan, diperlukan 

pendekatan yang menyatukan nilai-nilai syariat dan kearifan lokal. Upaya ini harus 

diarahkan bukan untuk meniadakan salah satu, melainkan untuk menjadikan 

keduanya saling melengkapi dalam menjaga keadilan dan keharmonisan keluarga. 

Langkah pertama yang perlu dilakukan adalah peningkatan literasi hukum 

Islam di tingkat masyarakat. Banyak keluarga memahami hukum faraidh sebatas 

pembagian angka matematis, tanpa menyadari makna keadilan yang dikandung di 

dalamnya. Oleh karena itu, para tokoh agama, lembaga pendidikan Islam, dan 

pemerintah daerah perlu memberikan sosialisasi dan bimbingan hukum yang lebih 



124 
 

aplikatif mengenai tata cara pembagian waris yang benar, manfaatnya, serta akibat 

hukumnya jika diabaikan. Pemahaman ini akan membantu masyarakat menyadari 

bahwa sistem waris Islam bukan penyebab konflik, tetapi justru dirancang untuk 

mencegahnya. 

Selanjutnya, perlu ditegaskan bahwa hibah dapat tetap dijalankan selama 

berada dalam batas-batas yang dibenarkan syariat, yaitu maksimal sepertiga dari 

total harta sebagaimana diatur dalam Pasal 210 ayat (1). Pasal tersebut menyatakan 

bahwa orang yang telah berumur sekurang-kurangnya 21 tahun, berakal sehat tanpa 

adanya paksaan dapat menghibahkan sebanyak-banyaknya 1/3 harta bendanya 

kepada orang lain atau lembaga di hadapan dua orang saksi untuk dimiliki.74  

Sayyid Sabiq dalam kitabnya Fiqh Sunnah juga menyebutkan tentang 

bagian pembatasan hibah ini, yakni;  

صية, اعنى :الهبة التامة بشروطهافقال الجمهور : إنها في ثلثة تشبيها بالو   

Artinya: “Jumhur mengatakan, hibah tersebut pada 1/3 hartanya karena disamakan 

dengan wasiat (maksudnya, hibah yang sempurna dengan terpenuhi syarat-

syaratnya).”75  

Dengan demikian, hibah tidak menjadi sarana untuk meniadakan hak ahli 

waris, tetapi berfungsi sebagai bentuk penghargaan atau balas jasa kepada anak-

anak yang berbakti atau memiliki peran khusus dalam kehidupan orang tua. Dengan 

                                                             
74KHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 210 ayat (1). 
75Ibnu Rusyd, Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid, (Riyadh: Bintul Afkar Ad-

Dawliyah, 2007), hlm. 858. 



125 
 

cara ini, hibah dan waris dapat berjalan berdampingan; hibah mengandung nilai 

sosial dan moral, sementara waris menjamin keadilan hukum dan kepastian hak. 

Pasal 211 Kompilasi Hukum Islam menyatakan bahwa hibah dari orang tua 

kepada anaknya dapat diperhitungkan sebagai warisan.76 Ketentuan ini 

menunjukkan bahwa hukum positif Islam di Indonesia memberikan ruang 

kompromi antara praktik hibah yang hidup di masyarakat dengan ketentuan hukum 

waris Islam. Pasal ini berfungsi sebagai jembatan normatif antara hukum Islam dan 

realitas sosial, khususnya dalam konteks masyarakat yang telah membiasakan 

pembagian harta melalui hibah sebelum pewaris meninggal dunia. Dengan adanya 

ketentuan ini, hibah orang tua kepada anak tidak serta-merta dipandang 

bertentangan dengan hukum waris, tetapi dapat dievaluasi dan diperhitungkan 

kembali dalam kerangka keadilan antar ahli waris. 

Dalam konteks penelitian ini, Pasal 211 KHI menjadi dasar yuridis yang 

memperkuat analisis bahwa praktik hibah sebagai pengganti pembagian warisan 

pada masyarakat Madura perantauan tidak sepenuhnya berada di luar sistem hukum 

Islam di Indonesia, meskipun tetap memerlukan pengawasan agar tidak 

meniadakan hak ahli waris lain. 

Selain itu, masyarakat perlu didorong untuk membuat akta hibah dan wasiat 

dalam bentuk tertulis. Hibah yang dilakukan secara lisan sering kali menimbulkan 

kesalahpahaman di kemudian hari, terutama setelah pemberi hibah meninggal 

dunia. Dengan membuat dokumen resmi melalui notaris, pihak kecamatan, atau 

disaksikan oleh tokoh agama, maka pelaksanaan hibah menjadi lebih jelas dan sah 

                                                             
76KHI (Kompilasi Hukum Islam) Pasal 211. 



126 
 

secara hukum. Cara ini juga membantu ahli waris memahami perbedaan antara 

harta yang sudah dihibahkan dan harta yang masih menjadi bagian warisan. 

Praktik musyawarah keluarga tetap dapat dipertahankan sebagai sarana 

rekonsiliasi, sesuai dengan semangat Pasal 183 KHI yang memperbolehkan para 

ahli waris melakukan kesepakatan damai setelah memahami hak masing-masing. 

Musyawarah yang dilakukan setelah pewaris wafat dapat menjadi forum untuk 

mencapai kesepakatan yang adil dan ikhlas, tanpa melanggar prinsip faraidh. 

Dengan demikian, nilai kebersamaan dan kekeluargaan yang menjadi ciri khas 

masyarakat Madura tetap terjaga, sekaligus sesuai dengan tuntunan hukum Islam. 

Dalam hal ini, peran ulama dan tokoh adat menjadi sangat penting. Mereka 

berfungsi sebagai jembatan antara hukum syariat dan nilai lokal, membantu 

masyarakat memahami bahwa hibah bukan pengganti warisan, melainkan bagian 

dari amal kebajikan yang dapat berjalan seiring dengan penerapan faraidh. Ulama 

dapat memberikan fatwa atau nasihat yang menegaskan bahwa kepatuhan terhadap 

hukum waris tidak menghilangkan nilai bakti kepada orang tua, justru 

memperkuatnya dengan cara yang diridai Allah. 

Dengan mengintegrasikan pendekatan edukatif, administratif, dan kultural 

tersebut, masyarakat dapat menjalankan hukum waris Islam secara utuh tanpa harus 

meninggalkan nilai-nilai sosial budaya yang telah lama hidup. Hibah dapat terus 

menjadi simbol kasih sayang dan keadilan moral, sedangkan waris tetap menjadi 

simbol keadilan hukum dan ketaatan terhadap syariat. Keduanya, jika dijalankan 

secara seimbang, akan menciptakan ketertiban, kedamaian, dan keberkahan dalam 

kehidupan keluarga Muslim di masyarakat Madura perantauan. 


