
36 
 

BAB III 

 

KETENTUAN HUKUM ‘IDDAH QABLA DUKHŪL 

PERSPEKTIF MAZHAB HANAFI  

DAN MAZHAB SYAFII 

 

 

A. Pengertian ‘Iddah  

Kata ‘iddah (العدة) secara etimologis berasal bahasa berasal dari bahasa 

Arab yang berarti ʿadda - yaʿuddu - ʿaddan - taʿādadan  (  َّتعدادً -عَدًا- يَ عُد  -عَد ) yang 

artinya menghitung atau mengalkulasi. Sedangkan  kata ‘iddah mempunyai  arti 

ahshāhu ( ُأحْصَاه) yang dihitung1 yakni sesuatu yang dihitung oleh perempuan  yakni 

istri dari hari-hari masa bersihnya, hitungan dari haid atau suci atau hitungan bulan. 

Menurut Sayyid Sabiq ‘iddah dari segi bahasa adalah  

ما وَالْْقَْ راَءا  يها الْمَرْأةَُ وَتَ عُد هُ مانَ الَْْيَّٰ   2أي ما تُُْصا

“Wanita menghitung hari-harinya dan masa bersihnya”, 

 
1 Raihan Melati Nur, “Relevansi masa ‘iddah dengan perkembangan teknologi seperti USG 

dan tes DNA” (Skripsi, Universitas Islam Negeri Alauddin, 2013), hal. 18. 

2 Sayyid Sabiq, Fiqhus Sunnah (Kairo, Mesir: Alfath Al I’lam Al ’Arabi, 1949), 2:hal. 209. 



37 
 

  

Sementara al Jaziri berpendapat  bahwa  

ةُ لغَُةً عَلَى   ما طهُْراهَا ٱلْعادَّ ما حَيْضا ٱلْمَرْأةَا، أوَْ أيَّٰ  3أيَّٰ

“‘Iddah secara bahasa adalah hari-hari haid perempuan atau hari-hari sucinya”.  

 Adapun yang dimaksud dengan ‘iddah dalam terminologi fikih ialah suatu 

masa penantian yang diwajibkan atas seorang perempuan setelah terjadinya 

perceraian atau perpisahan dari suaminya. Pada masa tersebut, ia belum 

diperkenankan untuk menikah dengan laki-laki lain hingga waktu ‘iddah tersebut 

selesai. Kewajiban ini berlaku meskipun akad nikah telah berakhir, 

Mazhab Hanafi berpendapat bahwa ‘iddah  secara syara’ adalah 

iمَقَا يَ قُومُ  مَا  أوَْ  لد خُولا  الْمُتَأَكاٰدا بِا الناٰكَاحا  الْمَرْأةََ عانْدَ زَوَالا  يَ لْزَمُ  تَ رَب صٌ  الْْلَْوَةا وَفِا الشَّرعْا :  مَهُ مانْ 

ةٍ مُعَي َّنَةٍ شَرْعًا .وَالْمَوْتا    i4فَحَقايقَتُهُ تَ رْكٌ لَزامَ شَرْعًا لالت َّزَو جا وَالزاٰينَةا فِا مُدَّ

“Sedangkan menurut istilah syara’ (agama), ‘iddah adalah masa menunggu yang 

wajib dijalani oleh seorang wanita ketika pernikahan telah berakhir secara pasti 

karena telah terjadi hubungan suami istri, atau karena hal yang setara seperti 

khalwah (berdua-duaan yang sah), atau karena kematian suami Maka hakikatnya 

adalah meninggalkan sesuatu yang diwajibkan secara syara’ berupa menikah dan 

berhias dalam waktu tertentu menurut syara’.” 

 
3 Al Jaziri, Al Fiqh ‘Ala madzahibil Arba’ah., hal. 451. 

4 Muhammad ibn ’Abd al Wahid Al Hanafi, Sharh Fath al Qadir ’ala al Hidayah Sharh 

Bidayat al Mubtadii (Beirut, Lebanon: Dār al Kutub al ‘Ilmīyah, 2003), 4:hal. 275. 



38 
 

  

Sedangkan menurut sisi Syafii’yah Iddah adalah  

i: ةٍ تَتَربََّصُ فايهَا   فِ الشرع هَا اسْمٌ لامُدَّ  5iالْمَرْأةَُ لامَعْرافَةا بَ راَءَةا رَحِااهَا أوَْ لالت َّعَب دا أوَْ لاتَ فَج عاهَا عَلَى زَوْجا

“Secara syar‘ī: nama bagi masa yang dijalani seorang wanita untuk menunggu, 

guna mengetahui kosongnya rahimnya, atau untuk beribadah, atau karena berduka 

atas suaminya.” 

Sedangkan menurut mazhab Maliki berpendapat iddah adalah masa 

terlarang untuk menikah karena talak yang dijatuhkan pada wanita, kematian suami, 

atau pembatalan pernikahan. Adapun menurut Ulama Hanabilah, menunggu batas 

waktu tertentu secara syar‘ī. Maksudnya adalah batas waktu yang diberlakukan 

syariat terhadap wanita. Ia tidak boleh menikah selama masa itu karena adanya talak 

atau kematian suami dengan syarat-syarat. Jadi secara garis besar ‘iddah adalah 

masa waktu penantian dalam jangka tertentu yang harus dijalani oleh seorang istri 

setelah putusnya pernikahan baik sebab jatuhnya talak atau kematian suami. Tujuan 

dari ‘iddah ini untuk memastikan bahwa tidak bercampur aduk dalam hal 

keturunan, memberikan waktu bagi wanita untuk mengosongkan kondisi rahimnya, 

selain itu juga  sebagai bentuk adab kepada suami dan kepatuhan yang sesuai 

dengan ketentuan syariat. Masa ‘iddah juga berguna sebagai masa di mana wanita 

dilarang untuk menikah hingga masa tersebut berakhir. 

 
5 Muḥammad ibn Aḥmad ibn Ḥamzah al Khaṭīb al Shirbīnī Asy-Syāfi‘ī, Mughnī al Muhtāj 

(Beirut, Lebanon: Dār Al Ma‘rifah, 1997), hal. 504. 



39 
 

  

B. Dalil Hukum dan Macam ‘Iddah  

Terkait hukum ‘iddah ulama sependapat hukum asalnya ialah wajib bagi 

istri yang di ceraikan oleh suaminya, baik karena cerai karena kematian, cerai 

karena talak maupun karena cerai akibat pernikahan fasakh, sebagaimana firman  

dalam Q.S.  al Baqarah/2: 228  

 ٓ ُ فِا هانَّ ثَ لهَثةََ قُ رُوٓءٍۚ  وَلَا يَاَل  لََنَُّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ ٱللَّّ نَفُسا تُ يَتَربََّصْنَ بِا  أرَْحَاماهانَّ إان كُنَّ يُ ؤْمانَّ وَٱلْمُطلََّقهَ
أَ  إانْ  لاكَ  ذهَ فِا  بارَداٰهانَّ  أَحَق   وَبُ عُولتَُ هُنَّ  راۚ   ٱلْءَاخا وَٱلْيَ وْما  عَلَيْهانَّ باٱللَّّا  ٱلَّذاى  ثْلُ  ما وَلََنَُّ  إاصْلهَحًاۚ   راَدُوٓا۟ 

ُ عَزايزٌ حَكايمٌ  ۚ  وَلالراٰجَالا عَلَيْهانَّ دَرَجَةٌ ٍۗ وَٱللَّّ  باٱلْمَعْرُوفا
“Para istri yang diceraikan (wajib) menahan diri mereka (menunggu) tiga kali guru' 

(suci atau haid). Tidak boleh bagi mereka menyembunyikan apa yang diciptakan 

Allah dalam rahim mereka, jika mereka beriman kepada Allah dan hari Akhir. 

Suami-suami mereka lebih berhak untuk kembali kepada mereka dalam (masa) itu, 

jika mereka menghendaki perbaikan. Mereka (para perempuan) mempunyai hak 

seimbang dengan kewajibannya menurut cara yang patut. Akan tetapi, para suami 

mempunyai kelebihan atas mereka. Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.6” 

 Menurut para fuqahā’, Penetapan jenis ‘iddah ini mempertimbangkan 

beberapa unsur penting, seperti penyebab putusnya perkawinan, kondisi fisik dan 

status istri, serta keabsahan akad nikah. Ditinjau dari sebab berakhirnya ikatan 

pernikahan, masa ‘iddah dapat disebabkan oleh wafatnya suami, jatuhnya talak bain 

baik sughrā maupun kubrā, serta pembatalan akad (fasakh). Adapun, dari sisi 

kondisi istri, faktor-faktor yang memengaruhi pelaksanaan ‘iddah meliputi: kondisi 

haidnya, keadaan hamil atau tidak, status kebebasan sebagai perempuan merdeka 

atau budak, serta latar belakang agama, apakah Islam atau termasuk dari kalangan 

ahl al kitāb. Dan berdasarkan tinjauan terhadap jenis akad pernikahan, ‘iddah 

dibedakan menjadi dua: akad yang sah, yakni pernikahan yang memenuhi seluruh 

 
6 Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, Al Qur’an dan Terjemahannya, hal. 48. 



40 
 

  

syarat dan rukun yang telah ditetapkan syariat, serta akad yang fasid, yaitu 

pernikahan yang tidak sah akibat adanya pelanggaran terhadap ketentuan hukum 

Islam. 

 Adapun mengenai rinci ketentuan hitungan masa ‘iddah yang disebutkan 

sebelumnya, secara garis besar masa ‘iddah dapat diklasifikasikan ke dalam tiga 

bentuk utama menurut masanya ‘iddah: 

1. ‘Iddah hitungan quru', yaitu hitungan haid (menstruasi) berarti tiga kali 

siklus haid atau tiga kali masa suci, tergantung pada definisi quru’ yang 

digunakan oleh masing-masing mazhab. Hal ini berdasarkan Q.S. al 

Baqarah/2: 228 yang berbunyi  

ءٍٍۗ  هانَّ ثَ لهثةََ قُ رُوْْۤ نَْ فُسا تُ يَتَربََّصْنَ بِا  ... وَالْمُطلََّقه

“Para istri yang diceraikan (wajib) menahan diri mereka (menunggu) 

tiga kali guru' (suci atau haid)...” 

‘Iddah quru' ini berlaku degan ketentuan bahwa kondisi istri 

tersebut masih mengalami haid belum menopause, dalam keadaan tidak 

hamil, status istrinya seorang yang merdeka, dan sudah terjadi dukhūl. 

Sedangkan jika status istrinya seorang budak maka itu hanya 2 kali 

quru’ saja. Dan putusnya perkawinan tersebut bukan disebabkan oleh 

kematian suami kecuali dengan 2 kondisi: Pertama, apabila ia 

dicampuri secara syubhat dan sebelum putus perkawinannya suaminya 

meninggal, maka ia wajib ber-’iddah berdasarkan quru’. Kedua, 



41 
 

  

apabila akadnya fasid dan suaminya meninggal, maka ia ber-’iddah 

dengan berdasarkan haid.7  

2. ‘Iddah dalam hitungan bulan, hal ini terbagi menjadi 2: pertama, sesuatu 

yang berhubungan dengan haid. Maksudnya apabila seorang istri yang 

tidak mengalami haid, baik karena masih terlalu muda maupun karena 

telah mengalami menopause atau tidak ia tidak memiliki kepastian akan 

haidnya maka, masa ‘iddah-nya adalah selama tiga bulan sebagaimana 

dalam Q.S. at Ṭalaq/65: 4  

i  ٍتُُنَُّ ثَ لهثةَُ اَشْهُر تُمْ فَعادَّ كُمْ اانا ارْتَ ب ْ ىِٕ
يْضا مانْ ناٰسَاْۤ سْنَ مانَ الْمَحا   ايْ يىَِٕ

ْۤ
  ايْ لَْ يَاَضْنٍَۗ  وَالهٰ

ْۤ
 وَّالهٰ

“Perempuan-perempuan yang tidak mungkin haid lagi (menopause) di 

antara istri-istrimu jika kamu ragu-ragu (tentang masa idahnya) maka 

idahnya adalah tiga bulan. Begitu (pula) perempuan-perempuan yang 

tidak haid (belum dewasa).8” 

 

Kedua, yang tidak berhubungan dengan haid. Ini merujuk 

kepada ‘iddah yang disebabkan kematian suami, yang dihitung selama 

empat bulan sepuluh hari, bukan hitungan quru sekalipun istri masih 

mengalami haid secara teratur. Ketentuan ini bertujuan untuk bentuk 

penghormatan terhadap ikatan pernikahan yang telah terputus, 

ungkapan belasungkawa atas meninggalnya suami. Sebagaimana dalam 

Q.S. al Baqarah/2: 234  

هانَّ ارَْبَ عَةَ اَشْهُرٍ وَّعَشْراًۚ  نَْ فُسا نْكُمْ وَيَذَرُوْنَ ازَْوَاجًا يَّتَربََّصْنَ بِا  i…وَالَّذايْنَ يُ تَ وَف َّوْنَ ما

 
7 Yusroh dan Haaniyatur Roosyidah, ‘Iddah dan Iḥdād dalam Mazhab Syafi‘i dan Hanafī 

(Yogyakarta: Simpang, 2023), hal. 21. 

8 Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, Al Qur’an dan Terjemahannya, hal. 824. 



42 
 

  

"Dan perempuan yang ditinggal mati oleh suaminya, maka mereka 

wajib menunggu selama empat bulan sepuluh hari.9” 

3. ‘Iddah sampai melahirkan, kondisi di mana seorang perempuan yang 

dalam keadaan mengandung saat terjadi perceraian atau ketika 

suaminya meninggal dunia. Dalam ini, syara’ menetapkan bahwa masa 

‘iddah perempuan tersebut berakhir saat ia melahirkan kandungannya, 

tanpa mempertimbangkan apakah waktu yang dibutuhkan hingga 

kelahiran itu lebih cepat atau lebih lama dibandingkan bentuk ‘iddah 

lainnya seperti tiga quru’ atau empat bulan sepuluh hari. Bahkan masa 

‘iddah-nya dianggap selesai saat melahirkan, meskipun hanya satu hari 

setelah perceraian atau kematian suami. Ketentuan ini telah menjadi 

kesepakatan para ulama dari seluruh mazhab fikih berdasarkan dalil 

potongan ayat Q.S. at Ṭalaq/65: 4 yang berbunyi  

i   ۚ  ....iوَأوُ۟لهَتُ ٱلَْْحِْاَلا أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَِْلَهُنَّ

“Adapun perempuan-perempuan yang hamil, waktu idah mereka adalah 

sampai mereka melahirkan kandungannya” 

Imam al Mawardi berkata apabila seorang laki-laki menceraikan istrinya 

maka kondisi perceraian itu tidak lepas dari tiga keadaan:  Keadaan pertama, jika 

perceraian itu terjadi sebelum berhubungan badan (dukhūl) dan sebelum terjadi 

khalwah (berduaan), maka tidak ada ‘iddah lalu Keadaan kedua: jika suami 

menceraikannya setelah terjadinya hubungan yang sempurna maka sepakat para 

 
9 Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, hal. 50. 



43 
 

  

ulam mengatakan adanya ‘iddah, dan terakhir keadaan ketiga, jika suami 

menceraikannya setelah terjadi khalwah tetapi belum melakukan hubungan jima’ 

hal ini terjadinya perbedaan pendapat para ulama dan hal ini akan dibahas pada poin 

selanjutnya.10 

C. Pandangan Mazhab Hanafi tentang ‘Iddah Qabla Dukhūl  

Apabila seorang suami menceraikan istrinya dalam keadaan belum pernah 

berhubungan badan atau dalam bahasa kitab ialah qabla dukhūl maka sejalan 

dengan pendapat jumhur, tidak adanya ‘iddah dalam keadaan itu,11 berlandaskan 

dalil Quran  Q.S. al Ahzab/33: 49 yang berbunyi 

يَ  هَا الَّذايْنَ اهمَنُ وْٓا ااذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمانهتا ثَُُّ طلََّقْتُمُوْهُنَّ مانْ قَ بْلا انَْ تََسَ وْهُنَّ فَمَ  ةٍ يٰهٓ ا لَكُمْ عَلَيْهانَّ مانْ عادَّ

يْلًا  وْنََاَۚ فَمَتاٰعُوْهُنَّ وَسَراٰحُوْهُنَّ سَراَحًا جَاَ   تَ عْتَد 

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu menikahi perempuan-perempuan 

mukminat, kemudian kamu ceraikan mereka sebelum kamu mencampurinya, tidak 

ada masa idah atas mereka yang perlu kamu perhitungkan. Maka, berilah mereka 

mutah (pemberian) dan lepaskanlah mereka dengan cara yang sebaik-baiknya.12” 

Namun perlu digaris bawahi bahwa keadaan ini tidak adanya jima’ dan tidak 

pula adanya khalwah. Karena walaupun tidak adanya jima’ tapi telah khalwah maka 

menyebabkan implikasi hukum yang berbeda. Pengertian khalwah  itu sendiri 

secara bahasa ialah mengasingkan atau menyendiri, sedangkan secara istilah dalam 

konteks ini  

 
10 Alī bin Muḥammad Al Māwardī., Al Ḥāwī Al Kabīr fī Fiqh Mażhab Al Imām Asy-Syāfi‘ī. 

(Beirut, Lebanon: Dār Al Kutub Al ‘Ilmīyah, 1994), hal. 530. 

11 Abū Bakr Mas‘ūd bin Aḥmad Al Kāsānī, Badā’i‘ Al Shanā’i‘ fī Tartīb Al Sharā’i‘ 

(Beirut, Lebanon: Dār Al Kutub Al ‘Ilmīyah, 2003), hal. 416. 

12 Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, Al Qur’an dan Terjemahannya, hal. 611. 



44 
 

  

يحا فِا مَكَانٍ يََْمَنَانا فايها مانا اطاٰلَاعا النَّاسا عَ  لَيْهامَا، كَدَارٍ هايَ أَنْ يََْتَماعَ الزَّوْجَانا بَ عْدَ عَقْدا الزَّوَاجا الصَّحا

 13. أوَْ بَ يْتٍ مُغْلَقا الْبَابا مُُْكان فايها وُقُوعُ الْاْمَاعا 

“Suami-istri berkumpul setelah akad perkawinan yang sah di sebuah tempat yang 

tidak bisa dilihat oleh manusia, seperti di rumah, atau di kamar yang pintunya 

tertutup memungkinkan terjadinya hubungan jima’.” 

Jika ada suami istri yang bercerai dalam keadaan khalwah sekalipun tanpa 

melakukan jima’ secara eksplisit, maka ‘iddah wajib atas sang istri menurut 

pendapat mazhab Hanafi. Hal ini didasarkan pada prinsip bahwa sebab 

diwajibkannya ‘iddah tidak hanya terbatas pada dukhūl haqīqī (jima’), tetapi juga 

mencakup dukhūl hukmī, yakni khalwah Dalam literatur fikih Hanafi disebutkan 

اَ  ( لتَّسْلايما وَمَا جَرَى مََْراَهُ ( مانْ مَوْتٍ، أوَْ خَلْوَةٍ  )وَسَبَبُ وُجُوبِا  14 عَقْدُ ) الناٰكَاحا الْمُتَأَكاٰدُ بِا

(Dan sebab wajibnya) adalah akad (nikah yang dikuatkan dengan penyerahan istri 

atau hal yang sepadan dengannya) seperti kematian atau khalwah 

Meskipun tidak terjadi hubungan fisik secara nyata, namun dalam konteks 

khalwah, secara lahiriah (zhāhir) besar kemungkinan jima’ telah terjadi, atau 

setidaknya tidak terdapat penghalang yang dapat mencegah terjadinya hubungan 

tersebut. Oleh karena itu, khalwah tetap dianggap sebagai sebab sah untuk 

menetapkan kewajiban ‘iddah. Pendapat ini dianut oleh Ibn ‘Umar dan ‘Alī bin Abī 

Ṭhālib ra. serta diikuti pula oleh al Zuhrī, al Awzā‘ī, al Tsaurī, dan para 

pengikutnya. 

 
13 Al Zuhayli, Fiqhu Al Islām wa Adillatuhu, hal. 321. 

14 Al Ḥanafī, Radd Al Mukhtar Ala Al Dar Al Mukhtar, 5:hal. 180. 



45 
 

  

Lebih dari itu, kewajiban ‘iddah dalam kasus seperti ini tidak hanya 

berkaitan dengan hak suami semata, tetapi juga merupakan bentuk pelaksanaan hak 

Allah. Dengan demikian, prinsip kehati-hatian (ihtiyāṭ) dalam menetapkan hukum 

sangat dijunjung tinggi. Dalam pandangan mazhab Hanafi khalwah dipandang 

sebagai bentuk penyerahan manfaat, walaupun manfaat utama berupa jima’ belum 

terealisasi. Namun karena tempat manfaat, yakni tubuh istri, telah berada dalam 

jangkauan suami secara penuh, maka konsekuensi hukum yang terkait dengan 

dukhūl tetap berlaku 

Dalam mazhab Hanafi khalwah bisa menempati dukhūl hanya  khalwah 

shahīhah. Dengan kata lain, khalwah yang sah menurut syariat dipandang cukup 

untuk diposisikan sebagai pengganti dukhūl. Adapun agar suatu khalwah dapat 

dihukum khalwah shahīhah. maka harus terpenuhi beberapa syarat tertentu, dalam 

kitab Radd al Muhtār ‘alā ad-Durr al Mukhtārdi  karangan Ibn ‘Ābidīn dijelaskan 

yaitu: 

1. Terwujudnya khalwah yang sebenarnya (khalwah haqīqīyah) 

Yaitu pertemuan suami istri dalam satu tempat, yang terjadi dalam 

situasi dan tempat yang memungkinkan terjadinya jima’, yakni tempat yang 

tertutup, aman dari gangguan, serta dapat dipastikan bahwa pasangan benar-

benar berduaan secara bebas, misalnya kamar yang tertutup pintunya 

2. Ketiadaan penghalang hisī (penghalang fisik atau indrawi) 

Maksudnya tidak ada halangan secara fisik atau material yang 

menghalangi terjadinya hubungan suami istri, baik dari luar maupun dari 



46 
 

  

dalam diri pasangan. Contohnya hadirnya pihak ketiga, yang bahkan jika ia 

tidur atau buta, menurut sebagian pendapat, masih dianggap penghalang 

atau Penyakit salah satu pihak yang secara fisik menghalangi jima’ seperti 

tubuh lemah, patah, atau tidak mampu. 

3. Ketiadaan penghalang ṭabī‘ī (penghalang kodrati atau psikologis) 

Yaitu tidak adanya hambatan dari sisi kodrati atau biologis. Misalnya 

Rasa malu atau enggan secara alami seperti saat ada yang menyaksikan atau 

merasa tidak bebas karena berada di lingkungan umum atau Istri atau suami 

merasa tidak nyaman atau tertekan secara psikologis karena situasi tertentu. 

4. Ketiadaan penghalang syar‘ī (larangan menurut hukum syariat). 

Yakni tidak ada larangan syariat yang secara hukum mengharamkan 

jima’ pada saat itu, seperti ketika istri sedang dalam keadaan haid, nifas, 

atau sedang berpuasa wajib di siang hari bulan Ramadan. Termasuk juga 

adalah ketika istri dalam keadaan ihram untuk haji atau umrah. 

Penetapan syarat-syarat tersebut bertujuan untuk menjaga validitas khalwah 

tidak menjadi rusak dan bisa menempati makam jima’. Kendati demikian, di 

kalangan ulama Hanafīyah terdapat perbedaan pandangan mengenai sebagian 

rinciannya. Dalam kitab al Bahr al Rāiq Sharh Kanz al Daqā’iq 

karangan  Zainuddin bin Ibrahim mengatakan bahwa hukum ini tidak khusus untuk 

khalwah shahīhah saja, melainkan juga berlaku untuk khalwah meskipun fāsidah 

(rusak) sebagai bentuk kehati-hatian (ihtiyāṭ) dan dengan pertimbangan istihsān, 

karena dikhawatirkan telah terjadi jima’ al Qudūrī dalam syarahnya menyebutkan 

bahwa jika penghalang untuk ber-jima’ bersifat syara’, maka tetap wajib ‘iddah 



47 
 

  

karena adanya kemampuan secara hakiki. Namun jika penghalangnya bersifat fisik, 

seperti sakit atau usia anak kecil, maka tidak wajib ‘iddah karena tidak ada 

kemampuan secara hakiki.15 

Adapun dasar utama yang digunakan oleh mazhab Hanafi dalam 

menetapkan kewajiban ‘iddah pasca khalwah shahīhah, tidak hanya berpijak pada 

pertimbangan ihtiyāṭ dan istihsān, tetapi juga berdiri di atas dalil-dalil dari Quran, 

sunah, serta analogi hukum (qiyās). Dalam al Mabsūṭ, karangan Imam Sarakhsī 

dijelaskan dalil Quran yang menjadi landasan mereka adalah firman Allah Ta‘ālā 

Q.S. al Nisa/4: 21 

ثاَقاً غَلايْظاً  ي ْ نْكُمْ ماٰ ى بَ عْضُكُمْ االَه بَ عْضٍ وَّاَخَذْنَ ما  وكََيْفَ تََْخُذُوْنهَ وَقَدْ افَْضه

“Dan bagaimana kamu akan mengambilnya kembali, padahal kamu telah bergaul 

satu sama lain (sebagai suami-istri). Dan mereka (istri-istrimu) telah mengambil 

perjanjian yang kuat (ikatan pernikahan) dari kamu.16” 

Dalam ayat ini menerangkan larangan suami mengambil kembali mahar 

setelah terjadinya khalwah, karena yang dimaksud dengan makna al ifḍā’ dalam 

ayat tersebut adalah al mubāsharah wa al lams, yakni terjadinya kontak fisik 

langsung antara suami dan istri yang menunjukkan bentuk kedekatan dan 

kerahasiaan antara keduanya. Meskipun secara literal dapat dipahami sebagai jima’, 

menurut penafsiran para fuqahā Hanafīyah, kata afḍhā dalam ayat ini tidak serta-

merta dimaknai sebagai hubungan jima’ secara eksplisit, melainkan mencakup 

makna kebersamaan intim yang memungkinkan terjadinya hubungan tersebut, yaitu 

 
15 Ibnu Nujaīm  Zaynu ad-Dīn bin Ibrāhīm bin Al Ḥanafī, Al Baḥr Al Rā’iq Syarḥ Kanz Al 

Daqā’iq (Beirut, Lebanon: Dār Al Kutub Al ‘Ilmīyah, 1997), hal. 272. 

16 Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, Al Qur’an dan Terjemahannya, hal. 109. 



48 
 

  

khalwah shahīhah. Penafsiran ini dikuatkan oleh makna lugas dalam bahasa Arab 

klasik, istilah ini digunakan untuk menggambarkan situasi di mana seseorang 

masuk ke dalam ruang pribadi orang lain dengan kedekatan penuh, dari akar kata 

al afḍā’, yang berarti masuk dan menyatu ke dalam ruang kosong, sebagaimana 

dalam ungkapan: راٰي باسا إاليَْها   yang artinya aku menyendiri dengannya dan أفَْضَيْتُ 

membisikkan rahasiaku yang menunjukkan kedekatan relasional yang intim.17 

Kendati konteks utama ayat tersebut berkaitan dengan kewajiban mahar, 

para fuqahā’ Hanafīyah menggunakan pendekatan analogi dalam menarik 

kesimpulan yang lebih luas dari konsekuensi hukum khalwah. Jika suatu khalwah 

telah cukup untuk mewajibkan mahar secara sempurna, maka lebih layak dan patut 

pula jika khalwah tersebut mewajibkan ‘iddah. Sebab, mahar merupakan hak 

manusia yang bersifat hak adāmī (hak sesama manusia), sedangkan ‘iddah ada hak 

Allah Ta‘ala yang bersifat ta‘abbudī. Dengan pertimbangan tersebut, maka kehati-

hatian (ihtiyāṭ) dalam menetapkan kewajiban ‘iddah menjadi suatu keniscayaan, 

mengingat statusnya sebagai bentuk ibadah yang berkaitan dengan hak-hak syar‘ī 

dan berdampak langsung terhadap struktur hukum kekeluargaan dalam Islam. 

Implikasi ini tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga diperkuat oleh praktik 

hukum para sahabat Nabi. Dalam sebuah atsar yang disebutkan: 

 
17 Muḥammad bin Aḥmad bin Abī Sahl Al Sarakhsī, Al Mabsūṭ (Beirut, Lebanon: Dār Al 

Ma‘rifah, 1989), hal. 149. 



49 
 

  

أنبأ أبَوُ الْفَضْلا مَُُمَّدُ بْنُ عَبْدا اللها بْنا خَُُيْْوََيْها ثنا  :وَأبَوُ نَصْرا بْنُ قَ تَادَةَ قاَلَا  وَأَخْبََنَََ أبَوُ حَازامٍ الْْاَفاظُ،
عَوْفٌ  أنبأ  هُشَيْمٌ،  ثنا  مَنْصُورٍ،  بْنُ  سَعايدُ  ثنا  نََْدَةَ،  بْنُ  الْْلَُفَاءُ  ,أَحَِْدُ  قَضَى  قاَلَ:  أوَْفَِ،  بْنا  زُراَرةََ 

دُونَ الْمَهْداي ونَ أنََّهُ إاذَا أغَْلَقَ   تْرَ فَ قَدْ وَجَبَ الصَّدَاقُ الرَّاشا  18الْبَابَ وَأرَْخَى الساٰ
“Dan telah mengabarkan kepada kami Abū Hāzim al Hāfiz dan Abū Nasr bin 

Qatādah, keduanya berkata: telah memberitakan kepada kami Abū al Faḍl 

Muhammad bin ‘Abd Allāh bin Khumairawaih, telah menceritakan kepada kami 

Ahmad bin Najdah, telah menceritakan kepada kami Sa‘īd bin Mansūr, telah 

menceritakan kepada kami Husyaim, telah memberitakan kepada kami ‘Auf, dari 

Zurārah bin Aufā, ia berkata Riwayat dari Zurārah bin Aufā, ia berkata: “khulafā’u 

ar-rāsyidūn telah memutuskan bahwa apabila pintu telah ditutup dan tirai telah 

dijatuhkan, maka telah wajib mahar.” 

Atsar ini secara eksplisit menunjukkan bahwa sahabat. berpendapat, 

kedudukan khalwah shahīhah telah dipandang cukup untuk menetapkan dua hal 

penting: kewajiban mahar dan kewajiban ‘iddah. Hal ini menjadi preseden hukum 

yang mendukung penalaran hukum para fuqahā’ Hanafīyah dalam menetapkan 

keberlakuan ‘iddah meskipun tanpa jima’ secara nyata, selama telah terjadi bentuk 

interaksi privat yang diakui secara hukum seperti khalwah shahīhah. 

Hal ini kemudian diperkuat oleh riwayat dari Nabi yang disampaikan 

melalui jalur Muhammad ʿAbd al Rahmān ibn Tsaubān: 

اٰ صَلَّى   " :اللهُ عَلَيْها وَسَلَّمَ   وَرَوَاهُ ابْنُ لَاَيعَةَ عَنْ أَبا الَْْسْوَدا عَنْ مَُُمَّدا بْنا عَبْدا الرَّحَِْنا بْنا ثَ وْبَِنَ عَنا النَّبِا

اَ أوَْ لَْ يَدْخُلْ  هَا فَ قَدْ وَجَبَ الصَّدَاقُ دَخَلَ بِا اَرَ امْرَأةٍَ وَنَظَرَ إاليَ ْ  19i مَنْ كَشَفَ خُا
“Dan diriwayatkan oleh Ibnu Lahī‘ah, dari Abū al Aswad, dari Muhammad bin 

‘Abd al Rahmān bin Ṯsaubān, dari Nabi صلى الله عليه وسلم, beliau bersabda: Barang siapa yang 

telah membuka kerudung istrinya dan menciumnya, maka wajib baginya mahar 

secara penuh, baik telah ber-jima’ atau belum.” 

 
18 Aḥmad bin al Ḥusain Al Baihaqī, Sunan al Kubrā lil Baihaqī (Beirut, Lebanon: Dār Al 

Kutub Al ‘Ilmīyah, 2003), hal. 417. 

19 Al Baihaqī, hal. 418. 



50 
 

  

Lebih lanjut, terdapat pula atsar dari dua sahabat besar, ʿUmar ibn al 

Khaṭṭāb dan ʿAlī ibn Abī Ṭālib raḍiyallāhu ‘anhumā, dalam kasus seorang suami 

yang tidak mampu melakukan jima’ (muʿīn), di mana keduanya tetap mewajibkan 

pembayaran mahar secara penuh kepada istrinya, dan Umar ra. pernah berkata 

يَ اللهُ عَنْهُ أنََّهُ قاَلَ وَ  هَُ اللهُ: وَرُوايَ عَنْ عُمَرَ رَضا  20مَا ذَنْ بُ هُنَّ إنْ جَاءَ الْعَجْزُ مانْ قابَلاكُمْ   : قاَلَ الشَّافاعاي  رَحِا

“Dan imam Syafii semoga Allah merahmatinya berkata: telah diriwayatkan ‘Umar 

raḍiyallāhu ‘anhu bahwa ia berkata: berkata: “Apa salah mereka (para istri) jika 

kelemahan itu datang dari pihak kalian” 

Dan dari sisi qiyās karena sang istri telah memberikan penyerahan atas apa 

yang wajib darinya dalam akad, maka tetaplah haknya atas mahar sebagaimana jika 

suaminya telah menyetubuhinya. Karena dalam akad mu‘āwaḍah (timbal balik), 

ganti (mahar) menjadi tetap dengan penyerahan dari pihak yang memiliki hak atas 

ganti, bukan dengan pengambilan manfaat dari pihak yang wajib membayar, 

sebagaimana analogi ini dapat dijelaskan melalui akad jual beli dan ijārah: jika 

Dalam transaksi tersebut, apabila penjual telah menyerahkan barang kepada 

pembeli, atau pemilik rumah telah membolehkan penyewa masuk dan 

menggunakan rumahnya, maka kewajiban membayar harga atau upah menjadi 

tetap, meskipun pihak penerima manfaat belum menggunakannya. Hal ini 

disebabkan karena ganti tidak tergantung pada pemanfaatan aktual, sebab jika 

demikian, maka akan membuka celah bagi pihak yang berkewajiban untuk 

mengulur atau bahkan menghindari pelunasan dengan dalih belum mengambil 

manfaat, yang tentu akan merugikan pihak pemilik hak. 

 
20 Al Baihaqī, hal. 417. 



51 
 

  

Dengan logika yang sama, dalam akad nikah, istri telah melakukan apa yang 

menjadi bagian tanggung jawabnya, yakni menyerahkan diri kepada suami, baik 

secara lahir maupun batin, apabila penghalang syar‘ī telah tiada. Maka penyerahan 

tersebut secara hukum telah dianggap menggantikan posisi dari objek akad yang 

sebenarnya, yakni jima’. Ini karena penyerahan itu sendiri merupakan faktor utama 

yang menjadikan akad nikah valid dan berlaku hukum-hukumnya. Oleh karena itu, 

ketika unsur penyerahan telah terpenuhi, maka hak atas mahar dan ‘iddah pun 

menjadi tetap dan tidak tergantung pada terjadinya hubungan fisik secara nyata. 

D. Pandangan Mazhab Syafii tentang ‘Iddah Qabla Dukhūl 

Sejalan dengan pendapat yang dianut oleh mazhab Hanafi, dalam sebagian 

riwayat qaul qadīm dari Imam Syafi juga ditemukan riwayat yang menyatakan 

adanya kewajiban ‘iddah bagi istri yang ditalak sebelum terjadi dukhūl, apabila 

sebelumnya telah terjadi khalwah. Imam Syafi berkata dalam qaul qadīm: 

“Khalwah memiliki pengaruh (terhadap hukum)”.21  

Berdasarkan interpretasi ini, sebagian ulama dari kalangan mazhab 

Syāfi‘īyah berpendapat bahwa pengaruh khalwah menurut qaul qadīm beliau adalah 

sebagaimana pendapat Abu Hanifah dan dalam hal ini, menggunakan dalil yang 

sama sebagaimana yang dijadikan sandaran oleh mazhab Hanafi, yaitu menetapkan 

mahar secara penuh dan mewajibkan ‘iddah. Oleh karena itu, menurut pendapat ini, 

maka khalwah dipandang sebagai pengganti (nā’ib) dari hubungan fisik (jima’) 

secara hukum, sehingga keberadaan dukhūl secara hakiki tidak lagi menjadi syarat 

 
21 Abū Al Husain Yaḥyā bin Abī al Khayr Al ‘Imrānī, Al Bayān fī Mazhab Al Imām Al 

Syāfi‘ī (Beirut, Lebanon: Dār Al Minhāj, 2000), hal. 8. 



52 
 

  

mutlak bagi timbulnya kewajiban ‘iddah sebagaimana halnya dalam pandangan 

Hanafīyah. 

Adapun yang dimaksud dengan qaul qadīm adalah pendapat-pendapat 

fiqhiyah yang dihasilkan oleh Imam Syafii ketika beliau masih bermukim di Irak, 

sebelum menetap di Mesir. Pendapat-pendapat ini merupakan fase awal dari proses 

ijtihad beliau, yang kemudian dikenal sebagai qaul qadim. Namun, dalam sebagian 

masalah, qaul qadīm tetap memiliki legitimasi untuk dipegang apabila didukung 

oleh dalil yang kuat atau dipandang lebih sesuai dengan konteks hukum tertentu 

oleh para mujtahid muta’akhkhirīn dari kalangan Syāfi‘īyah. 

Namun demikian, wajibnya ‘iddah karena khalwah sebagaimana tercermin 

dalam qaul qadīm, pada akhirnya ditinggalkan oleh Imam Syafii ketika beliau 

menetap di Mesir. Dalam fase qaul jadīd tersebut, beliau melakukan revisi terhadap 

beberapa pendapat sebelumnya, termasuk dalam masalah hukum ‘iddah bagi istri 

yang dicerai sebelum terjadi dukhūl. Dalam kerangka pemikiran yang baru ini, 

khalwah tidak lagi dianggap sebagai dasar yang memadai untuk menetapkan 

kewajiban ‘iddah, kecuali apabila telah terjadi hubungan suami-istri secara nyata 

(jima’). Beliau beristidlāl dengan zhāhir ayat Quran22 yang menyebutkan secara 

eksplisit bahwa tidak ada kewajiban ‘iddah sama sekali bagi istri dalam kondisi 

qabla dukhūl, baik telah terjadi khalwah antara keduanya maupun tidak.23 Hal ini 

karena khalwah, menurut pandangan mazhab ini, tidak disamakan secara hukum 

 
22 Muḥammad bin Idrīs Al Syāfi‘, Al-Umm (Mesir: Dār al-Wafā’, 2001), hal. 546. 

 
23 An-Nawawī, Al Majmū‘ Syarḥ al Muhadzdzab, hal. 30. 



53 
 

  

dengan jima’, dan tidak pula dianggap sebagai sebab yang mewajibkan ‘iddah. 

Demikian pula lbnu Abbas dan Ibnu Masud berpendapat yang sama, dari kalangan 

Tabi'in antara lain AsySyi'bi, Ibnu Sirin dan Thawus, dan dari kalangan fuqahā 

antara lain Abu Tsaur 

Dalam al Bayān fī Madzhab al Imām al Syāfi‘ī, karya  Abu Husain Yahya 

bin Abi Khair bin Salim al Imrani menyebutkan bahwa dasar penetapan hukum 

mengenai kewajiban ‘iddah setelah terjadi khalwah didasarkan pada dalil-dalil 

naqli yang bersumber dari Quran. Salah satu ayat yang dijadikan rujukan adalah 

firman Allah Swt. dalam Surah al Ahzab/33: 49 

ةٍ يَٰ أيَ  هَا الَّذاينَ آمَنُوا إاذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمانَاتا ثَُُّ طلََّقْتُمُوهُنَّ مانْ قَ بْلا   أَنْ تََسَ وهُنَّ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهانَّ مانْ عادَّ

 تَ عْتَد ونََاَ 

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu menikahi perempuan-perempuan 

mukminat, kemudian kamu ceraikan mereka sebelum kamu mencampurinya, tidak 

ada masa ‘iddah atas mereka yang perlu kamu perhitungkan.24” 

Yang dimaksud dengan al masīs (menyentuh) dalam ayat ini adalah jima’ , 

sebagaimana diriwayatkan dalam tafsir dari Ibn ‘Abbās dan Ibn Mas‘ūd. Maka Dari 

ayat ini secara eksplisit menunjukkan bahwa kewajiban ‘iddah hanya berlaku 

apabila telah terjadi al masīs (jima’) antara suami dan istri. Pemahaman ini 

diperkuat oleh ayat lain dalam Q.S. al Baqarah/2: 237 yang menyatakan: 

 وَإانْ طلََّقْتُمُوهُنَّ مانْ قَ بْلا أَنْ تََسَ وهُنَّ وَقَدْ فَ رَضْتُمْ لََنَُّ فَرايضَةً فنَاصْفُ مَا فَ رَضْتُمْ 

 
24 Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, Al Qur’an dan Terjemahannya, hal. 611. 



54 
 

  

“Jika kamu menceraikan istri-istrimu sebelum kamu bercampur dengan mereka, 

padahal sesungguhnya kamu sudah menentukan maharnya, maka bayarlah 

seperdua dari mahar yang telah kamu tentukan itu.25” 

Dari ayat di atas tidak membedakan apakah pasangan telah melakukan 

khalwah atau belum, selama tidak terjadi jima’. Sebab, apabila khalwah disamakan 

dengan jima’ dalam hal penetapan mahar secara penuh dan kewajiban menjalani 

masa ‘iddah, maka semestinya ia juga disamakan dengan jima’ dalam kewajiban 

mahar mitsl pada kasus pernikahan syubhat yang tidak sah secara sempurna. 

Dengan demikian, khalwah semata selama tidak disertai dengan jima’ tidak 

menimbulkan konsekuensi hukum seperti wajibnya ‘iddah, sebagaimana khalwah 

yang terjadi di luar konteks pernikahan yang sah juga tidak menimbulkan akibat 

hukum yang sama26 

Dari sisi qiyās, tidak dapat disamakan antara khalwah dan jima’, sebab 

keduanya memiliki konsekuensi hukum yang berbeda secara substansial. Khalwah 

tidak dapat menggantikan kedudukan jima’ dalam menetapkan hukum-hukum 

tertentu yang secara eksklusif hanya berlaku karena adanya hubungan badan, 

seperti: kewajiban mandi janabah, penerapan hukuman hadd (bagi pelaku zina), 

kewajiban membayar kafārat pada pelanggaran sumpah atau puasa. Oleh karena 

itu, jika khalwah tidak dianggap sebagai pengganti jima’ dalam semua hukum-

hukum tersebut, maka tidak sah pula untuk menetapkan bahwa khalwah memiliki 

 
25 Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, hal. 51. 

26 Al ‘Imrānī, Al Bayān fī Mazhab Al Imām Al Syāfi‘ī, hal. 8-9. 



55 
 

  

konsekuensi hukum yang sama dengan jima’ dalam hal lain, seperti kewajiban 

menjalani masa ‘iddah. 27 

Dan analogi lain, melalui pendekatan terhadap akad-akad muamalah seperti 

jual beli atau ijārah (sewa-menyewa), di mana suatu akad tidak menetapkan 

konsekuensi hukum secara sempurna kecuali setelah adanya penyerahan manfaat 

atau objek yang diperjualbelikan. Jika terjadi suatu penghalang sebelum serah 

terima tersebut, maka hak dan kewajiban tidak sempurna. Demikian pula dalam 

akad nikah, selama belum terjadi jima’ yang dianggap sebagai inti dari manfaat 

akad, maka tidak dapat ditetapkan kewajiban mahar secara penuh. Oleh karena itu, 

apabila mahar sebagai konsekuensi utama belum ditetapkan, maka begitu pula 

dengan kewajiban ‘iddah, sebab keduanya bersandar pada realisasi manfaat akad 

secara nyata.28 

Perbedaan mendasar antar kedua mazhab dalam memandang objek akad 

nikah turut memengaruhi penetapan konsekuensi hukumnya. Dalam mazhab 

Hanafi, objek utama dari akad nikah adalah penyerahan diri istri, yakni suatu bentuk 

kebolehan untuk menikmati jasadnya. sedangkan mazhab Syafii yang memandang 

bahwa objek akad nikah adalah jima’, yaitu kenikmatan khusus yang hanya dapat 

terwujud melalui bagian dalam tubuh istri. Perbedaan dalam mendefinisikan objek 

akad ini memberikan implikasi signifikan terhadap hukum-hukum turunannya, 

terutama dalam hal penetapan mahar dan kewajiban menjalani masa ‘iddah.

 
27 Al Māwardī., Al Ḥāwī Al Kabīr fī Fiqh Mażhab Al Imām Asy-Syāfi‘ī., hal. 542. 

28 Al Sarakhsī, Al Mabsūṭ, hal. 149. 


