
56 
 

BAB IV 

 

ANALISIS KOMPARATIF METODE ISTINBAT MAZHAB 

HANAFI DAN MAZHAB SYAFII TENTANG  

'IDDAH QABLA DUKHŪL  
 

 

A. Aspek Persamaan Pandangan Mazhab Hanafi Dan Mazhab Syafii  

Mazhab Hanafi dikenal sebagai salah satu mazhab fikih yang dalam proses 

ijtihadnya sangat mempertimbangkan aspek kemaslahatan dan kebutuhan praktis 

masyarakat. Karakteristik ini menjadikan putusan-putusan hukumnya bersifat lebih 

adaptif terhadap kondisi sosial yang berkembang. Dari sisi metodologi, mazhab ini 

dikategorikan sebagai madrasah ahl al ra’yi, yaitu mazhab yang cenderung 

mengedepankan pemikiran rasional dan pertimbangan logis ketika teks (nash) tidak 

memberikan penjelasan secara eksplisit. Sedangkan pendekatan mazhab Syafii 

yang ketat terhadap teks-teks agama serta memahami nash secara tekstual, berbeda 

dengan mazhab Hanafi, Syāfi'īyah lebih berhati-hati dalam penerapan analogi dan 

lebih suka merujuk langsung pada teks daripada membuat analogi yang luas. 

Meskipun kedua mazhab ini memiliki corak metodologis yang berbeda namun 

terdapat sejumlah titik temu dalam pandangan keduanya terkait hukum ‘iddah. 

Persamaan tersebut antara lain: 

1. Kesepakatan tidak wajib ‘iddah dalam keadaan qabla dukhūl dan tidak 

khalwah  

Mazhab Hanafi dan mazhab Syafii sepakat bahwa dalam keadaan 

seorang istri diceraikan sebelum terjadinya dukhūl dan tidak pula 



57 
 

  

didahului oleh khalwah maka ia tidak diwajibkan menjalani masa 

‘iddah. Kesepakatan ini didasarkan pada nash yang sangat jelas dalam 

Quran, khususnya firman Allah Ta‘ālā dalam Q.S. al Ahzāb/33: 49   

فَمَ  تََسَ وْهُنَّ  انَْ  قَ بْلا  مانْ  طلََّقْتُمُوْهُنَّ  ثَُُّ  الْمُؤْمانهتا  نَكَحْتُمُ  ااذَا  اهمَنُ وْٓا  الَّذايْنَ  يَ  هَا  لَكُمْ يٰهٓ ا 

يْلًا  وْنََاَۚ فَمَتاٰعُوْهُنَّ وَسَراٰحُوْهُنَّ سَراَحًا جَاَ ةٍ تَ عْتَد   عَلَيْهانَّ مانْ عادَّ

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu menikahi perempuan-

perempuan mukminat, kemudian kamu ceraikan mereka sebelum kamu 

mencampurinya, tidak ada masa idah atas mereka yang perlu kamu 

perhitungkan. Maka, berilah mereka mutah (pemberian) dan 

lepaskanlah mereka dengan cara yang sebaik-baiknya.1” 

 

Ayat ini menunjukkan bahwa ketiadaan persetubuhan menjadi sebab 

gugurnya kewajiban ‘iddah, selama tidak ada keadaan lain yang secara 

syar‘i dapat dianggap sebagai pengganti dukhūl, seperti khalwah dalam 

pandangan sebagian ulama. Dan persamaan dalam hal ini, baik mazhab 

Hanafi, maupun mazhab Syafii, sama-sama menegaskan bahwa teks 

ayat ini bersifat eksplisit sehingga tidak memerlukan takwil atau 

pengecualian dalam kasus tersebut. 

Kesepakatan ini juga sejalan dengan tujuan asal dari ‘iddah itu 

sendiri  yaitu untuk memastikan kebersihan rahim istibrā’ al rahim serta 

memberi kesempatan bagi rujuk dalam talak raj’i. Apabila belum terjadi 

hubungan badan dan tidak ada khalwah , maka tidak ada potensi 

kehamilan yang perlu dipastikan, sehingga kewajiban ‘iddah tidak 

relevan. Oleh karena itu, baik menurut fuqāha Hanafi maupun Syafii, 

 
1 Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, Al Qur’an dan Terjemahannya, hal. 611. 



58 
 

  

hukum yang ditetapkan dalam kondisi ini adalah kebolehan wanita 

tersebut untuk langsung menikah lagi setelah menerima talak, tanpa 

perlu menunggu masa tertentu. 

1. Kedudukan khalwah yang memiliki pengaruh  

Baik Hanafīyah maupun Syāfi‘īyah, sama-sama mengakui adanya 

kedudukan hukum bagi khalwah, meskipun dengan penekanan dan 

konsekuensi yang berbeda. Hanafīyah berpendapat bahwa khalwah 

dapat menempati kedudukan yang sama dengan jima’ dalam 

menetapkan kewajiban ‘iddah, dengan syarat tidak terdapat penghalang 

baik secara fisik, psikologis, maupun syar’i. Bahkan, menurut sebagian 

fuqahā’ Hanafīyah, sekalipun syarat-syarat tersebut tidak terpenuhi 

secara sempurna, khalwah tetap dianggap cukup untuk mewajibkan 

adanya ‘iddah. Hal ini menunjukkan bahwa dalam perspektif mereka, 

khalwah memiliki posisi yang signifikan dalam hukum perkawinan, 

khususnya dalam penetapan kewajiban ‘iddah. Argumentasi tersebut 

didasarkan pada pertimbangan bahwa khalwah merupakan indikator 

kuat atas kemungkinan terjadinya jima’, sehingga penetapan ‘iddah 

diberlakukan sebagai bentuk ihtiyāṭ (kehati-hatian) dalam menjaga 

nasab serta kemaslahatan keluarga. 

Adapun Syāfi‘īyah secara umum tidak menetapkan kewajiban 

‘iddah semata-mata karena khalwah tanpa adanya jima’. Namun, 

dinisbatkan kepada qaul qadīm, Imam Syafii menegaskan bahwa .  



59 
 

  

 yakni Khalwah memiliki pengaruh2, Pernyataan ini dipahami للخلوة تَثيْ

secara berbeda oleh kalangan fuqahā’ Syāfi‘īyah. Sebagian 

menafsirkannya sejalan dengan mazhab Maliki yaitu khalwah tidak 

otomatis mewajibkan ‘iddah, kecuali ada pengakuan. Maksudnya ialah 

bahwa khalwah menjadi pegangan (bukti) bagi salah satu dari suami-

istri yang mengaku telah terjadi jima’, baik dalam hal penyempurnaan 

mahar ataupun kewajiban ‘iddah. Maka, jika keduanya tidak 

mengakuinya, maka dengan khalwah saja tidak sempurna mahar dan 

tidak wajib pula ‘'iddah 

Sementara itu, sebagian ulama Syāfi‘īyah lain memahami qaul 

qadīm Syafii sebagai pandangan yang selaras dengan mazhab Hanafi, 

yakni bahwa khalwah menempati kedudukan hukum yang sama dengan 

jima’ dalam hal kewajiban mahar penuh dan ‘iddah. dan ini yang 

dinyatakan secara tegas dalam al mansūs pendapat qaul qadīm. 3  

Persamaan pandangan antara mazhab Hanafi dan mazhab Syafii 

dalam mengakui kedudukan khalwah menunjukkan bahwa terdapat 

ruang ijtihad dalam memahami status hukum khalwah. Keduanya tidak 

menafikan keberadaan pengaruh khalwah, namun perbedaan terletak 

pada sejauh mana pengaruh tersebut berdampak. Dengan kata lain, 

mazhab Hanafi menempatkan khalwah sebagai pengganti jima’ secara 

 
2 An-Nawawī, Al Majmū‘ Syarḥ al Muhadzdzab, hal. 29. 

3 Al ‘Imrānī, Al Bayān fī Mazhab Al Imām Al Syāfi‘ī, hal. 402. 



60 
 

  

hukum (dukhūl hukmī), sedangkan mazhab Syafii, dalam qaul jadīd, 

membatasi pengaruh khalwah hanya pada aspek tertentu 

 

Tabel 4. 1 Persamaan Pandangan Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafii 

Poin Persamaan Mazhab Hanafi Mazhab Syafii 

Keadaan qabla 

dukhūl dan tidak 

khalwah 

Mazhab Hanafi sepakat 

bahwa apabila belum dukhūl 

dan tidak didahului oleh 

khalwah, maka tidak ada 

kewajiban ‘iddah bagi istri. 

Ketentuan ini didasarkan 

pada QS. al Ahzab/33: 49 

yang secara eksplisit 

menafikan ‘iddah sebelum 

terjadinya persetubuhan 

Mazhab Syafii juga 

menegaskan bahwa dalam 

keadaan sebelum dukhūl 

dan tanpa adanya khalwah, 

istri tidak menjalani masa 

‘iddah. Ayat QS. al 

Ahzab/33: 49 dipahami 

sebagai nash sharīḥ yang 

tidak memerlukan takwil 

dalam kondisi tersebut. 

Kedudukan 

khalwah yang 

memiliki pengaruh  

 

Hanafīyah berpendapat 

bahwa khalwah dapat 

menempati kedudukan yang 

sama dengan jima’ dalam 

menetapkan kewajiban 

‘iddah, dengan syarat tidak 

terdapat penghalang baik 

secara fisik, psikologis, 

maupun syar’i 

Dinisbatka pada qaul 

qadīm Sebagian Syāfi‘īyah 

menafsirkannya sejalan 

dengan mazhab Maliki 

yaitu khalwah tidak 

otomatis mewajibkan 

‘iddah, kecuali ada 

pengakuan. Dan 

sebagiannya menafsirkan 

sebagaimana mazhab 

Hanafi menafsirkan 

 



61 
 

  

B. Aspek Perbedaan Pandangan Mazhab Hanafi Dan Mazhab Syafii 

Meskipun terdapat titik persamaan yang telah dijelaskan sebelumnya, kedua 

mazhab ini juga menampilkan perbedaan mendasar dalam memandang hukum 

‘iddah qabla dukhūl, terutama berkaitan dengan status khalwah serta implikasi 

hukumnya. Perbedaan tersebut berakar dari perbedaan pendekatan dalam istidlāl 

dan cara masing-masing mazhab menafsirkan nash syar‘i. Mazhab Hanafi 

cenderung memberikan ruang perluasan makna dengan menjadikan khalwah 

sebagai pengganti dukhūl secara hukum, sedangkan mazhab Syafii lebih 

menekankan pada pemahaman zhāhir teks yang membatasi kewajiban ‘iddah hanya 

pada keadaan terjadinya jima’. Dengan demikian, perbedaan ini tidak semata-mata 

bersumber pada persoalan hukum, tetapi juga pada perbedaan manhaj istinbāṭ 

hukum yang dianut masing-masing mazhab. Secara umum, perbedaan pandangan 

antara mazhab Hanafi dan mazhab Syafii dalam masalah ini dapat ditelusuri melalui 

tiga aspek pokok, yakni metode istinbat  terhadap dalil Quran, pemahaman terhadap 

hadis, serta penerapan qiyās. 

1. Dalil Quran  

Untuk mazhab Hanafi yang menjadi landasan naqli adalah firman 

Allah Ta‘ālā Q.S. al Nisa/4: 21 

ثاَقاً غَلايْظاً  ي ْ نْكُمْ ماٰ ى بَ عْضُكُمْ االَه بَ عْضٍ وَّاَخَذْنَ ما  وكََيْفَ تََْخُذُوْنهَ وَقَدْ افَْضه

“Dan bagaimana kamu akan mengambilnya kembali, padahal kamu 

telah bergaul satu sama lain (sebagai suami-istri). Dan mereka (istri-

istrimu) telah mengambil perjanjian yang kuat (ikatan pernikahan) dari 

kamu4.” 

 
4 Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, Al Qur’an dan Terjemahannya, hal. 109. 



62 
 

  

Kata afḍā menurut ulama Hanafīyah dipahami secara lebih luas, 

tidak terbatas pada jima’ secara nyata, melainkan juga meliputi kondisi 

khalwah shahīhah yang secara syar’i dianggap membuka kemungkinan 

terjadinya hubungan suami-istri. Atas dasar itu, mereka menilai bahwa 

khalwah sudah cukup untuk menimbulkan konsekuensi hukum 

sebagaimana dukhūl,  

Sedangkan salah satu ayat yang dijadikan rujukan utama mazhab 

Syafii adalah firman Allah Swt.  dalam Surah al Ahzab /33: 49 

طلََّقْتُمُوهُنَّ مانْ قَ بْلا أَنْ تََسَ وهُنَّ فَمَا لَكُمْ يَٰ أيَ  هَا الَّذاينَ آمَنُوا إاذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمانَاتا ثَُُّ  

ةٍ تَ عْتَد ونََاَ   عَلَيْهانَّ مانْ عادَّ

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu menikahi perempuan-

perempuan mukminat, kemudian kamu ceraikan mereka sebelum kamu 

mencampurinya, tidak ada masa ‘iddah atas mereka yang perlu kamu 

perhitungkan.5” 

 

Pada ayat tersebut, Allah Ta‘ālā menggunakan lafaz masīs dan 

bentuk kalimat yang tegas, yang secara shārih merujuk kepada 

hubungan badan secara haqīqī. Oleh sebab itu, menurut Syāfi‘īyah, tidak 

adanya jima’ berarti tidak ada kewajiban ‘iddah, meskipun sebelumnya 

telah terjadi khalwah.  

Perbedaan kedua penafsiran mazhab ini menunjukkan perbedaan 

manhaj dalam berinteraksi dengan lafaz -Quran. Hanafīyah cenderung 

melakukan perluasan makna atau ta’wīl dengan memasukkan khalwah 

 
5 Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, hal. 611. 



63 
 

  

ke dalam cakupan lafaz afḍhā, demi menjaga kehati-hatian dalam 

hukum keluarga. Sebaliknya, Syāfi‘īyah berpegang pada zhāhir lafaz 

yang membatasi kewajiban ‘iddah hanya pada jima’, sehingga lebih 

konsisten dengan teks eksplisit Quran dan tidak melakukan  

kemungkinan takwil yang tidak ditunjang oleh dalil lain. 

2. Dalil Hadis 

Mazhab Hanafi menguatkan pandangan mereka dengan berpegang 

pada sejumlah hadis dan atsar sahabat. Di antaranya hadis riwayat dari 

jalur Muhammad ʿAbd al Ramān ibn Thawbān, yang telah disebutkan 

pada bab tiga. Riwayat ini tercatat dalam Sunan ad-Dāraqutnī, di mana 

Imam Dāraqutnī memberikan catatan kritis  bahwa sanad tersebut 

memiliki dua kelemahan pokok, Ibn Lahī‘ah adalah perawi yang dha‘īf  

karena hafalannya rusak dan riwayat ini dihukum mursal, sebab 

Muhammad bin ‘Abdirrahmān bin Tsaubān termasuk tabi‘īn yang tidak 

mendengar langsung dari Nabi. Imam Dāraqutnī  menegaskan adanya 

kelemahan ini, namun ia juga menyebut bahwa hadis tersebut 

dikeluarkan oleh Abū Dawud dalam al Marāsīl melalui jalur Ibn 

Tsaubān dengan sanad yang para perawinya tsiqah. Karena itu, sebagian 

ulama menganggap hadis ini memiliki syāhid yang lebih kuat.6  

Selain hadis tersebut, terdapat pula beberapa atsar sahabat yang 

bernada serupa, sebagaimana juga telah disebutkan, para ulama 

 
6 Ali ibn Umar Ad-Dāraqutnī, Sunan ad-Dāraqutnī (Beirut, Lebanon: Al Resalah 

Publishers, 2004), hal. 473. 



64 
 

  

menilainya tidak termasuk hadis marfū‘ yang bersumber dari Nabi, 

namun tetap bernilai hujjah dalam bidang fikih karena menunjukkan 

adanya penetapan ijtihad para sahabat besar. Dari gabungan hadis 

mursal yang diperkuat dengan atsar sahabat inilah fuqahā’ Hanafīyah 

menyimpulkan bahwa khalwah shahīhah memiliki kekuatan hukum 

yang signifikan, sehingga layak dipersamakan dengan dukhūl dalam hal 

kewajiban ‘iddah. 

Dan di sisi lain mazhab Syafii juga mendasarkan pendapatnya pada 

sejumlah atsar sahabat. sebagaimana diriwayatkan dalam kitab Musnad 

asy-Syāfi‘ī disebutkan. 

، أنَبَأَنََ مُسْلامُ بْنُ خَالادٍ، عَنا ابْنا جُرَيْجٍ، عَنْ ليَْثا بْنا أَبا   أنَبَأَنََ الرَّبايعُ، أنَبَأَنََ الشَّافاعاي 
ةَ   :سُلَيْمٍ، عَنْ طاَوُسٍ، عَنا ابْنا عَبَّاسٍ  هَا، يَ عْنِا ليَْسَ لََاَ إالاَّ ناصْفُ الْمَهْرا، وَلَا عادَّ عَلَي ْ

لامَنْ قاَلَ اللهُ: ﴿وَإانْ طلََّقْتُمُوهُنَّ مانْ قَ بْلا أَنْ تََسَ وهُنَّ وَقَدْ فَ رَضْتُمْ لََنَُّ فَرايضَةً﴾، وَقَ وْلُ 
ةٍ تَ عْ   7تَد ونََاَ﴾ اللها تَ عَالََ: ﴿ثَُُّ طلََّقْتُمُوهُنَّ مانْ قَ بْلا أَنْ تََسَ وهُنَّ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهانَّ مانْ عادَّ

 

“Telah mengabarkan kepada kami al Rabī‘, telah mengabarkan kepada 

kami Syafii, telah mengabarkan kepada kami Muslim ibn Khālid, dari 

Ibn Jurayj, dari Laits ibn Abī Sulaym, dari Ṭāwūs, dari Ibn ‘Abbās, ia 

berkata: “Tidak ada bagi istri itu kecuali separuh mahar, dan tidak ada 

‘iddah atasnya.” yakni sebagaimana firman Allah Ta‘ālā: “Dan jika 

kamu menceraikan mereka sebelum kamu menyentuh mereka, padahal 

kamu telah menentukan maharnya, maka (bayarlah) setengah dari mahar 

yang telah kamu tentukan itu.” (QS. al Baqarah/2: 237), dan firman-

Nya: “Kemudian kamu menceraikan mereka sebelum kamu menyentuh 

mereka, maka sekali-kali tidak ada masa ‘iddah atas mereka yang perlu 

kamu perhitungkan.” (QS. al Ahzāb/33: 49)”  

 
7 ʿAbd al Karīm bin Muḥammad Al Qazwīnī, Syarḥ al Musnad al Syāfi‘ī. (Qatar: al Awqāf 

al Qaṭariyyah, 2007), hal. 461. 



65 
 

  

Atsar ini dikuatkan dengan riwayat lain dari sahabat Ibn Mas‘ūd 

dalam Sunan al Kubrā karya Imam al Baihaqī, sebagaimana berikut : 

بْنُ   الَْْسَنُ  عَنْ وَرَوَى  اٰ  عَنا  فاراَسٍ  صَالاحٍ  عَنْ  الشَّعْبِا مَسْعُودٍ  ،  بْنا  اللَّّا  لََاَ : قاَلَ   ، عَبْدا 

هَا   8ناصْفُ الصَّدَاقا وَإانْ جَلَسَ بَيَْ راجْلَي ْ

“Telah meriwayatkan al Hasan ibn Ṣālih, dari Firās, dari al Sya‘bī, dari 

‘Abdullāh ibn Mas‘ūd, ia berkata: “Istri itu berhak mendapatkan separuh 

mahar sekalipun sang suami telah duduk di antara kedua kakinya” 

 

Menurut penilaian Imam al Baihaqī, riwayat yang disandarkan 

kepada Ibn Mas‘ūd mengandung kelemahan karena terdapat inqiṭā‘ 

(keterputusan sanad) antara al Sya‘bī dan Ibn Mas‘ūd. Meski demikian, 

secara umum kedua riwayat ini diriwayatkan melalui jalur para perawi 

yang tsiqah. Bahkan riwayat yang dinukil dari Ibn ‘Abbās sebagaimana 

tercantum dalam sebagian riwayat Musnad asy-Syāfi‘ī dinilai memiliki 

derajat ṣhahīh. Hanya saja, riwayat-riwayat tersebut tidak berstatus 

marfū’ kepada Nabi, sebatas atsar yang bersumber dari perkataan dan 

penetapan para sahabat. Kendati tidak marfū’, atsar ini tetap memiliki 

signifikansi dalam bangunan istinbat hukum, sebab keputusan yang 

berasal dari sahabat besar seperti Ibn ‘Abbās dan Ibn Mas‘ūd termasuk 

bagian dari hujjah yang patut dijadikan sandaran. Sebagaimana mazhab 

Hanafi, demikian pula mazhab Syafii menjadikan riwayat ini sebagai 

dasar argumentasi, mengingat kedudukannya dapat dikategorikan 

 
8 Al Baihaqī, Sunan al Kubrā lil Baihaqī, hal. 416. 

https://hadith.islam-db.com/narrators/6399/%D9%81%D9%90%D8%B1%D9%8E%D8%A7%D8%B3%D9%8D
https://hadith.islam-db.com/narrators/4099/%D8%A7%D9%84%D8%B4%D9%91%D9%8E%D8%B9%D9%92%D8%A8%D9%90%D9%8A%D9%91%D9%90
https://hadith.islam-db.com/narrators/5079/%D8%B9%D9%8E%D8%A8%D9%92%D8%AF%D9%90%20%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%91%D9%8E%D9%87%D9%90%20%D8%A8%D9%92%D9%86%D9%90%20%D9%85%D9%8E%D8%B3%D9%92%D8%B9%D9%8F%D9%88%D8%AF%D9%8D


66 
 

  

sebagai keputusan sahabat besar yang memiliki otoritas hukum yang 

diakui. 

3. Qiyās  

Dari sisi qiyās, mazhab Hanafi berargumen bahwa kewajiban ‘iddah 

setelah terjadi khalwah shahīhah tetap berlaku karena istri telah 

melakukan penyerahan diri sepenuhnya kepada suami, baik secara lahir 

maupun batin, selama tidak ada penghalang syar’ī. Dengan penyerahan 

tersebut, hak istri atas mahar menjadi tetap, sebagaimana dalam akad 

mu‘āwaḍhah (timbal balik). Logika yang dipakai ialah ganti (mahar) 

menjadi wajib karena adanya penyerahan dari pihak yang berhak, bukan 

karena manfaat itu benar-benar telah digunakan. Hal ini dianalogikan 

dengan akad jual beli dan ijārah: apabila penjual telah menyerahkan 

barang, atau pemilik rumah telah menyerahkan rumah kepada penyewa, 

maka kewajiban membayar harga atau upah langsung tetap, meskipun 

pembeli atau penyewa belum mengambil manfaatnya secara nyata. Jika 

hukum bergantung pada pemanfaatan aktual, maka akan terbuka celah 

untuk mengulur pembayaran atau bahkan menghindarinya, yang tentu 

merugikan pihak yang memiliki hak. Dengan logika yang sama, dalam 

akad nikah, penyerahan diri istri kepada suami dipandang sudah cukup 

untuk menegakkan konsekuensi hukum nikah, sehingga hak atas mahar 

dan kewajiban ‘iddah tetap berlaku walaupun belum terjadi jima’ secara 

faktual. 



67 
 

  

Adapun mazhab Syafii berpandangan sebaliknya. Menurut mereka, 

qiyās tidak dapat digunakan untuk menyamakan antara khalwah dan 

jima’, sebab keduanya memiliki konsekuensi hukum yang berbeda 

secara substansial. Khalwah tidak bisa menggantikan posisi jima’ dalam 

hukum-hukum yang secara eksklusif hanya berlaku karena adanya 

persetubuhan, seperti kewajiban mandi janabah, penerapan hadd zina, 

atau kewajiban membayar kafārat dalam sumpah dan puasa. Karena itu, 

jika khalwah tidak dianggap sebagai pengganti jima’ dalam hukum-

hukum tersebut, maka tidak sah pula menetapkan bahwa khalwah 

memiliki konsekuensi hukum yang sama dengan jima’ dalam perkara 

‘iddah. Selain itu, mereka juga men-qiyās-kan akad nikah dengan akad-

akad  muamalah seperti jual beli dan ijārah. Dalam transaksi tersebut, 

konsekuensi hukum tidak sempurna kecuali setelah manfaat atau objek 

akad benar-benar diterima. Jika serah terima tidak terjadi karena ada 

penghalang, maka hak dan kewajiban belum sempurna. Dengan analogi 

ini, jima’ dipandang sebagai inti manfaat dari akad nikah. Selama 

manfaat itu belum terwujud, maka mahar penuh tidak dapat ditetapkan, 

demikian pula kewajiban ‘iddah yang kedudukannya bergantung pada 

terjadinya jima’ nyata. 

Dengan demikian, letak perbedaan mendasar antara kedua mazhab 

tampak pada cara mereka memandang hakikat objek akad nikah. Ulama 

Hanafīyah menempatkan taslīm al mar’ah (penyerahan diri istri) 

sebagai inti akad, sehingga dianggap cukup untuk menimbulkan seluruh 



68 
 

  

konsekuensi hukumnya, termasuk kewajiban ‘iddah. Sebaliknya, ulama 

Syāfi‘īyah memandang al wath’ (jima’) sebagai manfaat pokok akad, 

sehingga konsekuensi hukum seperti ‘iddah tidak dapat ditetapkan 

kecuali setelah terjadinya jima’ secara nyata. Perbedaan titik tolak inilah 

yang melahirkan keragaman hasil istinbat hukum mengenai kedudukan 

khalwah shahīhah dalam kaitannya dengan kewajiban ‘iddah. 

 

Tabel 4. 2 Perbandingan Pandangan Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafii 

Poin Perbandingan Mazhab Hanafi Mazhab Syafii 

Metode Istinbat Dalil 

Quran  

Untuk mazhab Hanafi yang 

menjadi landasan naqli 

adalah firman Allah Ta‘ālā 

Q.S. al Nisa/4: 21 

Sedangkan rujukan utama 

mazhab Syafii adalah 

firman Allah Swt. dalam 

Surah al Ahzab /33: 49 

Metode Istinbat  

Dalil Hadis  

Menggunakan hadis 

mursal riwayat 

Muhammad ibn ‘Abd al 

Rahmān ibn Tsaubān yang 

diperkuat oleh atsar 

sahabat seperti riwayat dari 

Zurārah bin Aufā, ʿUmar 

ibn al Khaṭṭāb, dan ʿAlī ibn 

Abī Ṭālib 

Menggunakan atsar 

sahabat, terutama riwayat 

Ibn ‘Abbās dan Ibn 

Mas‘ūd, 

Metode Istinbat 

Qiyas 

Menganalogikan akad 

nikah dengan akad 

mu‘āwaḍhah seperti sewa-

menyewa. Penyerahan diri 

istri (taslīm) dipandang  

Berpandangan keduanya 

memiliki konsekuensi 

hukum yang berbeda 

secara substansial 

sebagaimana khalwah  



69 
 

  

Poin Perbandingan Mazhab Hanafi Mazhab Syafii 

 cukup untuk menetapkan 

konsekuensi hukum, 

sehingga kewajiban mahar 

dan ‘iddah tetap berlaku 

meskipun manfaat (jima’) 

belum terwujud secara 

faktual 

tidak bisa menggantikan 

posisi jima’ dalam hukum-

hukum yang secara 

eksklusif hanya berlaku 

karena adanya jima’. Serta 

akad nikah dianalogikan 

dengan muamalah yang 

baru sempurna setelah 

manfaat utama (jima’)  

benar-benar terwujud. 

Pendekatan dalam 

berijtihad 

Cenderung melakukan 

perluasan makna lafaz dan 

menggunakan pendekatan 

ihtiyāṭ dengan 

mempertimbangkan aspek 

kemaslahatan dan 

kebutuhan praktis 

masyarakat serta 

perlindungan terhadap hak-

hak serta lebih fleksibel 

dalam penerapan hukum  

Pendekatan mazhab Syafii 

lebih ketat yang mana 

berpegang pada makna 

zhāhir nash serta bersikap 

lebih hati-hati dalam 

penggunaan ta’wīl dan 

qiyās, dan lebih memilih 

merujuk langsung pada 

teks daripada membuat 

analogi yang luas 

 

Berdasarkan uraian dalil dari Quran, hadis, dan qiyās sebagaimana telah 

dipaparkan, penulis menimbang bahwa pendapat fuqahā’ Syāfi‘īyah, lebih kuat 

karena bersandar pada nash  Quran yang sangat tegas dan tidak menyisakan 

kemungkinan penafsiran lain, yakni Q.S. al Ahzab/33: 49 yang meniadakan 

kewajiban ‘iddah bagi perempuan yang diceraikan sebelum terjadi persetubuhan. 

Kejelasan nash ini diperkuat dengan atsar sahabat seperti Ibn ‘Abbās dan Ibn 



70 
 

  

Mas‘ūd, sehingga argumen jumhur memiliki dasar yang kokoh dari segi dalil naqli. 

Namun demikian, pandangan mazhab Hanafi tetap memiliki nilai penting, terutama 

dari sisi ihtiyāṭ dalam hukum keluarga. Dengan memosisikan khalwah shahīḥah 

setara dengan jima’, mazhab Hanafi menampilkan sikap yang lebih protektif 

terhadap hak-hak, baik itu hak istri, suami, bahkan Allah dan lebih fleksibel dalam 

penerapan hukum, sebab prinsip kehati-hatian dapat mencegah terabaikannya hak. 

Dengan demikian, meskipun secara dalil tekstual pendapat Syāfi'īyah lebih kuat, 

akan tetapi Hanafīyah punya keunggulan pendekatan lebih praktis tetap signifikan 

sebagai pendekatan praktis karena lebih menjaga hak 

 

 

 

 

  

 


