BAB IV

ANALISIS KOMPARATIF METODE ISTINBAT MAZHAB
HANAFI DAN MAZHAB SYAFII TENTANG
'IDDAH QABLA DUKHUL

A. Aspek Persamaan Pandangan Mazhab Hanafi Dan Mazhab Syafii
Mazhab Hanafi dikenal sebagai salah satu mazhab fikih yang dalam proses
ijtihadnya sangat mempertimbangkan aspek kemaslahatan dan kebutuhan praktis
masyarakat. Karakteristik ini menjadikan putusan-putusan hukumnya bersifat lebih
adaptif terhadap kondisi sosial yang berkembang. Dari sisi metodologi, mazhab ini
dikategorikan sebagai madrasah ahl al ra’yi, yaitu mazhab yang cenderung
mengedepankan pemikiran rasional dan pertimbangan logis ketika teks (nash) tidak
memberikan penjelasan secara eksplisit. Sedangkan pendekatan mazhab Syafii
yang ketat terhadap teks-teks agama serta memahami nash secara tekstual, berbeda
dengan mazhab Hanafi, Syafi'iyah lebih berhati-hati dalam penerapan analogi dan
lebih suka merujuk langsung pada teks daripada membuat analogi yang luas.
Meskipun kedua mazhab ini memiliki corak metodologis yang berbeda namun
terdapat sejumlah titik temu dalam pandangan keduanya terkait hukum ‘iddah.
Persamaan tersebut antara lain:
1. Kesepakatan tidak wajib ‘iddah dalam keadaan gabla dukhil dan tidak
khalwah
Mazhab Hanafi dan mazhab Syafii sepakat bahwa dalam keadaan

seorang istri diceraikan sebelum terjadinya dukhu/ dan tidak pula

56



57

didahului oleh khalwah maka ia tidak diwajibkan menjalani masa
‘iddah. Kesepakatan ini didasarkan pada nash yang sangat jelas dalam

Quran, khususnya firman Allah Ta ‘ala dalam Q.S. al Ahzab/33: 49
K T U 5 e S F ol K g

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu menikahi perempuan-
perempuan mukminat, kemudian kamu ceraikan mereka sebelum kamu
mencampurinya, tidak ada masa idah atas mereka yang perlu kamu
perhitungkan. Maka, berilah mereka mutah (pemberian) dan
lepaskanlah mereka dengan cara yang sebaik-baiknya.'”

Ayat ini menunjukkan bahwa ketiadaan persetubuhan menjadi sebab
gugurnya kewajiban ‘iddah, selama tidak ada keadaan lain yang secara
syar ‘i dapat dianggap sebagai pengganti dukhiil, seperti khalwah dalam
pandangan sebagian ulama. Dan persamaan dalam hal ini, baik mazhab
Hanafi, maupun mazhab Syafii, sama-sama menegaskan bahwa teks
ayat ini bersifat eksplisit sehingga tidak memerlukan takwil atau
pengecualian dalam kasus tersebut.

Kesepakatan ini juga sejalan dengan tujuan asal dari ‘iddah itu
sendiri yaitu untuk memastikan kebersihan rahim is¢zibra’ al rahim serta
memberi kesempatan bagi rujuk dalam talak r«; 'i. Apabila belum terjadi
hubungan badan dan tidak ada khalwah , maka tidak ada potensi

kehamilan yang perlu dipastikan, sehingga kewajiban ‘iddah tidak

relevan. Oleh karena itu, baik menurut fiigaha Hanafi maupun Syafii,

! Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, Al Qur’an dan Terjemahannya, hal. 611.



58

hukum yang ditetapkan dalam kondisi ini adalah kebolehan wanita
tersebut untuk langsung menikah lagi setelah menerima talak, tanpa
perlu menunggu masa tertentu.
Kedudukan khalwah yang memiliki pengaruh

Baik Hanafiyah maupun Syafi ‘iyah, sama-sama mengakui adanya
kedudukan hukum bagi khalwah, meskipun dengan penekanan dan
konsekuensi yang berbeda. Hanafiyah berpendapat bahwa khalwah
dapat menempati kedudukan yang sama dengan jima’' dalam
menetapkan kewajiban ‘iddah, dengan syarat tidak terdapat penghalang
baik secara fisik, psikologis, maupun syar’i. Bahkan, menurut sebagian
fugaha’ Hanafiyah, sekalipun syarat-syarat tersebut tidak terpenuhi
secara sempurna, khalwah tetap dianggap cukup untuk mewajibkan
adanya ‘iddah. Hal ini menunjukkan bahwa dalam perspektif mereka,
khalwah memiliki posisi yang signifikan dalam hukum perkawinan,
khususnya dalam penetapan kewajiban ‘iddah. Argumentasi tersebut
didasarkan pada pertimbangan bahwa khalwah merupakan indikator
kuat atas kemungkinan terjadinya jima’, sehingga penetapan ‘iddah
diberlakukan sebagai bentuk ihziyar (kehati-hatian) dalam menjaga
nasab serta kemaslahatan keluarga.

Adapun Syafi ‘Tyah secara umum tidak menetapkan kewajiban
‘iddah semata-mata karena khalwah tanpa adanya jima’. Namun,

dinisbatkan kepada gaul qadim, Imam Syafii menegaskan bahwa .



59

G 35k=l yakni Khalwah memiliki pengaruh?, Pernyataan ini dipahami

secara berbeda oleh kalangan fugaha’ Syafi‘tyvah. Sebagian
menafsirkannya sejalan dengan mazhab Maliki yaitu khalwah tidak
otomatis mewajibkan ‘iddah, kecuali ada pengakuan. Maksudnya ialah
bahwa khalwah menjadi pegangan (bukti) bagi salah satu dari suami-
istri yang mengaku telah terjadi jima’, baik dalam hal penyempurnaan
mahar ataupun kewajiban ‘iddah. Maka, jika keduanya tidak
mengakuinya, maka dengan khalwah saja tidak sempurna mahar dan
tidak wajib pula “iddah

Sementara itu, sebagian ulama Syafi 7vah lain memahami qaul
qgadim Syafii sebagai pandangan yang selaras dengan mazhab Hanafi,
yakni bahwa khalwah menempati kedudukan hukum yang sama dengan
jima’ dalam hal kewajiban mahar penuh dan ‘iddah. dan ini yang
dinyatakan secara tegas dalam al mansiis pendapat gaul gadim.®

Persamaan pandangan antara mazhab Hanafi dan mazhab Syafii
dalam mengakui kedudukan khalwah menunjukkan bahwa terdapat
ruang ijtihad dalam memahami status hukum khalwah. Keduanya tidak
menafikan keberadaan pengaruh khalwah, namun perbedaan terletak
pada sejauh mana pengaruh tersebut berdampak. Dengan kata lain,

mazhab Hanafi menempatkan khalwah sebagai pengganti jima’ secara

2 An-Nawawi, Al Majmii ‘ Syarh al Muhadzdzab, hal. 29.

3 Al “‘Imrani, Al Bayan fi Mazhab Al Imam Al Syafi 7, hal. 402.



60

hukum (dukhiil hukmi), sedangkan mazhab Syafii, dalam qaul jadid,

membatasi pengaruh khalwah hanya pada aspek tertentu

Tabel 4. 1 Persamaan Pandangan Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafii

Poin Persamaan

Mazhab Hanafi

Mazhab Syafii

Keadaan gabla
dukhuil dan tidak

khalwah

Mazhab  Hanafi
bahwa apabila belum dukhil
dan tidak didahului

khalwah, maka tidak ada

sepakat

oleh

kewajiban ‘iddah bagi istri.

Ketentuan ini didasarkan
pada QS. al Ahzab/33: 49
yang eksplisit

menafikan

secara
‘iddah sebelum

terjadinya persetubuhan

Mazhab juga

menegaskan bahwa dalam

Syafii

keadaan sebelum dukhiil
dan tanpa adanya khalwabh,
istri tidak menjalani masa
‘iddah. Ayat QS. al
Ahzab/33: 49 dipahami
sebagai nash sharih yang
tidak memerlukan takwil

dalam kondisi tersebut.

Kedudukan
khalwah yang

memiliki pengaruh

Hanafiyah
bahwa

berpendapat
khalwah
menempati kedudukan yang

dapat

sama dengan jima’ dalam
menetapkan kewajiban
‘iddah, dengan syarat tidak
terdapat penghalang baik
fisik,

maupun syar’i

secara psikologis,

Dinisbatka pada qaul

qadim Sebagian Syafi Tyah

menafsirkannya  sejalan
dengan mazhab Maliki
yaitu  khalwah  tidak
otomatis mewajibkan
‘iddah, kecuali ada
pengakuan. Dan

sebagiannya menafsirkan
sebagaimana mazhab

Hanafi menafsirkan




61

B. Aspek Perbedaan Pandangan Mazhab Hanafi Dan Mazhab Syafii

Meskipun terdapat titik persamaan yang telah dijelaskan sebelumnya, kedua
mazhab ini juga menampilkan perbedaan mendasar dalam memandang hukum
‘iddah qabla dukhil, terutama berkaitan dengan status khalwah serta implikasi
hukumnya. Perbedaan tersebut berakar dari perbedaan pendekatan dalam istidlal
dan cara masing-masing mazhab menafsirkan nash syar‘i. Mazhab Hanafi
cenderung memberikan ruang perluasan makna dengan menjadikan khalwah
sebagai pengganti dukhtl secara hukum, sedangkan mazhab Syafii lebih
menekankan pada pemahaman zAahir teks yang membatasi kewajiban ‘iddah hanya
pada keadaan terjadinya jima’. Dengan demikian, perbedaan ini tidak semata-mata
bersumber pada persoalan hukum, tetapi juga pada perbedaan manhaj istinbat
hukum yang dianut masing-masing mazhab. Secara umum, perbedaan pandangan
antara mazhab Hanafi dan mazhab Syafii dalam masalah ini dapat ditelusuri melalui
tiga aspek pokok, yakni metode istinbat terhadap dalil Quran, pemahaman terhadap

hadis, serta penerapan giyas.

1. Dalil Quran
Untuk mazhab Hanafi yang menjadi landasan nagli adalah firman

Allah Ta‘ala Q.S. al Nisa/4: 21

-

3 Zi{ow g}° 79'//.14 .o \ aﬂ .o 27T o< /.a}' i{. Y
Walle Bl 383, 45T ek () 3S0ak sl 365 £3426 L5

“Dan bagaimana kamu akan mengambilnya kembali, padahal kamu
telah bergaul satu sama lain (sebagai suami-istri). Dan mereka (istri-
istrimu) telah mengambil perjanjian yang kuat (ikatan pernikahan) dari
kamu®.”

4 Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, Al Qur’an dan Terjemahannya, hal. 109.



62

Kata afda menurut ulama Hanafiyah dipahami secara lebih luas,
tidak terbatas pada jima’ secara nyata, melainkan juga meliputi kondisi
khalwah shahihah yang secara syar’i dianggap membuka kemungkinan
terjadinya hubungan suami-istri. Atas dasar itu, mereka menilai bahwa
khalwah sudah cukup untuk menimbulkan konsekuensi hukum
sebagaimana dukhiil,

Sedangkan salah satu ayat yang dijadikan rujukan utama mazhab

Syafii adalah firman Allah Swt. dalam Surah al Ahzab /33: 49

f

SIS 528 8T 5 o L ¥ bth 1855 1T Gl Wl

3

Eolini 3he 00 Flle
“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu menikahi perempuan-
perempuan mukminat, kemudian kamu ceraikan mereka sebelum kamu
mencampurinya, tidak ada masa ‘iddah atas mereka yang perlu kamu
perhitungkan.®”

Pada ayat tersebut, Allah Ta‘ala menggunakan lafaz masis dan
bentuk kalimat yang tegas, yang secara sharih merujuk kepada
hubungan badan secara haqigi. Oleh sebab itu, menurut Syafi ‘Tvah, tidak
adanya jima’ berarti tidak ada kewajiban ‘iddah, meskipun sebelumnya
telah terjadi khalwah.

Perbedaan kedua penafsiran mazhab ini menunjukkan perbedaan

manhaj dalam berinteraksi dengan lafaz -Quran. Hanafiyah cenderung

melakukan perluasan makna atau ra 'wil dengan memasukkan khalwah

S Lajnah Pentashihan Mushaf Al Quran, hal. 611.



63

ke dalam cakupan lafaz afdha, demi menjaga kehati-hatian dalam
hukum keluarga. Sebaliknya, Syafi ‘tyah berpegang pada zhahir lafaz
yang membatasi kewajiban ‘iddah hanya pada jima’, sehingga lebih
konsisten dengan teks eksplisit Quran dan tidak melakukan
kemungkinan takwil yang tidak ditunjang oleh dalil lain.
2. Dalil Hadis

Mazhab Hanafi menguatkan pandangan mereka dengan berpegang
pada sejumlah hadis dan atsar sahabat. Di antaranya hadis riwayat dari
jalur Muhammad ‘Abd al Raman ibn Thawban, yang telah disebutkan
pada bab tiga. Riwayat ini tercatat dalam Sunan ad-Daraqutnt, di mana
Imam Daraqutni1 memberikan catatan kritis bahwa sanad tersebut
memiliki dua kelemahan pokok, Ibn Lahi‘ah adalah perawi yang dha ‘if
karena hafalannya rusak dan riwayat ini dihukum mursal, sebab
Muhammad bin ‘Abdirrahman bin Tsauban termasuk tabi‘in yang tidak
mendengar langsung dari Nabi. Imam Daraqutni menegaskan adanya
kelemahan ini, namun ia juga menyebut bahwa hadis tersebut
dikeluarkan oleh Abt Dawud dalam al Marasil melalui jalur Ibn
Tsauban dengan sanad yang para perawinya tsigah. Karena itu, sebagian
ulama menganggap hadis ini memiliki syahid yang lebih kuat.®

Selain hadis tersebut, terdapat pula beberapa atsar sahabat yang

bernada serupa, sebagaimana juga telah disebutkan, para ulama

6 Ali ibn Umar Ad-Daraqutni, Sunan ad-Daraqutni (Beirut, Lebanon: Al Resalah
Publishers, 2004), hal. 473.



64

menilainya tidak termasuk hadis marfii* yang bersumber dari Nabi,
namun tetap bernilai hujjah dalam bidang fikih karena menunjukkan
adanya penetapan ijtihad para sahabat besar. Dari gabungan hadis
mursal yang diperkuat dengan atsar sahabat inilah fugaha’ Hanafiyah
menyimpulkan bahwa khalwah shahihah memiliki kekuatan hukum
yang signifikan, sehingga layak dipersamakan dengan dukhi/ dalam hal
kewajiban ‘iddah.

Dan di sisi lain mazhab Syafii juga mendasarkan pendapatnya pada

sejumlah atsar sahabat. sebagaimana diriwayatkan dalam kitab Musnad

asy-Syafi ‘T disebutkan.

ol ed 28 it o o e g aks el s bl e ol

=5 P

s el e Y5 A G N B o i o o8 il 5 il
1254 Zo % oga{ ode 19z ga 3%t e . g oo N b 1% e
355 iays BR 200 353 SRS OF 8 0 BAEDL Dig i G 33
TS se 1 falle K0 2a,2E O 45 2 A 1 JF

“Telah mengabarkan kepada kami al Rabi‘, telah mengabarkan kepada
kami Syafii, telah mengabarkan kepada kami Muslim ibn Khalid, dari
Ibn Jurayj, dari Laits ibn Ab1 Sulaym, dari Tawiis, dari Ibn ‘Abbas, ia
berkata: “Tidak ada bagi istri itu kecuali separuh mahar, dan tidak ada
‘iddah atasnya.” yakni sebagaimana firman Allah Ta‘ala: “Dan jika
kamu menceraikan mereka sebelum kamu menyentuh mereka, padahal
kamu telah menentukan maharnya, maka (bayarlah) setengah dari mahar
yang telah kamu tentukan itu.” (QS. al Bagarah/2: 237), dan firman-
Nya: “Kemudian kamu menceraikan mereka sebelum kamu menyentuh
mereka, maka sekali-kali tidak ada masa ‘iddah atas mereka yang perlu
kamu perhitungkan. ” (QS. al Ahzab/33: 49)”

" *Abd al Karim bin Muhammad Al Qazwini, Syark al Musnad al Syafi 7. (Qatar: al Awqaf
al Qatariyyah, 2007), hal. 461.



65

Atsar ini dikuatkan dengan riwayat lain dari sahabat Ibn Mas‘aid
dalam Sunan al Kubra karya Imam al Baihaqi, sebagaimana berikut :
B phnd op B AR E B 5 e ) 0 s
Pl G e O gl L
“Telah meriwayatkan al Hasan ibn Salih, dari Firas, dari al Sya‘bi, dari
‘Abdullah ibn Mas‘td, ia berkata: “Istri itu berhak mendapatkan separuh
mahar sekalipun sang suami telah duduk di antara kedua kakinya”
Menurut penilaian Imam al Baihaqi, riwayat yang disandarkan
kepada Ibn Mas‘td mengandung kelemahan karena terdapat ingisa
(keterputusan sanad) antara al Sya‘bi dan Ibn Mas‘td. Meski demikian,
secara umum kedua riwayat ini diriwayatkan melalui jalur para perawi
yang tsigah. Bahkan riwayat yang dinukil dari Ibn ‘Abbas sebagaimana
tercantum dalam sebagian riwayat Musnad asy-Syafi 7 dinilai memiliki
derajat shahih. Hanya saja, riwayat-riwayat tersebut tidak berstatus
marfii’ kepada Nabi, sebatas atsar yang bersumber dari perkataan dan
penetapan para sahabat. Kendati tidak marfii’, atsar ini tetap memiliki
signifikansi dalam bangunan istinbat hukum, sebab keputusan yang
berasal dari sahabat besar seperti Ibn ‘Abbas dan Ibn Mas‘iid termasuk
bagian dari hujjah yang patut dijadikan sandaran. Sebagaimana mazhab
Hanafi, demikian pula mazhab Syafii menjadikan riwayat ini sebagai

dasar argumentasi, mengingat kedudukannya dapat dikategorikan

8 Al Baihaqt, Sunan al Kubra lil Baihagt, hal. 416.


https://hadith.islam-db.com/narrators/6399/%D9%81%D9%90%D8%B1%D9%8E%D8%A7%D8%B3%D9%8D
https://hadith.islam-db.com/narrators/4099/%D8%A7%D9%84%D8%B4%D9%91%D9%8E%D8%B9%D9%92%D8%A8%D9%90%D9%8A%D9%91%D9%90
https://hadith.islam-db.com/narrators/5079/%D8%B9%D9%8E%D8%A8%D9%92%D8%AF%D9%90%20%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%91%D9%8E%D9%87%D9%90%20%D8%A8%D9%92%D9%86%D9%90%20%D9%85%D9%8E%D8%B3%D9%92%D8%B9%D9%8F%D9%88%D8%AF%D9%8D

66

sebagai keputusan sahabat besar yang memiliki otoritas hukum yang
diakui.
. Qiyas

Dari sisi giyas, mazhab Hanafi berargumen bahwa kewajiban ‘iddah
setelah terjadi khalwah shahihah tetap berlaku karena istri telah
melakukan penyerahan diri sepenuhnya kepada suami, baik secara lahir
maupun batin, selama tidak ada penghalang syar 7. Dengan penyerahan
tersebut, hak istri atas mahar menjadi tetap, sebagaimana dalam akad
mu ‘awadhah (timbal balik). Logika yang dipakai ialah ganti (mahar)
menjadi wajib karena adanya penyerahan dari pihak yang berhak, bukan
karena manfaat itu benar-benar telah digunakan. Hal ini dianalogikan
dengan akad jual beli dan ijarah: apabila penjual telah menyerahkan
barang, atau pemilik rumah telah menyerahkan rumah kepada penyewa,
maka kewajiban membayar harga atau upah langsung tetap, meskipun
pembeli atau penyewa belum mengambil manfaatnya secara nyata. Jika
hukum bergantung pada pemanfaatan aktual, maka akan terbuka celah
untuk mengulur pembayaran atau bahkan menghindarinya, yang tentu
merugikan pihak yang memiliki hak. Dengan logika yang sama, dalam
akad nikah, penyerahan diri istri kepada suami dipandang sudah cukup
untuk menegakkan konsekuensi hukum nikah, sehingga hak atas mahar
dan kewajiban ‘iddah tetap berlaku walaupun belum terjadi jima’ secara

faktual.



67

Adapun mazhab Syafii berpandangan sebaliknya. Menurut mereka,
giyas tidak dapat digunakan untuk menyamakan antara khalwah dan
jima’, sebab keduanya memiliki konsekuensi hukum yang berbeda
secara substansial. Khalwah tidak bisa menggantikan posisi jima* dalam
hukum-hukum yang secara eksklusif hanya berlaku karena adanya
persetubuhan, seperti kewajiban mandi janabah, penerapan hadd zina,
atau kewajiban membayar kafarat dalam sumpah dan puasa. Karena itu,
jika khalwah tidak dianggap sebagai pengganti jima’ dalam hukum-
hukum tersebut, maka tidak sah pula menetapkan bahwa khalwah
memiliki konsekuensi hukum yang sama dengan jima’ dalam perkara
‘iddah. Selain itu, mereka juga men-giyas-kan akad nikah dengan akad-
akad muamalah seperti jual beli dan ijarah. Dalam transaksi tersebut,
konsekuensi hukum tidak sempurna kecuali setelah manfaat atau objek
akad benar-benar diterima. Jika serah terima tidak terjadi karena ada
penghalang, maka hak dan kewajiban belum sempurna. Dengan analogi
ini, jima’ dipandang sebagai inti manfaat dari akad nikah. Selama
manfaat itu belum terwujud, maka mahar penuh tidak dapat ditetapkan,
demikian pula kewajiban ‘ddah yang kedudukannya bergantung pada
terjadinya jima’ nyata.

Dengan demikian, letak perbedaan mendasar antara kedua mazhab
tampak pada cara mereka memandang hakikat objek akad nikah. Ulama
Hanafiyah menempatkan taslim al mar’ah (penyerahan diri istri)

sebagai inti akad, sehingga dianggap cukup untuk menimbulkan seluruh



68

konsekuensi hukumnya, termasuk kewajiban ‘iddah. Sebaliknya, ulama
Syafi ‘tyah memandang al wath’ (jima’) sebagai manfaat pokok akad,
sehingga konsekuensi hukum seperti ‘iddah tidak dapat ditetapkan
kecuali setelah terjadinya jima’ secara nyata. Perbedaan titik tolak inilah

yang melahirkan keragaman hasil istinbat hukum mengenai kedudukan

khalwah shahihah dalam kaitannya dengan kewajiban ‘iddah.

Tabel 4. 2 Perbandingan Pandangan Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafii

Poin Perbandingan Mazhab Hanafi Mazhab Syafii
Metode Istinbat Dalil | Untuk mazhab Hanafi yang | Sedangkan rujukan utama
Quran menjadi  landasan nagli | mazhab  Syafii  adalah
adalah firman Allah Ta ‘ala | firman Allah Swt. dalam
Q.S. al Nisa/4: 21 Surah al Ahzab /33: 49
Metode Istinbat | Menggunakan hadis | Menggunakan atsar
Dalil Hadis mursal riwayat | sahabat, terutama riwayat
Muhammad ibn ‘Abd al | Ibn ‘Abbas dan Ibn
Rahman ibn Tsauban yang | Mas‘ad,
diperkuat  olen  atsar
sahabat seperti riwayat dari
Zurarah bin Aufa, ‘Umar
ibn al Khattab, dan ‘Ali ibn
Abi Talib
Metode Istinbat | Menganalogikan akad | Berpandangan keduanya
Qiyas nikah dengan akad | memiliki konsekuensi
mu ‘awadhah seperti sewa- | hukum  yang  berbeda
menyewa. Penyerahan diri | secara substansial
istri (taslim) dipandang sebagaimana khalwah




Poin Perbandingan

Mazhab Hanafi

69

Mazhab Syafii

cukup untuk menetapkan
konsekuensi hukum,
sehingga kewajiban mahar
dan ‘iddah tetap berlaku

meskipun manfaat (jima’)

tidak bisa menggantikan
posisi jima’ dalam hukum-
yang
eksklusif hanya berlaku

hukum secara

karena adanya jima'. Serta

belum terwujud secara | akad nikah dianalogikan
faktual dengan muamalah yang
baru sempurna setelah
manfaat utama (jima’)
benar-benar terwujud.
Pendekatan  dalam | Cenderung melakukan | Pendekatan mazhab Syafii
berijtihad perluasan makna lafaz dan | lebih ketat yang mana

menggunakan pendekatan
ihtiyat dengan

mempertimbangkan aspek

kemaslahatan dan
kebutuhan praktis
masyarakat serta

perlindungan terhadap hak-
lebih fleksibel

dalam penerapan hukum

hak serta

berpegang pada makna
zhahir nash serta bersikap
lebih  hati-hati

penggunaan

dalam
ta’'wil dan
qiyas, dan lebih memilih
merujuk

teks

langsung pada
daripada membuat

analogi yang luas

Berdasarkan uraian dalil dari Quran, hadis,

dan giyas sebagaimana telah

dipaparkan, penulis menimbang bahwa pendapat fugaha’ Syafi ‘iyah, lebih kuat

karena bersandar pada nash Quran yang sangat tegas dan tidak menyisakan

kemungkinan penafsiran lain, yakni Q.S. al Ahzab/33: 49 yang meniadakan

kewajiban ‘iddah bagi perempuan yang diceraikan sebelum terjadi persetubuhan.

Kejelasan nash ini diperkuat dengan atsar sahabat seperti Ibn ‘Abbas dan Ibn



70

Mas‘iid, sehingga argumen jumhur memiliki dasar yang kokoh dari segi dalil naqli.
Namun demikian, pandangan mazhab Hanafi tetap memiliki nilai penting, terutama
dari sisi ihtiyar dalam hukum keluarga. Dengan memosisikan khalwah shahzkah
setara dengan jima’, mazhab Hanafi menampilkan sikap yang lebih protektif
terhadap hak-hak, baik itu hak istri, suami, bahkan Allah dan lebih fleksibel dalam
penerapan hukum, sebab prinsip kehati-hatian dapat mencegah terabaikannya hak.
Dengan demikian, meskipun secara dalil tekstual pendapat Syafiiyah lebih kuat,
akan tetapi Hanafiyah punya keunggulan pendekatan lebih praktis tetap signifikan

sebagai pendekatan praktis karena lebih menjaga hak



