
 

1 
 

Peran Dai dalam Pemberdayaan Masyarakat 

Oleh: Drs. Ahmad Rijali, M. Pd 

 

 

I. PENDAHULUAN 

 

Keberadaan Islam tidak bisa dilepaskan dari aktivitas dakwah. Tanpa dakwah maka 

tidak akan terealisasi nilai-nilai ajaran Islam kepada masyarakat sebagai rahmatan lil ‘alamain 

Oleh karena itu, Al-Qur’an secara mendetail menjelaskan tentang dakwah (Amin, 2013:22). 

Dakwah Islam dilakukan kepada masyarakat, oleh karenanya dai selain harus memahami 

karakter dari setiap individu dan kelompok yang menjadi objek dakwahnya, dai juga perlu 

memehami masyarakat yang menjadi tempat objek dakwah bersosialisasi (el-Ishaq, 2016:62) 

dan dai tidak dapat mengabaikan sistem sosial yang ada dalam berdakwah (el-Ishaq, 2016:67).   

 Secara sistem dakwah, Achmad (1983: 16-18) menjelaskan bahwa ketika perubahan 

sosio-kultural semakin kompleks berarti masalah kemanusian semakin meluas, dakwah Islam 

dihadapkan dengan keharusan memberikan jawaban yang jelas yang menyangkut kepentingan 

manusia dalam berbagai segi kehidupan. Penataan lembaga dakwah harus dimulai kembali, 

perumusan pesan ditinjau kembali, penanganan masalah secara konkret harus dikedepoankan, 

secara keseluruhan sistem dakwah harus ditinjau kembali, baik efektivitas, efisiensi, maupun 

jangkauan penanganan masalah yang dihadapi. Karena tanpa upaya yang berkesinambungan 

dalam pemikiran sistem dakwah, Islam semakin tidak mengakar dalam sistem sosial-budaya. 

Kedamaian, kemakmuran, keadilan yang diajukan oleh Islam semakin menjauh dari 

kenyataan demikian juga berarti masalah kemanusiaan yang paling fundamental ditunda 

pemecahannya secara tuntas.  

Masyarakat sebagai lingkungan ataupun sebagai sarana dakwah senantiasa mengalami 

dinamika perubahan pola interaksi yang menuju pada arah tertentunyang dapat menimbulkan 

dampak sosial maupun fisik. Tata masyarakat yang mapan mengalami perubahan, semua dasar 

eksistensi sistem kemasyarakatan dipertanyakan kembali yang berarti kesinambungan 

masyarakat terganggu. Karena perubahan sosial sifatnya menyeluruh, meliputi semua aspek 

kehidupan masyarakat maka pengaruhnya begitu mendalam dan menyeluruh; meliputi 

lembaga kenegaraan, lembaga-lembaga sosial, lembaga keluarga, dan pada akhirnya 

memengaruhi akar  kepribadian yang merupakan dasar sistem eksistensi diri yang paling 

fundamental. Demikian juga sebaliknya bahwa lembaga-lembaga tersebut di samping ilmu 

pengetahuan dan teknologi menjadi sebab terjadinya perubahan sosial. 



 

2 
 

Esensi dakwah dalam sistem sosio-kultural adalah mengadakan dan memberikan arah 

perubahan. Mengubah struktur masyarakat dan budaya dari kezhaliman ke arah keadilan, 

kebodohan ke arah kemajuan atau kecerdasan, kemiskinan ke arah kemakmuran, 

keterbelakangan ke arah kemajuan yang semuanya dalam rangka puncak kemanusiaan (takwa). 

Tingkat peradaban dan masalah yang berkembang ketika zaman Nabi berbeda dengan 

perubahan sosial yang terjadi sekarang ini, ciri yang menonjol bahwa perubahan yang terjadi 

sekarang ini adalah diawali dengan discovery, invention, dan innovation dalam bidang ilmu 

dan teknologi.  

Penerapan ilmu dan teknologi menjadi penggerak perubahan yang dilatarbelakangi oleh 

keinginan kebutuhan material. Dalam kerangka ini secara filosofis nilai penggerak perubahan 

adalah filsafat materialisme yang begitu jauh mewarnai indikator kemajuan masyarakat. Jargon 

“kemiskinan-kemakmuran”, “keterbelakangan-kemajuan” dipahami dalam ukuran materi 

belaka. Aspek spritual dan religius tidak menjadi ukuran untuk menentukan pembangunan 

suatu bangsa, sehingga pertumbuhan ekonomi nyaris menjadi ideologi yang menentukan 

semua perilaku masyarakat. 

Ditengah berbagai tantangan sosial seperti kemiskinan, rendahnya tingkat pendidikan, 

pengangguran, kemerosotan moral, serta kurangnya literasi keagamaan, dan pandangan 

materialistik tersebut dai memiliki kepentingan yang semakin besar untuk menjalankan 

tathwir-nya. Umat memerlukan pendekatan dakwah yang tidak hanya berorientasi pada 

retorika, tetapi juga aksi nyata dalam meningkatkan kualitas sumber daya manusia. Oleh karena 

itu, pemberdayaan menjadi salah satu aspek penting dalam dakwah kontemporer, dimana umat 

tidak hanya diajak memahami ajaran Islam, tetapi juga difasilitasi untuk mengembangkan 

kapasitas diri, ekonomi, spiritual, serta sosial. 

Berbagai lembaga dakwah, organisasi kemasyarakatan, dan institusi pendidikan Islam 

telah berperan dalam melaksanakan program-program pemberdayaan seperti pelatihan 

keterampilan, pendidikan keagamaan, pembinaan keluarga sakinah, penguatan ekonomi 

berbasis syariah, hingga gerakan sosial kemasyarakatan. Hal ini menjadi bukti bahwa dakwah 

Islam mampu menjadi agen perubahan sosial yang nyata. Namun, upaya pemberadayaan 

tersebut masih memerlukan penguatan metode, inovasi, serta sinergi antar lembaga dapat 

menjawab tantangan zaman yang semakin kompleks. 

Sesuai dengan konteks tersebut, peran dai sebagai pelaku dakwah (yang tidak hanya 

berceramah) menjadi penting untuk mengkaji bagaimana dakwah Islam dapat menjadi fondasi 

menjalankan kerja bil-hal-nya dalam pemberdayaan umat, apa saja bentuk pemberdayaannya, 



 

3 
 

serta bagaimana strategi dakwah dapat dilakukan secara efektif dan berkesinambungan dalam 

membangun umat yang unggul, berdaya saing, dan berakhlak mulia. 

 

II. DEFINISI 

 

A. Peran 

Peran adalah “perangkat tingkah laku yang diharapkan dimiliki oleh orang yang  

berkedudukan dalam masyarakat” (KBBI), “serangkaian perilaku, tugas, dan kewajiban yang 

diharapkan dari seseorang berdasarkan kedudukan, status sosial, atau posisinya dalam suatu 

struktur masyarakat maupun organisasi.” Sebagai aspek dinamis dari status, peran mengatur 

tindakan individu sesuai norma yang berlaku, menentukan apa yang harus diperbuat, serta 

kesempatan yang diberikan kepadanya.  

Poin-poin penting mengenai peran: pengertian utama dari KBBI menyebutkan peran sebagai 

tingkah laku yang diharapkan dimiliki oleh orang yang berkedudukan di masyarakat, (b) 

perang adalah bentuk nyata dari kedudukan seseorang. Jika seseorang melaksanakan hak dan 

kewajiban sesuai kedudukannya, ia sedang menjalankan peran. 

Konsep dasar menurut wikipedia, peran mengatur perilaku individu agar sesuai dengan 

norma sosial. Jenis-jenis peran: meliputi peran yang diharapakan, (norma), peran yang 

dirasakan (persepsi), peran nyata (apa yang benar-benar dilakukan). Konflik peran: kondisi di 

mana seseorang mengalami tuntutan peran yang bertentangan, seperti konflik antara peran di 

tempat kerja dan di rumah. 

Secara sederhana, jika status  adalah “siapa” orang tersebut, maka peran adalah “apa” yang 

dilakukan orang tersebut. Jika status seorang tersebut adalah dai, maka ia harus melakukan 

apa yang diinginkan oleh nilai-nilai agama dan oleh masyarakat sebagai norma. 

 

B. Dai 

 Dalam buku yang berjudul “Dustur Dakwah Menurut Al Qur-an” karya A. Hasjmi 

(1984:18) mengatakan bahwa dakwah islamiyah adalah mengajak orang lain untuk meyakini 

dan mengamalkan aqidah dan syariat Islam yang terlebih dahulu telah diyakini dan diamalkan 

oleh pendakwah sendiri. Beliau ingin menegaskan bahwa pendakwah (dai) sebelum 

mendakwahi orang lain pendiriannya sendiri harus jelas dan tegas tentang hal yang akan 

didakwahkannya itu. Dalam hal ini beliau mengutip Al-Quran Surah Yusuf ayat 108 yang 

artinya: ‘Katakanlah (Muhammad): inilah jalanku , aku dan orang-orang yang mengikutiku 

dengan sadar (yakin) mengajak kamu menuju Allah, mahasuci Allah, dan aku tidak termasuk 

dalam golongan orang-orang yang musyrik.’ Nabi Muhammad saw. menegaskan bahwa 

berdakwah itu bertujuan untuk manusia agar berjalan di jalan Allah (ajaran Allah) bukan jalan 

kemusyrikan.   



 

4 
 

Secara garis besar dai adalah (a) setiap muslim atau muslimat yang berdakwah sebagai 

kewajiban yang melekat dan tidak terpisahkan dari misinya sebagai penganut Islam, sesuai 

dengan perintah ballighuu anni walaw ayat, (b) mereka yang mengambil keahlian khusus 

dalam bidang dakwah Islam, dengan kesungguhan luar biasa dan dengan qudwah hasanah 

(Amin, 2013:69). Kesungguhan luar biasa itu biasa dikenal dengan kekuatan spiritual, 

intelektual, dan moral yang selalu diasah secara kontinyu dan konsisten. Terkhusus bagi mereka 

yang mengasah dan menumbuhkan potensi spiritualnya, akan menjadi makhluk yang berbeda,  

ia dikatakan akan menjelma menjadi insan yang unggul dan unik (Ismail, 2018:141). 

 

III. Kriteria Dai 

 

Jamaluddin Kafie (1993:29) dalam karyanya yang berjudul “Psikologi Dakwah Bidang 

Studi dan Bahan Acuan” mengatakan bahwa sebagai dai, pelaksana dakwah, sekurang-

kurangnya harus: 

1. Sanggup menyelesaikan beban yang ditugaskan kepada dirinya; mempertahankan 

agama sebagai kebenaran mutlak, dan menyebarluaskan nilai-nilai keagamaa 

sebagai keyakinan dan prinsip hidup yang benar. 

2. Mampu mengubah hidup manusia ini lebih berharga (bernilai) dan memberi 

kemampuan kepada mereka untuk menjadikan hidupnya di dunia ini sebagai 

investasi untuk kehidupannya di akhirat kelak. 

3. Pribadi dan individu yang selalu eksis dan konsisten terhadap tujuan dakwah, 

fungsi, dan peranannya 

Seorang dai juga harus memperhatika prinsip-prinsip kepemimpinan yang baik seperti 

sifat terbuka, berani berkorban, aktif berpartisipasi dalam kehidupan masyarakat, sanggup 

menjadi pelopor dan perintis dalam kebajikan, mengebangkan sifat-sifat kooperatif, 

kemanusiaan, dan sikap-sikap toleransi, kebijaksanaaan dan keadilan sosial, tidak menjadi 

parasit atau membebani masyarakat, percaya diri dan yakin akan kebenaran yang dibawanya, 

serta optimisme dan tidak mudah putus asa.  

Secara terperinci menurut Bayanuni yang dikutip oleh Moh. Ali Aziz (2017:188) 

menyebutkan persyaratan pendakwah sebagai berikut: 

1. Memiliki keyakinan yang mendalam terhadap apa yang akan didakwahkan. 

2. Menjalin hubungan yang erat dengan mitra dakwah. 

3. Memiliki pengetahuan dan wawasan tentang apa yang didakwahkannya. 



 

5 
 

4. Ilmunya sesuai dengan perbuatannya dan konsisten (istiqamah) dalam 

pelaksanaannya. 

5. Memiliki kepekaan yang tajam. 

6. Bijak dalam mengambil metode. 

7. Perilakunya terpuji. 

8. Berbaik sangka dengan umat Islam. 

9. Menutupi cela orang lain. 

10. Berbaur dengan masyarakat jika dipandang baik untuk dakwah dan menjauh jika 

justru tidak menguntungkannya. 

11. Menempatkan orang lain sesuai dengan kedudukannya dan mengetahui kelebihan 

masing-masing individu. 

12. Salang membantu, saling bermusyawarah, dan saling menasehati dengan sesama 

pendakwah. 

 

Dengan meneladani pribadi Rasul sebagai pendakwah yang agung, Moh. Ali Aziz 

(2017:189-190) mengutip Mustafa Assiba’i yang menjelaskan sifat-sifat pendakwah 

yang ideal sebagai berikut: 

1. Sebaiknya pendakwah dari keturunan yang terhormat dan mulia, sebab kemuliaan 

pendakwah atau reformer (pembaru) merupakan daya tarik perhatian masyarakat. 

Masyarakat akan menyepelekan pengakwah jika mengetahui ia berasal dan 

dibesarkan dalam suasana kehidupan yang tidak terhormat. Memang benar agama 

Islam tidak mengukur kemuliaan seseorang dari keturunannya. Akan tetapi, 

tergabungnya kemuliaan keturunan dengan kemuliaan amal perbuatan pada diri 

seseorang tentulah lebih tinggi dan mendekatkannya pada kesuksesan daripada 

orang yang tidak memiliki kedua hal tersebut. 

2. Seorang pendakwah seyogianya memiliki rasa perikemanusiaan yang tinggi, karena 

dengan itulah ia akan dapat merasakan apa yang dirasakan oleh orang-orang yang 

lemah. Akan tetapi, rasa kemanusiaan ini tidak akan mencapai kadar yang tinggi 

tanpa dia sendiri pernah merasakan penderitaan yang dialami oleh anak yatim piatu, 

orang-orang miskin, dan fakir berdebu, sebagaimana pernah diderita Nabi 

Muhammad yang yatim dan piatu. 

3. Penggerak dakwah sebaiknya memiliki kecerdasan dan kepekaan. Orang bodoh dan 

tidak cerdik sangat sulit dijadikan pemimpin dalam bidang pemikiran, perbaikan 



 

6 
 

masyarakat, dan kerohanian. Rasulullah saw. sejak kanak-kanak dikenal sebagai 

anak yang cerdas sehingga membuat semua orang sayang kepadanya. 

4. Seyogianya seorang pendakwah hidup sehari-hari dengan hasil usahanya sendiri 

atau dengan jalan lain yang baik, tidak dengan jalan lain yang tercela dan hina. 

Masyarakat tidak akan menaruh rasa hormat jika pendakwah itu telah menghinakan 

dirinya sendiri dengan mengemis dan menanti-nanti pemberian orang lain 

walaupun tidak secara terang-terangan. Rasulullah telah memberi contoh di mana 

beliau sejak remaja mengembala kambing kepunyaan penduduk Mekah dengan 

mendapat upah. Dalam usia dua puluh tahun beliau membantu Khadijah dalam 

usahanya berdagang. 

5. Kemantapan dan baiknya riwayat hidup seorang pendakwah pada masa mudanya 

juga termasuk faktor kesuksesannya mengajak orang lain ke jalan Allah Swt. 

6. Pengalaman-pengalaman yang dimiliki pendakwah berupa hasil perlawatannya ke 

luar negeri, pergaulannya yang luas dengan masyarakat, mengerti tradisi-tradisi dan 

problem-problemnya akan besar pengaruhnya terhadap kesuksesan dakwah. 

7. Pendakwah harus menyediakan waktu untuk diisi dengan ibadah yang 

menghampirkan dirinya kepada Allah Swt. Hal ini akan membuatnya selalu 

instrospeksi diri yang mungkin kurang baik atau malah salah atau kurang bijaksana 

dalam memilih pesan dan metode dakwahnya. Atau mungkin dia terlibat dalam 

pertikaian dan perdebatan yang sengit, sehingga melupakan Allah Swt., surga, dan 

neraka.  Karena inilah shalat Tahajjud atau shalat malam yang sudah menjadi 

kebiasaan bahkan kewajiban bagi para nabi sangat ditekankan bagi para 

pendakwah. 

Di lain sisi, menurut Natsir (1986: 133-110) persiapan dai (mubaligh) ada dua. Pertama 

persiapan mental, yaitu keikhlasan, dan yang kedua persiapan ilmiah. Persiapan ilmiah ini 

terdiri dari (a) tafaqquh fiddien yaitu memahami ajaran agama (risalah) dan dapat 

memahamkan sari pati dan jiwa ajaran agama itu, ia dapat memberi hidup dan menghidupkan, 

(b) tafaqquh fin-nas: yaitu sanggup memahami fitrah manusia berupa sifat-sifat, tingkah laku, 

pikiran, dan perasaan manusia. Ia juga mampu memahami bahasa Al-Qur’an dan bahasa 

manusia yang dia hadapi. 

Dengan demikian peran dai dalam menjalankan kewajibannya sebagai seorang 

pendakwah cukup berat namun harus dinikmati, apalagi dia akan langsung melakukan 

pemberdayaan masyarakat sebagai bentuk dakwah bil-hal. 

  



 

7 
 

IV. Pemberdayaan Masyarakat 

 

Pemberdayaan pada dasarnya adalah usaha yang disengaja dan dilakukan secara 

bersama-sama dalam mengarahkan masa depan masyarakat dan serangkaian teknik yang 

ditujukan untuk membantu orang-orang oleh masyarakat (Fahrudin, Tanpa tahun:94). 

Pemberdayaan bertujuan untuk meningkatkan kekuasaan orang-orang yang lemah atau 

tidak beruntung, ia juga adalah sebuah proses di mana orang menjadi cukup kuat untuk 

berpartisipasi dalam berbagai upaya meningkatkan kualitas kehidupan bersama, dengan 

kegiatan pemberdayaan orang memperoleh keterampilan, pengetahuan, dan kekuasaan yang 

cukup untuk memengaruhi kehidupannya dan kehidupan orang lain, pemberdayaan adalah 

usaha pengalokasian kembali kekuasaaan melalui pengubahan struktur sosial, di mana suatu 

komunitas diarahkan untuk menguasai kehidupannya. Pemberdayaan menuntut adanya 

perubahan banyak aspek dalam masyarakat, pemberdayaan memberikan kebebasan kepada 

setiap orang untuk menggunakan kemampuan yang ada dalam diri seseorang, di samping   

Dengan demikian pada dasarnya pemberdayaan adalah proses membangun kapasitas 

masyarakat agar mampu mandiri, mengambil keputusan, dan meningkatkan kualitas hidup 

secara menyeluruh. Dalam Islam, pemberdayaan merupakan bagian dari tugas memakmurkan 

bumi (al’imarah) yang menjadi tanggung jawab khalifah (manusia) dimuka bumi. 

Tujuan pemberdayaan dalam Islam meliputi: meningkatkan kesejahteraan hidup, 

membentuk masyarakat yang mandiri, menanggulangi kemiskinan dan ketidakadilan sosial, 

mengembangkan potensi individu sesuai fitrah dan kemampuan, dan membangun ummat yang 

kuat secara intelektual, spiritual, ekonomi, dan sosial. 

Peran masyarakat dalam pemberdayaan meliputi: aktif berpartisipasi dalam kegiatan 

sosial, mendukung program-program pendidikan dan ekonomi ummat, menjadi solidaritas dan 

ukhuwah Islamiah, menjadi subjek dalam pembangunan masyarakat. 

Dakwah tidak hanya berupa ceramah atau penyampaian kata-kata. Dakwah juga mencakup 

usaha nyata meningkatkan kualitas hidup manusia. Dakwah berfungsi sebagai proses 

transformasi manusia, bukan sekedar transfer ilmu. Dakwah yang efektif mendorong 

peningkatan akhlak dan spiritual. 

 

V. Bentuk-bentuk Pemberdayaan 

Pemberdayaan dalam dakwah (da’wah bil-tamkin) adalah aktivitas dakwah yang tidak 

hanya memberi nasihat, tetapi membantu umat menjadi mandiri, berdaya, dan mampu 

memperbaiki hidup. Adapun bentuk-bentuknya sebagai berikut: 



 

8 
 

Pertama, pemberdayaan spiritual (Ruhaniyah), dengan fokus memperkuat iman, 

akhlak, dan praktik agama. Tujuannya ialah membentuk pribadi muslim berakhlak dan 

berketakwaan. Adapun contohnya ialah kajian keislaman rutin, pembinaan akhlak remaja, 

tahsin dan tahfiz Al-Qur’an, majelis taklim, dan bimbingan ibadah (salat, puasa, zakat). 

Kedua, pemberdayaan ekonomi, dengan fokus kemandirian ekonomi umat. Tujuannya 

ialah mengurangi kemiskinan dan menciptakan ekonomi yang kuat. Adapun contohnya ialah 

pelatihan UMKM, manajemen keuangan keluarga, pengembangan koperasi masjid, pemberian 

modal usaha (microfinance syariah), pelatihan wirausaha muslim, pengelolaan zakat, infak, 

dan sedekah untuk mustahik. 

Ketiga, pemberdayaan sosial kemasyarakatan, dengan fokus memperkuat solidaritas 

dan kepedulian sosial. Tujuannya ialah menciptakan masyarakat yang harmonis dan peduli. 

Adapun contohnya ialah program bakti sosial, layanan kesehatan gratis, pembinaan keluarga 

sakinah, program anti-narkoba atau anti-bullying, penguatan organisasi pemuda masjid, dan 

pembangunan fasilitas umum (air bersih dan sanitasi) 

Keempat, pemberdayaan politik dan kepemimpinan, dengan fokus mencetak kader 

pemimpin yang berakhlak. Tujuannya ialah melahirkan pemimpin amanah dan profesional. 

Adapun contohnya ialah pelatihan kepemimpinan (LKD dan LDK), pendidikan politik berbasis 

nilai Islam, penguatan peran pemuda dalam organisasi, seminar etika kepemimpinan Islami. 

Kelima, pemberdayaan kultural, dengan fokus memperkuat budaya daerah selaras 

dengan Islam. Tujuannya ialah dakwah lebih mudah diterima masyarakat. Adapun contohnya 

ialah dakwah melalui seni, musik religi, atau budaya lokal, festival Islami, pelestarian nilai 

budaya yang baik, dan mengislamisasika tradisi lokal melalui pendekatan hikmah. 

Keenam, pemberdayaan teknologi dan media, dengan fokus memanfaatkan teknologi 

untuk dakwah modern. Tujuannya ialah memperluas jangkauan dakwah dan memberdayakan 

generasi digital. Adapun contohnya ialah pelatihan membuat konten dakwah, dakwah melalui 

media sosial (Youtube, Tiktok, podcast), kelas editing vidio atau desain dakwah, dan 

pembuatan website atau aplikasi masjid. 

Ketujuh, pemberdayaan lingkungan, dengan fokus menjaga lingkungan sebagai 

amanah Allah. Tujuannya ialah membentuk masyarakat yang menjaga alam sebagai bagian dari 

ibadah. Adapun contohnya ialah gerakan masjid ramah lingkungan, penghijauan dan daur 

ulang, edukasi tentang kebersihan dan kesehatan, kampanye pengurangan sampah plastik, dan 

program sanitasi lingkungan.  

 

 



 

9 
 

VI. Kaifiyat Dakwah dalam Pemberdayaan 

Dakwah pemberdayaan adalah strategi dakwah yang bertujuan untuk membebaskan 

masyarakat dari kondisi keterpurukan (ekonomi, sosial, pendidikan) menuju kondisi yang lebih 

baik, mandiri, dan bermartabat, dengan semangat ajaran Islam. Dakwah dan pemberdayaan 

masyarakat diibaratkan dua sisi mata uang yang saling terkait. 

Landasan metode (QS an-Nahl: 125) metode dakwah pemberdayaan sangat berakar 

pada tiga prinsip utama yang disebutkan dalam surah tersebut, antara lain: dakwah bil hikmah, 

dakwah mau’izhah al-Hasanah, dan dakwah bil-Mujadalah billati hiya ahsan. 

Metode dakwah dengan hikmah: ialah dakwah dengan kebijaksanaan. Maksudnya ialah 

menyampaikan ajaran Islam dan melakukan pemberdayaan dengan cerdas, arif, bijaksana, 

sesuai dengan kondisi psikologis, sosial, dan tingkat pemahaman masyarakat (mad’u). 

Kaitannya dengan sehari-hari ialah dalam pemberdayaan, ini berarti dai atau fasilitator harus  

melakukan penyadaran (membuat masyarakat sadar akan potensi dan masalah mereka) dan 

analisis kebutuhan yang mendalam sebelum meluncurkan program. Adapun contohnya ialah, 

seorag dai tidak langsung memberikan bantuan yang bersifat konsumtif, melainkan dai 

mengajak masyarakat untuk berdiskusi, umpamanya dalam bentuk focus group discussion 

(FGD) dengan warga untuk mengetahui masalah utama mereka misalnya pengangguran dan 

potensi yang dimiliki misalnya kerajinan lokal, dan sekaligus mereka bersama-sama mencari 

jalan keluarnya. 

Metode dakwah dengan mau’izhah al-hasanah: ialah dakwah dengan nasihat yang 

baik. Maksudnya ialah memberikan ajaran, nasihat, dan peringatan yang disampaikan dengan 

kalimat yang bagus, jelas dan menyentuh jiwa, serta menumbuhkan kesadaran. Kaitannya 

dengan sehari-hari ialah hal ini diwujudkan dalam bentuk motivasi dan pembinaan etos kerja 

yang Islami. Dai memberikan pemahaman bahwa bekerja keras adalah ibadah, dan meminta 

minta adalah perbuatan yang tidak disukai (prinsip penghargaan etos kerja). Adapun contohnya 

ialah ceramah atau bimbingan kelompok yang menekankan pentingnya zakat, infak, dan 

sedekah sebagai kewajiban komunal untuk membantu memandirikan sektor ekonomi 

masyarakat yang lemah, bukan hanya ceramah ritual. 

Metode dakwah al-mujadalah billati hiya ahsan, ialah dakwah dengan diskusi atau 

bantahan yang dilakukan dengan cara yang terbaik. Maksudnya ialah melakukan dialog, 

musyawarah, dan diskusi secara santun, rasional, dan menghormati perbedaan untuk mencapai 

kesepakatan atau solusi terbaik. Kaitannya dengan sehari-hari ialah prinsip ini sejalan dengan 

konsep partisipatif dalam pemberdayaan, masyarakat bukan hanya objek, tetapi subjek dan 

penentu kebutuhan mereka (dari rakyat, oleh rakyat untuk rakyat). Adapun contohnya ialah 



 

10 
 

dengan melibatkan tokoh masyarakat dan warga dalam musyawarah untuk merancang program 

pemberdayaan ekonomi atau pendidikan tersebut sesuai dengan kebutuhan mendesak mereka. 

Bentuk-bentuk tersebut di implikasikan menggunakan tiga metode, yakni metode bil 

lisan ialah metode dalam bentuk ceramah, khutbah, diskusi, dan konseling. Metode bil qalam 

ialah metode dengan bentuk tulisan di media cetak, buku, atau media daring (internet atau 

media sosial). Dan metode bil haq ialah metode dengan tindakan dan amal nyata (keteladanan).  

Kaitannya dengan pemberdayaan di dalam kehidupan sehari-hari, antara lain: 

1. Menyampaikan pemahaman tentang pentingnya memilih pemimpin yang amanah 

(politik), menjaga lingkungan (sosial-budaya), atau kewajiban menuntut ilmu 

(pemdidikan). 

2. Meyebarkan informasi keterampilan atau peluang usaha berbasis syariah (misalnya, 

sistem bagi hasil) kepada khalayak luas. 

3. Bentuk pemberdayaan yang paling konkrit. Melalui pendampingan, pembangunan 

fasilitas sosial, atau pemberian modal usaha produktif. 

 

VII. Simpulan 

Simpulan yang dapat diajukan adalah sebagai berikut: 

1. Dai adalah seseorang yang meiliki tugas dan kewajiban mengatur transfer ajaran 

agama dengan berbagai cara. 

2. Ajaran agama yang dimaksud adalah aqidah dan syariat Islam yang terlebih dahulu 

diamalkan oleh dai tersebut. 

3. Dengan begitu tugas dan kewajibannya cukup berat, maka ia harus memiliki 

karakter yang sesuai dengan kepribadian yang diinginkan oleh masyarakat secara 

ideal dengan sejumlah kriteria terutama berkaitan dengan spritual, intelektual, dan 

moral. 

4. Pemberdayaan masyarakat yang dilakukan oleh dai adalah dalam rangka 

mentransformasikan ajaran agama Islam agar dapat dirasakan hasilnya oleh 

masyarakat berupa kebahagian hidup saling tolong sesuai dengan kemampuan, 

kekuatan dan kekuasaan. 

 

 

 

 

 



 

11 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Achmad, Amrullah. 1983. Dakwah Islam dan Perubahan Sosial. Yogyakarta: Prima Duta. 

Amin, Samsul Munir, 2013. Ilmu Dakwah.Jakarta: AMZAH. 

Aziz, Moh. Ali. 2017. Ilmu Dakwah. Jakarta: KENCANA. 

El-Ishaq, Ropingi. 2016. Pengantar Ilmu Dakwah Studi Komprehensif Dakwah dari Teori ke 

Praktik. Malang: Madani. 

Ismail, Ilyas.2018. The True Da’wa Menggagas Paradigma Baru Dakwah Era Milenial. 

Jakarta: PRENADAMEDIA GROUP. 

Kafie, Jamaluddin. 1993. Psikologi Dakwah. Surabaya: Indah Surabaya. 

Natsir, M. 1986. Fiqhud Da’wah. Solo: CV. Ramadhani. 

Pusat Bahasa Depertemen Pendidikan Nasional. 2002. Kamus Besar Bahasa Indonesia. 

Jakarta: Balai Pustaka. 

 

 

 

 

 


