BAB IlI

MAQASHID AL-SYARI’AH DAN TINJAUAN SURAT EDARAN
MAHKAMAH AGUNG (SEMA) NOMOR 1 TAHUN 2022

A. Pengertian Magashid al-syari’ah

Maqashid al-syari’ah terdiri dari dua kata magashid dan al-syari’ah.
Magashid bentuk plural dari magshadh yang berarti maksud, dan tujuan.* Adapun
al-syari’ah dalam bahasa arab berarti peraturan, perundang-undangan, dan
hukum.? Secara istilah Magashid adalah tujuan atau maksud ditetapkannya
hukum.?

Menurut Imam al-Syatibi sebagaimana dikutip oleh Arisman, magashid al-
syari’ah Adalah tujuan disyariatkanya hukum oleh Allah yang berintikan
kemaslahatan umat manusia baik didunia dan kebahagiaan di akhirat.* Definisi ini
menunjukkan bahwa setiap hukum Islam ditetapkan bukan sekadar untuk
mengatur perilaku manusia, tetapi untuk membawa manfaat dan mencegah
kerusakan dalam kehidupan mereka, baik di dunia maupun akhirat.

Selanjutnya, menurut Jasser Auda yang merupakan salah satu tokoh

kontemporer dalam maqgashid al-syari’ah. Magashid al-syari’ah adalah sasaran-

‘Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, 1124.
Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, 712.

*Nawawi, Ushul Figh Sejarah, Teori Lughawy Dan Teori Magashidy (Literasi Nusantara,
2020), 161.

*Arisman, Dimensi Magashid al-syari’ah Dalam Pernikahan (Kalimedia, 2019), 36-37.

41



42

sasaran atau maksud-maksud dibalik hukum itu.”> Pandangan ini menjelaskan
bahwa setiap hukum memiliki maksud tertentu yang harus dipahami agar
penerapannya tidak kaku dan tetap sesuai dengan kebutuhan manusia di setiap
waktu.

Menurut Amir Syarifudin magashid al-syari’ah adalah apa yang dimaksud
olen Allah dalam menetapkan hukum, apa yang dituju oleh Allah dalam
menetapkan hukum atau apa saja yang ingin dicapai oleh Allah dalam menetapkan
suatu hukum.® Pengertian ini menunjukkan bahwa setiap hukum Allah memiliki
arah dan tujuan yang jelas agar manusia bisa memahami makna di baliknya.

Sedangkan menurut Satria Effendi maqgashid al-syari’ah berarti tujuan
Allah dan Rasulnya dalam merumuskan hukum-hukum Islam. Tujuan itu dapat
ditelusuri dalam ayat-ayat al-Quran dan sunnah Rasulullah sebagai alasan logis
bagi rumusan suatu hukum yang berorientasi kepada kemaslahatan umat manusia.’

Dari berbagai pendapat di atas dapat disimpulkan bahwa magashid al-
syari’ah adalah tujuan dari ditetapkannya hukum Islam yang bertujuan untuk
menjaga kemaslahatan manusia. Semua hukum Islam dibuat untuk mencapai

kebaikan, mencegah kerusakan baik di dunia maupun di akhirat.

B. Tingkatan Magéshid al-syari’ah
Imam al-Juwayni merupakan yang pertama kali menerapkan konsep

magashid sebagai bagian dari maslahat. Kemudian konsep itu dikembangkan oleh

*Jasser Auda, Maqasid Al-Sharaih As Philosophy Of Islamic Law A System Approach
(The International Institute of Islamic Thought, 2008), 2.

°Amir Syarifuddin, Ushul Figh (Kencana, 2014), 231.

’Satria Effendi, Ushul Figh (Kencana, 2014), 233.



43

murid beliau yaitu al-Ghazali. Menurut al-Ghazali tingkatan Magashid terdiri dari
al-dharuruyyat, al-hajjiyat. Dan al-tahsiniyyat.> Adapun Penjelesan dari masing-
masing tingkatan tersebut berikut ini.
1. al-Dharuriyyat

al-Dharuriyyat adalah tingkatan tertinggi dalam magashid yang bertujuan
untuk memelihara kebutuhan yang bersifat essensial bagi kebutuhan manusia.’
Jika kebutuhan ini tidak terpenuhi, kehidupan manusia akan terganggu dan tatanan
masyarakat bisa rusak. Pada level ini, syariat memberikan perhatian besar untuk
mencegah segala bentuk bahaya yang dapat mengancam eksistensi manusia. Salah

satu prinsip utamanya adalah kaidah:

it 35l

s 10

“Bahaya harus dihilangkan”.

Kaidah ini bersumber dari hadis dan al-Quran yang melarang tindakan
yang membawa bahaya, baik itu fisik, psikis, maupun ekonomi. Oleh karena itu
segala sesuatu yang menimbulkan kerugian, penderitaan, penelantaran harus
segera dihilangkan karena hal tersebut bertentangan dengan tujuan syariat.

Kebutuhan pokok dalam kategori al-dharuriyyat ini terdiri dari lima hal
yang dikenal dengan istilah (al-dharuriyah al-kahmasah), yaitu:

a. Memelihara Agama (Hifzh al-Din)

Agama (al-din) dapat diartikan ketundukan dan kepasrahan. Tunduk dan

®Jabbar Sabil, Magashid al-syari’ah (PT Raja Grafindo Persada, 2022), 92-93.
°Mardani, Ushul Figh (PT Raja Grafindo Persada, 2016), 337.

“Muhammad Hamim dan Ahmad Muntaha, Pengantar Kaidah Figh Syafi’iyah
Penjelasan Nzam al-Fara 'id al-Bahniyah (Lirboyo Press, t.t.), 88.



44

pasrah dalam konteks ini adalah menerima perintah Allah dan menjauhi
larangannya secara lahir dan batin."* Dengan demikian dapat kita ketahui bahwa
memelihara agama adalah dengan melaksanakan semua kewajiban yang
ditetapkan oleh Allah melalui hukumnya baik itu berupa perintah maupun berupa
larangannya.
Dasar hukum terkait memelihara agama (hifzh al-din) terdapat di dalam al-
Qur’an surah al-Tahrim ayat 6 yaitu:
56 Ay 1S i a0 el

“wahai orang-orang yang beriman jagalah dirimu dan keluargamu dari api
9912
neraka.

Ayat tersebut menunjukkan bahwa setiap orang memiliki tanggung jawab
untuk menjaga dirinya dan keluarganya agar tetap berada dalam jalan yang benar.
Menjaga agama (hifzh al-din) berarti berusaha menjalankan perintah Allah dan
menjauhi larangan-Nya dalam kehidupan sehari-hari, baik untuk diri sendiri
maupun keluarga.

Agar terwujudnya pemeliharan agama menurut Ziyad Muhammad Amidan
sebagaimana dikutip oleh Jabbar Sabil ada 3 sarana yaitu:

1) Pengamalan agama
2) Penerapan hukum agama
3) Berdakwah, dan menuntut ilmu.®”

b. Memelihara Jiwa (Hifzh al-Nafsh)

" Arisman, Dimensi Magashid al-syari’ah Dalam Pernikahan, 329-30.
?Hatta dkk., The Great Quran Referensi Terlengkap lImu-1lmu Al-Qur’an, 2338.

B3sabil, Magashid al-syari’ah, 108-9.



45

Pemeliharaan jiwa berarti menjaganya dari kemusnahan. Baik diri sendiri
maupun orang lain. Dalam ajaran Islam, hal ini diwujudkan melalui larangan
melakukan pembunuhan, penganiayaan, atau tindakan apa pun yang dapat
membahayakan dan mengancam keberlangsungan hidup seseorang.*

Dasar hukum terkait memelihara jiwa (hifzh al-nafsh) terdapat di dalam al-
Qur’an surah al-Nisa ayat 29 yaitu:

Wiy 28 087 &) 1Ka 518 s
“Dan janganlah kamu membinasakan dirimu, sesungguhnya Allah Maha
Penyayang kepadamu.”®

Ayat tersebut menegaskan bahwa Islam sangat menjunjung tinggi
keselamatan jiwa manusia. Larangan membinasakan diri sendiri menunjukkan
bahwa setiap bentuk tindakan yang membahayakan kehidupan, baik terhadap diri
sendiri maupun orang lain merupakan tindakan yang tidak dibenarkan. Oleh
karena itu, menjaga jiwa (hifz al-nafs) menjadi tujuan penting dalam maqgashid al-
syari’ah agar kehidupan manusia tetap terlindungi dan terjaga dari segala bentuk
mudarat.

Menurut Amidan sebagaimana dikutip oleh Jabbar Sabil, terdapat empat
sarana untuk mewujudkan pemeliharaan jiwa. Keempat sarana tersebut berperan
penting dalam menjaga dan melindungi kehidupan manusia agar tetap terjaga
dengan baik, yaitu:

1) Pensyariatan nikah.

“Mohammad Rasikhul Islam Islam, “Pembagian Magqashid al-Syari’ah berdasarkan
pengaruhnya terhadap umat manusia (Dharuriyyat, Hajiyyat dan Tahsiniyat),” CLJ: Celestial Law
Journal 2, no. 1 (2024): 96.

Hatta dkk., The Great Quran Referensi Terlengkap llmu-1lmu Al-Qur’an, 348.



46

2) Pensyariatan nafkah terhadap anak dan orang tua.
3) Membolehkan makan dan minum.
4) Membolehkan makanan yang haram.'®

c. Memelihara Akal (Hifzh al-’Aql)

Kata al-‘ag! secara etimologis berarti akal, fikiran, dan faham."” Akal
merupakan manifestasi dari kebaikan tuhan terhadap manusia karena akal
merupakan pembeda manusia dengan mahluk lainnya.'®* Manusia berfikir dengan
akalnya, menyelesaikan masalah dengan akalnya, dan membedakan baik dan
buruk melalui akalnya.

Dasar hukum terkait memelihara akal (hifzh al-‘aq/) terdapat di dalam al-
Qur’an surah al-Maidah ayat 90 yaitu:

b ik 25 oty N Sl sy i G g
“Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya khamar, judi, berhala,
dan undian nasib itu perbuatan keji dan perbuatan setan.”**

Ayat tersebut tidak menunjukkan secara ekspilisit untuk menjaga akal,
akan tetapi telah kita ketahui bahwa khamar dan judi dilarang karena dapat
merusak akal dan menghilangkan kesadaran manusia. Ketika akal terganggu,
seseorang tidak mampu berpikir jernih dan mengambil keputusan dengan baik.
Oleh karena itu, larangan ini menunjukkan pentingnya memelihara akal (hifz al-

‘aql) agar manusia tetap dapat berpikir sehat, dan bertindak sesuai moral.

1°Sabil, Magashid al-syari’ah, 112-14.
"Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, 957.
Nawawi, Ushul Figh Sejarah, Teori Lughawy Dan Teori Magashidy, 169.

Hatta dkk., The Great Quran Referensi Terlengkap llmu-1lmu Al-Qur’an, 514.



47

Agar pemeliharaan akal dapat terwujud, terdapat dua sarana utama yang

harus diperhatikan. Kedua sarana tersebut yaitu:
1) Menuntut ilmu,
2) Pengharaman makanan dan minuman yang merusak akal.”

d. Memelihara Keturunan (Hifzh al-Nasl)

Memelihara keturunan (hifzh al-nas) dapat dilakukan melalui dua cara,
yaitu secara ofensif dan defensif. Secara ofensif, pemeliharaan keturunan
diwujudkan melalui pensyariatan pernikahan sebagai cara yang sah untuk menjaga
keutuhan nasab. Sedangkan secara defensif, dilakukan dengan melarang perbuatan
zina dan menetapkan hukuman bagi pelakunya. Kedua cara ini bertujuan untuk
melindungi keturunan agar tidak terjadi ketidakjelasan asal-usul dan menjaga
kehormatan keluarga.”

Dasar hukum terkait memelihara keturunan (hifzh al-nasl) terdapat di
dalam al-Qur’an surah al-Isra ayat 32 yaitu:

Yoo sleg £206 O87 ) 340 1558 Vs
“Dan janganlah kamu mendekati zina, sesungguhnya zina itu adalah suatu
perbuatan keji dan jalan yang buruk.”?

Avyat tersebut menegaskan bahwa larangan mendekati zina bertujuan untuk
menjaga kejelasan keturunan dan kehormatan keluarga. Dengan terjaganya
keturunan melalui pernikahan yang sah serta terhindarnya dari perbuatan zina,

syariat berupaya memastikan keberlangsungan keluarga yang terjaga nasabnya,

23abil, Magashid al-syari’ah, 117-18.
'Ma’shum Zein, Menguasai llmu Ushul Figh (Pustaka Pesantren, 2013), 413.

?Hatta dkk., The Great Quran Referensi Terlengkap lImu-llmu Al-Qur’an, 1186.



48

dan terlindungi hak-hak anggotanya. Oleh karena itu, pemeliharaan keturunan
(hifz al-nasl) merupakan tujuan penting syariat dalam membangun dan menjaga
keutuhan keluarga.

e. Memelihara Harta (Hifzh al-Mal)

Harta (al-mal) dalam bahasa Arab berarti harta benda.” Secara Istilah harta
adalah sesuatu yang sangat dibutuhkan oleh manusia, karena tanpa harta, terutama
untuk memenuhi kebutuhan dasar seperti makanan, manusia tidak dapat bertahan
hidup. Oleh sebab itu, dalam rangka jalbu al-manfa ‘ah (mendatangkan manfaat),
Allah memerintahkan manusia untuk berusaha memperoleh dan menjaga hartanya
dengan cara yang benar. Sebaliknya, dalam rangka daf“u al-mudharrah (menolak
keburukan), Allah melarang perusakan harta serta pengambilan harta milik orang
lain dengan cara yang tidak sah.*

Dasar hukum terkait memelihara harta (hifzh al-mal) terdapat di dalam al-
Qur’an surah al-Nisa ayat 5 yaitu:

2 80 s o) (S0 S1GaE0 B s
“Dan janganlah kamu serahkan harta kepada orang-orang yang belum
sempurna akalnya, yang Allah jadikan sebagai penopang kehidupan.”25

Ayat tersebut menegaskan bahwa harta merupakan penopang utama
kehidupan manusia yang harus dijaga dan dikelola dengan baik. Larangan
menyerahkan harta kepada orang yang belum mampu mengelolanya menunjukkan

pentingnya tanggung jawab dalam menjaga dan memanfaatkan harta agar tidak

Z\Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, 1368.
#gyarifuddin, Ushul Figh, 238.

“Hatta dkk., The Great Quran Referensi Terlengkap lImu-llmu Al-Qur’an, 326.



49

menimbulkan kerugian. Oleh karena itu, pemeliharaan harta (hifzh al-mal)
menjadi tujuan penting syariat untuk menjamin keberlangsungan hidup dan
kesejahteraan manusia.
2. al-Hajjiyat

al-Hajjiyat merupakan tingkatan kedua setelah al-dharuriyyat dalam
magashid al-syari’ah. Tingkatan ini berisi berbagai bentuk kemudahan dan
keringanan yang diberikan oleh Allah kepada hamba-Nya agar mereka dapat
menjalankan hukum dan berbagai urusan mu 'amalah dengan lebih mudah.?® Pada
dasarnya, jika ketentuan dalam al-hajjiyat tidak dilaksanakan, hal itu tidak sampai
mengancam keberlangsungan hidup seseorang, tetapi hanya akan menimbulkan
kesulitan dalam menjalani kehidupan. Contoh kemaslahatan berdasarkan al-
hajjiyat yaitu:

a. Dalam bidang ibadah seperti kemudahan menjama’ dan mengqasar

salat bagi seseorang yang melakukan perjalanan jauh.
b. Dalam bidang adat seperti diperbolehkannya memburu hewan.
c. Dalam bidang mu’amalah seperti diperbolehkannya agad musaqoh,
agad salam, dan sebagainya.”’
3. al-Tahsiniyyat

Kebutuhan al-tahsinyyat adalah tingkat kebutuhan yang bersifat pelengkap.

Jika kebutuhan ini tidak terpenuhi, tidak akan mengancam keberlangsungan hidup

manusia maupun menimbulkan kesulitan yang berarti. Kebutuhan al-tahsinyyat

Amin Farih, Kemaslahatan dan Pembaharuan Hukum Islam (Walisongo Press, 2008),
95.

*’Farih, Kemaslahatan dan Pembaharuan Hukum Islam, 95-96.



50

mencakup hal-hal yang berkaitan dengan kepatutan menurut adat, menjaga
penampilan agar enak dipandang, serta berhias dengan cara yang sesuai dengan
norma dan akhlak.”® Dengan kata lain, kebutuhan al-tahsinyyat ini lebih baik
dilakukan.

Contoh kemaslahatan berdasarkan tahsinyyat yaitu:

a. Kebutuhan al-tahsinyyat dalam bidang ibadah, seperti menjaga
kebersihan dari najis dan hadas, baik pada tubuh, pakaian, maupun
lingkungan. Islam juga menganjurkan berhias saat ke masjid dan
memperbanyak ibadah sunnah sebagai bentuk penyempurna ibadah
wajib.

b. Dalam bidang mu’amalah, Islam melarang membeli barang yang
ditawar orang, dan menaikkan harga secara tidak wajar.

c. Dalam bidang adat, Islam melarang sikap boros, dan kikir.*®

C. Tingkatan Magashid al-syari’ah Jasser Auda

Menurut Jasser Auda, magashid al-syari’ah klasik bersifat protection
(Perlindungan) dan preservation (pelestarian) harus direformasi menjadi magashid
yang bercita rasa pengembangan dan kemanusiaan (hak asasi manusia).*® Oleh
karena itu Jasser Auda merekonstruksi Kklasifikasi magashid al-syari’ah menjadi

tiga tingkatan yaitu:

**Effendi, Ushul Figh, 235.
**Sabil, Magashid al-syari’ah, 141-42.

*Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Magashid al-syari’ah, trans. oleh
Rosidin dan ’Ali Abd al-Mun’im (PT Mizan Pustaka, 2015), 11.



51

1. General magashid yaitu magashid yang mencakup seluruh hukum Islam.
Dalam hal ini tingkatan al-dharuruyyat, dan al-hajjiyat juga termasuk di
dalamnya, ditambah dengan tujuan magashid yang baru yaitu keadilan.

2. Partial magashid yaitu magashid yang muncul dalam suatu kasus tertentu,
seperti mencari sejumlah saksi dalam kasus pengadilan tertentu, dan
bolehnya berbuka puasa bagi orang yang sakit.

3. Spesific magashid yaitu magashid yang ditujukan pada bagian tertentu
dalam hukum Islam, seperti kesejahteraan anak dan istri, dan pencegahan
monopoli dalam hukum transaksi keuangan.*

Di sisi lain menurut Jasser Auda, agar hukum Islam dapat berperan di era
modern dan mewujudkan kemaslahatan bagi umat manusia, maka cakupannya
perlu diperluas. Hukum Islam tidak hanya berfokus pada persoalan individual,
tetapi juga harus mencakup aspek universal yang relevan dengan kehidupan

masyarakat secara luas. Berikut penjabaran yang dimaksud:

Tabel 3.1 Perbandingan Konsep Magashid al-Syari’ah klasik dan Jasser Auda

Maanhlg:éli'lfy ari‘ah Magashid al-syari’ah Jasser Auda
Hifzh al-Din Perlindungan kebebasan berkeyakinan
Hifzh al-Nafs Perlindungan hak-hak manusia
Hifzh al-*Aq] IiDI(ranr\l/JVUJudan berpikir ilmiah dan semangat mencari
Hifzh al-Nasl Perlindungan keluarga
Hifzh al-Mal Perlindungan harkat dan martabat manusia.*

*'Sutisna dkk., Panorama Magashid al-syari’ah (Media Sains Indonesia, 2021), 171-72.

*Muhammad Mattori, “Konsep Magqasid Syariah Jasser Auda Melalui Pendekatan
Sistem,” SETYAKI: Jurnal Studi Keagamaan Islam 1, no. 3 (2023): 122.



52

Pada dasarnya, sebagaimana yang telah dijelaskan diatas, perbedaan
paradigma magashid al-syari’ah Klasik dan yang modern terletak pada fokusnya.
Maqashid al-syari’ah klasik lebih menekankan perlindungan dan pelestarian
hukum terhadap individu, sedangkan teori magashid al-syari’ah modern lebih
menekankan pembangunan dan pemenuhan hak-hak manusia.

Selain itu, Jasser Auda tidak hanya menekankan pentingnya hak asasi
manusia (HAM), tetapi juga menjadikan pengembangan sumber daya manusia
(SDM) sebagai acuan dalam perluasan konsep magashid. Menurutnya,
peningkatan kualitas manusia dalam berbagai aspek, baik pendidikan, kesehatan,
ekonomi, maupun kesejahteraan sosial yang merupakan bagian penting dari tujuan

syariat yang harus diwujudkan melalui hukum di era modern.*

D. Pendekatan Sistem Jasser Auda

Pendekatan sistem pertama kali diperkenalkan oleh Ludwig Von
Bertalanffy. Pendekatan ini digunakan untuk memahami sesuatu secara
menyeluruh atau holistik, dengan melihat bahwa setiap bagian saling terhubung
dan tidak dapat dipisahkan dari keseluruhan. Pada awalnya, teori ini berkembang
dalam bidang ilmu alam, khususnya biologi. Namun, seiring berjalannya waktu,
James Grier Miller memperluas penggunaannya untuk menganalisis masyarakat
dan lingkungan. Kemudian pada tahun 1972, Ervin Laszlo memperkenalkan
istilah filsafat sistem, yaitu cara pandang yang melihat bahwa segala sesuatu di

dunia saling berkaitan dan membentuk suatu kesatuan sistem.

*Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqgashid al-syari’ah, 11-12.



53

Dalam konteks hukum Islam, Jasser Auda adalah tokoh pertama yang
menerapkan pendekatan sistem untuk menganalisis hukum Islam. Dari banyaknya
fitur dalam teori sistem, Auda hanya menggunakan enam fitur, karena sebagian
besar fitur lain berasal dari konsep-konsep biologi yang kurang relevan dengan
analisis hukum.** Adapun enam fitur yang digunakan Jasser Auda adalah sebagai
berikut:

1. Kognisi Sistem (Cognitive System)

Menurut teori sistem, realitas dan pemikiran (kognisi) berkelidan dan
keduanya tidak bisa terpisah dari zaman. Oleh karena itu dalam pandangan
teoritikus sistem konsep keilmuan pengetahuan selalu berkembang dan terbuka.
Akibatnya, semakin beragam dan berbeda realitas yang dihadapi manusia maka
sangat mungkin terjadi pembaharuan ilmu pengetahuan.*

Menurut Jasser Auda, hukum Islam adalah hasil pemikiran manusia dalam
memahami nash, sehingga wajar jika muncul perbedaan pendapat di antara para
ulama. Karena itu, figih yang merupakan hasil pemikiran atau proses kognisi para
ulama juga termasuk bagian dari produk pemahaman manusia. Namun dalam
praktiknya, figih sering dianggap sebagai “hukum Allah” yang tidak boleh
berubah, bahkan terkadang disamakan dengan nash itu sendiri.*®

Padahal, syariah dan figih adalah dua hal yang berbeda. Syariah adalah

sumber hukum Islam, yaitu al-Qur’an dan hadis yang sifatnya tetap. Sementara

**Hengki Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda (Yayasan Pengkajian Hadis
el Bukhori, 2018), 130-32.

*Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 133-134.

**Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 136.



54

figih adalah hasil penafsiran, pemahaman, dan ijtihad manusia terhadap nash
tersebut. Dari perbedaan ini dapat dipahami bahwa syariah bersifat statis,
sedangkan figih bersifat dinamis karena merupakan produk pemikiran manusia
yang kebenarannya tidak mutlak. Terlebih lagi, tidak ada manusia yang benar-
benar mengetahui maksud dan tujuan Allah secara pasti, sehingga figih selalu
terbuka untuk dikaji dan dikembangkan kembali.*’

2. Holisme (Wholness)

Pendekatan sistem ialah pendekatan yang holistik (meyeluruh) dimana
entitas apapun dipandang sebagai satu kesatuan sistem yang terdiri dari bagian-
bagian di dalalmnya.* Pada dasar nya logika ushul figih dipengaruhi oleh hukum
kausalitas yang mengakibatkan pendekatan yang ada di ushul figih menggunakan
pendekatan parsial dan reduksionis. Akibat dari pendekatan ini, kebanyakan ulama
memberikan perhatian yang lebih besar terhadap dalil spesifik (dalil al-juz 1) dan
mengabaikan dalil umum (dalil al-kulli) atau prinsip dasar syariat (magashid al-
syari’ah).”

Oleh karena itu Auda mengutip pendapat al-Shatibi yang mengatakan
bahwa dalil parsial tidak dapat dijadikan satu-satunya acuan istinbath hukum,
maka perlu mengakomodir dalil-dalil umum dan memberikan perhatian besar
terhadap prinsip universal syariat (magashid al-syari’ah) diatas dalil parsial.*”

Bahkan menurut al-Syatibi sebagaimana yang dikutip oleh Hengki Ferdiansyah,

*’Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 137.
**Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqgashid al-syari’ah, 87.
*Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 138.

**Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Magashid al-syari’ah, 259.



55

“mujtahid yang hanya berpegang kepada dalil khusus dan berpaling terhadap dalil
umum maka ijtihadnya keliru.”*!

Sebagaimana pendapat yang telah disebutkan di atas merupakan bukti
bahwa prinsip holisme (menyeluruh) telah disinggung oleh ulama terdahulu. Maka
dari itu prinsip holisme (menyeluruh) ini perlu ditingkatkan guna menutupi
kekurangan pendekatan ushul figih yang bersifat parsial dan reduksionis.

3. Keterbukaan (Openness)

Para teoritikus sistem membagi sistem menjadi dua yaitu sistem terbuka
dan sistem tertutup. Sistem terbuka adalah sistem yang mampu beradaptasi dan
berkembang dengan lingkungan yang ada di luarnya. Sedangkan sistem tertutup
adalah sistem yang tidak dapat berkembang (statis) karena terisolasi dari dunia
luar.*

Menurut Auda sistem hukum islam adalah sistem yang terbuka dan
dinamis. Sebab itu beliau menolak pendapat yang mengatakan tertutupnya ijtihad
dalam bidang ushul figih. Menurut Auda pendapat yang mengatakan bahwa ushul
figih sudah sempurna, dan tidak memiliki kekurangan dapat mengakibatkan
hukum islam menjadi kaku dan tertutup. Padahal nash bersifat terbatas sedangkan
realitas selalu berkembang.®

Menurut Jasser Auda, hukum Islam dapat berkembang dan tetap relevan di

zaman sekarang jika sistem hukumnya dibuat lebih terbuka. Auda menawarkan

*'Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 139.
*Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqgashid al-syari’ah, 88.

*Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqgashid al-syari’ah, 88.



56

dua mekanisme penting agar hukum Islam dapat dibaca dengan cara yang lebih
luas, dan fleksibel yaitu:

a. Kultur Kognitif

Auda menjelaskan bahwa meskipun Al-Qur’an bersifat universal,
pemahaman awal umat Islam sangat dipengaruhi oleh adat Arab. Masalah muncul
ketika adat tersebut dijadikan standar mutlak dalam memahami seluruh hukum
Islam, sehingga konteks zaman dan masyarakat lain sering diabaikan. Karena itu,
Auda mendorong agar cara pandang umat Islam diperluas menjadi pandangan
dunia (universal) yang melihat berbagai aspek kehidupan seperti sosial, budaya,
ekonomi, pendidikan, lingkungan, dan bahasa. Inilah yang disebutnya sebagai
kultur kognitif, yaitu cara berpikir yang lebih luas dalam memahami realitas yang
ada, sehingga hukum Islam yang dihasilkan dapat menyesuaikan diri dengan
kondisi masyarakat saat ini.**

b. Keterbukaan Filosofis

Menurut Auda, seorang ahli fikih atau hadis tidak cukup hanya menguasai
kitab klasik, hafal banyak hadis, dan memahami ilmu-ilmu tradisional. Mereka
juga perlu mengetahui perkembangan ilmu pengetahuan modern, baik ilmu sosial
maupun ilmu alam. Pemahaman ini penting agar para ulama tidak menafsirkan
teks agama secara kaku, tetapi tetap mempertimbangkan konteks sosial dan

perkembangan zaman. Dengan keterbukaan filosofis ini, pintu ijtihad dapat tetap

“Mattori, “Konsep Magqasid Syariah Jasser Auda Melalui Pendekatan Sistem,” 121.



57

terbuka, dan hukum Islam dapat memberikan jawaban yang relevan terhadap
persoalan-persoalan masa kini.*

Dengan dua pendekatan ini, yaitu kultur kognitif dan keterbukaan filosofis,
Jasser Auda ingin membuka cara pandang dalam memahami hukum Islam.
Tujuannya adalah agar hukum Islam lebih fleksibel dan berorientasi pada
kemaslahatan manusia.

4. Hierarki yang Saling Mempengaruhi (Interrelated Hierarchy)

Dalam teori sistem, dijelaskan bahwa setiap sistem itu punya tingkatan
atau hierarki, karena sebuah sistem terdiri dari bagian-bagian kecil yang saling
terhubung dan membentuk satu kesatuan yang lebih besar. Ada gagasan bahwa
hierarki dalam sebuah sistem bergerak dari tingkat yang paling lemah sampai yang
paling kuat, mulai dari hal-hal yang kecil, kemudian berkembang bersama menuju
tujuan akhir. Karena itu, melihat sesuatu secara bertingkat adalah cara umum
dalam teori sistem.*

Berdasarkan hal ini, Jasser Auda menilai agar hukum Islam bisa berperan
dengan baik di era modern dan benar-benar membawa kemaslahatan bagi
manusia, maka cakupannya harus diperluas. Hukum Islam tidak boleh hanya
berfokus pada persoalan yang sifatnya kecil atau individual saja, tetapi perlu

diperluas menjadi lebih universal, lebih menyeluruh, dan mampu menjawab

*Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 147.

**Mattori, “Konsep Magqasid Syariah Jasser Auda Melalui Pendekatan Sistem,” 122.



58

masalah-masalah besar dalam kehidupan masyarakat masa kini salah satunya
prinsip syariah (magashid al-syari’ah).”
5. Multidimensi (Multidimensionality)

Karena sebuah sistem adalah kesatuan yang terdiri dari banyak bagian yang
saling terhubung, maka hukum Islam yang juga merupakan sebuah sistem harus
dipahami dengan cara berpikir yang multidimensi. Menurut Auda, para ulama
ushul figih Klasik sering kali hanya melihat suatu masalah dari satu atau dua sisi
saja. Contohnya, mereka memandang sesuatu secara kaku antara hitam dan putih,
fisik dan metafisik, atau universal dan khusus. Hal ini juga tampak dalam
pembahasan fta’arud al-dalalah, yang terkadang membuat sebagian orang
menganggap ada ayat-ayat Al-Qur’an yang saling bertentangan.*®

Padahal, jika kita menggunakan cara berpikir yang multidimensi, maka
tidak mungkin ada pertentangan dalam Al-Qur’an. Yang sebenarnya terjadi adalah
keterbatasan manusia dalam memahami ayat-ayat tersebut karena hanya
melihatnya dari satu sudut pandang. Dengan memperluas cara pandang dan
melihat berbagai aspek sekaligus, pemahaman terhadap ayat-ayat Al-Qur’an
menjadi lebih utuh dan tidak menimbulkan kesan saling bertentangan.*

6. Kebermaksudan (Purposefulness)

Dalam sebuah sistem, tujuan atau kebermaksudan adalah bagian yang

paling penting karena efektivitas dan keberhasilan suatu sistem dapat dilihat dari

seberapa jauh sistem tersebut mampu mencapai tujuannya. Dalam konteks hukum

“’Mattori, “Konsep Magqasid Syariah Jasser Auda Melalui Pendekatan Sistem,” 122.
**Panorama Maqashid al-syari’ah, 168.

*Panorama Maqashid al-syari’ah, 168.



59

Islam, konsep ini sejalan dengan magashid al-syari’ah, yaitu tujuan-tujuan dari
ditetapkannya hukum Islam. Karena fitur tujuan ini merupakan bagian paling
fundamental dalam teori sistem, Jasser Auda menempatkan maqgashid al-syari’ah
sebagai pusat dan inti dari pemikirannya.>

Pada hakikatnya Kebermaksudan hukum Islam ini saling berhubungan
dengan kelima fitur sistem hukum Islam di atas yakni sifat kognitif,
kemenyeluruhan, keterbukaan, Hirarki yang Saling Mempengaruhi, maupun
multidimensi. Jadi antara keenam fitur pendekatan sistem tersebut saling berkaitan
satu sama lain, dengan kebertujuan sebagai intinya. Hal ini dikarenakan apapun
fitur itu disusun dalam rangka untuk mencapai tujuan.™
E. Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) Nomor 1 Tahun 2022 dan

Tujuannya

Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) merupakan salah satu bentuk
kebijakan hukum yang dikeluarkan oleh Mahkamah Agung sebagai pedoman bagi
para hakim dan aparatur peradilan dalam melaksanakan tugas peradilan. SEMA
berfungsi untuk menjaga keseragaman penerapan hukum agar tidak terjadi
perbedaan penafsiran antar pengadilan dalam menangani perkara yang serupa.>

Dengan demikian, SEMA memiliki peran penting dalam membentuk kesatuan

hukum dan memastikan pelaksanaan peradilan berjalan secara konsisten.

*%Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 159—60.
>'Panorama Maqashid al-syari’ah, 168-69.
>’Maulana Rihdo dkk., “Kedudukan Surat Edaran Mahkamah Agung (Sema) Dalam

Perspektif Akademisi: Kekuatan Hukum, Ketetapan Dan Konsistensi, Pengaruh Terhadap Putusan
Hukum,” USRAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam 4, no. 2 (2023): 231-32.



60

Dasar hukum dikeluarkannya Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA)
Nomor 1 Tahun 2022 dapat ditemukan dalam Undang-Undang Nomor 14 Tahun
1985 tentang Mahkamah Agung. Dalam Pasal 79 undang-undang tersebut
disebutkan bahwa Mahkamah Agung berwenang mengatur hal-hal yang
diperlukan bagi kelancaran penyelenggaraan peradilan, salah satunya melalui
penerbitan Surat Edaran.® Oleh karena itu, secara hukum, keberadaan SEMA
memiliki dasar yang sah dan diakui sebagai pengaturan internal lembaga
peradilan.

Secara kedudukan, Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) Nomor 1
Tahun 2022 memang tidak termasuk dalam hierarki peraturan perundang-
undangan sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2011
tentang Pembentukan Peraturan Perundang-undangan. Namun, secara fungsional,
SEMA berfungsi mengatur pelaksanaan tugas peradilan internal lembaga hukum.
Walaupun bukan peraturan yang mengikat masyarakat luas, SEMA tetap memiliki
kekuatan hukum yang mengikat bagi para hakim dan aparatur peradilan.>

Adapun dalam penelitian ini, secara substansial peneliti fokus pada huruf
SEMA Nomor 1 Tahun 2022. Ketentuan ini menyatakan bahwa perkara

perceraian dengan alasan suami atau istri tidak melaksanakan kewajiban nafkah

>Irwan Adi Cahyadi, “Kedudukan surat edaran mahkamah agung (SEMA) dalam hukum
positif di indonesia” (Brawijaya University, 2018), 11.

*Rihdo dkk., “Kedudukan Surat Edaran Mahkamah Agung (Sema) Dalam Perspektif
Akademisi: Kekuatan Hukum, Ketetapan Dan Konsistensi, Pengaruh Terhadap Putusan Hukum,”
234,



61

lahir atau batin, hanya dapat dikabulkan apabila terbukti suami atau istri tidak
melaksanakan kewajiban tersebut selama minimal dua belas bulan.*

Ketentuan ini lahir dari pertimbangan Mahkamah Agung untuk menekan
angka perceraian yang dan sebagai bentuk penerapan asas mempersukar
perceraian oleh Mahkamah Agung. Dengan adanya batas waktu ini, diharapkan
pasangan suami istri memiliki kesempatan untuk memperbaiki hubungan dan
mempertahankan keutuhan rumah tangga sebelum mengajukan gugatan cerai ke
pengadilan.

Asas mempersukar perceraian tersebut memiliki landasan hukum dalam

ajaran Islam. Hal ini sejalan dengan hadis Nabi Muhammad SAW:

huiheN

Syl Asg % A J) I s
“Halal yang paling dibenci Allah adalah talak.”*®

Hadis ini menunjukkan bahwa meskipun talak diperbolehkan dalam Islam,
akan secara implisit merupakan pilihan terakhir yang tidak dianjurkan kecuali bila
rumah tangga tidak dapat lagi dipertahankan. Pesan yang ada dalam hadis tersebut
menegaskan bahwa perceraian seharusnya tidak dilakukan secara mudah, karena
Allah lebih menyukai perdamaian, keharmonisan, dan tercapainya kemaslahatan
dalam keluarga

Secara umum, tujuan diterbitkannya SEMA Nomor 1 Tahun 2022 adalah
untuk menciptakan pedoman bagi hakim agar penanganan perkara perceraian

lebih teratur, memakai asas mempesukar perceraian, dan menjaga stabilitas rumah

**Ketua Mahkamah Agung, “Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 1 Tahun 2022, 6.

>®al-Sijistani, Sunan Abu Daud, 226.



62

tangga. Melalui pedoman ini, Mahkamah Agung berupaya agar perceraian benar-

benar menjadi jalan terakhir setelah semua upaya damai ditempuh.

F. Perbandingan Antara Ketentuan SEMA Nomor 1 Tahun 2022 Dan
Taklik Talak Dalam Buku Nikah

Taklik talak merupakan janji yang diucapkan oleh suami setelah akad
nikah berlangsung. Janji ini tidak bersifat wajib bagi setiap pernikahan, tetapi jika
sudah diucapkan maka tidak dapat ditarik kembali.*” Rumusan sighat taklik talak
ditetapkan oleh Kementerian Agama Republik Indonesia agar penggunaannya
tidak disalahgunakan dan tetap sesuai dengan prinsip hukum Islam.*®

Menurut Peraturan Menteri Agama Nomor 2 Tahun 1990 isi sighat taklik
talak yang tertera dalam buku nikah memuat empat kondisi yang menjadi alasan
sah bagi istri untuk mengajukan gugatan cerai ke pengadilan agama, yaitu jika
suami meninggalkan istri selama dua tahun berturut-turut, tidak memberikan
nafkah wajib selama tiga bulan berturut-turut, menyakiti badan atau jasmani istri,
dan membiarkan istri tanpa perhatian selama enam bulan atau lebih.*

Dalam konteks penelitian ini, difokuskan pada rumusan taklik talak yaitu
alasan perceraian karena tidak memberikan nafkah wajib selama tiga bulan
berturut-turut. Ketentuan ini bertujuan untuk melindungi istri dari perlakuan tidak

adil atau penelantaran suami. Penetepan batas waktu 3 bulan tersebut memiliki

*’Sami Faidhullah, “Taklik talak sebagai alasan perceraian (tinjauan hukum Islam dan
hukum positif),” AL-RISALAH 13, no. 1 (2017): 93.

**Mukhamad Suharto, “Studi Sejarah Taklik Talak di Indonesia,” Khulugiyya: Jurnal
Kajian Hukum dan Studi Islam, 2019, 11.

59Baihaqi, “Hak Istri Dalam Taklik Talak Di Tinjau Dari Perspektif Hukum Islam,” 80—
81.



63

dasar dalam hukum islam, yaitu merujuk pada batas minimal masa iddah yaitu 3

bulan. Sebagaimana firman Allah dalam al-Qur’an surah al-Talaq ayat 4.
“Dan perempuan-perempuan yang tidak haid lagi (monopause) di antara
perempuan-perempuanmu jika kamu ragu-ragu (tentang masa iddahnya),
maka masa iddah mereka adalah tiga bulan; dan begitu (pula) perempuan-
perempuan yang tidak haid.”®

Dalam ayat tersebut dapat kita ketahui bahwa masa iddah bagi perempuan
yang tidak haid lagi (monopause), dan perempuan yang belum pernah haid adalah
tiga bulan. Tiga bulan merupakan masa iddah paling sedikit bagi perempuan yang
dihukumi iddah dalam hukum islam.

Sementara itu, dalam SEMA Nomor 1 Tahun 2022, Mahkamah Agung
menetapkan ketentuan baru sebagai pedoman bagi hakim dalam memutus perkara
perceraian. Dalam aturan ini dijelaskan bahwa gugatan cerai dengan alasan tidak
diberi nafkah lahir dan/atau batin hanya dapat dikabulkan jika terbukti suami atau
istri tidak melaksanakan kewajiban tersebut selama minimal dua belas bulan.®*

Apabila dibandingkan, perbedaan antara taklik talak dan SEMA No. 1
Tahun 2022 dapat dilihat dari beberapa aspek pokok:

1. Sumbernya

Taklik talak bersumber dari hukum agama yang dilegalisasi oleh

Kementerian Agama, sedangkan SEMA merupakan produk hukum Mahkamah

Agung yang bersifat sebagai pedoman internal bagi hakim.

2. Tujuannya.

®*Hatta dkk., The Great Quran Referensi Terlengkap lImu-lmu Al-Quran, 2330.

*'Kompilasi Rumusan Hasil Rapat Pleno Kamar Mahkamah Agung Republik Indonesia
(Sekretariat Kepaniteraaan Mahkamah Agung, 2023), 59.



64

Taklik talak lebih berfokus pada perlindungan hak-hak istri, agar tidak
dirugikan akibat kelalaian atau penelantaran suami. Sedangkan SEMA bertujuan
untuk menekan angka perceraian dan menjaga keutuhan rumah tangga agar
perceraian tidak dilakukan secara tergesa-gesa.

3. Batas waktu

Taklik talak menetapkan batas waktu tiga bulan bagi istri untuk
mengajukan gugatan jika tidak dinafkahi, sedangkan SEMA mensyaratkan waktu
dua belas bulan. Perbedaan ini cukup signifikan karena berpengaruh langsung
terhadap hak-hak ekonomi dan kesejahteraan istri dan anak.

Secara praktik, taklik talak memberikan ruang yang lebih cepat bagi istri
untuk memperjuangkan haknya, sedangkan SEMA memberi waktu lebih panjang
sebelum perkara bisa diajukan. Perbedaan ini menimbulkan permasalahan, karena
semakin lama waktu yang ditetapkan, semakin besar pula kemungkinan istri dan
anak tidak mendapat nafkah selama periode tersebut. Oleh karena itu, perlu ada
keseimbangan antara tujuan mempertahankan rumah tangga dan perlindungan
terhadap hak-hak keluarga, khususnya bagi istri dan anak yang berpotensi
dirugikan.

G. Implikasi Ketentuan Waktu Tunggu 12 Bulan Terhadap Hak Istri Dan
Anak

Ketentuan waktu tunggu 12 bulan dalam SEMA Nomor 1 Tahun 2022.
dibuat dengan tujuan untuk menjaga keutuhan rumah tangga dan mencegah

perceraian yang dilakukan secara tergesa-gesa. Namun, penerapan aturan ini



65

dalam praktik justru dapat menimbulkan dampak yang cukup serius bagi pihak
yang rentan, khususnya istri dan anak.

Dalam rumah tangga, istri dan anak berhak untuk mendapatkan nafkah,
perlindungan, dan perhatian dari suami/ayah sebagai kepala keluarga. Hal ini
ditegaskan dalam Pasal 34 ayat (1) Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 yang
menyatakan bahwa “Suami wajib melindungi isterinya dan memberikan segala
sesuatu keperluan hidup berumah tangga sesuai dengan kemampuannya.”® Selain
itu, Pasal 80 Kompilasi Hukum Islam (KHI) juga menyebutkan bahwa suami
berkewajiban memberikan nafkah, tempat tinggal, serta memenuhi kebutuhan
lahir dan batin bagi istri dan anak-anaknya.®

Dengan adanya ketentuan dalam SEMA yang mensyaratkan waktu
minimal 12 bulan sebelum gugatan cerai dapat dikabulkan, muncul risiko
terjadinya penelantaran istri dan anak selama masa menunggu tersebut. Selama
masa ini, mereka mungkin tidak lagi memperoleh nafkah, baik lahir maupun batin,
namun belum dapat menempuh jalur hukum untuk menuntut haknya. Kondisi ini
bisa menimbulkan beban ekonomi yang berat bagi istri, dan berdampak pula pada
pemenuhan kebutuhan dasar anak, seperti pendidikan, dan Kesehatan.*

Selain itu, aturan waktu yang panjang ini menimbulkan ketidakpastian
hukum. Secara yuridis, hubungan pernikahan masih sah, tetapi secara faktual,

rumah tangga tersebut sudah tidak berjalan sebagaimana mestinya. Akibatnya,

**Presiden Republik Indonesia, “Undang-Undang Nomor 1 tahun 1974 tentang
perkawinan,” 13.

®Presiden Republik Indonesia, “Kompilasi Hukum Islam,” 83-84.

*Syaugqi, “Analisis Sema Nomor 1 Tahun 2022 Tentang Mempersukar Perceraian Di
Pengadilan Agama,” 5.



66

istri dan anak yang berada dalam posisi sulit tidak dapat menuntut haknya secara
penuh, dan tidak mendapat perlindungan hukum yang jelas.®

Dengan demikian, walaupun tujuan SEMA No. 1 Tahun 2022 adalah baik,
yaitu untuk menjaga rumah tangga agar tidak mudah bercerai, penerapannya tetap
perlu dikaji kembali agar tidak menimbulkan dampak negatif bagi istri dan anak.
Hukum seharusnya tidak hanya dilihat dari satu sisi, tetapi juga dilihat dari sisi-

sisi lain.

®Syaugqi, “Analisis Sema Nomor 1 Tahun 2022 Tentang Mempersukar Perceraian Di
Pengadilan Agama,” 5-6.



