
41 
 

BAB III 

 

MAQÂSHID AL-SYARÎ’AH DAN TINJAUAN SURAT EDARAN 

MAHKAMAH AGUNG (SEMA) NOMOR 1 TAHUN 2022 

A. Pengertian Maqâshid al-syarî’ah 

 Maqâshid al-syarî’ah terdiri dari dua kata maqashid dan al-syari’ah. 

Maqashid bentuk plural dari maqshadh yang berarti maksud, dan tujuan.1 Adapun 

al-syari’ah dalam bahasa arab berarti peraturan, perundang-undangan, dan 

hukum.2 Secara istilah Maqashid adalah tujuan atau maksud ditetapkannya 

hukum.3 

Menurut Imam al-Syatibi sebagaimana dikutip oleh Arisman, maqâshid al-

syarî’ah Adalah tujuan disyariatkanya hukum oleh Allah yang berintikan 

kemaslahatan umat manusia baik didunia dan kebahagiaan di akhirat.4 Definisi ini 

menunjukkan bahwa setiap hukum Islam ditetapkan bukan sekadar untuk 

mengatur perilaku manusia, tetapi untuk membawa manfaat dan mencegah 

kerusakan dalam kehidupan mereka, baik di dunia maupun akhirat. 

Selanjutnya, menurut Jasser Auda yang merupakan salah satu tokoh 

kontemporer dalam maqâshid al-syarî’ah. Maqâshid al-syarî’ah adalah sasaran-

                                                           
1
Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, 1124. 

2
Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, 712. 

3
Nawawi, Ushul Fiqh Sejarah, Teori Lughawy Dan Teori Maqashidy (Literasi Nusantara, 

2020), 161. 

4
Arisman, Dimensi Maqâshid al-syarî’ah Dalam Pernikahan (Kalimedia, 2019), 36–37. 

 



42 
 

 
 

sasaran atau maksud-maksud dibalik hukum itu.5 Pandangan ini menjelaskan 

bahwa setiap hukum memiliki maksud tertentu yang harus dipahami agar 

penerapannya tidak kaku dan tetap sesuai dengan kebutuhan manusia di setiap 

waktu. 

Menurut Amir Syarifudin maqâshid al-syarî’ah adalah apa yang dimaksud 

oleh Allah dalam menetapkan hukum, apa yang dituju oleh Allah dalam 

menetapkan hukum atau apa saja yang ingin dicapai oleh Allah dalam menetapkan 

suatu hukum.6 Pengertian ini menunjukkan bahwa setiap hukum Allah memiliki 

arah dan tujuan yang jelas agar manusia bisa memahami makna di baliknya. 

 Sedangkan menurut Satria Effendi maqâshid al-syarî’ah berarti tujuan 

Allah dan Rasulnya dalam merumuskan hukum-hukum Islam. Tujuan itu dapat 

ditelusuri dalam ayat-ayat al-Quran dan sunnah Rasulullah sebagai alasan logis 

bagi rumusan suatu hukum yang berorientasi kepada kemaslahatan umat manusia.7 

Dari berbagai pendapat di atas dapat disimpulkan bahwa maqâshid al-

syarî’ah adalah tujuan dari ditetapkannya hukum Islam yang bertujuan untuk 

menjaga kemaslahatan manusia. Semua hukum Islam dibuat untuk mencapai 

kebaikan, mencegah kerusakan baik di dunia maupun di akhirat. 

B. Tingkatan Maqâshid al-syarî’ah 

Imam al-Juwayni merupakan yang pertama kali menerapkan konsep 

maqashid sebagai bagian dari maslahat. Kemudian konsep itu dikembangkan oleh 

                                                           
5
Jasser Auda, Maqasid Al-Sharaih As Philosophy Of Islamic Law A System Approach 

(The International Institute of Islamic Thought, 2008), 2. 

 
6
Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh (Kencana, 2014), 231. 

7
Satria Effendi, Ushul Fiqh (Kencana, 2014), 233. 



43 
 

 
 

murid beliau yaitu al-Ghazali. Menurut al-Ghazali tingkatan Maqashid terdiri dari 

al-dharuruyyat, al-hajjiyat. Dan al-tahsiniyyat.8 Adapun Penjelesan dari masing-

masing tingkatan tersebut berikut ini. 

1. al-Dharuriyyat 

al-Dharuriyyat adalah tingkatan tertinggi dalam maqashid yang bertujuan 

untuk memelihara kebutuhan yang bersifat essensial bagi kebutuhan manusia.9 

Jika kebutuhan ini tidak terpenuhi, kehidupan manusia akan terganggu dan tatanan 

masyarakat bisa rusak. Pada level ini, syariat memberikan perhatian besar untuk 

mencegah segala bentuk bahaya yang dapat mengancam eksistensi manusia. Salah 

satu prinsip utamanya adalah kaidah: 

لضَّرَرُ يُ زاَلُ ا  
“Bahaya harus dihilangkan”.10 

 

Kaidah ini bersumber dari hadis dan al-Quran yang melarang tindakan 

yang membawa bahaya, baik itu fisik, psikis, maupun ekonomi. Oleh karena itu 

segala sesuatu yang menimbulkan kerugian, penderitaan, penelantaran harus 

segera dihilangkan karena hal tersebut bertentangan dengan tujuan syariat. 

Kebutuhan pokok dalam kategori al-dharuriyyat ini terdiri dari lima hal 

yang dikenal dengan istilah (al-dharuriyah al-kahmasah), yaitu: 

a. Memelihara Agama (Hifzh al-Din) 

Agama (al-din) dapat diartikan ketundukan dan kepasrahan. Tunduk dan 

                                                           
8
Jabbar Sabil, Maqâshid al-syarî’ah (PT Raja Grafindo Persada, 2022), 92–93. 

 
9
Mardani, Ushul Fiqh (PT Raja Grafindo Persada, 2016), 337. 

10
Muhammad Hamim dan Ahmad Muntaha, Pengantar Kaidah Fiqh Syafi’iyah 

Penjelasan Nzam al-Fara’id al-Bahniyah (Lirboyo Press, t.t.), 88. 



44 
 

 
 

pasrah dalam konteks ini adalah menerima perintah Allah dan menjauhi 

larangannya secara lahir dan batin.11 Dengan demikian dapat kita ketahui bahwa 

memelihara agama adalah dengan melaksanakan semua kewajiban yang 

ditetapkan oleh Allah melalui hukumnya baik itu berupa perintah maupun berupa 

larangannya. 

Dasar hukum terkait memelihara agama (hifzh al-din) terdapat di dalam al-

Qur’an surah al-Tahrim ayat 6 yaitu: 

يَ ُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُ وْا قُ واْا انَْ فُسَكُمْ وَاهَْلِيْكُمْ نََراً  يٰآ
“wahai orang-orang yang beriman jagalah dirimu dan keluargamu dari api 

neraka.”
12

 

 

Ayat tersebut menunjukkan bahwa setiap orang memiliki tanggung jawab 

untuk menjaga dirinya dan keluarganya agar tetap berada dalam jalan yang benar. 

Menjaga agama (hifzh al-din) berarti berusaha menjalankan perintah Allah dan 

menjauhi larangan-Nya dalam kehidupan sehari-hari, baik untuk diri sendiri 

maupun keluarga. 

Agar terwujudnya pemeliharan agama menurut Ziyad Muhammad Amidan 

sebagaimana dikutip oleh Jabbar Sabil ada 3 sarana yaitu: 

1) Pengamalan agama 

2) Penerapan hukum agama 

3) Berdakwah, dan menuntut ilmu.13 

b. Memelihara Jiwa (Hifzh al-Nafsh) 

                                                           
11

Arisman, Dimensi Maqâshid al-syarî’ah Dalam Pernikahan, 329–30. 

 
12

Hatta dkk., The Great Quran Referensi Terlengkap Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 2338. 

13
Sabil, Maqâshid al-syarî’ah, 108–9. 



45 
 

 
 

Pemeliharaan jiwa berarti menjaganya dari kemusnahan. Baik diri sendiri 

maupun orang lain. Dalam ajaran Islam, hal ini diwujudkan melalui larangan 

melakukan pembunuhan, penganiayaan, atau tindakan apa pun yang dapat 

membahayakan dan mengancam keberlangsungan hidup seseorang.14 

Dasar hukum terkait memelihara jiwa (hifzh al-nafsh) terdapat di dalam al-

Qur’an surah al-Nisa ayat 29 yaitu: 

َ كَانَ بِكُمْ رَحِيْمًا  وَلََ تَ قْتُ لُواْا انَْ فُسَكُمْ اِنَّ اللّٰٓ
“Dan janganlah kamu membinasakan dirimu, sesungguhnya Allah Maha 

Penyayang kepadamu.”
15

 

 

Ayat tersebut menegaskan bahwa Islam sangat menjunjung tinggi 

keselamatan jiwa manusia. Larangan membinasakan diri sendiri menunjukkan 

bahwa setiap bentuk tindakan yang membahayakan kehidupan, baik terhadap diri 

sendiri maupun orang lain merupakan tindakan yang  tidak dibenarkan. Oleh 

karena itu, menjaga jiwa (hifẓ al-nafs) menjadi tujuan penting dalam maqâshid al-

syarî’ah agar  kehidupan manusia tetap terlindungi dan terjaga dari segala bentuk 

mudarat. 

Menurut Amidan sebagaimana dikutip oleh Jabbar Sabil, terdapat empat 

sarana  untuk mewujudkan pemeliharaan jiwa. Keempat sarana tersebut berperan 

penting dalam menjaga dan melindungi kehidupan manusia agar tetap terjaga 

dengan baik, yaitu: 

1) Pensyariatan nikah. 

                                                           
14

Mohammad Rasikhul Islam Islam, “Pembagian Maqashid al-Syari’ah berdasarkan 

pengaruhnya terhadap umat manusia (Dharuriyyat, Hajiyyat dan Tahsiniyat),” CLJ: Celestial Law 

Journal 2, no. 1 (2024): 96. 

15
Hatta dkk., The Great Quran Referensi Terlengkap Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 348. 



46 
 

 
 

2) Pensyariatan nafkah terhadap anak dan orang tua. 

3) Membolehkan makan dan minum. 

4) Membolehkan makanan yang haram.16 

c. Memelihara Akal (Hifzh al-’Aql) 

Kata al-‘aql secara etimologis berarti akal, fikiran, dan faham.17 Akal 

merupakan manifestasi dari kebaikan tuhan terhadap manusia karena akal 

merupakan pembeda manusia dengan mahluk lainnya.18 Manusia berfikir dengan 

akalnya, menyelesaikan masalah dengan akalnya, dan membedakan baik dan 

buruk melalui akalnya. 

Dasar hukum terkait memelihara akal (hifzh al-‘aql) terdapat di dalam al-

Qur’an surah al-Maidah ayat 90 yaitu: 

نْ عَمَلِ الشَّيْطٓ  اَ الْْمَْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالَْنَْصَابُ وَالََْزْلََمُ رجِْسٌ مِٰ يَ ُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُ واْا اِنََّّ نِ يٰآ  
“Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya khamar,  judi, berhala, 

dan undian nasib itu  perbuatan keji dan perbuatan setan.”
19

 

 

Ayat tersebut tidak menunjukkan secara ekspilisit untuk menjaga akal, 

akan tetapi telah kita ketahui bahwa khamar dan judi dilarang karena dapat 

merusak akal dan menghilangkan kesadaran manusia. Ketika akal terganggu, 

seseorang tidak mampu berpikir jernih dan mengambil keputusan dengan baik. 

Oleh karena itu, larangan ini menunjukkan pentingnya memelihara akal (hifẓ al-

‘aql) agar manusia tetap dapat berpikir sehat, dan bertindak sesuai moral. 

                                                           
16

Sabil, Maqâshid al-syarî’ah, 112–14. 

17
Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, 957. 

18
Nawawi, Ushul Fiqh Sejarah, Teori Lughawy Dan Teori Maqashidy, 169. 

19
Hatta dkk., The Great Quran Referensi Terlengkap Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 514. 



47 
 

 
 

Agar pemeliharaan akal dapat terwujud, terdapat dua sarana utama yang 

harus diperhatikan. Kedua sarana tersebut yaitu: 

1) Menuntut ilmu, 

2) Pengharaman makanan dan minuman yang merusak akal.20 

d. Memelihara Keturunan (Hifzh al-Nasl) 

Memelihara keturunan (hifzh al-nas) dapat dilakukan melalui dua cara, 

yaitu secara ofensif dan defensif. Secara ofensif, pemeliharaan keturunan 

diwujudkan melalui pensyariatan pernikahan sebagai cara yang sah untuk menjaga 

keutuhan nasab. Sedangkan secara defensif, dilakukan dengan melarang perbuatan 

zina dan menetapkan hukuman bagi pelakunya. Kedua cara ini bertujuan untuk 

melindungi keturunan agar tidak terjadi ketidakjelasan asal-usul dan menjaga 

kehormatan keluarga.21 

Dasar hukum terkait memelihara keturunan (hifzh al-nasl) terdapat di 

dalam al-Qur’an surah al-Isra ayat 32 yaitu: 

سَبِيْلً  وَسَاۤءَ  فاَحِشَةً  كَانَ وَلََ تَ قْرَبوُا الزٰنِٰٓا انَِّه    
“Dan janganlah kamu mendekati zina, sesungguhnya zina itu adalah suatu 

perbuatan keji dan jalan yang buruk.”
22

 

 

Ayat tersebut menegaskan bahwa larangan mendekati zina bertujuan untuk 

menjaga kejelasan keturunan dan kehormatan keluarga. Dengan terjaganya 

keturunan melalui pernikahan yang sah serta terhindarnya dari perbuatan zina, 

syariat berupaya memastikan keberlangsungan keluarga yang terjaga nasabnya, 

                                                           
20

Sabil, Maqâshid al-syarî’ah, 117–18. 

21
Ma’shum Zein, Menguasai Ilmu Ushul Fiqh (Pustaka Pesantren, 2013), 413. 

22
Hatta dkk., The Great Quran Referensi Terlengkap Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 1186. 



48 
 

 
 

dan terlindungi hak-hak anggotanya. Oleh karena itu, pemeliharaan keturunan 

(hifẓ al-nasl) merupakan tujuan penting syariat dalam membangun dan menjaga 

keutuhan keluarga. 

e. Memelihara Harta (Hifzh al-Mal) 

Harta (al-mal) dalam bahasa Arab berarti harta benda.23 Secara Istilah harta 

adalah sesuatu yang sangat dibutuhkan oleh manusia, karena tanpa harta, terutama 

untuk memenuhi kebutuhan dasar seperti makanan, manusia tidak dapat bertahan 

hidup. Oleh sebab itu, dalam rangka jalbu al-manfa‘ah (mendatangkan manfaat), 

Allah memerintahkan manusia untuk berusaha memperoleh dan menjaga hartanya 

dengan cara yang benar. Sebaliknya, dalam rangka daf‘u al-mudharrah (menolak 

keburukan), Allah melarang perusakan harta serta pengambilan harta milik orang 

lain dengan cara yang tidak sah.24 

Dasar hukum terkait memelihara harta (hifzh al-mal) terdapat di dalam al-

Qur’an surah al-Nisa ayat 5 yaitu: 

ُ لَكُمْ قِيٓمًا  وَلََ تُ ؤْتوُا السُّفَهَاۤءَ امَْوَالَكُمُ الَّتِِْ جَعَلَ اللّٰٓ
“Dan janganlah kamu serahkan harta kepada orang-orang yang belum 

sempurna akalnya, yang Allah jadikan sebagai penopang kehidupan.”
25

 

 

Ayat tersebut menegaskan bahwa harta merupakan penopang utama 

kehidupan manusia yang harus dijaga dan dikelola dengan baik. Larangan 

menyerahkan harta kepada orang yang belum mampu mengelolanya menunjukkan 

pentingnya tanggung jawab dalam menjaga dan memanfaatkan harta agar tidak 

                                                           
23

Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, 1368. 

24
Syarifuddin, Ushul Fiqh, 238. 

25
Hatta dkk., The Great Quran Referensi Terlengkap Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 326. 



49 
 

 
 

menimbulkan kerugian. Oleh karena itu, pemeliharaan harta (hifzh al-mal) 

menjadi tujuan penting syariat untuk menjamin keberlangsungan hidup dan 

kesejahteraan manusia. 

2. al-Hajjiyat 

al-Hajjiyat merupakan tingkatan kedua setelah al-dharuriyyat dalam 

maqâshid al-syarî’ah. Tingkatan ini berisi berbagai bentuk kemudahan dan 

keringanan yang diberikan oleh Allah kepada hamba-Nya agar mereka dapat 

menjalankan hukum dan berbagai urusan mu’amalah dengan lebih mudah.26 Pada 

dasarnya, jika ketentuan dalam al-hajjiyat tidak dilaksanakan, hal itu tidak sampai 

mengancam keberlangsungan hidup seseorang, tetapi hanya akan menimbulkan 

kesulitan dalam menjalani kehidupan. Contoh kemaslahatan berdasarkan al-

hajjiyat yaitu: 

a. Dalam bidang ibadah seperti kemudahan menjama’ dan mengqasar 

salat bagi seseorang yang melakukan perjalanan jauh. 

b. Dalam bidang adat seperti diperbolehkannya memburu hewan. 

c. Dalam bidang mu’amalah seperti diperbolehkannya aqad musaqoh, 

aqad salam, dan sebagainya.27 

3. al-Tahsiniyyat 

Kebutuhan al-tahsinyyat adalah tingkat kebutuhan yang bersifat pelengkap. 

Jika kebutuhan ini tidak terpenuhi, tidak akan mengancam keberlangsungan hidup 

manusia maupun menimbulkan kesulitan yang berarti. Kebutuhan al-tahsinyyat 

                                                           
26

Amin Farih, Kemaslahatan dan Pembaharuan Hukum Islam (Walisongo Press, 2008), 

95. 

 
27

Farih, Kemaslahatan dan Pembaharuan Hukum Islam, 95–96. 



50 
 

 
 

mencakup hal-hal yang berkaitan dengan kepatutan menurut adat, menjaga 

penampilan agar enak dipandang, serta berhias dengan cara yang sesuai dengan 

norma dan akhlak.28 Dengan kata lain, kebutuhan al-tahsinyyat ini lebih baik 

dilakukan. 

Contoh kemaslahatan berdasarkan tahsinyyat yaitu: 

a. Kebutuhan al-tahsinyyat dalam bidang ibadah, seperti menjaga 

kebersihan dari najis dan hadas, baik pada tubuh, pakaian, maupun 

lingkungan. Islam juga menganjurkan berhias saat ke masjid dan 

memperbanyak ibadah sunnah sebagai bentuk penyempurna ibadah 

wajib.  

b. Dalam bidang mu’amalah, Islam melarang membeli barang yang 

ditawar orang, dan menaikkan harga secara tidak wajar. 

c. Dalam bidang adat, Islam melarang sikap boros, dan kikir.29 

C. Tingkatan Maqâshid al-syarî’ah Jasser Auda 

 Menurut Jasser Auda, maqâshid al-syarî’ah klasik bersifat protection 

(Perlindungan) dan preservation (pelestarian) harus direformasi menjadi maqashid 

yang bercita rasa pengembangan dan kemanusiaan (hak asasi manusia).30 Oleh 

karena itu Jasser Auda merekonstruksi klasifikasi maqâshid al-syarî’ah menjadi 

tiga tingkatan yaitu: 

                                                           
28

Effendi, Ushul Fiqh, 235. 

29
Sabil, Maqâshid al-syarî’ah, 141–42. 

30
Jasser Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqâshid al-syarî’ah, trans. oleh 

Rosidin dan ’Ali Abd al-Mun’im (PT Mizan Pustaka, 2015), 11. 



51 
 

 
 

1. General maqashid yaitu maqashid yang mencakup seluruh hukum Islam. 

Dalam hal ini tingkatan al-dharuruyyat, dan al-hajjiyat juga termasuk di 

dalamnya, ditambah dengan tujuan maqashid yang baru yaitu keadilan. 

2. Partial maqashid yaitu maqashid yang muncul dalam suatu kasus tertentu, 

seperti mencari sejumlah saksi dalam kasus pengadilan tertentu, dan 

bolehnya berbuka puasa bagi orang yang sakit. 

3. Spesific maqashid yaitu maqashid yang ditujukan pada bagian tertentu 

dalam hukum Islam, seperti kesejahteraan anak dan istri, dan pencegahan 

monopoli dalam hukum transaksi keuangan.31 

Di sisi lain menurut Jasser Auda, agar hukum Islam dapat berperan di era 

modern dan mewujudkan kemaslahatan bagi umat manusia, maka cakupannya 

perlu diperluas. Hukum Islam tidak hanya berfokus pada persoalan individual, 

tetapi juga harus mencakup aspek universal yang relevan dengan kehidupan 

masyarakat secara luas. Berikut penjabaran yang dimaksud: 

Tabel 3.1 Perbandingan Konsep Maqâshid al-Syarî’ah klasik dan Jasser Auda 

Maqâshid al-syarî’ah 

Klasik 
Maqâshid al-syarî’ah Jasser Auda 

Hifzh al-Din Perlindungan kebebasan berkeyakinan 

Hifzh al-Nafs Perlindungan hak-hak manusia 

Hifzh al-‘Aql 
Perwujudan berpikir ilmiah dan semangat mencari 

ilmu 

Hifzh al-Nasl Perlindungan keluarga 

Hifzh al-Mal Perlindungan harkat dan martabat manusia.32 

                                                           
31

Sutisna dkk., Panorama Maqâshid al-syarî’ah (Media Sains Indonesia, 2021), 171–72. 

 
32

Muhammad Mattori, “Konsep Maqasid Syariah Jasser Auda Melalui Pendekatan 

Sistem,” SETYAKI: Jurnal Studi Keagamaan Islam 1, no. 3 (2023): 122. 



52 
 

 
 

Pada dasarnya, sebagaimana yang telah dijelaskan diatas, perbedaan 

paradigma maqâshid al-syarî’ah klasik dan yang modern terletak pada fokusnya. 

Maqashid al-syari’ah klasik lebih menekankan perlindungan dan pelestarian 

hukum terhadap individu, sedangkan teori maqâshid al-syarî’ah modern lebih 

menekankan pembangunan dan pemenuhan hak-hak manusia. 

Selain itu, Jasser Auda tidak hanya menekankan pentingnya hak asasi 

manusia (HAM), tetapi juga menjadikan pengembangan sumber daya manusia 

(SDM) sebagai acuan dalam perluasan konsep maqashid. Menurutnya, 

peningkatan kualitas manusia dalam berbagai aspek, baik pendidikan, kesehatan, 

ekonomi, maupun kesejahteraan sosial yang merupakan bagian penting dari tujuan 

syariat yang harus diwujudkan melalui hukum di era modern.33 

D. Pendekatan Sistem Jasser Auda 

Pendekatan sistem pertama kali diperkenalkan oleh Ludwig Von 

Bertalanffy. Pendekatan ini digunakan untuk memahami sesuatu secara 

menyeluruh atau holistik, dengan melihat bahwa setiap bagian saling terhubung 

dan tidak dapat dipisahkan dari keseluruhan. Pada awalnya, teori ini berkembang 

dalam bidang ilmu alam, khususnya biologi. Namun, seiring berjalannya waktu, 

James Grier Miller memperluas penggunaannya untuk menganalisis masyarakat 

dan lingkungan. Kemudian pada tahun 1972, Ervin Laszlo memperkenalkan 

istilah filsafat sistem, yaitu cara pandang yang melihat bahwa segala sesuatu di 

dunia saling berkaitan dan membentuk suatu kesatuan sistem.  

                                                           
33

Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqâshid al-syarî’ah, 11–12. 



53 
 

 
 

Dalam konteks hukum Islam, Jasser Auda adalah tokoh pertama yang 

menerapkan pendekatan sistem untuk menganalisis hukum Islam. Dari banyaknya 

fitur dalam teori sistem, Auda hanya menggunakan enam fitur, karena sebagian 

besar fitur lain berasal dari konsep-konsep biologi yang kurang relevan dengan 

analisis hukum.34 Adapun enam fitur yang digunakan Jasser Auda adalah sebagai 

berikut: 

1. Kognisi Sistem (Cognitive System) 

Menurut teori sistem, realitas dan pemikiran (kognisi) berkelidan dan 

keduanya tidak bisa terpisah dari zaman. Oleh karena itu  dalam pandangan 

teoritikus sistem konsep keilmuan pengetahuan selalu berkembang dan terbuka. 

Akibatnya, semakin beragam dan berbeda realitas yang dihadapi manusia maka 

sangat mungkin terjadi pembaharuan ilmu pengetahuan.35 

Menurut Jasser Auda, hukum Islam adalah hasil pemikiran manusia dalam 

memahami nash, sehingga wajar jika muncul perbedaan pendapat di antara para 

ulama. Karena itu,  fiqih yang merupakan hasil pemikiran atau proses kognisi para 

ulama juga termasuk bagian dari produk pemahaman manusia. Namun dalam 

praktiknya, fiqih sering dianggap sebagai “hukum Allah” yang tidak boleh 

berubah, bahkan terkadang disamakan dengan nash itu sendiri.36  

Padahal, syariah dan fiqih adalah dua hal yang berbeda. Syariah adalah 

sumber hukum Islam, yaitu al-Qur’an dan hadis yang sifatnya tetap. Sementara 

                                                           
34

Hengki Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda (Yayasan Pengkajian Hadis 

el Bukhori, 2018), 130–32. 

 
35

Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 133–134. 

36
Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 136. 



54 
 

 
 

fiqih adalah hasil penafsiran, pemahaman, dan ijtihad manusia terhadap nash 

tersebut. Dari perbedaan ini dapat dipahami bahwa syariah bersifat statis, 

sedangkan fiqih bersifat dinamis karena merupakan produk pemikiran manusia 

yang kebenarannya tidak mutlak. Terlebih lagi, tidak ada manusia yang benar-

benar mengetahui maksud dan tujuan Allah secara pasti, sehingga fiqih selalu 

terbuka untuk dikaji dan dikembangkan kembali.37 

2. Holisme (Wholness) 

Pendekatan sistem ialah pendekatan yang holistik (meyeluruh) dimana 

entitas apapun dipandang sebagai satu kesatuan sistem yang terdiri dari bagian-

bagian di dalalmnya.38 Pada dasar nya logika ushul fiqih dipengaruhi oleh hukum 

kausalitas yang mengakibatkan pendekatan yang ada di ushul fiqih menggunakan 

pendekatan parsial dan reduksionis. Akibat dari pendekatan ini, kebanyakan ulama 

memberikan perhatian yang lebih besar terhadap dalil spesifik (dalil al-juz’i) dan 

mengabaikan dalil umum (dalil al-kulli) atau prinsip dasar syariat (maqâshid al-

syarî’ah).39 

 Oleh karena itu Auda mengutip pendapat al-Shatibi yang mengatakan 

bahwa  dalil parsial tidak dapat dijadikan satu-satunya acuan istinbath hukum, 

maka perlu mengakomodir dalil-dalil umum dan memberikan perhatian besar 

terhadap prinsip universal syariat (maqâshid al-syarî’ah) diatas dalil parsial.40 

Bahkan menurut al-Syatibi sebagaimana yang dikutip oleh Hengki Ferdiansyah, 

                                                           
37

Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 137. 

38
Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqâshid al-syarî’ah, 87. 

 
39

Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 138. 

40
Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqâshid al-syarî’ah, 259. 



55 
 

 
 

“mujtahid yang hanya berpegang kepada dalil khusus dan berpaling terhadap dalil 

umum maka ijtihadnya keliru.”41 

Sebagaimana pendapat yang telah disebutkan di atas merupakan bukti 

bahwa prinsip holisme (menyeluruh) telah disinggung oleh ulama terdahulu. Maka 

dari itu prinsip holisme (menyeluruh) ini perlu ditingkatkan guna menutupi 

kekurangan pendekatan ushul fiqih yang bersifat parsial dan reduksionis. 

3. Keterbukaan (Openness) 

Para teoritikus sistem membagi sistem menjadi dua yaitu sistem terbuka 

dan sistem tertutup. Sistem terbuka adalah sistem yang mampu beradaptasi dan 

berkembang dengan lingkungan yang ada di luarnya. Sedangkan sistem tertutup 

adalah sistem yang tidak dapat berkembang (statis) karena terisolasi dari dunia 

luar.42 

Menurut Auda sistem hukum islam adalah sistem yang terbuka dan 

dinamis. Sebab itu beliau menolak pendapat yang mengatakan tertutupnya ijtihad 

dalam bidang ushul fiqih. Menurut Auda pendapat yang mengatakan bahwa ushul 

fiqih sudah sempurna, dan tidak memiliki kekurangan dapat mengakibatkan 

hukum islam menjadi kaku dan tertutup. Padahal nash bersifat terbatas sedangkan 

realitas selalu berkembang.43 

Menurut Jasser Auda, hukum Islam dapat berkembang dan tetap relevan di 

zaman sekarang jika sistem hukumnya dibuat lebih terbuka. Auda menawarkan 

                                                           
41

Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 139. 

 
42

Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqâshid al-syarî’ah, 88. 

43
Auda, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqâshid al-syarî’ah, 88. 



56 
 

 
 

dua mekanisme penting agar hukum Islam dapat dibaca dengan cara yang lebih 

luas, dan fleksibel yaitu: 

a. Kultur Kognitif  

Auda menjelaskan bahwa meskipun Al-Qur’an bersifat universal, 

pemahaman awal umat Islam sangat dipengaruhi oleh adat Arab. Masalah muncul 

ketika adat tersebut dijadikan standar mutlak dalam memahami seluruh hukum 

Islam, sehingga konteks zaman dan masyarakat lain sering diabaikan. Karena itu, 

Auda mendorong agar cara pandang umat Islam diperluas menjadi pandangan 

dunia (universal) yang melihat berbagai aspek kehidupan seperti sosial, budaya, 

ekonomi, pendidikan, lingkungan, dan bahasa. Inilah yang disebutnya sebagai 

kultur kognitif, yaitu cara berpikir yang lebih luas dalam memahami realitas yang 

ada, sehingga hukum Islam yang dihasilkan dapat menyesuaikan diri dengan 

kondisi masyarakat saat ini.44 

b. Keterbukaan Filosofis 

Menurut Auda, seorang ahli fikih atau hadis tidak cukup hanya menguasai 

kitab klasik, hafal banyak hadis, dan memahami ilmu-ilmu tradisional. Mereka 

juga perlu mengetahui perkembangan ilmu pengetahuan modern, baik ilmu sosial 

maupun ilmu alam. Pemahaman ini penting agar para ulama tidak menafsirkan 

teks agama secara kaku, tetapi tetap mempertimbangkan konteks sosial dan 

perkembangan zaman. Dengan keterbukaan filosofis ini, pintu ijtihad dapat tetap 

                                                           
44

Mattori, “Konsep Maqasid Syariah Jasser Auda Melalui Pendekatan Sistem,” 121. 



57 
 

 
 

terbuka, dan hukum Islam dapat memberikan jawaban yang relevan terhadap 

persoalan-persoalan masa kini.45 

Dengan dua pendekatan ini, yaitu kultur kognitif dan keterbukaan filosofis, 

Jasser Auda ingin membuka cara pandang dalam memahami hukum Islam. 

Tujuannya adalah agar hukum Islam lebih fleksibel dan berorientasi pada 

kemaslahatan manusia. 

4. Hierarki yang Saling Mempengaruhi (Interrelated Hierarchy) 

 Dalam teori sistem, dijelaskan bahwa setiap sistem itu punya tingkatan 

atau hierarki, karena sebuah sistem terdiri dari bagian-bagian kecil yang saling 

terhubung dan membentuk satu kesatuan yang lebih besar. Ada gagasan bahwa 

hierarki dalam sebuah sistem bergerak dari tingkat yang paling lemah sampai yang 

paling kuat, mulai dari hal-hal yang kecil, kemudian berkembang bersama menuju 

tujuan akhir. Karena itu, melihat sesuatu secara bertingkat adalah cara umum 

dalam teori sistem.46 

 Berdasarkan hal ini, Jasser Auda menilai agar hukum Islam bisa berperan 

dengan baik di era modern dan benar-benar membawa kemaslahatan bagi 

manusia, maka cakupannya harus diperluas. Hukum Islam tidak boleh hanya 

berfokus pada persoalan yang sifatnya kecil atau individual saja, tetapi perlu 

diperluas menjadi lebih universal, lebih menyeluruh, dan mampu menjawab 

                                                           
45

Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 147. 

 
46

Mattori, “Konsep Maqasid Syariah Jasser Auda Melalui Pendekatan Sistem,” 122. 

 



58 
 

 
 

masalah-masalah besar dalam kehidupan masyarakat masa kini salah satunya 

prinsip syariah (maqâshid al-syarî’ah).47 

5. Multidimensi (Multidimensionality) 

Karena sebuah sistem adalah kesatuan yang terdiri dari banyak bagian yang 

saling terhubung, maka hukum Islam yang juga merupakan sebuah sistem harus 

dipahami dengan cara berpikir yang multidimensi. Menurut Auda, para ulama 

ushul fiqih klasik sering kali hanya melihat suatu masalah dari satu atau dua sisi 

saja. Contohnya, mereka memandang sesuatu secara kaku antara hitam dan putih, 

fisik dan metafisik, atau universal dan khusus. Hal ini juga tampak dalam 

pembahasan ta’arud al-dalalah, yang terkadang membuat sebagian orang 

menganggap ada ayat-ayat Al-Qur’an yang saling bertentangan.48 

Padahal, jika kita menggunakan cara berpikir yang multidimensi, maka 

tidak mungkin ada pertentangan dalam Al-Qur’an. Yang sebenarnya terjadi adalah 

keterbatasan manusia dalam memahami ayat-ayat tersebut karena hanya 

melihatnya dari satu sudut pandang. Dengan memperluas cara pandang dan 

melihat berbagai aspek sekaligus, pemahaman terhadap ayat-ayat Al-Qur’an 

menjadi lebih utuh dan tidak menimbulkan kesan saling bertentangan.49 

6. Kebermaksudan (Purposefulness) 

 Dalam sebuah sistem, tujuan atau kebermaksudan adalah bagian yang 

paling penting karena efektivitas dan keberhasilan suatu sistem dapat dilihat dari 

seberapa jauh sistem tersebut mampu mencapai tujuannya. Dalam konteks hukum 

                                                           
47

Mattori, “Konsep Maqasid Syariah Jasser Auda Melalui Pendekatan Sistem,” 122. 

 
48

Panorama Maqâshid al-syarî’ah, 168. 

 
49

Panorama Maqâshid al-syarî’ah, 168. 



59 
 

 
 

Islam, konsep ini sejalan dengan maqâshid al-syarî’ah, yaitu tujuan-tujuan dari 

ditetapkannya hukum Islam. Karena fitur tujuan ini merupakan bagian paling 

fundamental dalam teori sistem, Jasser Auda menempatkan maqâshid al-syarî’ah 

sebagai pusat dan inti dari pemikirannya.50 

 Pada hakikatnya Kebermaksudan hukum Islam ini saling berhubungan 

dengan kelima fitur sistem hukum Islam di atas yakni sifat kognitif, 

kemenyeluruhan, keterbukaan, Hirarki yang Saling Mempengaruhi, maupun 

multidimensi. Jadi antara keenam fitur pendekatan sistem tersebut saling berkaitan 

satu sama lain, dengan kebertujuan sebagai intinya. Hal ini dikarenakan apapun 

fitur itu disusun dalam rangka untuk mencapai tujuan.51 

E. Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) Nomor 1 Tahun 2022 dan 

Tujuannya 

Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) merupakan salah satu bentuk 

kebijakan hukum yang dikeluarkan oleh Mahkamah Agung sebagai pedoman bagi 

para hakim dan aparatur peradilan dalam melaksanakan tugas peradilan. SEMA 

berfungsi untuk menjaga keseragaman penerapan hukum agar tidak terjadi 

perbedaan penafsiran antar pengadilan dalam menangani perkara yang serupa.52 

Dengan demikian, SEMA memiliki peran penting dalam membentuk kesatuan 

hukum dan memastikan pelaksanaan peradilan berjalan secara konsisten. 

                                                           
50

Ferdiansyah, Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda, 159–60. 

 
51

Panorama Maqâshid al-syarî’ah, 168–69. 

 
52

Maulana Rihdo dkk., “Kedudukan Surat Edaran Mahkamah Agung (Sema) Dalam 

Perspektif Akademisi: Kekuatan Hukum, Ketetapan Dan Konsistensi, Pengaruh Terhadap Putusan 

Hukum,” USRAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam 4, no. 2 (2023): 231–32. 



60 
 

 
 

Dasar hukum dikeluarkannya Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) 

Nomor 1 Tahun 2022 dapat ditemukan dalam Undang-Undang Nomor 14 Tahun 

1985 tentang Mahkamah Agung. Dalam Pasal 79 undang-undang tersebut 

disebutkan bahwa Mahkamah Agung berwenang mengatur hal-hal yang 

diperlukan bagi kelancaran penyelenggaraan peradilan, salah satunya melalui 

penerbitan Surat Edaran.53 Oleh karena itu, secara hukum, keberadaan SEMA 

memiliki dasar yang sah dan diakui sebagai pengaturan internal lembaga 

peradilan. 

Secara kedudukan, Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) Nomor 1 

Tahun 2022 memang tidak termasuk dalam hierarki peraturan perundang-

undangan sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2011 

tentang Pembentukan Peraturan Perundang-undangan. Namun, secara fungsional, 

SEMA berfungsi mengatur pelaksanaan tugas peradilan internal lembaga hukum. 

Walaupun bukan peraturan yang mengikat masyarakat luas, SEMA tetap memiliki 

kekuatan hukum yang mengikat bagi para hakim dan aparatur peradilan.54 

Adapun dalam penelitian ini, secara substansial peneliti fokus pada huruf  

SEMA Nomor 1 Tahun 2022. Ketentuan ini menyatakan bahwa perkara 

perceraian dengan alasan suami atau istri tidak melaksanakan kewajiban nafkah 

                                                           
53

Irwan Adi Cahyadi, “Kedudukan surat edaran mahkamah agung (SEMA) dalam hukum 

positif di indonesia” (Brawijaya University, 2018), 11. 

 
54

Rihdo dkk., “Kedudukan Surat Edaran Mahkamah Agung (Sema) Dalam Perspektif 

Akademisi: Kekuatan Hukum, Ketetapan Dan Konsistensi, Pengaruh Terhadap Putusan Hukum,” 

234. 



61 
 

 
 

lahir atau batin, hanya dapat dikabulkan apabila terbukti suami atau istri tidak 

melaksanakan kewajiban tersebut selama minimal dua belas bulan.55 

Ketentuan ini lahir dari pertimbangan Mahkamah Agung untuk menekan 

angka perceraian yang dan sebagai bentuk penerapan asas mempersukar 

perceraian oleh Mahkamah Agung. Dengan adanya batas waktu ini, diharapkan 

pasangan suami istri memiliki kesempatan untuk memperbaiki hubungan dan 

mempertahankan keutuhan rumah tangga sebelum mengajukan gugatan cerai ke 

pengadilan.  

Asas mempersukar perceraian tersebut memiliki landasan hukum dalam 

ajaran Islam. Hal ini sejalan dengan hadis Nabi Muhammad SAW: 

عَزَّ وَجَلَّ الطَّلَقُ لَلِ لِىَ  اللَِّّ أبَْ غَضُ الَْ   
“Halal yang paling dibenci Allah adalah talak.”56 

 

Hadis ini menunjukkan bahwa meskipun talak diperbolehkan dalam Islam, 

akan  secara implisit merupakan pilihan terakhir yang tidak dianjurkan kecuali bila 

rumah tangga tidak dapat lagi dipertahankan. Pesan yang ada dalam hadis tersebut 

menegaskan bahwa perceraian seharusnya tidak dilakukan secara mudah, karena 

Allah lebih menyukai perdamaian, keharmonisan, dan tercapainya  kemaslahatan 

dalam keluarga 

Secara umum, tujuan diterbitkannya SEMA Nomor 1 Tahun 2022 adalah 

untuk menciptakan pedoman bagi hakim agar penanganan perkara perceraian 

lebih teratur, memakai asas mempesukar perceraian, dan menjaga stabilitas rumah 

                                                           
55

Ketua Mahkamah Agung, “Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 1 Tahun 2022,” 6. 

 
56

al-Sijistani, Sunan Abu Daud, 226. 



62 
 

 
 

tangga. Melalui pedoman ini, Mahkamah Agung berupaya agar perceraian benar-

benar menjadi jalan terakhir setelah semua upaya damai ditempuh. 

F. Perbandingan Antara Ketentuan SEMA Nomor 1 Tahun 2022 Dan 

Taklik Talak Dalam Buku Nikah 

Taklik talak merupakan janji yang diucapkan oleh suami setelah akad 

nikah berlangsung. Janji ini tidak bersifat wajib bagi setiap pernikahan, tetapi jika 

sudah diucapkan maka tidak dapat ditarik kembali.57 Rumusan sighat taklik talak 

ditetapkan oleh Kementerian Agama Republik Indonesia agar penggunaannya 

tidak disalahgunakan dan tetap sesuai dengan prinsip hukum Islam.58 

Menurut Peraturan Menteri Agama Nomor 2 Tahun 1990 isi sighat taklik 

talak yang tertera dalam buku nikah memuat empat kondisi yang menjadi alasan 

sah bagi istri untuk mengajukan gugatan cerai ke pengadilan agama, yaitu jika  

suami meninggalkan istri selama dua tahun berturut-turut, tidak memberikan 

nafkah wajib selama tiga bulan berturut-turut, menyakiti badan atau jasmani istri,  

dan membiarkan istri tanpa perhatian selama enam bulan atau lebih.59 

Dalam konteks penelitian ini, difokuskan pada rumusan taklik talak yaitu 

alasan perceraian karena tidak memberikan nafkah wajib selama tiga bulan 

berturut-turut. Ketentuan ini bertujuan  untuk melindungi istri dari perlakuan tidak 

adil atau penelantaran suami. Penetepan batas waktu 3 bulan tersebut memiliki 

                                                           
57

Sami Faidhullah, “Taklik talak sebagai alasan perceraian (tinjauan hukum Islam dan 

hukum positif),” AL-RISALAH 13, no. 1 (2017): 93. 

 
58

Mukhamad Suharto, “Studi Sejarah Taklik Talak di Indonesia,” Khuluqiyya: Jurnal 

Kajian Hukum dan Studi Islam, 2019, 11. 

 
59

Baihaqi, “Hak Istri Dalam Taklik Talak Di Tinjau Dari Perspektif Hukum Islam,” 80–

81. 



63 
 

 
 

dasar dalam hukum islam, yaitu merujuk pada batas minimal masa iddah yaitu 3 

bulan. Sebagaimana firman Allah dalam al-Qur’an surah al-Talaq ayat 4. 

  ىِ لََْ يَِ و
ثةَُ أَشْهُرٍ وَٱلَّآ تُ هُنَّ ثَ لَٓ تُمْ فَعِدَّ   ىِ يئَِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِٰسَاائِكُمْ لِنِ ٱرْتَ ب ْ

ضْنَ ٱلَّآ  
“Dan perempuan-perempuan yang tidak haid lagi (monopause) di antara 

perempuan-perempuanmu jika kamu ragu-ragu (tentang masa iddahnya), 

maka masa iddah mereka adalah tiga bulan; dan begitu (pula) perempuan-

perempuan yang tidak haid.”
60

 

 

Dalam ayat tersebut dapat kita ketahui bahwa masa iddah bagi perempuan 

yang tidak haid lagi (monopause), dan perempuan yang belum pernah haid adalah 

tiga bulan. Tiga bulan merupakan masa iddah paling sedikit bagi perempuan yang 

dihukumi iddah dalam hukum islam. 

Sementara itu, dalam SEMA Nomor 1 Tahun 2022, Mahkamah Agung 

menetapkan ketentuan baru sebagai pedoman bagi hakim dalam memutus perkara 

perceraian. Dalam aturan ini dijelaskan bahwa gugatan cerai dengan alasan tidak 

diberi nafkah lahir dan/atau batin hanya dapat dikabulkan jika terbukti suami atau 

istri tidak melaksanakan kewajiban tersebut selama minimal dua belas bulan.61 

Apabila dibandingkan, perbedaan antara taklik talak dan SEMA No. 1 

Tahun 2022 dapat dilihat dari beberapa aspek pokok:  

1. Sumbernya 

Taklik talak bersumber dari hukum agama yang dilegalisasi oleh 

Kementerian Agama, sedangkan SEMA merupakan produk hukum Mahkamah 

Agung yang bersifat sebagai pedoman internal bagi hakim.  

2. Tujuannya.  

                                                           
60

Hatta dkk., The Great Quran Referensi Terlengkap Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 2330. 

 
61

Kompilasi Rumusan Hasil  Rapat Pleno Kamar  Mahkamah Agung  Republik Indonesia 

(Sekretariat Kepaniteraaan Mahkamah Agung, 2023), 59. 



64 
 

 
 

Taklik talak lebih berfokus pada perlindungan hak-hak istri, agar tidak 

dirugikan akibat kelalaian atau penelantaran suami. Sedangkan SEMA bertujuan 

untuk menekan angka perceraian dan menjaga keutuhan rumah tangga agar 

perceraian tidak dilakukan secara tergesa-gesa. 

3. Batas waktu  

Taklik talak menetapkan batas waktu tiga bulan bagi istri untuk 

mengajukan gugatan jika tidak dinafkahi, sedangkan SEMA mensyaratkan waktu 

dua belas bulan. Perbedaan ini cukup signifikan karena berpengaruh langsung 

terhadap hak-hak ekonomi dan kesejahteraan istri dan anak. 

Secara praktik, taklik talak memberikan ruang yang lebih cepat bagi istri 

untuk memperjuangkan haknya, sedangkan SEMA memberi waktu lebih panjang 

sebelum perkara bisa diajukan. Perbedaan ini menimbulkan permasalahan, karena 

semakin lama waktu yang ditetapkan, semakin besar pula kemungkinan istri dan 

anak tidak mendapat nafkah selama periode tersebut. Oleh karena itu, perlu ada 

keseimbangan antara tujuan mempertahankan rumah tangga dan perlindungan 

terhadap hak-hak keluarga, khususnya bagi istri dan anak yang berpotensi 

dirugikan. 

G. Implikasi Ketentuan Waktu Tunggu 12 Bulan Terhadap Hak Istri Dan 

Anak 

Ketentuan waktu tunggu 12 bulan dalam SEMA Nomor 1 Tahun 2022. 

dibuat dengan tujuan untuk menjaga keutuhan rumah tangga dan mencegah 

perceraian yang dilakukan secara tergesa-gesa. Namun, penerapan aturan ini 



65 
 

 
 

dalam praktik justru dapat menimbulkan dampak yang cukup serius bagi pihak 

yang rentan, khususnya istri dan anak. 

Dalam rumah tangga, istri dan anak berhak untuk mendapatkan nafkah, 

perlindungan, dan perhatian dari suami/ayah sebagai kepala keluarga. Hal ini 

ditegaskan dalam Pasal 34 ayat (1) Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 yang 

menyatakan bahwa “Suami wajib melindungi isterinya dan memberikan segala 

sesuatu keperluan hidup berumah tangga sesuai dengan kemampuannya.”62 Selain 

itu, Pasal 80 Kompilasi Hukum Islam (KHI) juga menyebutkan bahwa suami 

berkewajiban memberikan nafkah, tempat tinggal, serta memenuhi kebutuhan 

lahir dan batin bagi istri dan anak-anaknya.63 

Dengan adanya ketentuan dalam SEMA yang mensyaratkan waktu 

minimal 12 bulan sebelum gugatan cerai dapat dikabulkan, muncul risiko 

terjadinya penelantaran istri dan anak selama masa menunggu tersebut. Selama 

masa ini, mereka mungkin tidak lagi memperoleh nafkah, baik lahir maupun batin, 

namun belum dapat menempuh jalur hukum untuk menuntut haknya. Kondisi ini 

bisa menimbulkan beban ekonomi yang berat bagi istri, dan berdampak pula pada 

pemenuhan kebutuhan dasar anak, seperti pendidikan, dan Kesehatan.64 

Selain itu, aturan waktu yang panjang ini menimbulkan ketidakpastian 

hukum. Secara yuridis, hubungan pernikahan masih sah, tetapi secara faktual, 

rumah tangga tersebut sudah tidak berjalan sebagaimana mestinya. Akibatnya, 

                                                           
62

Presiden Republik Indonesia, “Undang-Undang Nomor 1 tahun 1974 tentang 

perkawinan,” 13. 

 
63

Presiden Republik Indonesia, “Kompilasi Hukum Islam,” 83–84. 

 
64

Syauqi, “Analisis Sema Nomor 1 Tahun 2022 Tentang Mempersukar Perceraian Di 

Pengadilan Agama,” 5. 



66 
 

 
 

istri dan anak yang berada dalam posisi sulit  tidak dapat menuntut haknya secara 

penuh, dan tidak mendapat perlindungan hukum yang jelas.65 

Dengan demikian, walaupun tujuan SEMA No. 1 Tahun 2022 adalah baik, 

yaitu untuk menjaga rumah tangga agar tidak mudah bercerai, penerapannya tetap 

perlu dikaji kembali agar tidak menimbulkan dampak negatif bagi istri dan anak. 

Hukum seharusnya tidak hanya dilihat dari satu sisi, tetapi juga dilihat dari sisi-

sisi lain. 

 

                                                           
65

Syauqi, “Analisis Sema Nomor 1 Tahun 2022 Tentang Mempersukar Perceraian Di 

Pengadilan Agama,” 5–6. 


