BAB 1

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Ilmu Qira’ah memiliki peran yang sangat penting dalam tradisi keilmuan
Islam karena berkaitan langsung dengan transmisi Al-Qur'an yang autentik.
Keberagaman Qird’ah mencerminkan kekayaan intelektual dalam Islam, yang
diwariskan melalui Sanad yang sahih oleh para ulama dari generasi ke generasi.
Secara ideal, setiap Qird’ah harus diajarkan dengan disiplin ilmu yang ketat,
sebagaimana yang telah ditetapkan oleh ulama terdahulu seperti Ibnu Mujahid
dalam Kitab al-Sab'ah fi al-Qird’ah. Namun, dalam kenyataannya, dominasi

Qira’ah Hafs 'an 'Asim semakin menggeser keberagaman Qira’ah lainnya, termasuk

Qird’ah warsy, yang kini semakin jarang dikenal oleh masyarakat Muslim,

khususnya di Nusantara.

Di Kalimantan Selatan, tradisi transmisi ilmu Al-Qur'an telah berlangsung
sejak masa Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari (1710-1812 M)!. Ulama-ulama
Banjar memiliki peran yang signifikan dalam menjaga dan mengembangkan ilmu
Qird’ah, termasuk variasi Qira’ah yang lebih jarang digunakan seperti Qird’ah
warsy. Salah satu ulama yang berperan dalam pelestarian Qird 'ah warsy di wilayah

ini adalah KH. Nasrun Thohir, yang menulis kitab Fath Al-Ghabsy Ta ‘Liq Nazhm

"Fathullah Munadi, Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari dalam Konteks Kajian Al-Quran
Di Nusantara, Cet. 1 (Banjarmasin: Antasari Press, 2011), 74.



Riwdyah Warsy Ta'liq Nazhm Riwayah Warsy. *Kitab ini menjadi bukti bahwa
kajian Qird’ah warsy telah menjadi bagian dari tradisi keilmuan Banjar dan
menunjukkan adanya kesinambungan Sanad keilmuan yang terjaga di pesantren-

pesantren tertentu.

Namun, meskipun memiliki warisan keilmuan yang kuat, kajian akademik
terhadap Sanad dan Otoritas Qird’ah warsy di Kalimantan Selatan masih sangat
terbatas. Banyak penelitian yang lebih berfokus pada aspek fikih dan tasawuf dalam
keilmuan Banjar, sementara peran ulama lokal dalam ilmu Qira’ah masih kurang
mendapat perhatian®. Hal ini menyebabkan pemahaman terhadap keberagaman
Qira’ah semakin menipis, dan metode transmisinya tidak banyak didokumentasikan

dalam studi akademik yang komprehensif.

Minimnya kajian terhadap Sanad dan transmisi Qird’ah warsy di
Kalimantan Selatan menimbulkan beberapa pertanyaan mendasar, bagaimana
Sanad keilmuan ini diwariskan dari KH. Nasrun Thohir hingga generasi saat ini,
Sejauh mana pesantren-pesantren di Banjar masih mempertahankan pengajaran
Qird’ah warsy, dan apa tantangan yang dihadapi dalam pelestariannya? Apakah
dominasi Qird’ah Hafs menyebabkan semakin berkurangnya minat santri dalam
mempelajari Qird’ah warsy? Celah penelitian ini menjadi alasan utama perlunya

kajian mendalam mengenai peran ulama Banjar dalam menjaga keberagaman

>Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, Ulama Banjar dari masa ke
masa, 1st ed., 1 1 (Banjarmasin: Antasari Press, 2018), 119.

3Fathullah Munadi, “Mushaf giraat syekh Muhammad Arsyad Al-banjari dalam sejarah
Qiraat Nusantara” 9 (2010): 60.



Qira’ah serta signifikansi kitab Fath Al-Ghabsy Ta‘Lig Nazhm Riwdyah Warsy

dalam studi ilmu Qira’ah.

Urgensi penelitian ini semakin jelas ketika melihat bagaimana globalisasi
dan standarisasi bacaan Al-Qur'an berpotensi menghilangkan variasi Qira’ah yang
kaya akan sejarah dan metodologi keilmuan. Dominasi satu jenis bacaan yang lebih
umum digunakan menyebabkan keterbatasan dalam pemahaman umat Islam
terhadap variasi Qird’ah yang memiliki Sanad kuat dan telah diwariskan secara
turun-temurun. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mendokumentasikan
Sanad Qird’ah warsy di Kalimantan Selatan, menganalisis kontribusi KH. Nasrun
Thohir dalam ilmu Qird’ah, serta mengeksplorasi tantangan dan strategi

pelestariannya di pesantren Banjar.

Selain itu, penelitian ini juga bertujuan untuk mengeksplorasi metode
pengajaran Qird ‘ah warsy di pesantren-pesantren yang masih mempertahankannya.
Dengan memahami bagaimana ilmu ini ditransmisikan, bagaimana Sanadnya
dipertahankan, serta tantangan apa yang dihadapi dalam mempertahankannya,
maka penelitian ini akan memberikan kontribusi yang signifikan dalam ranah
keilmuan Islam. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan baru
bagi akademisi, ulama, serta lembaga pendidikan Islam dalam memahami dinamika
Sanad, Otoritas, dan pelestarian ilmu Qird’ah di Kalimantan Selatan. Dengan
demikian, kajian ini tidak hanya bersifat historis tetapi juga strategis dalam
mempertahankan keberagaman Qirda’ah sebagai bagian dari kekayaan keilmuan

Islam.



B. Fokus Penelitian

Penelitian ini berfokus pada transmisi Sanad dan Otoritas Qird’ah warsy
dari KH. Nasrun Thohir serta kitabnya, khususnya dalam transmisi dan legitimasi
Qird’ah warsy di Tanah Banjar. Fokus penelitian ini terbagi ke dalam dua aspek

utama yang menjadi fokus penelitian masalah:

1. Transmisi Sanad Qird’ah warsy di Tanah Banjar

Rumusan masalah mengenai "Transmisi Sanad Qird’ah warsy di Tanah
Banjar" mengarah pada upaya untuk memahami bagaimana proses pewarisan
bacaan Al-Qur’an riwayat Warsy dilakukan hiangga sampai ke Tanah bajar dan di
pelajari secara turun-temurun di wilayah Banjar, siapa saja tokoh yang terlibat, serta
bagaimana metode dan kesinambungan Sanad tersebut dijaga hingga Kkini.
Penelitian ini menjadi penting karena Sanad merupakan aspek fundamental dalam
menjaga keaslian bacaan Al-Qur’an sebagaimana yang dinukil dari kitab Tsabat
Al-kizbari “sistem Sanad merupakan bagian yang tak terpisahkan dari agama Islam
sebeb tanpa ada nya sistem Sanad setiap orang akan dapat mengatakan apa yang ia
kehendaki™*.Melalui Sanad, keabsahan suatu Qird’ah dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah dan spiritual, karena bersambung langsung
hingga Rasulullah SAW. lebih dari itu, penelitian ini juga memiliki nilai penting
dalam mengungkap kontribusi besar para ulama Banjar, seperti KH. Nasrun Thobhir,
yang telah berperan dalam menjaga dan mengajarkan Qird’ah warsy secara

konsisten melalui jalur pendidikan pesantren. Kajian terhadap transmisi Sanad ini

“Muhammad Yasin Al-Fadani, Tsabat Al-Kizbari (Damaskus: Dhar al- Bashair, 1983), 5.



sekaligus menjadi upaya pelestarian terhadap metode pengajaran Islam yang otentik

dan berbasis Sanad keilmuan.

Di sisi lain, penelitian ini dapat memperkaya referensi akademik dalam
bidang ilmu Qira’ah dan sejarah transmisi keilmuan Islam di Nusantara. Hasil
penelitian tidak hanya penting bagi pengembangan studi kelslaman, tetapi juga
dapat digunakan sebagai rujukan dalam kurikulum pesantren atau lembaga
pendidikan Islam. Oleh karena itu, mengkaji transmisi Sanad Qird’ah warsy di
Tanah Banjar bukan hanya berkontribusi pada dokumentasi sejarah, melainkan juga
menjadi bagian dari upaya menjaga warisan intelektual dan spiritual Islam di

Indonesia.

2. Konstruksi Otoritas Qird ah warsy Direpresentasikan dalam kitab Fath Al-

Ghabsy Ta ‘Liqg Nazhm Riwdyah Warsy

Rumusan masalah "Konstruksi Otoritas Qird’ah warsy direpresentasikan
dalam kitab Fath Al-Ghabsy Ta‘Liq Nazhm Riwayah Warsy” mengarah pada usaha
untuk memahami bagaimana keabsahan atau kewenangan bacaan Qird’ah warsy
dijelaskan dan dikuatkan melalui kitab karya KH. Nasrun Thohir yang berjudul
Fath Al-Ghabsy Ta‘Liqg Nazhm Riwdyah Warsy. Kitab ini bukan hanya memuat
panduan cara membaca Al-Qur’an dengan riwayat Warsy, tetapi juga menunjukkan
dasar-dasar ilmunya dan hubungan Sanad (rantai guru) yang mendukung keaslian
bacaan tersebut. Penelitian ini penting dilakukan karena melalui kitab ini, kita bisa
melihat bagaimana seorang ulama Banjar menyusun penjelasan ilmiah dan spiritual
tentang Qird’ah warsy. Dengan mengkaji isi dan cara penulisannya, kita bisa

mengetahui bagaimana sebuah bacaan Warsy bisa hadir di lingkungan yang lebih



dominan Hafsh °. Ini menunjukkan bahwa ulama di Kalimantan Selatan tidak hanya
mengajarkan ilmu secara lisan, tetapi juga mampu menuliskannya dalam bentuk
karya ilmiah yang bisa dijadikan rujukan. Selain itu, penelitian terhadap kitab ini
juga membuktikan bahwa ulama lokal seperti KH. Nasrun Thohir memiliki peran
besar dalam menjaga warisan bacaan Al-Qur’an. Kitab Fath Al-Ghabsy Ta‘Lig
Nazhm Riwdyah Warsy menjadi bukti di Banjar ikut berkontribusi dalam dunia
keilmuan Islam, khususnya dalam bidang Qird ah. Dengan menelitinya, kita bisa
lebih menghargai dan melestarikan tradisi keilmuan yang sangat penting untuk

dijaga agar tidak hilang ditelan zaman.

C. Definisi Operasional

Agar penelitian ini memiliki kejelasan konseptual, beberapa istilah kunci dalam

judul penelitian ini didefinisikan secara operasional sebagai berikut:

1. Transmisi Sanad Qird’ah warsy

Transmisi Sanad berfungsi sebagai pemberian legalitas berupa ijazah kepada
seorang murid, yang menandakan bahwa ia telah mempelajari suatu disiplin ilmu
secara mendalam dan komprehensif, baik melalui pembacaan maupun penghafalan.
Pada hakikatnya, sistem Sanad merupakan mekanisme penting dalam menelusuri
dan memastikan keaslian serta akurasi suatu informasi, menjadikannya dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Hal ini menjadi sangat krusial dalam ilmu
Qira’ah, di mana seorang Qari’ hanya diperbolehkan meriwayatkan bacaan Al-

Qur’an berdasarkan redaksi aslinya, sebagaimana yang diterima langsung dari

SMunadi, Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari Dalam Konteks Kajian al-Quran Di
Nusantara, 22-26.



gurunya. Hingga kini, Sanad tetap menjadi unsur utama dalam proses pembelajaran,
terutama dalam ilmu Qird’ah. Tradisi ini, yang berakar kuat di wilayah Timur
Tengah, khususnya Arab Saudi, telah berkembang menjadi budaya ilmiah yang
tidak hanya dibiasakan, tetapi juga sering kali dianggap sebagai sebuah keharusan,

bahkan kewajiban.b

2. Otoritas Qird’ah warsy

Otoritas Qird’ah warsy mengacu pada tingkat penerimaan dan pengakuan
Qird’ah warsy dalam lingkungan pesantren dan ulama Banjar. Otoritas ini dapat
ditinjau dari aspek keabsahan Sanad, kepercayaan masyarakat terhadap
pengajarnya, serta regulasi atau kebijakan dalam institusi keagamaan yang

mendukung keberlanjutan pengajaran Qird’ah warsy .

D. Batasan Masalah

Agar penelitian ini lebih terfokus dan memiliki cakupan yang jelas, penelitian

ini membatasi kajian pada aspek-aspek berikut:

1. Transmisi Sanad Qird’ah warsy di Tanah Banjar
a. Penelitian ini hanya akan mengkaji jalur Sanad Qird ’ah warsy yang didapatkan
KH. Nasrun Thohir dan keterkaitannya dengan jaringan ulama setelahnya di

Kalimantan Selatan.

®Muhim Nailul Ulya and Syed Abdul Rahman Alkaff, “An Analysis of the Sanad
Transmission by K.H. Muhammad Arwani (1905 — 1994) and His Role in the Dissemination of
Qiraat Sab’ah Knowledge in Indonesia,” QOF 7, no. 2 (December 30, 2023): 246,
https://doi.org/10.30762/qof.v7i2.1400.



a.

b. Kajian akan difokuskan pada kesinambungan Sanad dan metode transmisi

Qird’ah warsy di pesantren yang masih dipertahankannya.

2. Otoritas Qird’ah warsy di Tanah Banjar
a. Penelitian ini akan membahas bagaimana Qird ‘ah warsy diakui dan diajarkan
di lingkungan pesantren yang ada di Banjar.
b. Kajian akan difokuskan dengan legitimasi Qird’ah warsy dalam keilmuan
Islam di Banjar serta sejauh mana ulama dan santri menerima dan menyebarkan

Qird’ah ini.

E. Tujuan dan signifikasi Penelitian

1. Tujuan Penelitian
Penelitian ini bertujuan untuk:

a. Mengetahui bagaimana transmisi Sanad Qira’ah warsy di Tanah Banjar
b. Mengetahui bagaimana Otoritas Qird’ah warsy yang diajarkan KH. Nasrun

Thohir dengan kitabnya
Dengan penelitian ini, diharapkan dapat memberikan wawasan yang lebih
mendalam mengenai Sanad, Otoritas, serta pelestarian Qird’ah warsy di
Kalimantan Selatan, serta memperkaya kajian akademis tentang ilmu Qird’ah di

Nusantara.

2. Signifikansi Penelitian
Penelitian ini memiliki signifikansi sebagai berikut:

Signifikansi Akademik



Menambah khazanah keilmuan Islam dalam bidang Qird’ah, khususnya
Qirda’ah warsy di Kalimantan Selatan. Memberikan kontribusi dalam studi
Sanad keilmuan Islam, khususnya dalam bidang ilmu Qird’ah, disediakan
referensi bagi para akademisi dan peneliti yang tertarik pada kajian ilmu Qird ‘ah
dan transmisi keilmuan di Nusantara.

b. Signifikansi Historis
Mendokumentasikan peran KH. Nasrun Thohir dalam pengajaran Qird ah warsy
di Kalimantan Selatan, Menelusuri jejak Sanad keilmuan Qird ’ah warsy dalam
tradisi keilmuan Banjar, sehingga tidak hilang ditelan zaman.

c. Signifikansi Praktis
Memberikan wawasan kepada ulama, pendidik, dan santri mengenai pentingnya
menjaga Sanad dan keberagaman dalam ilmu Qird’ah, Menjadi bahan
pertimbangan bagi pesantren dalam mengajarkan Qird ’ah warsy sebagai bagian

dari kurikulum pengajaran Al-Qur'an.

Dengan adanya penelitian ini, diharapkan Qird’ah warsy tetap terjaga sebagai
bagian dari tradisi keilmuan Islam di Kalimantan Selatan dan terus diwariskan

kepada generasi mendatang.

F. Kajian Terdahulu

Sejauh ini, belum ditemukan penelitian yang secara spesifik penyebaran
Qird’ah warsy di Banjar. Oleh karena itu, penelitian ini berusaha mengisi celah
tersebut dengan aspek transmisi Sanad dan Otoritas keilmuan Beberapa penelitian
sebelumnya telah mengangkat berbagai aspek tentang transmisi Sanad, Otoritas

keilmuan, dan Qird’ah di dunia Islam.



10

1. Skripsi Berjudul “Otoritas Sanad Keilmuan Ibrahim Al-Khalidi
(1912-1993): Tokoh Pesantren di Lombok NTB” oleh Suhailid membahas
Otoritas Sanad keilmuan TGH. Ibrahim Al-Khalidi di Lombok dan tekanan bahwa
Sanad berfungsi sebagai alat untuk menjaga keabsahan ilmu dan kredibilitas
ulama dalam representasi ajaran Islam. "Dalam konteks yang lebih luas, penelitian
ini dapat memberikan perspektif tentang bagaimana ulama di berbagai wilayah
Nusantara mempertahankan Sanad dalam sistem pendidikan mereka.

2. Jurnal berjudul "Analisis Transmisi Sanad K.H. Muhammad Arwani
(1905-1994 M) dan Perannya dalam Penyebaran Ilmu Qird’ah Sab’ah di
Indonesia" merupakan hasil penelitian yang dipublikasikan dalam QOF: Jurnal
Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Volume 7, Nomor 2, tahun 2023, pada halaman 245—
262. Penulisnya adalah Muhim Nailul Ulya dari Institut Agama Islam Khozinatul
Ulum Blora dan Syed Abdul Rahman Alkaff dari UniversitasAl-Azhar Kairo.
Artikel ini tersedia secara daring dan dapat diakses ,Penelitian ini menggunakan
pendekatan historis dan analisis dokumen untuk mengkaji jaringan Sanad K.H.
Muhammad Arwani serta peranannya dalam penyebaran ilmu Qird’ah Sab’ah di
Indonesia. Studi ini menyoroti hubungan interpersonal, pendidikan, serta faktor
sosial dan budaya yang mendukung penyebaran dan penerimaan Qira’ah Sab’ah
di masyarakat Indonesia pada masanya. Temuan dari penelitian ini memberikan
wawasan mendalam tentang warisan intelektual K.H. Muhammad Arwani dan

bagaimana jaringan Sanadnya memainkan peran penting dalam memperkaya

’Suhailid Suhailid, “Otoritas Sanad Keilmuan Ibrahim Al-Khalidi (1912-1993): Tokoh
Pesantren di Lombok NTB,” Buletin Al-Turas 22, no. 1 (January 30, 2016): 45-63,
https://doi.org/10.15408/bat.v2211.2929.85



11

tradisi Qird’ah Sab’ah di Indonesia. Jurnal ini dapat menjadi referensi penting
untuk memahami transmisi ilmu Qird’ah Sab’ah dan kontribusi ulama dalam
mendukung penyebaran pengetahuan keagamaan di masyarakat.®

3. Muhammad Sabirin dan Imam Ibnu Hajar berjudul Kitab Ulumul
Qur’an di Kalangan Ulama Banjar Abad XVII-XXI: Sebuah Kajian Historis-
Analitis. Penelitian ini memetakan secara historis perkembangan kitab-kitab
Ulumul Qur’an yang ditulis oleh para ulama Banjar, mulai dari Syekh Muhammad
Arsyad al-Banjari hingga akademisi kontemporer. Penelitian tersebut
mengelompokkan karya-karya tersebut ke dalam tiga fase: fase tradisional awal
(abad ke-18 hingga awal 20), fase transisi akademik, dan fase kontemporer. Fokus
utama kajian adalah identifikasi jenis-jenis ilmu Ulumul Qur’an yang dibahas,
latar belakang penulisnya, serta konteks penulisan kitab tersebut. Penelitian dalam
dokumen ini membahas qira’at, terutama Melalui mushaf klasik dan penulisan
kitab Ulimul Qur’an.Fokus pada qira’at Hafs dan Warsy, dengan bukti berupa
mushaf dan kitab-kitab ulama seperti Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari dan
KH. Nashrun Thahir.Namun, pembahasan ini lebih bersifat deskriptif dan historis,
belum sampai pada kajian transmisi Sanad qira’at secara mendalam (misalnya
metode talaqqi,ijazah, Otoritas guru).Berbeda dengan penelitian Sabirin dan Hajar
yang bersifat makro dan menelusuri sejarah literatur Ulumul Qur’an secara
umum, penelitian saya lebih menitikberatkan pada transmisi Sanad qira’at

(khususnya Qira’at Warsy) di lingkungan pesantren di Tanah Banjar. Jika Sabirin

8Nailul Ulya and Alkaff, “An Analysis of the Sanad Transmission by K.H. Muhammad
Arwani (1905 — 1994) and His Role in the Dissemination of Qiraat Sab’ah Knowledge in Indonesia,”
265-82.



12

dan Hajar fokus pada penelusuran karya tulis dan klasifikasi keilmuan, maka
penelitian ini fokus pada praktik transmisi lisan, metode pengajaran, serta Otoritas
keilmuan tokoh-tokoh tertentu seperti KH. Nasrun Thahir. Dengan demikian,
fokus, pendekatan, dan objek kajiannya berbeda, meskipun keduanya sama-sama

mengangkat dinamika Ulumul Qur’an di wilayah Banjar.’

Dari kajian terdahulu di atas, terlihat bahwa banyak penelitian yang
membahas Sanad keilmuan dalam Islam, metode transmisi Qira’ah, serta peran
ulama dalam menjaga Otoritas keilmuan Islam. Namun, belum ada penelitian yang
secara khusus mengupas trasnmisi Sanad dan Otoritas Qird’ah warsy di Tanah
Banjar, apalagi dengan fokus pada kitab Fath Al-Ghabsy Ta‘Liq Nazhm Riwdyah

Warsy Ta'lig Nazhm Warsy karya KH. Nasrun Thohir
G. Sistematika penulisan
Sistematika penulisan dalam skripsi ini terdiri dari lima bab, yang garis

besarnya sebagai berikut :

Bab I Pendahuluan, memuat Latar Belakang Masalah, Fokus penelitian,
Tujuan Penelitian, Signifikasi Penelitian, Definisi Istilah, serta Sistematika

Penulisan.

Bab II tinjauan pustaka, Kerangka teoritis, kerangka konseptual, serta

kerangka berpikir,

“Muhammad Sabirin, “Kitab Ulumul Qur’an Di Kalangan Ulama Banjar Abad Xvii-Xxi:
Sebuah Kajian Historis Analitis,” n.d., 1.



13

Bab III Metode Penelitian memuat, jenis dan pendekatan penelitian, data dan

sumber data, teknik pengumpulan data, serta teknik analisis data.

Bab IV Hasil penelitian dan pembahasan, memuat gambaran umum KH.

Nasrun Thohir,peran, dan temuan penelitian .

Bab V Penutup, memuat kesimpulan dan saran.



