
1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Ilmu Qirâ’ah memiliki peran yang sangat penting dalam tradisi keilmuan 

Islam karena berkaitan langsung dengan transmisi Al-Qur'an yang autentik. 

Keberagaman Qirâ’ah mencerminkan kekayaan intelektual dalam Islam, yang 

diwariskan melalui Sanad yang sahih oleh para ulama dari generasi ke generasi. 

Secara ideal, setiap Qirâ’ah harus diajarkan dengan disiplin ilmu yang ketat, 

sebagaimana yang telah ditetapkan oleh ulama terdahulu seperti Ibnu Mujahid 

dalam Kitab al-Sab'ah fî al-Qirâ’ah. Namun, dalam kenyataannya, dominasi 

Qirâ’ah Ḫafs 'an 'Asim semakin menggeser keberagaman Qirâ’ah lainnya, termasuk 

Qirâ’ah warsy, yang kini semakin jarang dikenal oleh masyarakat Muslim, 

khususnya di Nusantara. 

Di Kalimantan Selatan, tradisi transmisi ilmu Al-Qur'an telah berlangsung 

sejak masa Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari (1710-1812 M)1. Ulama-ulama 

Banjar memiliki peran yang signifikan dalam menjaga dan mengembangkan ilmu 

Qirâ’ah, termasuk variasi Qirâ’ah yang lebih jarang digunakan seperti Qirâ’ah 

warsy. Salah satu ulama yang berperan dalam pelestarian Qirâ’ah warsy di wilayah 

ini adalah KH. Nasrun Thohir, yang menulis kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm 

 
1Fathullah Munadi, Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari dalam Konteks Kajian Al-Quran 

Di Nusantara, Cet. 1 (Banjarmasin: Antasari Press, 2011), 74. 



2 

 

                                                                  

 

Riwâyah Warsy Ta'liq Nazhm Riwayah Warsy. 2Kitab ini menjadi bukti bahwa 

kajian Qirâ’ah warsy telah menjadi bagian dari tradisi keilmuan Banjar dan 

menunjukkan adanya kesinambungan Sanad keilmuan yang terjaga di pesantren-

pesantren tertentu. 

Namun, meskipun memiliki warisan keilmuan yang kuat, kajian akademik 

terhadap Sanad dan Otoritas Qirâ’ah warsy di Kalimantan Selatan masih sangat 

terbatas. Banyak penelitian yang lebih berfokus pada aspek fikih dan tasawuf dalam 

keilmuan Banjar, sementara peran ulama lokal dalam ilmu Qirâ’ah masih kurang 

mendapat perhatian3. Hal ini menyebabkan pemahaman terhadap keberagaman 

Qirâ’ah semakin menipis, dan metode transmisinya tidak banyak didokumentasikan 

dalam studi akademik yang komprehensif. 

Minimnya kajian terhadap Sanad dan transmisi Qirâ’ah warsy di 

Kalimantan Selatan menimbulkan beberapa pertanyaan mendasar, bagaimana 

Sanad keilmuan ini diwariskan dari KH. Nasrun Thohir hingga generasi saat ini, 

Sejauh mana pesantren-pesantren di Banjar masih mempertahankan pengajaran 

Qirâ’ah warsy,  dan apa tantangan yang dihadapi dalam pelestariannya? Apakah 

dominasi Qirâ’ah Hafs menyebabkan semakin berkurangnya minat santri dalam 

mempelajari Qirâ’ah warsy? Celah penelitian ini menjadi alasan utama perlunya 

kajian mendalam mengenai peran ulama Banjar dalam menjaga keberagaman 

 
2Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, Ulama Banjar dari masa ke 

masa, 1st ed., 1 1 (Banjarmasin: Antasari Press, 2018), 119. 
3Fathullah Munadi, “Mushaf qiraat syekh Muhammad Arsyad Al-banjari dalam sejarah 

Qiraat Nusantara” 9 (2010): 60. 



3 

 

                                                                  

 

Qirâ’ah serta signifikansi kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy 

dalam studi ilmu Qirâ’ah. 

Urgensi penelitian ini semakin jelas ketika melihat bagaimana globalisasi 

dan standarisasi bacaan Al-Qur'an berpotensi menghilangkan variasi Qirâ’ah yang 

kaya akan sejarah dan metodologi keilmuan. Dominasi satu jenis bacaan yang lebih 

umum digunakan menyebabkan keterbatasan dalam pemahaman umat Islam 

terhadap variasi Qirâ’ah yang memiliki Sanad kuat dan telah diwariskan secara 

turun-temurun. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mendokumentasikan 

Sanad Qirâ’ah warsy di Kalimantan Selatan, menganalisis kontribusi KH. Nasrun 

Thohir dalam ilmu Qirâ’ah, serta mengeksplorasi tantangan dan strategi 

pelestariannya di pesantren Banjar. 

Selain itu, penelitian ini juga bertujuan untuk mengeksplorasi metode 

pengajaran Qirâ’ah warsy di pesantren-pesantren yang masih mempertahankannya. 

Dengan memahami bagaimana ilmu ini ditransmisikan, bagaimana Sanadnya 

dipertahankan, serta tantangan apa yang dihadapi dalam mempertahankannya, 

maka penelitian ini akan memberikan kontribusi yang signifikan dalam ranah 

keilmuan Islam. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan baru 

bagi akademisi, ulama, serta lembaga pendidikan Islam dalam memahami dinamika 

Sanad, Otoritas, dan pelestarian ilmu Qirâ’ah di Kalimantan Selatan. Dengan 

demikian, kajian ini tidak hanya bersifat historis tetapi juga strategis dalam 

mempertahankan keberagaman Qirâ’ah sebagai bagian dari kekayaan keilmuan 

Islam. 



4 

 

                                                                  

 

B. Fokus Penelitian 

Penelitian ini berfokus pada transmisi Sanad dan Otoritas Qirâ’ah warsy 

dari KH. Nasrun Thohir serta kitabnya, khususnya dalam transmisi dan legitimasi 

Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar. Fokus penelitian ini terbagi ke dalam dua aspek 

utama yang menjadi fokus penelitian masalah: 

1. Transmisi Sanad Qirâ’ah warsy di Tanah  Banjar 

Rumusan masalah mengenai "Transmisi Sanad Qirâ’ah warsy di Tanah 

Banjar" mengarah pada upaya untuk memahami bagaimana proses pewarisan 

bacaan Al-Qur’an riwayat Warsy dilakukan  hiangga sampai ke Tanah bajar dan di 

pelajari secara turun-temurun di wilayah Banjar, siapa saja tokoh yang terlibat, serta 

bagaimana metode dan kesinambungan Sanad tersebut dijaga hingga kini. 

Penelitian ini menjadi penting karena Sanad merupakan aspek fundamental dalam 

menjaga keaslian bacaan Al-Qur’an sebagaimana yang dinukil dari kitab  Tsabat 

Al-kizbari “sistem Sanad merupakan bagian yang tak terpisahkan dari agama Islam 

sebeb tanpa ada nya sistem Sanad setiap orang akan dapat mengatakan apa yang ia 

kehendaki”4.Melalui Sanad, keabsahan suatu Qirâ’ah dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah dan spiritual, karena bersambung langsung 

hingga Rasulullah SAW. lebih dari itu, penelitian ini juga memiliki nilai penting 

dalam mengungkap kontribusi besar para ulama Banjar, seperti KH. Nasrun Thohir, 

yang telah berperan dalam menjaga dan mengajarkan Qirâ’ah warsy secara 

konsisten melalui jalur pendidikan pesantren. Kajian terhadap transmisi Sanad ini 

 
4Muhammad Yasin Al-Fadani, Tsabat Al-Kizbari (Damaskus: Dhar al- Bashair, 1983), 5. 



5 

 

                                                                  

 

sekaligus menjadi upaya pelestarian terhadap metode pengajaran Islam yang otentik 

dan berbasis Sanad keilmuan. 

Di sisi lain, penelitian ini dapat memperkaya referensi akademik dalam 

bidang ilmu Qirâ’ah dan sejarah transmisi keilmuan Islam di Nusantara. Hasil 

penelitian tidak hanya penting bagi pengembangan studi keIslaman, tetapi juga 

dapat digunakan sebagai rujukan dalam kurikulum pesantren atau lembaga 

pendidikan Islam. Oleh karena itu, mengkaji transmisi Sanad Qirâ’ah warsy di 

Tanah Banjar bukan hanya berkontribusi pada dokumentasi sejarah, melainkan juga 

menjadi bagian dari upaya menjaga warisan intelektual dan spiritual Islam di 

Indonesia. 

2. Konstruksi Otoritas Qirâ’ah warsy Direpresentasikan dalam kitab Fatĥ Al-

Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy 

Rumusan masalah "Konstruksi Otoritas Qirâ’ah warsy direpresentasikan 

dalam kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy" mengarah pada usaha 

untuk memahami bagaimana keabsahan atau kewenangan bacaan Qirâ’ah warsy 

dijelaskan dan dikuatkan melalui kitab karya KH. Nasrun Thohir yang berjudul 

Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy. Kitab ini bukan hanya memuat 

panduan cara membaca Al-Qur’an dengan riwayat Warsy, tetapi juga menunjukkan 

dasar-dasar ilmunya dan hubungan Sanad (rantai guru) yang mendukung keaslian 

bacaan tersebut. Penelitian ini penting dilakukan karena melalui kitab ini, kita bisa 

melihat bagaimana seorang ulama Banjar menyusun penjelasan ilmiah dan spiritual 

tentang Qirâ’ah warsy. Dengan mengkaji isi dan cara penulisannya, kita bisa 

mengetahui bagaimana sebuah bacaan Warsy  bisa hadir di lingkungan yang lebih 



6 

 

                                                                  

 

dominan Hafsh 5. Ini menunjukkan bahwa ulama di Kalimantan Selatan tidak hanya 

mengajarkan ilmu secara lisan, tetapi juga mampu menuliskannya dalam bentuk 

karya ilmiah yang bisa dijadikan rujukan. Selain itu, penelitian terhadap kitab ini 

juga membuktikan bahwa ulama lokal seperti KH. Nasrun Thohir memiliki peran 

besar dalam menjaga warisan bacaan Al-Qur’an. Kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq 

Nazhm Riwâyah Warsy menjadi bukti di Banjar ikut berkontribusi dalam dunia 

keilmuan Islam, khususnya dalam bidang Qirâ’ah. Dengan menelitinya, kita bisa 

lebih menghargai dan melestarikan tradisi keilmuan  yang sangat penting untuk 

dijaga agar tidak hilang ditelan zaman. 

C. Definisi Operasional 

Agar penelitian ini memiliki kejelasan konseptual, beberapa istilah kunci dalam 

judul penelitian ini didefinisikan secara operasional sebagai berikut: 

1. Transmisi Sanad Qirâ’ah warsy 

Transmisi Sanad berfungsi sebagai pemberian legalitas berupa ijazah kepada 

seorang murid, yang menandakan bahwa ia telah mempelajari suatu disiplin ilmu 

secara mendalam dan komprehensif, baik melalui pembacaan maupun penghafalan. 

Pada hakikatnya, sistem Sanad merupakan mekanisme penting dalam menelusuri 

dan memastikan keaslian serta akurasi suatu informasi, menjadikannya dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Hal ini menjadi sangat krusial dalam ilmu 

Qirâ’ah, di mana seorang Qāri’ hanya diperbolehkan meriwayatkan bacaan Al-

Qur’an berdasarkan redaksi aslinya, sebagaimana yang diterima langsung dari 

 
5Munadi, Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari Dalam Konteks Kajian al-Quran Di 

Nusantara, 22–26. 



7 

 

                                                                  

 

gurunya. Hingga kini, Sanad tetap menjadi unsur utama dalam proses pembelajaran, 

terutama dalam ilmu Qirâ’ah. Tradisi ini, yang berakar kuat di wilayah Timur 

Tengah, khususnya Arab Saudi, telah berkembang menjadi budaya ilmiah yang 

tidak hanya dibiasakan, tetapi juga sering kali dianggap sebagai sebuah keharusan, 

bahkan kewajiban.6 

2. Otoritas Qirâ’ah warsy 

Otoritas Qirâ’ah warsy  mengacu pada tingkat penerimaan dan pengakuan 

Qirâ’ah warsy dalam lingkungan pesantren dan ulama Banjar. Otoritas ini dapat 

ditinjau dari aspek keabsahan Sanad, kepercayaan masyarakat terhadap 

pengajarnya, serta regulasi atau kebijakan dalam institusi keagamaan yang 

mendukung keberlanjutan pengajaran Qirâ’ah warsy . 

D. Batasan Masalah 

Agar penelitian ini lebih terfokus dan memiliki cakupan yang jelas, penelitian 

ini membatasi kajian pada aspek-aspek berikut: 

1. Transmisi Sanad Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar 

a. Penelitian ini hanya akan mengkaji jalur Sanad Qirâ’ah warsy yang didapatkan 

KH. Nasrun Thohir dan keterkaitannya dengan jaringan ulama setelahnya di 

Kalimantan Selatan. 

 
6Muhim Nailul Ulya and Syed Abdul Rahman Alkaff, “An Analysis of the Sanad 

Transmission by K.H. Muhammad Arwani (1905 – 1994) and His Role in the Dissemination of 

Qiraat Sab’ah Knowledge in Indonesia,” QOF 7, no. 2 (December 30, 2023): 246, 

https://doi.org/10.30762/qof.v7i2.1400. 



8 

 

                                                                  

 

b. Kajian akan difokuskan pada kesinambungan Sanad dan metode transmisi 

Qirâ’ah warsy di pesantren yang masih dipertahankannya. 

 

2. Otoritas Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar 

a. Penelitian ini akan membahas bagaimana Qirâ’ah warsy diakui dan diajarkan 

di lingkungan pesantren yang ada di Banjar. 

b. Kajian akan difokuskan dengan legitimasi Qirâ’ah warsy dalam keilmuan 

Islam di Banjar serta sejauh mana ulama dan santri menerima dan menyebarkan 

Qirâ’ah ini. 

E. Tujuan dan signifikasi Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk: 

a. Mengetahui bagaimana transmisi Sanad Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar 

b. Mengetahui bagaimana Otoritas Qirâ’ah warsy yang diajarkan KH. Nasrun  

Thohir dengan kitabnya 

Dengan penelitian ini, diharapkan dapat memberikan wawasan yang lebih 

mendalam mengenai Sanad, Otoritas, serta pelestarian Qirâ’ah warsy di 

Kalimantan Selatan, serta memperkaya kajian akademis tentang ilmu Qirâ’ah di 

Nusantara. 

2. Signifikansi Penelitian 

Penelitian ini memiliki signifikansi sebagai berikut: 

a. Signifikansi Akademik 



9 

 

                                                                  

 

Menambah khazanah keilmuan Islam dalam bidang Qirâ’ah, khususnya 

Qirâ’ah warsy di Kalimantan Selatan. Memberikan kontribusi dalam studi 

Sanad keilmuan Islam, khususnya dalam bidang ilmu Qirâ’ah, disediakan 

referensi bagi para akademisi dan peneliti yang tertarik pada kajian ilmu Qirâ’ah 

dan transmisi keilmuan di Nusantara. 

b. Signifikansi Historis 

Mendokumentasikan peran KH. Nasrun Thohir dalam pengajaran Qirâ’ah warsy 

di Kalimantan Selatan, Menelusuri jejak Sanad keilmuan Qirâ’ah warsy dalam 

tradisi keilmuan Banjar, sehingga tidak hilang ditelan zaman. 

c. Signifikansi Praktis 

Memberikan wawasan kepada ulama, pendidik, dan santri mengenai pentingnya 

menjaga Sanad dan keberagaman dalam ilmu Qirâ’ah, Menjadi bahan 

pertimbangan bagi pesantren dalam mengajarkan Qirâ’ah warsy sebagai bagian 

dari kurikulum pengajaran Al-Qur'an. 

Dengan adanya penelitian ini, diharapkan Qirâ’ah warsy tetap terjaga sebagai 

bagian dari tradisi keilmuan Islam di Kalimantan Selatan dan terus diwariskan 

kepada generasi mendatang. 

F. Kajian Terdahulu 

Sejauh ini, belum ditemukan penelitian yang secara spesifik penyebaran 

Qirâ’ah warsy di Banjar. Oleh karena itu, penelitian ini berusaha mengisi celah 

tersebut dengan aspek transmisi Sanad dan Otoritas keilmuan Beberapa penelitian 

sebelumnya telah mengangkat berbagai aspek tentang transmisi Sanad, Otoritas 

keilmuan, dan Qirâ’ah di dunia Islam.  



10 

 

                                                                  

 

1. Skripsi Berjudul “Otoritas Sanad Keilmuan Ibrahim Al-Khalidi 

(1912-1993): Tokoh Pesantren di Lombok NTB” oleh Suhailid membahas 

Otoritas Sanad keilmuan TGH. Ibrahim Al-Khalidi di Lombok dan tekanan bahwa 

Sanad berfungsi sebagai alat untuk menjaga keabsahan ilmu dan kredibilitas 

ulama dalam representasi ajaran Islam. 7Dalam konteks yang lebih luas, penelitian 

ini dapat memberikan perspektif tentang bagaimana ulama di berbagai wilayah 

Nusantara mempertahankan Sanad dalam sistem pendidikan mereka. 

2. Jurnal berjudul "Analisis Transmisi Sanad K.H. Muhammad Arwani 

(1905–1994 M) dan Perannya dalam Penyebaran Ilmu Qirâ’ah Sab’ah di 

Indonesia" merupakan hasil penelitian yang dipublikasikan dalam QOF: Jurnal 

Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Volume 7, Nomor 2, tahun 2023, pada halaman 245–

262. Penulisnya adalah Muhim Nailul Ulya dari Institut Agama Islam Khozinatul 

Ulum Blora dan Syed Abdul Rahman Alkaff dari UniversitasAl-Azhar Kairo. 

Artikel ini tersedia secara daring dan dapat diakses ,Penelitian ini menggunakan 

pendekatan historis dan analisis dokumen untuk mengkaji jaringan Sanad K.H. 

Muhammad Arwani serta peranannya dalam penyebaran ilmu Qirâ’ah Sab’ah di 

Indonesia. Studi ini menyoroti hubungan interpersonal, pendidikan, serta faktor 

sosial dan budaya yang mendukung penyebaran dan penerimaan Qirâ’ah Sab’ah 

di masyarakat Indonesia pada masanya. Temuan dari penelitian ini memberikan 

wawasan mendalam tentang warisan intelektual K.H. Muhammad Arwani dan 

bagaimana jaringan Sanadnya memainkan peran penting dalam memperkaya 

 
7Suhailid Suhailid, “Otoritas Sanad Keilmuan Ibrahim Al-Khalidi (1912-1993): Tokoh 

Pesantren di Lombok NTB,” Buletin Al-Turas 22, no. 1 (January 30, 2016): 45–63, 

https://doi.org/10.15408/bat.v22i1.2929.85 



11 

 

                                                                  

 

tradisi Qirâ’ah Sab’ah di Indonesia. Jurnal ini dapat menjadi referensi penting 

untuk memahami  transmisi ilmu Qirâ’ah Sab’ah dan kontribusi ulama dalam 

mendukung penyebaran pengetahuan keagamaan di masyarakat.8 

3. Muhammad Sabirin dan Imam Ibnu Hajar berjudul Kitab Ulumul 

Qur’an di Kalangan Ulama Banjar Abad XVII–XXI: Sebuah Kajian Historis-

Analitis. Penelitian ini memetakan secara historis perkembangan kitab-kitab 

Ulumul Qur’an yang ditulis oleh para ulama Banjar, mulai dari Syekh Muhammad 

Arsyad al-Banjari hingga akademisi kontemporer. Penelitian tersebut 

mengelompokkan karya-karya tersebut ke dalam tiga fase: fase tradisional awal 

(abad ke-18 hingga awal 20), fase transisi akademik, dan fase kontemporer. Fokus 

utama kajian adalah identifikasi jenis-jenis ilmu Ulumul Qur’an yang dibahas, 

latar belakang penulisnya, serta konteks penulisan kitab tersebut. Penelitian dalam 

dokumen ini membahas qirā’at, terutama Melalui mushaf klasik dan penulisan 

kitab Ulūmul Qur’an.Fokus pada qirā’at Ḥafṣ dan Warsy, dengan bukti berupa 

mushaf dan kitab-kitab ulama seperti Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari dan 

KH. Nashrun Thahir.Namun, pembahasan ini lebih bersifat deskriptif dan historis, 

belum sampai pada kajian transmisi Sanad qirā’at secara mendalam (misalnya 

metode talaqqi,ijazah, Otoritas guru).Berbeda dengan penelitian Sabirin dan Hajar 

yang bersifat makro dan menelusuri sejarah literatur Ulumul Qur’an secara 

umum, penelitian saya lebih menitikberatkan pada transmisi Sanad qirā’at 

(khususnya Qirā’at Warsy) di lingkungan pesantren di Tanah Banjar. Jika Sabirin 

 
8Nailul Ulya and Alkaff, “An Analysis of the Sanad Transmission by K.H. Muhammad 

Arwani (1905 – 1994) and His Role in the Dissemination of Qiraat Sab’ah Knowledge in Indonesia,” 

265–82. 



12 

 

                                                                  

 

dan Hajar fokus pada penelusuran karya tulis dan klasifikasi keilmuan, maka 

penelitian ini fokus pada praktik transmisi lisan, metode pengajaran, serta Otoritas 

keilmuan tokoh-tokoh tertentu seperti KH. Nasrun Thahir. Dengan demikian, 

fokus, pendekatan, dan objek kajiannya berbeda, meskipun keduanya sama-sama 

mengangkat dinamika Ulumul Qur’an di wilayah Banjar.9 

Dari kajian terdahulu di atas, terlihat bahwa banyak penelitian yang 

membahas Sanad keilmuan dalam Islam, metode transmisi Qirâ’ah, serta peran 

ulama dalam menjaga Otoritas keilmuan Islam. Namun, belum ada penelitian yang 

secara khusus mengupas trasnmisi Sanad dan Otoritas Qirâ’ah warsy di Tanah 

Banjar, apalagi dengan fokus pada kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah 

Warsy Ta'liq Nazhm Warsy karya KH. Nasrun Thohir 

G. Sistematika penulisan 

Sistematika penulisan dalam skripsi ini terdiri dari lima bab, yang garis 

besarnya sebagai berikut :  

Bab I Pendahuluan, memuat Latar Belakang Masalah, Fokus penelitian, 

Tujuan Penelitian, Signifikasi Penelitian, Definisi Istilah, serta Sistematika 

Penulisan.  

Bab II tinjauan pustaka, Kerangka teoritis, kerangka konseptual, serta 

kerangka berpikir,  

 
9Muhammad Sabirin, “Kitab Ulumul Qur’an Di Kalangan Ulama Banjar Abad Xvii-Xxi: 

Sebuah Kajian Historis Analitis,” n.d., 1. 



13 

 

                                                                  

 

Bab III Metode Penelitian memuat, jenis dan pendekatan penelitian, data dan 

sumber data, teknik pengumpulan data, serta teknik analisis data. 

Bab IV Hasil penelitian dan pembahasan, memuat gambaran umum KH. 

Nasrun Thohir,peran, dan temuan penelitian . 

Bab V Penutup, memuat kesimpulan dan saran. 

 


