
27 
 

BAB IV 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Hasil Penelitian 

1. Gambaran umum KH. Nasrun Thohir dan kitab nya 

a. Biografi KH. Nasrun Thohir 

KH. Nashrun Thahir (lahir 15 Juli 1916 / 7 Ramadhan 1334 H – wafat 1988) 

merupakan putra kedua dari pasangan H.M. Thahir Abdurrahim dan H. Kumala 

Thahir (dikenal sebagai Datu Kaya). Ia dilahirkan di Pesayangan, Martapura, pada 

tanggal 7 Ramadhan 1334 H atau bertepatan dengan 15 Juli 1916 M. Sejak kecil, ia 

tumbuh dalam lingkungan keluarga yang menanamkan dasar-dasar agama Islam 

yang kuat.Pada usia 12 tahun, beliau mulai menuntut ilmu di Pondok Pesantren 

Darussalam Martapura. Selanjutnya, beliau melanjutkan pendidikannya ke Kuliah 

Al-Masjidil Haram di Mekkah, Arab Saudi, bersama teman dan kerabatnya. Selama 

di sana, beliau belajar kepada banyak ulama besar seperti Syekh KH. Kasyful 

Anwar, Syekh Sayyid Amin Qutby, Syekh Ali Abdullah Banjar, Syekh Hasan 

Masyad, Syekh Umar Hamdan, Syekh Sayyid Alwi Makki, Syekh Abdul Qadir Al-

Mandzili, dan Syekh Abdul Qadir Ilyas1. 

KH. Nashrun Thahir dikenal sebagai seorang hafiz Al-Qur’an dan ulama 

yang ahli dalam ilmu tajwid serta Qirâ’ah. Setelah kembali dari Mekkah, ia 

menikah dengan Hj. Zuwairiyah Djamal Arsvad pada hari Ahad, 4 Dzulqa’dah 1369 

 
1Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, Ulama Banjar Dari Masa Ke 

Masa, 206. 



28 

 

                                                                  
 

H / tahun 1950 M. Dari pernikahan tersebut, mereka dikaruniai delapan orang anak: 

Hj. Masrufah, H. Nasrullah, Hj. Masunah, Fathullah, H. Saifullah, Lc., Dra. Hj. 

Maslahah, Syahrullah, dan Hj. Masykiyah, S.Ag.Di antara karya tulis yang pernah 

beliau hasilkan antara lain :  Fath al-Ghabsy fī Ta‘līq Nazmi Qirā’ah Warsh,Ta‘līq 

Mandzūmati Tafsīr, Taḥlīl al-‘Asīr fī Qirā’ah Ibn Katsīr, Ta‘līq Syaṭibī fī Riwayah 

Warsh, Nayl al-Ghāyah al-Murīd fī Riwayah Abī Sa‘īd, Ikhtilāf Qālūn ‘alā Riwayah 

Warsh.2 

Beliau wafat pada usia sekitar 74 tahun, tepatnya pada hari Selasa, 25 

Sya’ban 1408 H / 12 April 1988, dan dimakamkan di kompleks pemakaman 

Muslimin Karangan Putih, Keraton, Martapura3. 

b. Deskripsi kitab  

 Fath al-Ghabsy fi Ta’liq Nazmi Qirâ’ahi Warsy adalah sebuah karya ilmiah 

dalam bidang ilmu Qirâ’at Al-Qur’an, khususnya dalam riwayat Warsh. Kitab ini 

ditulis tangan langsung oleh KH. Nasrun Thohir, seorang ulama besar asal 

Martapura, Kalimantan Selatan, yang dikenal luas sebagai pakar Qirâ’at. Karya ini 

kemudian disempurnakan oleh putra beliau, Ustadz Saifullah Nasrun, Lc., dengan 

membuat kitab contoh bacaan dengan konsep penulisan yang mudah di pelajari 

santri dan di namai Irsyâdussyâm dan diterbitkan secara terbatas untuk digunakan 

di lingkungan Pesantren Hidayatullah Martapura, menjadikannya sebagai karya 

eksklusif yang hanya digunakan secara internal di pesantren tersebut hingga kini. 

 
2Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, 206. 
3Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, 207. 



29 

 

                                                                  
 

 

Kitab ini merupakan bentuk dedikasi KH. Nasrun Thohir dalam 

melestarikan ilmu Qirâ’ah, dengan gaya penulisan yang khas dan bersumber dari 

tradisi Sanad yang kuat. Di dalamnya terdapat 223 bait syair yang disusun oleh 

Syaikh Muhammad bin Ahmad Mutawalli al-Misri, seorang ulama Mesir, yang 

mengajarkan kaidah-kaidah bacaan Al-Qur’an dalam bentuk nazham (syair). Syair-

syair ini diuraikan secara sistematis dan jelas oleh KH. Nasrun Thohir, sehingga 

memudahkan para santri dalam memahami dan menghafalkan variasi bacaan dalam 

riwayat Warsh. 

Kitab ini bukan hanya memuat penjelasan atas Qirâ’ah warsy, namun juga 

dimulai dengan pengenalan terhadap tujuh imam Qirâ’ah: Nâfi', Ibn Kathir, Abu 

'Amr, Ibn 'Amir, 'Asim, Hamzah, dan Al-Kisai, yang merupakan rujukan utama 

dalam ilmu Qirâ’ah mutawatirah. KH. Nasrun Thohir memberikan penekanan 

khusus agar murid-muridnya mengetahui bahkan menghafalkan keempat belas 

perawi yang meriwayatkan bacaan dari para imam tersebut, yaitu Dari Nafi' Qalun 

dan Warsy, Dari Ibn Kathir: Al-Bazzi dan Qunbul, dari Abu 'Amr: Ad-Duri dan As-

Susi, Dari Ibn 'Amir: Hisham dan Ibn Dakwan, Dari 'Asim: Syu’bah dan Hafs, Dari 

Hamzah: Khalaf dan Khallad,Dari Al-Kisai: Al-Layts dan Ad-Duri 

Setiap perawi memiliki karakteristik bacaan yang khas, dan kitab ini secara 

komprehensif menjelaskan perbedaan-perbedaan tersebut dalam aspek seperti 

hukum tajwid, pengucapan, panjang-pendek bacaan (mad dan qashr), serta 



30 

 

                                                                  
 

perbedaan lafaz pada ayat-ayat tertentu. Semua ini disusun dalam format yang 

sistematis untuk memudahkan penguasaan materi oleh para pembelajar. 

Kitab ini terdiri dari 16 bab utama, yang masing-masing membahas topik 

penting dalam variasi bacaan Al-Qur’an berdasarkan riwayat dan perawi yaitu 

Ikhtilāf al-A’immah – Perbedaan antar imam Qirâ’ah, Bāb Mā Jā’a Bayna al-

Sūratayn – Bacaan antara dua surah, Bāb Hā’ al-Kināyah – Bacaan kata ganti “hā’”, 

Bāb al-Mad wa al-Qaṣr – Hukum panjang dan pendek bacaan, Bāb al-Hamzatayn 

min Kalimah – Dua hamzah dalam satu kata, Bāb al-Hamzatayn min Kalimatayn – 

Dua hamzah dalam dua kata, Bāb Hamz al-Mufrad – Hamzah tunggal, Bāb Naql 

Ḥarakat al-Hamz ilā al-Sākin Qablahā – Pemindahan harakat ke huruf mati 

sebelumnya, Bāb al-Idghām al-Ṣaghīr – Idgham kecil, Bāb Ḥurūf Qurbat 

Makhārijuhā – Huruf dengan makhraj berdekatan, Bāb al-Fatḥ wa al-Imālah wa 

al-Taqlīl – Bacaan Fathah, Imalah, dan Taqlil, Bāb al-Rā’āt – Hukum bacaan huruf 

“rā’”, Bāb al-Lāmāt – Bacaan huruf “lām”, Bāb Yā’āt al-Iḍāfah – Bacaan huruf 

“yā’” sebagai kata milik, Bāb Farsh al-Ḥurūf, al-Juz’ al-Awwal – Variasi bacaan 

huruf (bagian 1),Bāb Farsh al-Ḥurūf, al-Juz’ al-Thānī – Variasi bacaan huruf 

(bagian 2) 

Selain penjabaran bab-bab tersebut, kitab ini juga menyertakan panduan cara 

membaca kitab di bagian awal, agar pembaca tidak hanya membaca secara teks, 

tetapi memahami konteks dan struktur penyajiannya. Keistimewaan lain dari kitab 

ini adalah disertakannya ijazah Qirâ’ah warsy di bagian akhir, menandakan 

Otoritas keilmuan KH. Nasrun Thohir yang bersambung secara Sanad ke para 

ulama besar hingga Rasulullah SAW. 



31 

 

                                                                  
 

Dengan perpaduan antara penjelasan ilmiah, keindahan sastra Arab dalam 

bentuk nazham, serta sistematika pembahasan yang rapi, Fathul Ghbsy menjadi 

salah satu rujukan penting dalam studi Qirâ’ah di Indonesia, khususnya di 

Kalimantan Selatan. Kitab ini adalah bukti warisan keilmuan pesantren yang 

menjunjung Sanad, Otoritas, dan tradisi keilmuan Islam yang otentik dan 

berkelanjutan. 

2. Peran KH. Nasrun Thohir dalam Transmisi Sanad Qirâ’h Warsy di 

Tanah Banjar dan Legitimasinya 

Untuk memahami peran KH. Nasrun Thohir dalam transmisi Qirâ’ah warsy 

di Tanah Banjar, penelitian ini menggunakan pendekatan historis. Peneliti telah men 

jadikan hasil wawancara dan studi naskah menjadi sebuah narasi yang dibagi 

menjadi periode sejarah. Setiap periode merepresentasikan fase perkembangan, 

penyebaran, hingga pewarisan ilmu Qirâ’ah warsy. Dengan cara ini, kontribusi KH. 

Nasrun Thohir dapat dilihat secara lebih runtut dan kontekstual. 

a. Periode Menuntut Ilmu di Haramain: Menyambung Sanad Qirâ’ah 

Perjalanan intelektual KH. Nasrun Thohir bermula dari tekad kuat untuk 

menuntut ilmu ke pusat-pusat keIslaman dunia. Beliau berangkat ke Haramain 

(Mekkah dan Madinah) pada pertengahan abad ke-204, suatu langkah yang pada 

masa itu hanya dilakukan oleh para penuntut ilmu yang benar-benar serius dan 

memiliki ketekunan luar biasa. Di sana, beliau berguru kepada para ulama besar, 

 
4Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, 206. 



32 

 

                                                                  
 

salah satunya adalah Syekh Muhammad Amin al-Kutbi al-Hasani al-Makki, 

seorang ulama otoritatif yang mengajar di Masjidil Haram dan Madrasah al-Falah5. 

Di bawah bimbingan Syekh Amin al-Kutbi, KH. Nasrun Thohir tidak hanya 

belajar Al-Qur’an, tetapi juga menekuni bidang Qirâ’ah Sab’ah dengan kedalaman 

dan ketelitian tinggi. Syekh Amin sendiri merupakan ulama yang memiliki jaringan 

Sanad yang bersambung hingga para imam besar Qirâ’ah seperti Imam Nafi’, Imam 

Ibnu Katsir, dan lainnya. Dalam proses belajar ini, KH. Nasrun Thohir menjalani 

metode talaqqi musyafahah 6secara intensif dan disiplin, sampai pada akhirnya 

beliau dipercaya menerima Sanad Qirâ’ah warsy secara resmi dari sang guru. 

Sanad yang diterima KH. Nasrun Thohir merupakan musalsal (bersambung) 

7hingga kepada Rasulullah SAW melalui jalur-jalur keilmuan yang dijaga secara 

ketat. Ijazah tersebut bukan hanya bukti penguasaan ilmu bacaan, tetapi juga 

merupakan amanah besar untuk menjaga dan mengajarkannya kepada generasi 

berikutnya. Keberhasilan beliau dalam memperoleh Sanad dari Syekh Amin 

merupakan titik balik yang kelak menjadikan beliau sebagai tokoh sentral Qirâ’ah 

warsy di Nusantara. 

b. Periode Kepulangan dan Dedikasi: Membangun Pondok dan 

Mengajarkan Qirâ’ah warsy 

Sepulang dari Haramain, KH. Nasrun Thohir tidak memilih kenyamanan, 

tetapi justru memulai perjuangan baru dengan menghidupkan ilmu yang ia peroleh. 

 
5Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, 207. 
6Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01 

Februari 2025. 
7Ijazah Qira’at warsy ,03 april 2021 



33 

 

                                                                  
 

Bersama dua sahabatnya—KH. Hasyim Mukhtar dan KH. Nawawi Marfu’, beliau 

mendirikan Pondok Pesantren Hidayatullah Martapura. Pesantren ini didirikan 

dengan semangat membangun pusat pendidikan Islam yang bukan hanya 

berorientasi pada pengajaran fikih dan tasawuf, tetapi juga memperluas penguasaan 

terhadap ilmu Al-Qur’an, termasuk ragam bacaan (Qirâ’ah)8. 

KH. Nasrun Thohir kemudian memulai misi besarnya: menjadikan Qirâ’ah 

warsy sebagai kurikulum formal di pesantren. Langkah ini sangat progresif dan 

berani mengingat pada masa itu hampir seluruh pesantren di Indonesia hanya 

mengenal dan mengajarkan Qirâ’ah Hafs. Beliau meyakini bahwa Qirâ’ah warsy 

adalah bagian dari warisan Islam yang sah dan memiliki Sanad kuat, sehingga wajib 

dilestarikan. Dalam setiap pengajaran, KH. Nasrun Thohir selalu membuka majelis 

dengan tawasul kepada guru-gurunya dan para ulama sebelumnya, menunjukkan 

penghormatan mendalam terhadap Sanad. 

Metode pengajarannya tetap berpegang pada talaqqi musyafahah. Para santri 

membaca langsung di hadapan beliau, lalu dikoreksi dan dibimbing sampai benar-

benar menguasai. Qirâ’ah warsy bukan hanya materi tambahan, tetapi menjadi 

syarat kelulusan santri kelas akhir9. Hal ini menjadikan Pesantren Hidayatullah 

sebagai satu-satunya lembaga di Kalimantan Selatan yang menjadikan Qirâ’ah 

warsy sebagai pelajaran wajib, lengkap dengan sistem ujian, ijazah, dan Sanad yang 

sah. 

 
8Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, Ulama Banjar Dari Masa Ke 

Masa, 246. 
9Muhammad, Santri kelas XII, Wawancara pribadi, Martapura, 09 april 2025. 



34 

 

                                                                  
 

c. Periode Legitimasi Sosial dan Keilmuan: Dikenal dan Diakui Ulama 

Besar Banjar 

Keilmuan KH. Nasrun Thohir dalam Qirâ’ah, khususnya Qirâ’ah warsy, 

tidak hanya diakui oleh para santri dan pesantrennya, tetapi juga oleh ulama besar 

dan tokoh keagamaan di Kalimantan Selatan. Dua murid beliau yang sangat 

terkenal dan menjadi figur utama dalam keagamaan Banjar adalah KH. Zaini bin 

Abdul Ghani (Guru Sekumpul) 10dan KH. Asywady Syukur, mantan Rektor IAIN 

Antasari Banjarmasin.11 dari tokoh seperti Guru Sekumpul (KH. Zaini Abdul 

Ghani) dan KH. Asywady Syukur yang menjadi murid-murid beliau maka Otoritas 

KH. Nasrun Thohir mencerminkan pola legitimasi Sanad yang juga terjadi pada 

ulama Qirâ’ah lain. Misalnya, K.H. Muhammad Syafi’i Hadzami merujuk 

Sanadnya ke ulama Haramain untuk memperkuat kredibilitas12 

Meskipun kedua tokoh ini tidak secara aktif mengajarkan Qirâ’ah warsy 

seperti halnya Ustadz Fakhrinnor atau Ustadz Saifullah Nasrun, kehadiran mereka 

sebagai murid langsung KH. Nasrun Thohir memperkuat legitimasi keilmuan 

beliau. Guru Sekumpul dikenal sebagai ulama yang sangat selektif dalam memilih 

guru dan sumber keilmuan. Keputusannya untuk belajar kepada KH. Nasrun Thohir 

menunjukkan tingginya kepercayaan terhadap kapasitas dan Otoritas ilmiah sang 

 
10Muhammad Dhaudi, Al-‘Ālim al-‘Allāmah al-‘Ārif Billāh al-Syaikh al-Ḥājj Muḥammad 

Zainī ‘Abd al-Ghanī (Martapura: Yapida, 2012), 4. 
11 Bayani Dahlan, H. M.Asywadie Syukur (Ulama Kampus dan Ulama Pembangunan) 

(Banjarmasin: Antasari Press, 2007), 25. 
12Alfi Nadhiroh, “Kontribusi K.H. Muhammad Syafi’i Hadzami Dalam Ilmu Qira`At Di 

Indonesia (Studi Kitab Sullam Al-‘Arsy Fî Qira`At Warsy)” (Jakarta, Institut Ilmu Al-Qur`An , 

2020). 



35 

 

                                                                  
 

guru. Bahkan dalam beberapa majelisnya, Guru Sekumpul menyebut KH. Nasrun 

Thohir sebagai guru yang alim, tawadhu’, dan ahli dalam ilmu Qirâ’ah,  

Begitu pula dengan KH. Aswady Syukur, yang dalam kapasitasnya sebagai 

akademisi dan pemimpin perguruan tinggi Islam, turut memberikan validasi 

intelektual terhadap kredibilitas Sanad KH. Nasrun Thohir. Keduanya menjadi 

penghubung antara pesantren dan dunia akademik dalam pengakuan atas Qirâ’ah 

warsy sebagai bagian sah dari tradisi Islam di Indonesia. 

d. Periode Pewarisan dan Pelestarian: Munculnya Penerus dan Penjaga 

Sanad 

Setelah wafatnya KH. Nasrun Thohir pada tahun 198813, perjuangan beliau 

tidak berhenti. Ilmu yang telah diwariskan terus hidup melalui para murid dan 

keturunannya. Putranya, Ustadz Saifullah Nasrun, meneruskan pengajaran dengan 

tetap menjaga Sanad dan isi kitab warisan ayahandanya. Ia menyempurnakan 

naskah kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy Ta’liq Nazhm Riwayah 

Warsy dengan menulis karya  , Irsyādu al-Syām yang di dalam nya memuat contoh 

membaca dengan berbagai mad yang berbeda14 dan turut mengajarkan isi dan 

metode bacaan Qirâ’ah warsy kepada santri15. 

Penerus lainnya adalah Ustadz Muhammad Fakhrinnor16, murid senior KH. 

Nasrun Thohir yang kini menjadi tokoh utama dalam pengajaran Qirâ’ah warsy di 

 
13Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, ULAMA BANJAR DARI 

MASA KE MASA.206 
14Saifullah Nasun, Irsyādu Al-Syām (Martapura: Pesantren Hidayatullah, n.d.), 1. 
15Nasun, 1. 
16Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01 

Februari 2025. 



36 

 

                                                                  
 

Pesantren Hidayatullah. Di tangan beliau, proses talaqqi dan musyafahah tetap 

berjalan, meskipun disesuaikan dengan konteks zaman dan keterbatasan waktu. 

Ujian lisan tetap menjadi bagian penting dalam sistem pengukuran kompetensi 

santri. Para santri yang dinyatakan lulus akan menerima ijazah yang bersambung 

hingga Rasulullah SAW, melalui jalur KH. Nasrun Thohir. 

Di era ini, eksistensi Qirâ’ah warsy tetap terjaga, meski hanya di lingkungan 

terbatas. Namun keberadaannya sebagai warisan Sanad yang sah, terdokumentasi 

dalam kitab, dan dipraktikkan secara hidup oleh salah satu pesantren, 

menjadikannya sebagai bukti bahwa keberagaman Qirâ’ah masih lestari di bumi 

Banjar. Warisan ini tidak hanya menjadi simbol Otoritas, tetapi juga bentuk nyata 

dari keberlanjutan ilmu yang bersambung dari generasi ke generasi. 

3. Pembentukan Otoritas Qira’ah Warsy Melalui Kitab Fatĥ Al-Ghabsy 

Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy Ta’liq Nazhm Riwayati Warsy 

Di tengah kesunyian ruang belajar yang hanya terdengar lantunan Al-

Qur’an, KH. Nasrun Thohir duduk dengan tenang di antara para santri. Dengan 

suaranya yang lembut namun tegas17, beliau membacakan bait-bait nazham dari 

syekh Ahmad Mutawalli tentang Qirâ’ah warsy yang telah ia tulis sendiri. Santri 

menyimak, menyalin, dan mengulang bacaan, seakan sedang mengikat ilmu agar 

tidak lepas dari dada dan lisan mereka. Dari tempat itulah, sebuah kitab lahir — 

Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy Ta’liq Nazhm Riwayati Warsy — 

 
17Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01 

Februari 2025. 



37 

 

                                                                  
 

karya yang kelak menjadi penanda kuat bahwa Qirâ’ah warsy memiliki akar yang 

dalam di Tanah Banjar. 

Kitab ini ditulis dengan tangan beliau sendiri, ditata rapi dalam bentuk 

komentar terhadap syair dari syekh Ahmad Al mutawalli yang memuat ilmu bacaan 

Al-Qur’an dari riwayat Warsy. Tidak hanya memuat hafalan, kitab ini menyusun 

ilmu secara bertahap: mulai dari pengenalan imam-imam Qirâ’ah, perawi-perawi 

yang meriwayatkannya, sampai pada perbedaan bacaan dalam huruf, hukum mad, 

imalah, roum, hingga bentuk idgham dan tafkhim yang khas dalam riwayat Warsy. 

Semuanya ditulis dengan penuh ketelitian dan cinta, seakan setiap huruf adalah 

titipan amanah yang harus diwariskan kepada umat18. 

Dalam bait-bait nazham yang beliau syarah, KH. Nasrun Thohir 

menjelaskan perbedaan bacaan Warsy dengan cara yang mudah dipahami oleh para 

santri, tanpa menghilangkan keagungan ilmunya. Syair-syair itu bukan sekadar 

tulisan indah; ia menjadi jembatan antara murid dan guru, antara pesantren dan 

tradisi ulama terdahulu. Bahkan, dalam setiap penjelasan, terselipsecara tersirat 

harapan agar ilmu ini tidak hanya berhenti di lisan, tetapi mengakar dalam hati, dan 

tumbuh subur melalui tulisan19. 

Namun lebih dari sekadar isi, kitab ini juga memuat jalur keilmuan yang 

KH. Nasrun Thohir sandarkan. Di bagian akhir pada  ijazah, tertulis dengan rinci 

siapa saja guru-gurunya — nama demi nama disebut, dari Mekkah hingga Madinah, 

 
18Nasrun Thohir, fathul Ghabsy ta’liq nazhm liriwayati warsy” (Martapura: Pesantren 

Hidayatullah, n.d.). 
19Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01 

Februari 2025. 



38 

 

                                                                  
 

dari Mesir hingga hingga silsilah besar para qari yang bersambung kepada Imam 

Nafi’, hingga Rasulullah. Inilah yang menjadikan kitab ini bukan hanya pedoman, 

tetapi juga pernyataan: bahwa Qirâ’ah warsy yang diajarkan di Martapura bukan 

bacaan yang sembarangan. Ia bersambung, sah, dan terjaga. 

Ketika membaca kitab ini, orang akan merasakan bahwa ia tidak hanya 

dibangun dari pengetahuan, tapi dari adab, pengalaman, dan cinta kepada Al-

Qur’an. KH. Nasrun Thohir tidak menulis sebagai akademisi, tetapi sebagai 

pewaris ilmu yang merasa perlu menunaikan tanggung jawabnya. Ia sadar, suatu 

saat dirinya tidak lagi bisa duduk di majelis. Maka, melalui tulisan inilah ia ingin 

tetap mengajarkan, membimbing, dan mengarahkan. Kitab ini menjadi suara yang 

terus menyapa murid-muridnya, bahkan setelah beliau wafat20. 

Kitab ini kemudian disempurnakan oleh putranya, Ustadz Saifullah Nasrun, 

sebagai tanda bahwa ilmu yang diwariskan tidak pernah putus. Ia digunakan dalam 

pelajaran di Pesantren Hidayatullah Martapura, diajarkan kepada santri kelas akhir 

yang akan menerima ijazah Qirâ’ah warsy. Dalam proses belajar, para santri 

membaca kitab ini, membandingkan bacaan, dan menguji ketepatan pelafalan 

mereka langsung di hadapan guru. Kitab ini bukan hanya dibaca — ia dilafalkan, 

didengar, dihayati21. 

Dari sini, terlihat bahwa Otoritas Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar tidak 

dibentuk oleh klaim, tapi dibangun dari kesungguhan, Sanad, dan dokumentasi 

 
20Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01 

Februari 2025. 
21Observasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025 



39 

 

                                                                  
 

tertulis. Lewat Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy, KH. Nasrun Thohir 

telah mendirikan sebuah pilar keilmuan  bahwa bacaan Al-Qur’an, khususnya 

Warsy, memiliki rumah yang kokoh di Martapura. Dan selama kitab ini masih 

dibaca, selama bait-baitnya masih dilafalkan, maka nama beliau akan terus disebut 

— sebagai seorang guru yang telah mempersembahkan ilmunya untuk dijaga dan 

diwariskan. 

Dengan kebijakan keturunan KH. Nasrun Thohir yang kini memimpin 

pondok, kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy Ta’liq Nazhm 

Riwayati Warsy tidak hanya menjadi warisan ilmiah yang tidak ternilai, tetapi juga 

simbol dari Otoritas Qirâ’ah warsy yang kokoh di Tanah Banjar. Kitab ini menjadi 

pilar utama dalam pembentukan Otoritas Qirâ’ah warsy, mengukuhkan bahwa 

bacaan Al-Qur’an dengan riwayat Warsy yang diajarkan di Martapura bukanlah 

bacaan sembarangan. Ia adalah bacaan yang bersambung dengan Sanad yang sah 

dan terjaga keasliannya, diwariskan melalui jalur keilmuan yang jelas dan otentik22. 

Setiap alumni yang menerima kitab ini, tidak hanya mengantongi sebuah 

kitab, tetapi juga mengemban tanggung jawab besar dalam menjaga dan 

meneruskan ilmu yang telah diberikan. Dengan ketelitian dalam pengajaran dan 

keteguhan dalam menjaga Sanad, mereka menjadi bagian dari Otoritas yang sah 

dalam Qirâ’ah warsy, yang diakui bukan hanya karena kitab itu sendiri, tetapi juga 

karena proses belajar yang sahih dan penuh keteladanan23. 

 
22Observasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025 
23Muhammad Fakhrinnor, guru pengajar Qira’at di pesantren Hidayatullah Martapura, 

wawancara pribadi, Martapura, 21 Mei 2025 



40 

 

                                                                  
 

Melalui kitab ini, KH. Nasrun Thohir dan keturunannya telah berhasil 

membangun sebuah tradisi keilmuan yang menjaga keotentikan bacaan Al-Qur’an, 

khususnya riwayat Warsy, yang tak hanya hidup dalam lisan, tetapi juga mengakar 

dalam hati para santri. Otoritas Qirâ’ah warsy yang terbentuk melalui Fatĥ Al-

Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy Ta’liq Nazhm Riwayati Warsy kini tak hanya 

terjaga, tetapi terus berkembang, diteruskan oleh generasi baru yang siap menjaga 

dan mengajarkan ilmu ini dengan penuh amanah24. 

Dengan demikian, pembentukan Otoritas Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar, 

yang dimulai dengan karya monumental ini, telah menjadi suatu fondasi yang tak 

tergoyahkan. Kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy menjadi saksi 

bisu bagi perjalanan panjang yang menghubungkan para guru, santri, dan para 

pewaris ilmu dalam rangka menjaga dan memperkaya tradisi keilmuan Qirâ’ah 

warsy yang telah ada sejak zaman KH. Nasrun Thohir, dan akan terus terjaga 

sepanjang masa. 

B. Temuan Penelitian 

1. Tema: Sanad sebagai Legitimasi Keilmuan 

Sanad dalam tradisi Islam klasik merupakan elemen fundamental yang 

menjamin otentisitas transmisi ilmu, Sistem Sanad pada hakikatnya juga 

merupakan salah satu mekanisme pencarian informasi dan data yang akurat serta 

dapat dipertanggungjawabkan. Terlebih dalam disiplin ilmu qiraat, seorang qāri’ 

 
24Observasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025 



41 

 

                                                                  
 

hanya boleh meriwayatkan redaksi aslinya termasuk dalam Qirâ’ah al-Qur’an25. 

Dalam konteks Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar, Sanad yang dimiliki KH. Nasrun 

Thohir menjadi pondasi utama bagi Otoritas keilmuan yang ia wariskan26. Sanad 

tersebut bersambung hingga kepada Imam Warsy dan Rasulullah, menjadikannya 

bagian dari jaringan ilmiah global umat Islam. 

KH. Nasrun Thohir secara tegas mengajarkan bahwa ilmu al-Qur’an tidak 

boleh diajarkan tanpa Sanad. Ia menekankan pentingnya kejelasan jalur 

periwayatan sebagai bentuk tanggung jawab ilmiah dan spiritual. Ini sejalan dengan 

pandangan ulama seperti Al-Suyuthi yang menyebut Sanad sebagai "senjata ahli 

ilmu27. 

Penerimaan Sanad oleh murid-murid beliau tidak hanya dalam bentuk 

ijazah, tetapi juga melalui internalisasi nilai, adab, dan kedisiplinan. Proses talaqqi 

dilakukan dengan metode musyafahah—langsung dari mulut guru ke mulut 

murid—sebagai bentuk penghormatan terhadap ilmu yang bersumber dari wahyu. 

Sanad yang diajarkan bukan hanya sebatas lisan, melainkan juga terekam 

dalam karya tulis beliau. Naskah kiatb  Fath al-Ghabsy dan adanya ijazah warsy 

menjadi bukti tertulis bahwa Sanad Qirâ’ah warsy yang diajarkan bersumber dari 

literasi ilmiah yang kuat, bukan sekadar hafalan turunan28. 

 
25Fakhrie Hanief, “Sanad Pengajar Al-Qur’an di Lembaga Tahfizh Al-Qur’an Kota 

Banjarmasin dan Sekitarnya (Studi Metode dan Jalur Periwayatan Sanad Al-Qur’an),” Jurnal Ilmiah 

Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (June 30, 2023): 57–73, https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8766. 
26Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01 

Februari 2025. 
27Al-Suyuthi, Tadrib Al-Rawi, Shabir Ahmad Uthmani (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2003). 
28Observasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025 



42 

 

                                                                  
 

Sanad dalam konteks ini juga memainkan peran sebagai identitas keilmuan 

lokal yang mengaitkan pesantren-pesantren Kalimantan dengan dunia Islam global. 

Dengan Sanad itu pula, pesantren Hidayatullah Martapura menjadi titik penting 

dalam jaringan Qirâ’ah nasional. 

Menariknya, para santri mengakui bahwa penyebutan Sanad dalam 

pelajaran bukan sekadar rutinitas, tetapi juga membawa dimensi spiritual. Mereka 

meyakini bahwa Sanad adalah jalan keberkahan—menghubungkan mereka tidak 

hanya dengan teks, tetapi juga dengan ruh keilmuan para ulama terdahulu29. 

Dengan demikian, tema Sanad sebagai legitimasi keilmuan menunjukkan 

bahwa Otoritas dalam transmisi Qirâ’ah warsy bukan hanya teknikal, melainkan 

mencakup dimensi historis, spiritual, dan epistemologis yang tak terpisahkan dari 

karakter pendidikan Islam tradisional. 

2.  Hubungan Antar Tema: Otoritas, Metode, dan Ruang Pendidikan 

Temuan menunjukkan bahwa tema-tema utama dalam penelitian ini tidak 

berdiri sendiri. Sebaliknya, ada keterkaitan kuat antara Sanad sebagai legitimasi, 

sosok KH. Nasrun Thohir sebagai pemegang Otoritas, metode pembelajaran, dan 

pesantren sebagai ruang produksi ilmu30. Ini membentuk sistem yang saling 

menopang dalam keberlangsungan Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar. 

Otoritas KH. Nasrun Thohir tidak akan bermakna tanpa ruang institusional 

yang mendukungnya, yaitu pesantren. Pesantren Hidayatullah menyediakan 

 
29Muhammad, Santri kelas XII, Wawancara pribadi, Martapura, 09 april 2025 
30Observasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025 



43 

 

                                                                  
 

ekosistem spiritual dan akademik yang memungkinkan Sanad Qirâ’ah warsy 

diajarkan secara mendalam dan sistematis. 

Dalam pesantren, metode talaqqi musyafahah menjadi jantung dari 

hubungan guru dan murid. Interaksi ini bukan sekadar pengajaran fonetik, tetapi 

juga pewarisan adab, tanggung jawab moral, dan kesetiaan terhadap Sanad. Di 

sinilah Otoritas keilmuan diperkuat bukan oleh jabatan, tetapi oleh 

keberlangsungan Sanad31. 

Karya tulis seperti Fath al-Ghabsy juga menjadi penghubung antara Otoritas 

personal dan metodologi pengajaran. Teks tersebut dipakai dalam halaqah sebagai 

alat bantu hafalan sekaligus bukti keseriusan pengajar dalam menyalurkan ilmu 

yang bersumber dari jalur sah32. 

Tema Otoritas juga bersinggungan dengan tema penerimaan masyarakat. 

Otoritas KH. Nasrun Thohir memberi jaminan kepada masyarakat bahwa Qirâ’ah 

warsy bukanlah bacaan asing atau menyimpang33, tetapi sah dan diakui dalam 

tradisi Islam. Otoritas inilah yang membuka ruang penerimaan sosial secara 

bertahap. 

Akhirnya, hubungan antar tema ini menegaskan bahwa keberhasilan 

transmisi Qirâ’ah warsy bukanlah karena kekuatan satu elemen saja, tetapi hasil 

 
31Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01 

Februari 2025. 
32Observasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025 
33Nasrun Thohir ” Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy”(Martapura:Pesantren 

Hidayatullah), 2 



44 

 

                                                                  
 

dari integrasi antara guru yang berilmu, metode yang otentik, teks pendukung, dan 

institusi yang mendukung praktik keilmuan. 

Keseluruhan relasi antar tema tersebut membentuk sistem transmisi 

keilmuan yang khas pesantren, yang mampu bertahan dalam waktu lama dan 

kontekstual di tengah masyarakat lokal. 

3.  Pola: Struktur Transmisi dan Regenerasi Ilmu 

Pola utama yang teridentifikasi dari data lapangan adalah pola vertikal-

transmisif, yakni hubungan antara guru—murid—generasi berikutnya. Proses ini 

tidak hanya mentransfer ilmu Qirâ’ah, tetapi juga membentuk rantai Otoritas yang 

sah dan berkelanjutan. 

KH. Nasrun Thohir memulai pola ini dengan membina murid secara 

langsung, yang kemudian dipercaya untuk mengajarkan kembali Qirâ’ah kepada 

murid generasi berikutnya. Salah satu murid yang paling menonjol adalah Guru 

Fakhrinnor, yang kini menjadi pewaris utama pengajaran Qirâ’ah warsy di 

Martapura34. 

Polanya bersifat konservatif dan selektif. mempelajari Qirâ’ah warsy, 

mereka harus memahami tajwid dasar. Ini menunjukkan bahwa transmisi dilakukan 

dengan menjaga kualitas dan bukan kuantitas35. 

 
34Muhammad Fakhrinnor, guru pengajar Qira’at di pesantren Hidayatullah Martapura, 

wawancara pribadi, Martapura, 21 Mei 2025 
35Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01 

Februari 2025. 



45 

 

                                                                  
 

Ada pula pola naratif dalam menyampaikan ilmu. Setiap pembelajran 

seringkali disertai dengan cerita perjuangan belajar di Haramain dan juag kisah guru 

guru beliau36, guru-guru yang diingat, dan spiritualitas dalam belajar. Hal ini 

membangun ikatan emosional antara murid dan guru serta menciptakan suasana 

belajar yang hidup dan penuh makna. 

Pola-pola ini diperkuat oleh struktur kurikulum pesantren yang 

memungkinkan pelajaran Qirâ’ah menjadi bagian dari pelajaran lanjutan37, bukan 

pelajaran umum. Dengan demikian, proses transmisi berjalan dalam ruang yang 

memiliki struktur dan disiplin. 

Dengan pola-pola ini, pesantren sebagai lembaga pendidikan terbukti 

mampu menjaga keaslian bacaan dan semangat ilmiah melalui sistem transmisi 

yang terstruktur dan berorientasi pada kelanjutan. 

4.  Tren: Kebangkitan Qirâ’ah Alternatif dan Kesadaran Santri 

Salah satu tren menarik yang muncul dari penelitian ini adalah 

meningkatnya ketertarikan santri terhadap bacaan Qirâ’ah selain Hafsh, di tandai 

dengan meningkat nya setiap tahun santri yang belajar karena mngetahui dari 

keluarga atau orang yang di kenal38.  

Fenomena ini muncul seiring meningkatnya kesadaran santri bahwa bacaan 

al-Qur’an bukanlah satu, melainkan beragam dan sah menurut tradisi Islam. Ini 

 
36Muhammad Fakhrinnor, guru pengajar Qira’at di pesantren Hidayatullah Martapura, 

wawancara pribadi, Martapura, 21 Mei 2025 
37Channel Youtube TVRI Kalsel “TVRI Kalsel JALAN JALAN ISLAMI PONDOK 

PESANTREN MENCETAK INSAN KAMIL” dalam 

https://www.youtube.com/live/mCI4kFKsZqI?si=SHpV1O1auIr9y7Ox , di akses pada 12 Mei 2025 
38Observasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025 



46 

 

                                                                  
 

menunjukkan kebangkitan literasi Qirâ’ah sebagai bentuk pencarian identitas 

keilmuan yang lebih dalam. 

Santri menyatakan bahwa belajar Warsy memberikan tantangan baru 

sekaligus memperluas pemahaman mereka terhadap struktur fonetik dan tafsir al-

Qur’an. Mereka juga mengaitkannya dengan keinginan untuk memperoleh Sanad 

yang otentik, sebagai prestise keilmuan dan spiritual39. 

Tren lain adalah semakin terbukanya pesantren untuk mendokumentasikan 

proses pembelajaran. Beberapa pengajar mulai merekam proses talaqqi dan 

membuat catatan khusus untuk mempermudah santri generasi berikutnya, sesuatu 

yang jarang dilakukan pada masa lalu40. 

Bahkan, beberapa alumni pesantren mulai membawa bacaan Warsy ke 

daerah lain di Kalimantan dan luar pulau, sebagai bagian dari misi dakwah dan 

pelestarian warisan ilmu gurunya. Ini menandakan bahwa tren penyebaran Qirâ’ah 

warsy kini memasuki fase ekspansi41. 

Tren ini juga mendapat dukungan dari masyarakat sekitar, yang mulai 

melihat keberagaman bacaan al-Qur’an sebagai kekayaan, bukan ancaman. 

Kesadaran ini lahir dari pendekatan edukatif dan pendekatan adab yang dibangun 

oleh para guru Qirâ’ah. 

 
39Observasi dan wawancara dengan santri senior, Pesantren Hidayatullah, Februari 2025 
40Muhammad Fakhrinnor, guru pengajar Qira’at di pesantren Hidayatullah Martapura, 

wawancara pribadi, Martapura, Januari 2025 
41Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01 

Februari 2025. 



47 

 

                                                                  
 

Dengan demikian, tren yang diamati menunjukkan bahwa keberadaan 

Qirâ’ah warsy bukan hanya bertahan, tetapi mengalami pertumbuhan yang 

menjanjikan di tengah masyarakat pesantren. 

5.  Hal Tak Terduga: Antusiasme Santri dan Ketiadaan Dokumentasi 

Ilmiah 

Penelitian Ini mengungkap juga perbedaan cara mengajar anatar masa KH. 

Nasrun Thohir dengan masa ustadz Fakhrinnor,pada masa Kh Nasrun  Thahir kitab 

hanya di pegang sang guru dan para santri hanya menulis ulang dari papan tulis 

setelah guru menuliskan isi kitab, sedangkan pada masa ustadz Fakhrinnor kitab 

sudah di miliki masing masing santri ,begitu juga metode pengujian akhir yang 

mana pada masa KH. Nasrun Thohir lebih susah di banding masa ustadz 

Fakhrinnor42. 

Para santri menyatakan bahwa mereka justru merasa tertantang dan 

terhormat mempelajari bacaan yang jarang dipahami banyak orang. Mereka 

menyebut Qirâ’ah warsy sebagai “bacaan bernilai tinggi” karena tidak hanya sulit, 

tetapi juga memiliki nilai Sanad yang tinggi43. 

Sebaliknya, hal yang mencemaskan justru muncul dari minimnya 

dokumentasi akademik dan biografi lengkap tentang KH. Nasrun Thohir. Meskipun 

beliau memiliki Sanad internasional dan kontribusi lokal yang besar, tidak 

 
42Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01 

Februari 2025. 
43Muhammad, Santri kelas XII, Wawancara pribadi, Martapura, 09 april 2025 



48 

 

                                                                  
 

ditemukan karya biografi resmi atau kajian ilmiah yang mendalam tentang 

perjalanan hidup dan kontribusi beliau. 

Temuan lainnya adalah bahwa banyak santri yang menyimpan ijazah bacaan 

Warsy tetapi tidak mempublikasikannya secara luas karena merasa itu adalah 

amanah pribadi, bukan untuk dipamerkan. Ini menunjukkan nilai adab dan 

kesadaran spiritual yang tinggi dalam tradisi pesantren44. 

Hal-hal tak terduga ini menunjukkan kompleksitas dan kedalaman praktik 

keilmuan di pesantren, serta perlunya dokumentasi ilmiah lebih lanjut untuk 

menjaga warisan ini tetap hidup dan berkembang di masa depan. 

Penelitian ini mengungkap bahwa transmisi Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar, 

khususnya melalui figur KH. Nasrun Thohir, berlangsung secara sistematis, otentik, 

dan terstruktur dalam tradisi keilmuan Islam yang berbasis Sanad. Temuan-temuan 

penelitian memperlihatkan bahwa keberlangsungan Qirâ’ah warsy di wilayah ini 

tidak terjadi secara kebetulan, tetapi merupakan hasil dari integrasi beberapa 

elemen penting: Otoritas Sanad, peran sentral ulama, metode pengajaran 

tradisional, serta konteks sosial pesantren sebagai ruang pendidikan yang 

memelihara keberagaman Qirâ’ah. KH. Nasrun Thohir terbukti menjadi tokoh 

kunci yang memegang Sanad muttashil Qirâ’ah warsy yang bersambung hingga 

Rasulullah. Ia tidak hanya mewariskan bacaan tersebut secara lisan melalui talaqqi 

dan musyāfahah, tetapi juga memperkuat Otoritasnya melalui karya tulis seperti  

Fath al-Ghabsy Ta’liq Nazmi Riwayati Warsy. Dalam hal ini, Sanad tidak hanya 

 
44Observasi dan wawancara dengan santri senior, Pesantren Hidayatullah, Februari 2025 



49 

 

                                                                  
 

berfungsi sebagai legitimasi keilmuan, tetapi juga sebagai simbol spiritual dan etika 

pengajaran dalam tradisi pesantren.Penelitian ini juga menemukan bahwa proses 

Sanad Qirâ’ah warsy di pesantren dilakukan secara selektif, hanya kepada santri 

yang telah memenuhi kriteria akademik menurut aturan pondok. Hal ini membentuk 

pola transmisi vertikal dan regeneratif, di mana murid yang telah menyelesaikan 

pembelajaran akan meneruskan pengajaran kepada generasi berikutnya, 

menciptakan kesinambungan Sanad yang terjaga secara ilmiah maupun moral. 

Secara sosial, Qirâ’ah warsy yang semula dianggap asing oleh masyarakat lokal, 

kini mulai diterima dengan baik. Proses penerimaan ini terjadi berkat pendekatan 

edukatif dan tidak konfrontatif dari KH. Nasrun Thohir, yang menunjukkan bahwa 

Otoritas ilmiah yang disampaikan dengan adab dan hikmah mampu membuka 

ruang penerimaan terhadap tradisi yang berbeda. Bahkan, tren saat ini menunjukkan 

meningkatnya minat santri terhadap bacaan-bacaan alternatif seperti Warsy, yang 

mereka nilai lebih menantang dan bernilai tinggi karena berbasis Sanad sahih. 

Penelitian juga mencatat beberapa hal tak terduga, antara lain antusiasme 

generasi muda terhadap Qirâ’ah warsy, serta minimnya dokumentasi ilmiah 

terhadap sosok KH. Nasrun Thohir meskipun beliau memiliki posisi penting dalam 

sejarah keilmuan lokal. Ini menjadi refleksi akan pentingnya pelestarian warisan 

intelektual pesantren, bukan hanya secara lisan, tetapi juga secara tertulis dan 

akademik. 

Dengan demikian, secara umum, penelitian ini menegaskan bahwa transmisi 

Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar merupakan bagian dari warisan keilmuan Islam 

yang hidup dan berkembang secara otoritatif dalam komunitas pesantren. Ia tidak 



50 

 

                                                                  
 

hanya menjaga autentisitas bacaan al-Qur’an, tetapi juga memperlihatkan dinamika 

sosial, spiritual, dan pedagogis dalam menjaga kesinambungan ilmu Islam di 

Nusantara. 

C. Pembahasan (Diskusi) 

Pembahasan dalam bagian ini berupaya mengaitkan temuan di lapangan 

dengan kerangka teori R.G.A. Dolby mengenai transmisi ilmu pengetahuan. Dalam 

teorinya, Dolby membagi proses transmisi menjadi tiga tahap: awareness 

(kesadaran), interest (ketertarikan), dan adoption (pengadopsian)45. Ketiga tahap ini 

menjadi kacamata analitis untuk memahami bagaimana Qirâ’ah warsy—yang tidak 

umum di Indonesia—dapat bertahan dan berkembang di Tanah Banjar melalui 

tokoh KH. Nasrun Thohir dan karya tulisnya, Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm 

Riwâyah Warsy. 

1. Transmisi Sanad Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar 

Proses transmisi Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar, sebagaimana ditemukan 

dalam penelitian ini, menunjukkan dinamika yang kaya dan berlapis. Transmisi 

tersebut tidak hanya berlangsung sebagai proses teknis pengajaran bacaan al-

Qur’an, tetapi juga melibatkan aspek kesadaran, minat, hingga adopsi nilai 

keilmuan dalam lingkungan pesantren. Dalam kerangka teori transmisi ilmu 

pengetahuan, pendekatan yang menyoroti tiga tahap penting—awareness, interest, 

dan adoption—sangat relevan untuk membaca proses keberlangsungan Qirâ’ah 

 
45Dolby, “The Transmission of Science.”43-84 



51 

 

                                                                  
 

46Warsy di tengah masyarakat tradisional Islam seperti di salah satu pesantren 

Martapura. 

Kesadaran (awareness) terhadap Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar secara 

historis dimediasi oleh sosok KH. Nasrun Thohir. Beliau adalah pemegang Sanad 

Qirâ’ah warsy yang otoritatif, yang memperoleh ilmu tersebut melalui talaqqi 

langsung dari ulama Haramain. Melalui pengajaran yang ia lakukan di Pesantren 

Hidayatullah Martapura, KH. Nasrun memperkenalkan bacaan Warsy kepada para 

santri dan masyarakat lokal sebagai bagian dari ragam bacaan mutawatirah yang 

sah dalam tradisi Islam. Kesadaran akan keberadaan Qirâ’ah warsy tidak muncul 

secara spontan, tetapi dibentuk melalui interaksi langsung antara guru, murid, dan 

institusi pesantren yang mengafirmasi legitimasi Sanad sebagai dasar keilmuan 

Islam yang otentik47. 

Pada tahap berikutnya, yaitu interest (ketertarikan), ditemukan bahwa para 

santri menunjukkan minat yang tinggi terhadap Qirâ’ah warsy karena nilai 

intelektual dan spiritual yang melekat padanya48. Mereka menganggap bahwa 

mempelajari bacaan selain Hafsh membuka cakrawala baru dalam memahami Al-

Qur’an. Proses ini menegaskan bahwa ketertarikan terhadap suatu ilmu dalam 

tradisi pesantren bukan hanya bersifat rasional, tetapi juga emosional dan simbolik. 

Seperti yang dijelaskan oleh Pierre Bourdieu, ilmu dalam komunitas tradisional 

 
46Nailul Ulya and Alkaff, “An Analysis of the Sanad Transmission by K.H. Muhammad 

Arwani (1905 – 1994) and His Role in the Dissemination of Qiraat Sab’ah Knowledge in 

Indonesia.”284 
47Observasi dan wawancara dengan santri senior, Pesantren Hidayatullah, Februari 2025 
48Observasi dan wawancara dengan santri senior, Pesantren Hidayatullah, Februari 2025 



52 

 

                                                                  
 

sering kali mengandung nilai prestise sosial yang memengaruhi penerimaannya 

dalam kelompok tertentu49. 

Tahap adopsi (adoption) dalam konteks Qirâ’ah warsy ditandai dengan 

mulai dijadikannya bacaan tersebut sebagai bagian dari kurikulum pengajaran di 

pesantren Hidayatullah Martapura50. Namun, berbeda dengan kurikulum 

pendidikan modern yang terbuka luas. KH. Nasrun Thohir dan para penerusnya 

seperti Guru Fakhrinnor menerapkan sistem talaqqi yang ketat sampai para alumni 

pun tidak secara bebas memberikan pembelajaran walapun memiliki Sanad dan 

kitab nya51, sesuai dengan adab Sanad yang ditradisikan dalam pendidikan Islam 

klasik52.  

Secara teoretik, temuan ini memperkuat pendapat Jonathan Brown yang 

menyatakan bahwa Sanad dalam tradisi Islam tidak hanya sebagai alat verifikasi 

sejarah, tetapi juga sebagai instrumen epistemologis untuk menjaga integritas ilmu 

dari generasi ke generasi53. Oleh karena itu, transmisi Qirâ’ah warsy yang 

dilakukan melalui talaqqi dan musyafahah, serta ditutup dengan ijazah, merupakan 

bentuk perlindungan terhadap keautentikan ilmu bacaan al-Qur’an. Hal ini semakin 

dipertegas oleh karya tulis KH. Nasrun Thohir berjudul  Fath al-Ghabsy Ta’liq 

 
49J. G. Culvenor and W. H. Evans, “Preparation of Hepatic Gap (Communicating) 

Junctions. Identification of the Constituent Polypeptide Subunits,” The Biochemical Journal 168, 

no. 3 (December 15, 1977): 56, https://doi.org/10.1042/bj1680475. 
50Channel Youtube TVRI Kalsel “TVRI Kalsel JALAN JALAN ISLAMI PONDOK 

PESANTREN MENCETAK INSAN KAMIL” dalam 

https://www.youtube.com/live/mCI4kFKsZqI?si=SHpV1O1auIr9y7Ox , di akses pada 12 Mei 2025 
51Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01 

Februari 2025 
52Wawancara dengan Guru Fakhrinnor, Martapura, Januari 2025. 
53Jonathan A. C. Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World, 

Foundations of Islam (Oxford: Oneworld Publ, 2011), 18. 



53 

 

                                                                  
 

Nazmi Riwayati Warsy, yang menjadi dokumen penting dalam membakukan sistem 

pengajaran Qirâ’ah warsy di pesantren. 

Dalam konteks literatur terdahulu, temuan ini menguatkan penelitian Uli 

Rif’atul Millah yang menunjukkan bahwa tradisi pemberian Sanad memiliki 

dimensi pedagogik dan spiritual yang sangat penting dalam pendidikan al-Qur’an54. 

Namun, penelitian ini melangkah lebih jauh dengan menunjukkan bagaimana 

Sanad tidak hanya diberikan sebagai simbol, tetapi juga sebagai amanah keilmuan 

yang diwariskan dengan metode yang ketat dan terstruktur. Hal ini berbeda dari 

fenomena di sebagian pesantren Jawa atau Sumatera yang mengadopsi pendekatan 

lebih terbuka terhadap Qirâ’ah, seperti ditunjukkan oleh penelitian Rahmawati 

dalam studi Qirâ’ah di Sumatera Barat55. 

Menariknya, proses penerimaan Qirâ’ah warsy oleh masyarakat lokal 

mengalami transisi bertahap. Pada awalnya, banyak yang menganggap bacaan 

tersebut asing dari yang umum digunakan. Namun, pendekatan edukatif dan bijak  

serta membangun sentral pendidikan Qirâ’ah berupa pesantren, serta reputasinya 

sebagai ulama yang disegani, berhasil mengikis resistensi tersebut. Ini menegaskan 

bahwa Otoritas personal dan pendekatan sosial sangat memengaruhi keberhasilan 

proses transmisi keilmuan. Dalam hal ini, teori adoption dalam transmisi ilmu 

sangat ditentukan oleh kredibilitas aktor pengetahuan dan strategi penyampaian 

yang kontekstual. 

 
54Uli Rif’atul Millah, Tradisi Pemberian Sanad al-Qur’an (Yogyakarta: UIN Sunan 

Kalijaga, 2016), 44 
55Rahmawati, “Warisan Ilmu Qira’at di Sumatera Barat,” Jurnal Studi al-Qur’an, vol. 10, 

no. 2 (2022): 177. 



54 

 

                                                                  
 

Penelitian ini juga menegaskan bahwa keberhasilan transmisi ilmu di 

pesantren tidak semata bergantung pada sistem pendidikan, tetapi juga pada struktur 

sosial keagamaan yang menjadikan Sanad sebagai mata rantai kehormatan. 

Sebagaimana dikemukakan oleh Martin van Bruinessen, pesantren berperan ganda 

sebagai institusi pendidikan dan pelestari tradisi sosial56. Dalam konteks Qirâ’ah 

warsy, Pesantren Hidayatullah Martapura menjadi ruang sosial tempat nilai, 

praktik, dan jaringan keilmuan disatukan secara holistik. 

Hal lain yang menarik dari temuan ini adalah adanya tren kebangkitan minat 

terhadap Qirâ’ah alternatif di kalangan santri muda. Ini bertolak belakang dengan 

asumsi umum bahwa generasi baru hanya tertarik pada hal-hal instan. Para santri 

justru merasa tertantang dengan kompleksitas Qirâ’ah warsy57, serta merasakan 

kehormatan spiritual karena menjadi bagian dari rantai keilmuan langka. Dalam 

pengamatan lapangan, mereka menyebut Warsy sebagai "Qirâ’ah penuh Sanad dan 

makna", yang menunjukkan bahwa motivasi mereka melampaui sekadar akademik. 

Namun demikian, penelitian ini juga mencatat paradoks: di tengah semangat 

menjaga Sanad, dokumentasi ilmiah tentang KH. Nasrun Thohir dan sistem 

pengajaran beliau masih sangat minim. Tidak ditemukan biografi lengkap, 

pengarsipan resmi, atau studi mendalam terhadap naskah beliau. Padahal 

kontribusinya dalam pelestarian Qirâ’ah warsy sangat signifikan. Hal ini 

memperlihatkan adanya ketimpangan antara praktik keilmuan yang hidup dengan 

 
56Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat: Tradisi-tradisi Islam di 

Indonesia, Cet. 1 (Bandung: Mizan, 1995), 112. 
57Muhammad, Santri kelas XII, Wawancara pribadi, Martapura, 09 april 2025 



55 

 

                                                                  
 

dokumentasi akademik yang belum memadai. Temuan ini selaras dengan kritik 

Oman Fathurrahman tentang lemahnya tradisi dokumentasi ilmiah dalam pesantren 

tradisional di Indonesia58. 

Secara keseluruhan, sintesis antara teori, pendapat ahli, dan temuan 

lapangan dalam penelitian ini menunjukkan bahwa transmisi Qirâ’ah warsy bukan 

hanya soal mengajarkan variasi bacaan al-Qur’an, tetapi juga upaya 

mempertahankan rantai Sanad, menghidupkan etos keilmuan Islam klasik, serta 

menghubungkan komunitas lokal dengan jaringan keilmuan global. KH. Nasrun 

Thohir menjadi representasi nyata dari bagaimana ulama lokal mampu menjaga 

otentisitas tradisi dalam kerangka nilai, spiritualitas, dan metode yang kokoh. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa Tanah Banjar memiliki kapasitas produksi, 

pengembangan, dan transmisi ilmu yang aktif, otoritatif, dan bernilai tinggi dalam 

warisan keIslaman Nusantara. 

2. Representasi Otoritas Qirâ’ah warsy dalam Kitab Fatĥ Al-Ghabsy 

Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy 

Kitab Kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy Ta’liq Nazhm 

Warsy merupakan simbol konkret dari Otoritas keilmuan KH. Nasrun Thohir dalam 

bidang Qirâ’ah warsy dan menjadi bagian penting dalam proses transmisi serta 

pelestarian ilmu Qirâ’ah di Tanah Banjar. Dalam kerangka teori R.G.A. Dolby, 

kehadiran kitab ini dapat dimaknai sebagai perwujudan dari tahapan adoption59, 

 
58Oman Fathurahman, Filologi dan Islam Indonesia (Jakarta: Puslitbang Lektur 

Keagamaan, Badan Litbang dan Diklat, Kementerian Agama, 2010), 75. 
59Dolby, “The Transmission of Science,” 43. 



56 

 

                                                                  
 

yaitu ketika suatu pengetahuan atau tradisi yang sebelumnya hanya dikenali dan 

diminati, kemudian benar-benar diadopsi dan dikembangkan secara mandiri oleh 

komunitas lokal. Kitab ini menunjukkan bahwa KH. Nasrun Thohir tidak sekadar 

menyerap ilmu Qirâ’ah warsy dari guru nya di Haramain, tetapi juga mengambil 

langkah konkret untuk mendokumentasikannya dalam bentuk teks, sehingga dapat 

diwariskan secara sistematis kepada generasi selanjutnya. 

Secara historis, kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy 

mencerminkan fase penting dalam perkembangan Qirâ’ah warsy di Kalimantan 

Selatan. Setelah masyarakat pesantren memasuki tahap awareness melalui interaksi 

dengan KH. Nasrun Thohir dan kitab-kitab Qirâ’ah yang ia bawa, serta 

menunjukkan interest melalui antusiasme belajar dalam halaqah dan jadi suatu 

kurikulum pembelajaran  di pesantren hidayatullah, maka kitab ini menjadi 

representasi dari upaya formal mengadopsi dan melembagakan tradisi tersebut. 

Penulisan kitab ini mengisyaratkan bahwa pengajaran Qirâ’ah warsy telah 

mencapai tahap yang mapan dan memiliki struktur metodologis yang jelas. Hal ini 

menunjukkan kesinambungan antara tradisi lisan yang hidup dalam majelis talaqqi 

dan musyāfahah dengan tradisi tulis sebagai bentuk penjagaan warisan ilmiah. 

Dari sudut filologis, Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy layak 

dikaji sebagai naskah keilmuan yang mengandung sistematika bacaan Warsy, 

lengkap dengan penjelasan tajwid, dasar-dasar ilmu Qirâ’ah, serta elemen-elemen 

Sanad yang tersirat maupun eksplisit60. Kajian terhadap redaksi, diksi, dan struktur 

 
60Thohir, fathul Ghabsy ta’liq nazhm liriwayati warsy”, 1–181. 



57 

 

                                                                  
 

penyajiannya menunjukkan keterkaitan erat dengan literatur klasik Qirâ’ah, seperti 

nazhm dari Qirâ’ah warsy dari syekh mutawalli. Penggunaan bait-bait nazham 

(puisi ilmiah) dalam kitab ini memperlihatkan bahwa KH. Nasrun Thohir 

memasukkan tradisi keilmuan Arab klasik serta mampu menyesuaikannya dengan 

kebutuhan pesantren lokal. Dari sini tampak bahwa kitab tersebut tidak hanya 

sebagai alat bantu belajar, tetapi juga sebagai simbol legitimasi dan pengakuan 

keilmuan. 

Lebih dari itu, penulisan kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah 

Warsy juga menunjukkan adanya proses adaptasi dan kontekstualisasi ilmu. 

Menurut  Bruning ilmu pengetahuan yang sudah di dapat bukan hanya di pelajari 

namun juga di bangun menjadi konstruksi61 ,KH. Nasrun Thohir tidak hanya 

menyalin ulang ilmu yang ia pelajari di Haramain, tetapi juga menyusunnya 

kembali agar sesuai dengan karakteristik dan kebutuhan santri di Tanah Banjar. Hal 

ini menjadikan kitab ini sebagai hasil dialektika antara warisan keilmuan 

internasional dan pengalaman lokal. Dalam konteks ini, kitab Fatĥ Al-Ghabsy 

Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy menjadi wujud adopsi yang tidak pasif, melainkan 

aktif dan kreatif, sehingga Qirâ’ah warsy dapat berkembang secara otentik dalam 

tradisi pesantren Kalimantan Selatan. 

Dengan demikian, kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy 

bukan hanya produk akademik atau teks pengajaran, melainkan juga representasi 

 
61Hamruni Hamruni, “KONSEP DASAR DAN IMPLEMENTASI PEMBELAJARAN 

KONTEKSTUAL,” Jurnal Pendidikan Agama Islam 12, no. 2 (December 2, 2015): 177–87, 

https://doi.org/10.14421/jpai.2015.122-04. 



58 

 

                                                                  
 

Otoritas, bukti legitimasi, dan sarana pelestarian terhadap Qirâ’ah warsy yang telah 

melalui seluruh tahapan kesadaran, minat, hingga adopsi penuh oleh komunitas 

keilmuan lokal. Ia menjadi simpul penting dalam mata rantai Sanad keilmuan yang 

menghubungkan Tanah Banjar dengan pusat-pusat keilmuan Islam dunia, sekaligus 

memperkuat posisi KH. Nasrun Thohir sebagai ulama yang berperan strategis 

dalam menyebarkan dan memantapkan Qirâ’ah warsy di Indonesia. 

3. Implikasi Penelitian 

Penelitian ini menghasilkan sejumlah implikasi penting baik dalam konteks 

teoritis, praktis, sosial, maupun kultural. Temuan mengenai bagaimana Sanad 

Qirâ’ah warsy ditransmisikan melalui KH. Nasrun Thohir dan diteruskan dalam 

komunitas pesantren Martapura memberikan kontribusi baru dalam wacana 

pendidikan Islam, khususnya dalam pelestarian ilmu Qirâ’ah berbasis Sanad. 

Implikasi tersebut dijelaskan sebagai berikut: 

Secara teoretis, penelitian ini memperkuat pemahaman bahwa transmisi 

ilmu dalam tradisi Islam tidak bisa dilepaskan dari struktur epistemologis yang 

disebut Sanad62. Dalam konteks Qirâ’ah warsy, Sanad bukan hanya menjadi 

jaminan keotentikan bacaan, tetapi juga struktur keilmuan yang mengatur validitas 

pengajaran. Penelitian ini mengkonfirmasi teori transmisi ilmu pengetahuan yang 

bertumpu pada tahapan awareness, interest, dan adoption, dan menunjukkan bahwa 

ketiga tahapan tersebut berjalan harmonis dalam sistem pendidikan pesantren. Hal 

 
62Darul Hikmah, “TRANSMISI PENGETAHUAN MELALUI LISAN DALAM TRADISI 

ISLAM,” n.d., 237–333. 



59 

 

                                                                  
 

ini sekaligus menegaskan pentingnya integrasi antara pendekatan teoritis modern 

dengan konsep klasik dalam memahami dinamika transmisi ilmu keIslaman. 

Dalam konteks praktis, penelitian ini memberikan model implementasi 

pengajaran Qirâ’ah non-Hafsh secara selektif namun sistematis. Pesantren 

Hidayatullah Martapura telah membuktikan bahwa pengajaran Qirâ’ah warsy bisa 

berlangsung secara disiplin dengan tetap mempertahankan nilai-nilai tradisi, tanpa 

harus mengabaikan metode pedagogis yang terstruktur. Hal ini dapat menjadi 

contoh bagi pesantren lain dalam mengembangkan pembelajaran Qirâ’ah sab‘ah, 

sebagai bentuk penguatan keilmuan dan diversifikasi bacaan Al-Qur’an di 

lingkungan pendidikan Islam Indonesia. 

Implikasi lain muncul dalam ranah sosial dan kultural, yakni penguatan 

kesadaran masyarakat Muslim akan keberagaman bacaan Al-Qur’an yang sah 

dalam Islam. Penelitian ini menunjukkan bahwa resistensi awal terhadap Qirâ’ah 

warsy dapat diredam dengan pendekatan edukatif yang dilandasi Otoritas keilmuan 

dan spiritualitas ulama. Oleh karena itu, ulama dan lembaga keagamaan memiliki 

tanggung jawab besar untuk memperluas literasi masyarakat terhadap khazanah 

ilmu Qirâ’ah, agar tidak terjadi hanya membenarkan atas satu varian bacaan 

semata. 

Dari sisi pelestarian tradisi lokal, penelitian ini menunjukkan bahwa ulama 

daerah seperti KH. Nasrun Thohir memainkan peran penting dalam menjaga 

kesinambungan ilmu-ilmu Islam klasik di luar pusat-pusat keilmuan utama. Ini 

menjadi pengingat bahwa proses Islamisasi dan pendidikan keIslaman di Nusantara 



60 

 

                                                                  
 

tidak hanya berlangsung di Jawa atau Sumatra, tetapi juga tumbuh kuat di 

Kalimantan Selatan. Oleh sebab itu, implikasi penelitian ini juga mendorong 

adanya kajian dan dokumentasi yang lebih serius terhadap warisan intelektual 

ulama-ulama lokal. 

Dalam ranah kebijakan pendidikan, hasil penelitian ini dapat dijadikan 

pertimbangan dalam penyusunan kurikulum pesantren atau lembaga tahfizh yang 

ingin memperluas pilihan Qirâ’ah di luar riwayat Hafsh. Diperlukan kebijakan 

yang mendukung pelestarian dan pengajaran Qirâ’ah sab‘ah secara lebih terbuka 

namun tetap mengedepankan Otoritas Sanad dan kualitas pengajaran. Hal ini juga 

relevan dengan upaya internasionalisasi pesantren Indonesia sebagai pusat 

pendidikan Islam berstandar global. 

Akhirnya, dari sudut pandang akademik dan ilmiah, penelitian ini membuka 

ruang riset lanjutan mengenai pengajaran Qirâ’ah di berbagai wilayah di Indonesia 

yang selama ini luput dari perhatian. Penelusuran terhadap Sanad, metode 

pengajaran, tokoh-tokoh Qirâ’ah lokal, serta dokumentasi naskah-naskah mereka 

menjadi penting untuk mengisi kekosongan dalam studi keIslaman lokal. Penelitian 

ini memberi dasar awal yang kuat untuk mengembangkan studi interdisipliner 

antara ilmu Qirâ’ah, filologi, sejarah Islam lokal, dan sosiologi pendidikan. 

Dengan demikian, implikasi utama dari penelitian ini adalah penegasan 

bahwa transmisi Qirâ’ah warsy melalui KH. Nasrun Thohir bukan sekadar praktik 

lokal terbatas, melainkan warisan keilmuan yang memiliki relevansi luas dalam 

upaya menjaga otentisitas bacaan Al-Qur’an, memperkuat Otoritas keilmuan Islam 



61 

 

                                                                  
 

tradisional, serta menghidupkan kembali perhatian terhadap literasi Qirâ’ah dalam 

pendidikan Islam kontemporer. 

4. Refleksi Kritis Penelitian 

Penelitian ini membuka ruang refleksi mendalam terhadap dinamika 

pelestarian ilmu Qirâ’ah dalam konteks pesantren tradisional yang semakin 

menghadapi tantangan modernitas dan perubahan sosial. Meskipun temuan 

menunjukkan keberhasilan KH. Nasrun Thohir dan komunitas pesantren dalam 

menjaga kesinambungan Sanad dan Otoritas keilmuan Qirâ’ah warsy, ada beberapa 

aspek kritis yang perlu menjadi perhatian. 

Pertama, terdapat kesenjangan antara kedalaman tradisi ilmiah yang terjaga 

di kalangan pesantren dengan tingkat kesadaran dan apresiasi masyarakat luas. 

Qirâ’ah warsy, meski memiliki Sanad kuat dan Otoritas yang sah, masih relatif 

asing bagi mayoritas umat Islam di Kalimantan selatan bahkan secara luas di 

Indonesia yang dominan mengenal riwayat Hafsh. Hal ini mengindikasikan 

perlunya upaya yang lebih sistematis dalam sosialisasi dan edukasi publik agar 

pluralitas bacaan al-Qur’an menjadi bagian dari pemahaman keagamaan yang luas. 

Kedua, penelitian ini mengungkap minimnya dokumentasi ilmiah dan arsip 

formal terkait KH. Nasrun Thohir dan karya-karya beliau. Padahal, tokoh seperti 

beliau merupakan pilar penting dalam tradisi Qirâ’ah lokal dan berpotensi menjadi 

sumber inspirasi intelektual. Kekurangan dokumentasi ini menunjukkan adanya 

kelemahan dalam budaya literasi dan pengarsipan di pesantren, yang bisa berakibat 

pada hilangnya warisan intelektual berharga jika tidak segera ditangani. 



62 

 

                                                                  
 

Ketiga, dalam hal metodologi pengajaran, sistem talaqqi yang eksklusif bisa 

menjadi pedang bermata dua. Di satu sisi, hal ini menjaga kualitas dan kesucian 

Sanad. Namun, di sisi lain, bisa membatasi penyebaran dan aksesibilitas ilmu bagi 

kalangan lebih luas, khususnya generasi muda yang mungkin membutuhkan 

pendekatan pembelajaran yang lebih inklusif dan adaptif terhadap perkembangan 

zaman. 

Keempat, penelitian ini juga mengungkap adanya ketegangan antara tradisi 

dan modernitas, khususnya dalam menghadapi digitalisasi pendidikan. Metode 

talaqqi yang mengutamakan tatap muka dan interaksi langsung menghadapi 

tantangan di era pembelajaran daring. Refleksi ini mengajak kita untuk mencari 

solusi kreatif agar tradisi Sanad tetap terjaga tanpa mengorbankan kemudahan akses 

dan efektivitas teknologi. 

Kelima, terdapat potensi bias dalam pengumpulan data yang bergantung 

pada wawancara dengan murid-murid yang masih hidup dan berusia lanjut. Hal ini 

bisa memengaruhi representasi informasi dan persepsi mengenai KH. Nasrun 

Thohir dan proses transmisi Sanad. Oleh karena itu, studi lanjutan perlu melibatkan 

pendekatan sumber yang lebih beragam dan metode triangulasi data yang lebih 

komprehensif. 

Keenam, penelitian ini mendorong refleksi mengenai posisi pesantren 

sebagai lembaga pendidikan yang tidak hanya berperan sebagai pusat pengajaran 

agama, tetapi juga sebagai pelestari budaya intelektual. Dalam konteks globalisasi 

dan arus informasi cepat, pesantren harus mampu mengembangkan strategi adaptasi 



63 

 

                                                                  
 

yang tetap menghormati tradisi tetapi terbuka terhadap inovasi demi kelangsungan 

ilmu. 

Terakhir, refleksi kritis juga menyoroti pentingnya kolaborasi antara 

akademisi dan pesantren dalam dokumentasi, penelitian, dan pengembangan ilmu 

Qirâ’ah. Keterlibatan aktif kedua pihak akan menjamin bahwa warisan ilmu yang 

dimiliki pesantren tidak hanya lestari secara lisan, tetapi juga terdokumentasi secara 

ilmiah dan dapat diakses secara luas. 

Dengan demikian, penelitian ini bukan hanya menghadirkan data dan 

analisis, tetapi juga menjadi titik awal refleksi kritis yang mendalam mengenai 

bagaimana ilmu Qirâ’ah dapat dipertahankan, dikembangkan, dan disebarluaskan 

dalam era modern, tanpa kehilangan Otoritas dan nilai-nilai tradisional yang 

melekat 

  


