BAB IV

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Hasil Penelitian

1. Gambaran umum KH. Nasrun Thohir dan kitab nya

a. Biografi KH. Nasrun Thohir

KH. Nashrun Thahir (lahir 15 Juli 1916 / 7 Ramadhan 1334 H — watfat 1988)
merupakan putra kedua dari pasangan H.M. Thahir Abdurrahim dan H. Kumala
Thahir (dikenal sebagai Datu Kaya). Ia dilahirkan di Pesayangan, Martapura, pada
tanggal 7 Ramadhan 1334 H atau bertepatan dengan 15 Juli 1916 M. Sejak kecil, ia
tumbuh dalam lingkungan keluarga yang menanamkan dasar-dasar agama Islam
yang kuat.Pada usia 12 tahun, beliau mulai menuntut ilmu di Pondok Pesantren
Darussalam Martapura. Selanjutnya, beliau melanjutkan pendidikannya ke Kuliah
Al-Masjidil Haram di Mekkah, Arab Saudi, bersama teman dan kerabatnya. Selama
di sana, beliau belajar kepada banyak ulama besar seperti Syekh KH. Kasyful
Anwar, Syekh Sayyid Amin Qutby, Syekh Ali Abdullah Banjar, Syekh Hasan
Masyad, Syekh Umar Hamdan, Syekh Sayyid Alwi Makki, Syekh Abdul Qadir Al-

Mandzili, dan Syekh Abdul Qadir Ilyas!.

KH. Nashrun Thahir dikenal sebagai seorang hafiz Al-Qur’an dan ulama
yang ahli dalam ilmu tajwid serta Qird’ah. Setelah kembali dari Mekkah, ia

menikah dengan Hj. Zuwairiyah Djamal Arsvad pada hari Ahad, 4 Dzulqa’dah 1369

'Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, Ulama Banjar Dari Masa Ke
Masa, 206.

27



28

H /tahun 1950 M. Dari pernikahan tersebut, mereka dikaruniai delapan orang anak:
Hj. Masrufah, H. Nasrullah, Hj. Masunah, Fathullah, H. Saifullah, Lc., Dra. Hj.
Maslahah, Syahrullah, dan Hj. Masykiyah, S.Ag.Di antara karya tulis yang pernah
beliau hasilkan antara lain : Fath al-Ghabsy fi Ta ‘lig Nazmi Qira’ah Warsh, Ta ‘liq
Mandziamati Tafsiv, Tahlil al-‘Asir fi Qira’ah Ibn Katsirv, Ta ‘lig Syatibi fi Riwayah
Warsh, Nayl al-Ghayah al-Murid fi Riwayah Abt Sa ‘id, Ikhtilaf Qalin ‘ala Riwayah

Warsh 2

Beliau wafat pada usia sekitar 74 tahun, tepatnya pada hari Selasa, 25
Sya’ban 1408 H / 12 April 1988, dan dimakamkan di kompleks pemakaman

Muslimin Karangan Putih, Keraton, Martapura’.

b. Deskripsi kitab

Fath al-Ghabsy fi Ta’liqg Nazmi Qird ’ahi Warsy adalah sebuah karya ilmiah
dalam bidang ilmu Qir4d’at Al-Qur’an, khususnya dalam riwayat Warsh. Kitab ini
ditulis tangan langsung oleh KH. Nasrun Thohir, seorang ulama besar asal

Martapura, Kalimantan Selatan, yang dikenal luas sebagai pakar Qird’at. Karya ini

kemudian disempurnakan oleh putra beliau, Ustadz Saifullah Nasrun, Lc., dengan
membuat kitab contoh bacaan dengan konsep penulisan yang mudah di pelajari
santri dan di namai /rsyddussydm dan diterbitkan secara terbatas untuk digunakan

di lingkungan Pesantren Hidayatullah Martapura, menjadikannya sebagai karya

eksklusif yang hanya digunakan secara internal di pesantren tersebut hingga kini.

2Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, 206.
3Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, 207.



29

Kitab ini merupakan bentuk dedikasi KH. Nasrun Thohir dalam
melestarikan ilmu Qird’ah, dengan gaya penulisan yang khas dan bersumber dari
tradisi Sanad yang kuat. Di dalamnya terdapat 223 bait syair yang disusun oleh
Syaikh Muhammad bin Ahmad Mutawalli al-Misri, seorang ulama Mesir, yang
mengajarkan kaidah-kaidah bacaan Al-Qur’an dalam bentuk nazham (syair). Syair-
syair ini diuraikan secara sistematis dan jelas oleh KH. Nasrun Thohir, sehingga
memudahkan para santri dalam memahami dan menghafalkan variasi bacaan dalam

riwayat Warsh.

Kitab ini bukan hanya memuat penjelasan atas Qird’ah warsy, namun juga

dimulai dengan pengenalan terhadap tujuh imam Qird’ah: Nafi', Ibn Kathir, Abu

'Amr, Ibn 'Amir, 'Asim, Hamzah, dan Al-Kisai, yang merupakan rujukan utama
dalam ilmu Qira’ah mutawatirah. KH. Nasrun Thohir memberikan penekanan
khusus agar murid-muridnya mengetahui bahkan menghafalkan keempat belas
perawi yang meriwayatkan bacaan dari para imam tersebut, yaitu Dari Nafi' Qalun
dan Warsy, Dari Ibn Kathir: Al-Bazzi dan Qunbul, dari Abu 'Amr: Ad-Duri dan As-
Susi, Dari Ibn 'Amir: Hisham dan Ibn Dakwan, Dari 'Asim: Syu’bah dan Hafs, Dari

Hamzah: Khalaf dan Khallad,Dari Al-Kisai: Al-Layts dan Ad-Duri

Setiap perawi memiliki karakteristik bacaan yang khas, dan kitab ini secara
komprehensif menjelaskan perbedaan-perbedaan tersebut dalam aspek seperti

hukum tajwid, pengucapan, panjang-pendek bacaan (mad dan qashr), serta



30

perbedaan lafaz pada ayat-ayat tertentu. Semua ini disusun dalam format yang

sistematis untuk memudahkan penguasaan materi oleh para pembelajar.

Kitab ini terdiri dari 16 bab utama, yang masing-masing membahas topik
penting dalam variasi bacaan Al-Qur’an berdasarkan riwayat dan perawi yaitu
Ikhtilaf al-A’immah — Perbedaan antar imam Qird’ah, Bab Ma Ja’a Bayna al-
Siratayn — Bacaan antara dua surah, Bab Ha’ al-Kinayah — Bacaan kata ganti “ha’”,
Bab al-Mad wa al-Qasr — Hukum panjang dan pendek bacaan, Bab al-Hamzatayn
min Kalimah — Dua hamzah dalam satu kata, Bab al-Hamzatayn min Kalimatayn —
Dua hamzah dalam dua kata, Bab Hamz al-Mufrad — Hamzah tunggal, Bab Nagq!
Harakat al-Hamz ila al-Sakin Qablahd — Pemindahan harakat ke huruf mati
sebelumnya, Bab al-ldgham al-Saghir — ldgham kecil, Bab Huriaf Qurbat
Makharijuhd — Huruf dengan makhraj berdekatan, Bab al-Fath wa al-Imalah wa
al-Taqlil — Bacaan Fathah, Imalah, dan Taqlil, Bab al-Ra’at — Hukum bacaan huruf
“rd’”, Bab al-Lamat — Bacaan huruf “lam”, Bab Ya’at al-Idafah — Bacaan huruf
“ya’” sebagai kata milik, Bab Farsh al-Hurif, al-Juz’ al-Awwal — Variasi bacaan
huruf (bagian 1),Bab Farsh al-Hurif, al-Juz’ al-Thani — Variasi bacaan huruf

(bagian 2)

Selain penjabaran bab-bab tersebut, kitab ini juga menyertakan panduan cara
membaca kitab di bagian awal, agar pembaca tidak hanya membaca secara teks,
tetapi memahami konteks dan struktur penyajiannya. Keistimewaan lain dari kitab
ini adalah disertakannya ijazah Qird’ah warsy di bagian akhir, menandakan
Otoritas keilmuan KH. Nasrun Thohir yang bersambung secara Sanad ke para

ulama besar hingga Rasulullah SAW.



31

Dengan perpaduan antara penjelasan ilmiah, keindahan sastra Arab dalam
bentuk nazham, serta sistematika pembahasan yang rapi, Fathul Ghbsy menjadi

salah satu rujukan penting dalam studi Qird’ah di Indonesia, khususnya di

Kalimantan Selatan. Kitab ini adalah bukti warisan keilmuan pesantren yang
menjunjung Sanad, Otoritas, dan tradisi keilmuan Islam yang otentik dan

berkelanjutan.

2. Peran KH. Nasrun Thohir dalam Transmisi Sanad Qird’h Warsy di
Tanah Banjar dan Legitimasinya

Untuk memahami peran KH. Nasrun Thohir dalam transmisi Qird ’ah warsy
di Tanah Banjar, penelitian ini menggunakan pendekatan historis. Peneliti telah men
jadikan hasil wawancara dan studi naskah menjadi sebuah narasi yang dibagi
menjadi periode sejarah. Setiap periode merepresentasikan fase perkembangan,
penyebaran, hingga pewarisan ilmu Qird ‘ah warsy. Dengan cara ini, kontribusi KH.

Nasrun Thohir dapat dilihat secara lebih runtut dan kontekstual.

a. Periode Menuntut Ilmu di Haramain: Menyambung Sanad Qird’ah

Perjalanan intelektual KH. Nasrun Thohir bermula dari tekad kuat untuk
menuntut ilmu ke pusat-pusat kelslaman dunia. Beliau berangkat ke Haramain
(Mekkah dan Madinah) pada pertengahan abad ke-20%, suatu langkah yang pada
masa itu hanya dilakukan oleh para penuntut ilmu yang benar-benar serius dan

memiliki ketekunan luar biasa. Di sana, beliau berguru kepada para ulama besar,

“Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, 206.



32

salah satunya adalah Syekh Muhammad Amin al-Kutbi al-Hasani al-Makki,

seorang ulama otoritatif yang mengajar di Masjidil Haram dan Madrasah al-Falah’.

Di bawah bimbingan Syekh Amin al-Kutbi, KH. Nasrun Thohir tidak hanya
belajar Al-Qur’an, tetapi juga menekuni bidang Qira’ah Sab’ah dengan kedalaman
dan ketelitian tinggi. Syekh Amin sendiri merupakan ulama yang memiliki jaringan
Sanad yang bersambung hingga para imam besar Qira’ah seperti Imam Nafi’, Imam
Ibnu Katsir, dan lainnya. Dalam proses belajar ini, KH. Nasrun Thohir menjalani
metode talaqqi musyafahah ®secara intensif dan disiplin, sampai pada akhirnya

beliau dipercaya menerima Sanad Qird ah warsy secara resmi dari sang guru.

Sanad yang diterima KH. Nasrun Thohir merupakan musalsal (bersambung)
"hingga kepada Rasulullah SAW melalui jalur-jalur keilmuan yang dijaga secara
ketat. [jazah tersebut bukan hanya bukti penguasaan ilmu bacaan, tetapi juga
merupakan amanah besar untuk menjaga dan mengajarkannya kepada generasi
berikutnya. Keberhasilan beliau dalam memperoleh Sanad dari Syekh Amin
merupakan titik balik yang kelak menjadikan beliau sebagai tokoh sentral Qird’ah

warsy di Nusantara.

b. Periode Kepulangan dan Dedikasi: Membangun Pondok dan
Mengajarkan Qird’ah warsy
Sepulang dari Haramain, KH. Nasrun Thohir tidak memilih kenyamanan,

tetapi justru memulai perjuangan baru dengan menghidupkan ilmu yang ia peroleh.

>Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, 207.

®Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01
Februari 2025.

"Ijazah Qira’at warsy ,03 april 2021



33

Bersama dua sahabatnya—KH. Hasyim Mukhtar dan KH. Nawawi Marfu’, beliau
mendirikan Pondok Pesantren Hidayatullah Martapura. Pesantren ini didirikan
dengan semangat membangun pusat pendidikan Islam yang bukan hanya
berorientasi pada pengajaran fikih dan tasawuf, tetapi juga memperluas penguasaan

terhadap ilmu Al-Qur’an, termasuk ragam bacaan (Qird’ah)3.

KH. Nasrun Thohir kemudian memulai misi besarnya: menjadikan Qird’ah
warsy sebagai kurikulum formal di pesantren. Langkah ini sangat progresif dan
berani mengingat pada masa itu hampir seluruh pesantren di Indonesia hanya
mengenal dan mengajarkan Qird’ah Hafs. Beliau meyakini bahwa Qird’ah warsy
adalah bagian dari warisan Islam yang sah dan memiliki Sanad kuat, sehingga wajib
dilestarikan. Dalam setiap pengajaran, KH. Nasrun Thohir selalu membuka majelis
dengan tawasul kepada guru-gurunya dan para ulama sebelumnya, menunjukkan

penghormatan mendalam terhadap Sanad.

Metode pengajarannya tetap berpegang pada talagqi musyafahah. Para santri
membaca langsung di hadapan beliau, lalu dikoreksi dan dibimbing sampai benar-
benar menguasai. Qird’ah warsy bukan hanya materi tambahan, tetapi menjadi
syarat kelulusan santri kelas akhir’. Hal ini menjadikan Pesantren Hidayatullah
sebagai satu-satunya lembaga di Kalimantan Selatan yang menjadikan Qird’ah
warsy sebagai pelajaran wajib, lengkap dengan sistem ujian, ijazah, dan Sanad yang

sah.

8Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, Ulama Banjar Dari Masa Ke
Masa, 246.
“Muhammad, Santri kelas XII, Wawancara pribadi, Martapura, 09 april 2025.



34

c. Periode Legitimasi Sosial dan Keilmuan: Dikenal dan Diakui Ulama

Besar Banjar

Keilmuan KH. Nasrun Thohir dalam Qira’ah, khususnya Qira’ah warsy,
tidak hanya diakui oleh para santri dan pesantrennya, tetapi juga oleh ulama besar
dan tokoh keagamaan di Kalimantan Selatan. Dua murid beliau yang sangat
terkenal dan menjadi figur utama dalam keagamaan Banjar adalah KH. Zaini bin
Abdul Ghani (Guru Sekumpul) °dan KH. Asywady Syukur, mantan Rektor IAIN
Antasari Banjarmasin.'! dari tokoh seperti Guru Sekumpul (KH. Zaini Abdul
Ghani) dan KH. Asywady Syukur yang menjadi murid-murid beliau maka Otoritas
KH. Nasrun Thohir mencerminkan pola legitimasi Sanad yang juga terjadi pada
ulama Qird’ah lain. Misalnya, K.H. Muhammad Syafi’i Hadzami merujuk

Sanadnya ke ulama Haramain untuk memperkuat kredibilitas'?

Meskipun kedua tokoh ini tidak secara aktif mengajarkan Qird’ah warsy
seperti halnya Ustadz Fakhrinnor atau Ustadz Saifullah Nasrun, kehadiran mereka
sebagai murid langsung KH. Nasrun Thohir memperkuat legitimasi keilmuan
beliau. Guru Sekumpul dikenal sebagai ulama yang sangat selektif dalam memilih
guru dan sumber keilmuan. Keputusannya untuk belajar kepada KH. Nasrun Thohir

menunjukkan tingginya kepercayaan terhadap kapasitas dan Otoritas ilmiah sang

OMuhammad Dhaudi, Al- ‘Alim al-‘Allamah al- ‘Arif Billah al-Syaikh al-Hajj Muhammad
Zaint ‘Abd al-Ghani (Martapura: Yapida, 2012), 4.

' Bayani Dahlan, H. M.Asywadie Syukur (Ulama Kampus dan Ulama Pembangunan)
(Banjarmasin: Antasari Press, 2007), 25.

12Alfi Nadhiroh, “Kontribusi K.H. Muhammad Syafi’i Hadzami Dalam IImu Qira'At Di
Indonesia (Studi Kitab Sullam Al-‘Arsy Fi Qira’At Warsy)” (Jakarta, Institut Ilmu Al-Qur'An ,
2020).



35

guru. Bahkan dalam beberapa majelisnya, Guru Sekumpul menyebut KH. Nasrun

Thohir sebagai guru yang alim, tawadhu’, dan ahli dalam ilmu Qira’ah,

Begitu pula dengan KH. Aswady Syukur, yang dalam kapasitasnya sebagai
akademisi dan pemimpin perguruan tinggi Islam, turut memberikan validasi
intelektual terhadap kredibilitas Sanad KH. Nasrun Thohir. Keduanya menjadi
penghubung antara pesantren dan dunia akademik dalam pengakuan atas Qird’ah

warsy sebagai bagian sah dari tradisi Islam di Indonesia.

d. Periode Pewarisan dan Pelestarian: Munculnya Penerus dan Penjaga

Sanad

Setelah wafatnya KH. Nasrun Thohir pada tahun 19883, perjuangan beliau
tidak berhenti. Ilmu yang telah diwariskan terus hidup melalui para murid dan
keturunannya. Putranya, Ustadz Saifullah Nasrun, meneruskan pengajaran dengan
tetap menjaga Sanad dan isi kitab warisan ayahandanya. la menyempurnakan
naskah kitab Fath Al-Ghabsy Ta ‘Liq Nazhm Riwdyah Warsy Ta’lig Nazhm Riwayah
Warsy dengan menulis karya , Irsyadu al-Syam yang di dalam nya memuat contoh
membaca dengan berbagai mad yang berbeda'* dan turut mengajarkan isi dan

metode bacaan Qird 'ah warsy kepada santri'>.

Penerus lainnya adalah Ustadz Muhammad Fakhrinnor!¢, murid senior KH.

Nasrun Thohir yang kini menjadi tokoh utama dalam pengajaran Qird ’ah warsy di

B3Tim MUI Kalsel dan Tim LP2M UIN Antasari Banjarmasin, ULAMA BANJAR DARI
MASA KE MASA.206

14Saifullah Nasun, Irsyadu Al-Syam (Martapura: Pesantren Hidayatullah, n.d.), 1.

SNasun, 1.

16Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01
Februari 2025.



36

Pesantren Hidayatullah. Di tangan beliau, proses talaqqi dan musyafahah tetap
berjalan, meskipun disesuaikan dengan konteks zaman dan keterbatasan waktu.
Ujian lisan tetap menjadi bagian penting dalam sistem pengukuran kompetensi
santri. Para santri yang dinyatakan lulus akan menerima ijazah yang bersambung

hingga Rasulullah SAW, melalui jalur KH. Nasrun Thohir.

Di era ini, eksistensi Qird ‘ah warsy tetap terjaga, meski hanya di lingkungan
terbatas. Namun keberadaannya sebagai warisan Sanad yang sah, terdokumentasi
dalam kitab, dan dipraktikkan secara hidup oleh salah satu pesantren,
menjadikannya sebagai bukti bahwa keberagaman Qird’ah masih lestari di bumi
Banjar. Warisan ini tidak hanya menjadi simbol Otoritas, tetapi juga bentuk nyata

dari keberlanjutan ilmu yang bersambung dari generasi ke generasi.

3. Pembentukan Otoritas Qira’ah Warsy Melalui Kitab Fath Al-Ghabsy

Ta‘Lig Nazhm Riwdyah Warsy Ta’liq Nazhm Riwayati Warsy

Di tengah kesunyian ruang belajar yang hanya terdengar lantunan Al-
Qur’an, KH. Nasrun Thohir duduk dengan tenang di antara para santri. Dengan
suaranya yang lembut namun tegas'’, beliau membacakan bait-bait nazham dari
syekh Ahmad Mutawalli tentang Qird’ah warsy yang telah ia tulis sendiri. Santri
menyimak, menyalin, dan mengulang bacaan, seakan sedang mengikat ilmu agar
tidak lepas dari dada dan lisan mereka. Dari tempat itulah, sebuah kitab lahir —

Fath Al-Ghabsy Ta ‘Liq Nazhm Riwdyah Warsy Ta’liq Nazhm Riwayati Warsy —

17Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01
Februari 2025.



37

karya yang kelak menjadi penanda kuat bahwa Qird ‘ah warsy memiliki akar yang

dalam di Tanah Banjar.

Kitab ini ditulis dengan tangan beliau sendiri, ditata rapi dalam bentuk
komentar terhadap syair dari syekh Ahmad Al mutawalli yang memuat ilmu bacaan
Al-Qur’an dari riwayat Warsy. Tidak hanya memuat hafalan, kitab ini menyusun
ilmu secara bertahap: mulai dari pengenalan imam-imam Qirad’ah, perawi-perawi
yang meriwayatkannya, sampai pada perbedaan bacaan dalam huruf, hukum mad,
imalah, roum, hingga bentuk idgham dan tafkhim yang khas dalam riwayat Warsy.
Semuanya ditulis dengan penuh ketelitian dan cinta, seakan setiap huruf adalah

titipan amanah yang harus diwariskan kepada umat'®.

Dalam bait-bait nazham yang beliau syarah, KH. Nasrun Thohir
menjelaskan perbedaan bacaan Warsy dengan cara yang mudah dipahami oleh para
santri, tanpa menghilangkan keagungan ilmunya. Syair-syair itu bukan sekadar
tulisan indah; ia menjadi jembatan antara murid dan guru, antara pesantren dan
tradisi ulama terdahulu. Bahkan, dalam setiap penjelasan, terselipsecara tersirat
harapan agar ilmu ini tidak hanya berhenti di lisan, tetapi mengakar dalam hati, dan

tumbuh subur melalui tulisan!®.

Namun lebih dari sekadar isi, kitab ini juga memuat jalur keilmuan yang
KH. Nasrun Thohir sandarkan. Di bagian akhir pada ijazah, tertulis dengan rinci

siapa saja guru-gurunya — nama demi nama disebut, dari Mekkah hingga Madinah,

8Nasrun Thohir, fathul Ghabsy ta’liq nazhm liriwayati warsy” (Martapura: Pesantren
Hidayatullah, n.d.).

Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01
Februari 2025.



38

dari Mesir hingga hingga silsilah besar para gari yang bersambung kepada Imam
Nafi’, hingga Rasulullah. Inilah yang menjadikan kitab ini bukan hanya pedoman,
tetapi juga pernyataan: bahwa Qird’ah warsy yang diajarkan di Martapura bukan

bacaan yang sembarangan. la bersambung, sah, dan terjaga.

Ketika membaca kitab ini, orang akan merasakan bahwa ia tidak hanya
dibangun dari pengetahuan, tapi dari adab, pengalaman, dan cinta kepada Al-
Qur’an. KH. Nasrun Thohir tidak menulis sebagai akademisi, tetapi sebagai
pewaris ilmu yang merasa perlu menunaikan tanggung jawabnya. Ia sadar, suatu
saat dirinya tidak lagi bisa duduk di majelis. Maka, melalui tulisan inilah ia ingin
tetap mengajarkan, membimbing, dan mengarahkan. Kitab ini menjadi suara yang

terus menyapa murid-muridnya, bahkan setelah beliau wafat®,

Kitab ini kemudian disempurnakan oleh putranya, Ustadz Saifullah Nasrun,
sebagai tanda bahwa ilmu yang diwariskan tidak pernah putus. Ia digunakan dalam
pelajaran di Pesantren Hidayatullah Martapura, diajarkan kepada santri kelas akhir
yang akan menerima ijazah Qird’ah warsy. Dalam proses belajar, para santri
membaca kitab ini, membandingkan bacaan, dan menguji ketepatan pelafalan
mereka langsung di hadapan guru. Kitab ini bukan hanya dibaca — ia dilafalkan,

didengar, dihayati®!.

Dari sini, terlihat bahwa Otoritas Qird’ah warsy di Tanah Banjar tidak

dibentuk oleh klaim, tapi dibangun dari kesungguhan, Sanad, dan dokumentasi

20Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01
Februari 2025.
2Observasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025



39

tertulis. Lewat Fath Al-Ghabsy Ta ‘Liqg Nazhm Riwdyah Warsy, KH. Nasrun Thohir
telah mendirikan sebuah pilar keilmuan bahwa bacaan Al-Qur’an, khususnya
Warsy, memiliki rumah yang kokoh di Martapura. Dan selama kitab ini masih
dibaca, selama bait-baitnya masih dilafalkan, maka nama beliau akan terus disebut
— sebagai seorang guru yang telah mempersembahkan ilmunya untuk dijaga dan

diwariskan.

Dengan kebijakan keturunan KH. Nasrun Thohir yang kini memimpin
pondok, kitab Fath Al-Ghabsy Ta‘Lig Nazhm Riwdyah Warsy Ta’liq Nazhm
Riwayati Warsy tidak hanya menjadi warisan ilmiah yang tidak ternilai, tetapi juga
simbol dari Otoritas Qird’ah warsy yang kokoh di Tanah Banjar. Kitab ini menjadi
pilar utama dalam pembentukan Otoritas Qird’ah warsy, mengukuhkan bahwa
bacaan Al-Qur’an dengan riwayat Warsy yang diajarkan di Martapura bukanlah
bacaan sembarangan. la adalah bacaan yang bersambung dengan Sanad yang sah

dan terjaga keasliannya, diwariskan melalui jalur keilmuan yang jelas dan otentik??.

Setiap alumni yang menerima kitab ini, tidak hanya mengantongi sebuah
kitab, tetapi juga mengemban tanggung jawab besar dalam menjaga dan
meneruskan ilmu yang telah diberikan. Dengan ketelitian dalam pengajaran dan
keteguhan dalam menjaga Sanad, mereka menjadi bagian dari Otoritas yang sah
dalam Qird’ah warsy, yang diakui bukan hanya karena kitab itu sendiri, tetapi juga

karena proses belajar yang sahih dan penuh keteladanan?3.

22Qbservasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025
ZMuhammad Fakhrinnor, guru pengajar Qira’at di pesantren Hidayatullah Martapura,
wawancara pribadi, Martapura, 21 Mei 2025



40

Melalui kitab ini, KH. Nasrun Thohir dan keturunannya telah berhasil
membangun sebuah tradisi keilmuan yang menjaga keotentikan bacaan Al-Qur’an,
khususnya riwayat Warsy, yang tak hanya hidup dalam lisan, tetapi juga mengakar
dalam hati para santri. Otoritas Qird’ah warsy yang terbentuk melalui Fath Al-
Ghabsy Ta ‘Lig Nazhm Riwayah Warsy Ta’lig Nazhm Riwayati Warsy kini tak hanya
terjaga, tetapi terus berkembang, diteruskan oleh generasi baru yang siap menjaga

dan mengajarkan ilmu ini dengan penuh amanah?*,

Dengan demikian, pembentukan Otoritas Qird’ah warsy di Tanah Banjar,
yang dimulai dengan karya monumental ini, telah menjadi suatu fondasi yang tak
tergoyahkan. Kitab Fath Al-Ghabsy Ta‘Liq Nazhm Riwdyah Warsy menjadi saksi
bisu bagi perjalanan panjang yang menghubungkan para guru, santri, dan para
pewaris ilmu dalam rangka menjaga dan memperkaya tradisi keilmuan Qird’ah
warsy yang telah ada sejak zaman KH. Nasrun Thohir, dan akan terus terjaga

sepanjang masa.
B. Temuan Penelitian

1. Tema: Sanad sebagai Legitimasi Keilmuan

Sanad dalam tradisi Islam klasik merupakan elemen fundamental yang
menjamin otentisitas transmisi ilmu, Sistem Sanad pada hakikatnya juga
merupakan salah satu mekanisme pencarian informasi dan data yang akurat serta

dapat dipertanggungjawabkan. Terlebih dalam disiplin ilmu qiraat, seorang qari’

20Observasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025



41

hanya boleh meriwayatkan redaksi aslinya termasuk dalam Qird’ah al-Qur’an®.
Dalam konteks Qird’ah warsy di Tanah Banjar, Sanad yang dimiliki KH. Nasrun
Thohir menjadi pondasi utama bagi Otoritas keilmuan yang ia wariskan®®, Sanad
tersebut bersambung hingga kepada Imam Warsy dan Rasulullah, menjadikannya

bagian dari jaringan ilmiah global umat Islam.

KH. Nasrun Thohir secara tegas mengajarkan bahwa ilmu al-Qur’an tidak
boleh diajarkan tanpa Sanad. Ia menekankan pentingnya kejelasan jalur
periwayatan sebagai bentuk tanggung jawab ilmiah dan spiritual. Ini sejalan dengan
pandangan ulama seperti Al-Suyuthi yang menyebut Sanad sebagai "senjata ahli

ilmu?’.

Penerimaan Sanad oleh murid-murid beliau tidak hanya dalam bentuk
ijazah, tetapi juga melalui internalisasi nilai, adab, dan kedisiplinan. Proses talaqqi
dilakukan dengan metode musyafahah—Ilangsung dari mulut guru ke mulut

murid—sebagai bentuk penghormatan terhadap ilmu yang bersumber dari wahyu.

Sanad yang diajarkan bukan hanya sebatas lisan, melainkan juga terekam
dalam karya tulis beliau. Naskah kiatb Fath al-Ghabsy dan adanya ijazah warsy
menjadi bukti tertulis bahwa Sanad Qird’ah warsy yang diajarkan bersumber dari

literasi ilmiah yang kuat, bukan sekadar hafalan turunan?®.

ZFakhrie Hanief, “Sanad Pengajar Al-Qur’an di Lembaga Tahfizh Al-Qur’an Kota
Banjarmasin dan Sekitarnya (Studi Metode dan Jalur Periwayatan Sanad Al-Qur’an),” Jurnal Iimiah
Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (June 30, 2023): 57-73, https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8766.

26Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01
Februari 2025.

Y Al-Suyuthi, Tadrib Al-Rawi, Shabir Ahmad Uthmani (Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah,
2003).

BObservasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025



42

Sanad dalam konteks ini juga memainkan peran sebagai identitas keilmuan
lokal yang mengaitkan pesantren-pesantren Kalimantan dengan dunia Islam global.
Dengan Sanad itu pula, pesantren Hidayatullah Martapura menjadi titik penting

dalam jaringan Qira’ah nasional.

Menariknya, para santri mengakui bahwa penyebutan Sanad dalam
pelajaran bukan sekadar rutinitas, tetapi juga membawa dimensi spiritual. Mereka
meyakini bahwa Sanad adalah jalan keberkahan—menghubungkan mereka tidak

hanya dengan teks, tetapi juga dengan ruh keilmuan para ulama terdahulu®.

Dengan demikian, tema Sanad sebagai legitimasi keilmuan menunjukkan
bahwa Otoritas dalam transmisi Qird’ah warsy bukan hanya teknikal, melainkan
mencakup dimensi historis, spiritual, dan epistemologis yang tak terpisahkan dari

karakter pendidikan Islam tradisional.

2. Hubungan Antar Tema: Otoritas, Metode, dan Ruang Pendidikan

Temuan menunjukkan bahwa tema-tema utama dalam penelitian ini tidak
berdiri sendiri. Sebaliknya, ada keterkaitan kuat antara Sanad sebagai legitimasi,
sosok KH. Nasrun Thohir sebagai pemegang Otoritas, metode pembelajaran, dan
pesantren sebagai ruang produksi ilmu®°. Ini membentuk sistem yang saling

menopang dalam keberlangsungan Qira ah warsy di Tanah Banjar.

Otoritas KH. Nasrun Thohir tidak akan bermakna tanpa ruang institusional

yang mendukungnya, yaitu pesantren. Pesantren Hidayatullah menyediakan

2Muhammad, Santri kelas XII, Wawancara pribadi, Martapura, 09 april 2025
300bservasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025



43

ekosistem spiritual dan akademik yang memungkinkan Sanad Qird’ah warsy

diajarkan secara mendalam dan sistematis.

Dalam pesantren, metode talaqqi musyafahah menjadi jantung dari
hubungan guru dan murid. Interaksi ini bukan sekadar pengajaran fonetik, tetapi
juga pewarisan adab, tanggung jawab moral, dan kesetiaan terhadap Sanad. Di
sinilah  Otoritas keilmuan diperkuat bukan oleh jabatan, tetapi oleh

keberlangsungan Sanad?!.

Karya tulis seperti Fath al-Ghabsy juga menjadi penghubung antara Otoritas
personal dan metodologi pengajaran. Teks tersebut dipakai dalam halaqah sebagai
alat bantu hafalan sekaligus bukti keseriusan pengajar dalam menyalurkan ilmu

yang bersumber dari jalur sah®2,

Tema Otoritas juga bersinggungan dengan tema penerimaan masyarakat.
Otoritas KH. Nasrun Thohir memberi jaminan kepada masyarakat bahwa Qira’ah
warsy bukanlah bacaan asing atau menyimpang®, tetapi sah dan diakui dalam
tradisi Islam. Otoritas inilah yang membuka ruang penerimaan sosial secara

bertahap.

Akhirnya, hubungan antar tema ini menegaskan bahwa keberhasilan

transmisi Qird’ah warsy bukanlah karena kekuatan satu elemen saja, tetapi hasil

3lAgus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01
Februari 2025.

320bservasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025

3Nasrun Thohir ” Fath Al-Ghabsy Ta‘Liq Nazhm Riwéayah Warsy”’(Martapura:Pesantren
Hidayatullah), 2



44

dari integrasi antara guru yang berilmu, metode yang otentik, teks pendukung, dan

institusi yang mendukung praktik keilmuan.

Keseluruhan relasi antar tema tersebut membentuk sistem transmisi
keilmuan yang khas pesantren, yang mampu bertahan dalam waktu lama dan

kontekstual di tengah masyarakat lokal.

3. Pola: Struktur Transmisi dan Regenerasi Ilmu

Pola utama yang teridentifikasi dari data lapangan adalah pola vertikal-
transmisif, yakni hubungan antara guru—murid—generasi berikutnya. Proses ini
tidak hanya mentransfer ilmu Qira’ah, tetapi juga membentuk rantai Otoritas yang

sah dan berkelanjutan.

KH. Nasrun Thohir memulai pola ini dengan membina murid secara
langsung, yang kemudian dipercaya untuk mengajarkan kembali Qira’ah kepada
murid generasi berikutnya. Salah satu murid yang paling menonjol adalah Guru
Fakhrinnor, yang kini menjadi pewaris utama pengajaran Qird’ah warsy di

Martapura®.

Polanya bersifat konservatif dan selektif. mempelajari Qird’ah warsy,
mereka harus memahami tajwid dasar. Ini menunjukkan bahwa transmisi dilakukan

dengan menjaga kualitas dan bukan kuantitas™.

3*Muhammad Fakhrinnor, guru pengajar Qira’at di pesantren Hidayatullah Martapura,
wawancara pribadi, Martapura, 21 Mei 2025

3Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01
Februari 2025.



45

Ada pula pola naratif dalam menyampaikan ilmu. Setiap pembelajran
seringkali disertai dengan cerita perjuangan belajar di Haramain dan juag kisah guru
guru beliau’®, guru-guru yang diingat, dan spiritualitas dalam belajar. Hal ini
membangun ikatan emosional antara murid dan guru serta menciptakan suasana

belajar yang hidup dan penuh makna.

Pola-pola ini diperkuat oleh struktur kurikulum pesantren yang
memungkinkan pelajaran Qira’ah menjadi bagian dari pelajaran lanjutan®’, bukan
pelajaran umum. Dengan demikian, proses transmisi berjalan dalam ruang yang

memiliki struktur dan disiplin.

Dengan pola-pola ini, pesantren sebagai lembaga pendidikan terbukti
mampu menjaga keaslian bacaan dan semangat ilmiah melalui sistem transmisi

yang terstruktur dan berorientasi pada kelanjutan.

4. Tren: Kebangkitan Qira’ah Alternatif dan Kesadaran Santri

Salah satu tren menarik yang muncul dari penelitian ini adalah
meningkatnya ketertarikan santri terhadap bacaan Qira’ah selain Hafsh, di tandai
dengan meningkat nya setiap tahun santri yang belajar karena mngetahui dari

keluarga atau orang yang di kenal’®.

Fenomena ini muncul seiring meningkatnya kesadaran santri bahwa bacaan

al-Qur’an bukanlah satu, melainkan beragam dan sah menurut tradisi Islam. Ini

3Muhammad Fakhrinnor, guru pengajar Qira’at di pesantren Hidayatullah Martapura,
wawancara pribadi, Martapura, 21 Mei 2025

¥Channel Youtube TVRI Kalsel “TVRI Kalsel JALAN JALAN ISLAMI PONDOK
PESANTREN MENCETAK INSAN KAMIL” dalam
https://www.youtube.com/live/mCI4kFKsZql?si=SHpV 10 1aulr9y70x , di akses pada 12 Mei 2025

30bservasi Lapangan di Pesantren Hidayatullah Martapura, 2025



46

menunjukkan kebangkitan literasi Qird’ah sebagai bentuk pencarian identitas

keilmuan yang lebih dalam.

Santri menyatakan bahwa belajar Warsy memberikan tantangan baru
sekaligus memperluas pemahaman mereka terhadap struktur fonetik dan tafsir al-
Qur’an. Mereka juga mengaitkannya dengan keinginan untuk memperoleh Sanad

yang otentik, sebagai prestise keilmuan dan spiritual®.

Tren lain adalah semakin terbukanya pesantren untuk mendokumentasikan
proses pembelajaran. Beberapa pengajar mulai merekam proses talaqqi dan
membuat catatan khusus untuk mempermudah santri generasi berikutnya, sesuatu

yang jarang dilakukan pada masa lalu*.

Bahkan, beberapa alumni pesantren mulai membawa bacaan Warsy ke
daerah lain di Kalimantan dan luar pulau, sebagai bagian dari misi dakwah dan
pelestarian warisan ilmu gurunya. Ini menandakan bahwa tren penyebaran Qird’ah

warsy kini memasuki fase ekspansi*!.

Tren ini juga mendapat dukungan dari masyarakat sekitar, yang mulai
melihat keberagaman bacaan al-Qur’an sebagai kekayaan, bukan ancaman.
Kesadaran ini lahir dari pendekatan edukatif dan pendekatan adab yang dibangun

oleh para guru Qira’ah.

¥Observasi dan wawancara dengan santri senior, Pesantren Hidayatullah, Februari 2025

“Muhammad Fakhrinnor, guru pengajar Qira’at di pesantren Hidayatullah Martapura,
wawancara pribadi, Martapura, Januari 2025

#'Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01
Februari 2025.



47

Dengan demikian, tren yang diamati menunjukkan bahwa keberadaan
Qird’ah warsy bukan hanya bertahan, tetapi mengalami pertumbuhan yang

menjanjikan di tengah masyarakat pesantren.

5. Hal Tak Terduga: Antusiasme Santri dan Ketiadaan Dokumentasi

Ilmiah

Penelitian Ini mengungkap juga perbedaan cara mengajar anatar masa KH.
Nasrun Thohir dengan masa ustadz Fakhrinnor,pada masa Kh Nasrun Thahir kitab
hanya di pegang sang guru dan para santri hanya menulis ulang dari papan tulis
setelah guru menuliskan isi kitab, sedangkan pada masa ustadz Fakhrinnor kitab
sudah di miliki masing masing santri ,begitu juga metode pengujian akhir yang
mana pada masa KH. Nasrun Thohir lebih susah di banding masa ustadz

Fakhrinnor*2.

Para santri menyatakan bahwa mereka justru merasa tertantang dan
terhormat mempelajari bacaan yang jarang dipahami banyak orang. Mereka
menyebut Qird’ah warsy sebagai “bacaan bernilai tinggi” karena tidak hanya sulit,

tetapi juga memiliki nilai Sanad yang tinggi®.

Sebaliknya, hal yang mencemaskan justru muncul dari minimnya
dokumentasi akademik dan biografi lengkap tentang KH. Nasrun Thohir. Meskipun

beliau memiliki Sanad internasional dan kontribusi lokal yang besar, tidak

“Agus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01
Februari 2025.
*Muhammad, Santri kelas XII, Wawancara pribadi, Martapura, 09 april 2025



48

ditemukan karya biografi resmi atau kajian ilmiah yang mendalam tentang

perjalanan hidup dan kontribusi beliau.

Temuan lainnya adalah bahwa banyak santri yang menyimpan ijazah bacaan
Warsy tetapi tidak mempublikasikannya secara luas karena merasa itu adalah
amanah pribadi, bukan untuk dipamerkan. Ini menunjukkan nilai adab dan

kesadaran spiritual yang tinggi dalam tradisi pesantren**,

Hal-hal tak terduga ini menunjukkan kompleksitas dan kedalaman praktik
keilmuan di pesantren, serta perlunya dokumentasi ilmiah lebih lanjut untuk

menjaga warisan ini tetap hidup dan berkembang di masa depan.

Penelitian ini mengungkap bahwa transmisi Qird ‘ah warsy di Tanah Banjar,
khususnya melalui figur KH. Nasrun Thohir, berlangsung secara sistematis, otentik,
dan terstruktur dalam tradisi keilmuan Islam yang berbasis Sanad. Temuan-temuan
penelitian memperlihatkan bahwa keberlangsungan Qird’ah warsy di wilayah ini
tidak terjadi secara kebetulan, tetapi merupakan hasil dari integrasi beberapa
elemen penting: Otoritas Sanad, peran sentral ulama, metode pengajaran
tradisional, serta konteks sosial pesantren sebagai ruang pendidikan yang
memelihara keberagaman Qird’ah. KH. Nasrun Thohir terbukti menjadi tokoh
kunci yang memegang Sanad muttashil Qird’ah warsy yang bersambung hingga
Rasulullah. Ia tidak hanya mewariskan bacaan tersebut secara lisan melalui talaqqi
dan musyafahah, tetapi juga memperkuat Otoritasnya melalui karya tulis seperti

Fath al-Ghabsy Ta’liq Nazmi Riwayati Warsy. Dalam hal ini, Sanad tidak hanya

#Observasi dan wawancara dengan santri senior, Pesantren Hidayatullah, Februari 2025



49

berfungsi sebagai legitimasi keilmuan, tetapi juga sebagai simbol spiritual dan etika
pengajaran dalam tradisi pesantren.Penelitian ini juga menemukan bahwa proses
Sanad Qird’ah warsy di pesantren dilakukan secara selektif, hanya kepada santri
yang telah memenuhi kriteria akademik menurut aturan pondok. Hal ini membentuk
pola transmisi vertikal dan regeneratif, di mana murid yang telah menyelesaikan
pembelajaran akan meneruskan pengajaran kepada generasi berikutnya,
menciptakan kesinambungan Sanad yang terjaga secara ilmiah maupun moral.
Secara sosial, Qird’ah warsy yang semula dianggap asing oleh masyarakat lokal,
kini mulai diterima dengan baik. Proses penerimaan ini terjadi berkat pendekatan
edukatif dan tidak konfrontatif dari KH. Nasrun Thohir, yang menunjukkan bahwa
Otoritas ilmiah yang disampaikan dengan adab dan hikmah mampu membuka
ruang penerimaan terhadap tradisi yang berbeda. Bahkan, tren saat ini menunjukkan
meningkatnya minat santri terhadap bacaan-bacaan alternatif seperti Warsy, yang

mereka nilai lebih menantang dan bernilai tinggi karena berbasis Sanad sahih.

Penelitian juga mencatat beberapa hal tak terduga, antara lain antusiasme
generasi muda terhadap Qird’ah warsy, serta minimnya dokumentasi ilmiah
terhadap sosok KH. Nasrun Thohir meskipun beliau memiliki posisi penting dalam
sejarah keilmuan lokal. Ini menjadi refleksi akan pentingnya pelestarian warisan
intelektual pesantren, bukan hanya secara lisan, tetapi juga secara tertulis dan

akademik.

Dengan demikian, secara umum, penelitian ini menegaskan bahwa transmisi
Qird’ah warsy di Tanah Banjar merupakan bagian dari warisan keilmuan Islam

yang hidup dan berkembang secara otoritatif dalam komunitas pesantren. la tidak



50

hanya menjaga autentisitas bacaan al-Qur’an, tetapi juga memperlihatkan dinamika
sosial, spiritual, dan pedagogis dalam menjaga kesinambungan ilmu Islam di

Nusantara.

C. Pembahasan (Diskusi)

Pembahasan dalam bagian ini berupaya mengaitkan temuan di lapangan
dengan kerangka teori R.G.A. Dolby mengenai transmisi ilmu pengetahuan. Dalam
teorinya, Dolby membagi proses transmisi menjadi tiga tahap: awareness
(kesadaran), interest (ketertarikan), dan adoption (pengadopsian)®. Ketiga tahap ini
menjadi kacamata analitis untuk memahami bagaimana Qira ‘ah warsy—yang tidak
umum di Indonesia—dapat bertahan dan berkembang di Tanah Banjar melalui
tokoh KH. Nasrun Thohir dan karya tulisnya, Fath Al-Ghabsy Ta‘Lig Nazhm

Riwayah Warsy.

1. Transmisi Sanad Qird’ah warsy di Tanah Banjar

Proses transmisi Qird’ah warsy di Tanah Banjar, sebagaimana ditemukan
dalam penelitian ini, menunjukkan dinamika yang kaya dan berlapis. Transmisi
tersebut tidak hanya berlangsung sebagai proses teknis pengajaran bacaan al-
Qur’an, tetapi juga melibatkan aspek kesadaran, minat, hingga adopsi nilai
keilmuan dalam lingkungan pesantren. Dalam kerangka teori transmisi ilmu
pengetahuan, pendekatan yang menyoroti tiga tahap penting—awareness, interest,

dan adoption—sangat relevan untuk membaca proses keberlangsungan Qird’ah

4Dolby, “The Transmission of Science.”43-84



51

4Warsy di tengah masyarakat tradisional Islam seperti di salah satu pesantren

Martapura.

Kesadaran (awareness) terhadap Qird’ah warsy di Tanah Banjar secara
historis dimediasi oleh sosok KH. Nasrun Thohir. Beliau adalah pemegang Sanad
Qira’ah warsy yang otoritatif, yang memperoleh ilmu tersebut melalui talaqqi
langsung dari ulama Haramain. Melalui pengajaran yang ia lakukan di Pesantren
Hidayatullah Martapura, KH. Nasrun memperkenalkan bacaan Warsy kepada para
santri dan masyarakat lokal sebagai bagian dari ragam bacaan mutawatirah yang
sah dalam tradisi Islam. Kesadaran akan keberadaan Qird’ah warsy tidak muncul
secara spontan, tetapi dibentuk melalui interaksi langsung antara guru, murid, dan
institusi pesantren yang mengafirmasi legitimasi Sanad sebagai dasar keilmuan

Islam yang otentik?’.

Pada tahap berikutnya, yaitu interest (ketertarikan), ditemukan bahwa para
santri menunjukkan minat yang tinggi terhadap Qird’ah warsy karena nilai
intelektual dan spiritual yang melekat padanya*®. Mereka menganggap bahwa
mempelajari bacaan selain Hafsh membuka cakrawala baru dalam memahami Al-
Qur’an. Proses ini menegaskan bahwa ketertarikan terhadap suatu ilmu dalam
tradisi pesantren bukan hanya bersifat rasional, tetapi juga emosional dan simbolik.

Seperti yang dijelaskan oleh Pierre Bourdieu, ilmu dalam komunitas tradisional

4Nailul Ulya and Alkaff, “An Analysis of the Sanad Transmission by K.H. Muhammad
Arwani (1905 — 1994) and His Role in the Dissemination of Qiraat Sab’ah Knowledge in
Indonesia.”284

4’Observasi dan wawancara dengan santri senior, Pesantren Hidayatullah, Februari 2025

“8Observasi dan wawancara dengan santri senior, Pesantren Hidayatullah, Februari 2025



52

sering kali mengandung nilai prestise sosial yang memengaruhi penerimaannya

dalam kelompok tertentu®’.

Tahap adopsi (adoption) dalam konteks Qird’ah warsy ditandai dengan
mulai dijadikannya bacaan tersebut sebagai bagian dari kurikulum pengajaran di
pesantren Hidayatullah Martapura®®. Namun, berbeda dengan kurikulum
pendidikan modern yang terbuka luas. KH. Nasrun Thohir dan para penerusnya
seperti Guru Fakhrinnor menerapkan sistem talaqqi yang ketat sampai para alumni
pun tidak secara bebas memberikan pembelajaran walapun memiliki Sanad dan
kitab nya>!, sesuai dengan adab Sanad yang ditradisikan dalam pendidikan Islam

klasik>2.

Secara teoretik, temuan ini memperkuat pendapat Jonathan Brown yang
menyatakan bahwa Sanad dalam tradisi Islam tidak hanya sebagai alat verifikasi
sejarah, tetapi juga sebagai instrumen epistemologis untuk menjaga integritas ilmu
dari generasi ke generasi®’. Oleh karena itu, transmisi Qird’ah warsy yang
dilakukan melalui talaqqi dan musyafahah, serta ditutup dengan ijazah, merupakan
bentuk perlindungan terhadap keautentikan ilmu bacaan al-Qur’an. Hal ini semakin

dipertegas oleh karya tulis KH. Nasrun Thohir berjudul Fath al-Ghabsy Ta’liq

4], G. Culvenor and W. H. Evans, “Preparation of Hepatic Gap (Communicating)
Junctions. Identification of the Constituent Polypeptide Subunits,” The Biochemical Journal 168,
no. 3 (December 15, 1977): 56, https://doi.org/10.1042/bj1680475.

%Channel Youtube TVRI Kalsel “TVRI Kalsel JALAN JALAN ISLAMI PONDOK
PESANTREN MENCETAK INSAN KAMIL” dalam
https://www.youtube.com/live/mCI4kFKsZql?si=SHpV101aulr9y70x , di akses pada 12 Mei 2025

SIAgus Barkati Noor, Guru Pesantren Hidayatullah, Wawancara Pribadi, Martapura, 01
Februari 2025

S2Wawancara dengan Guru Fakhrinnor, Martapura, Januari 2025.

>3Jonathan A. C. Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World,
Foundations of Islam (Oxford: Oneworld Publ, 2011), 18.



53

Nazmi Riwayati Warsy, yang menjadi dokumen penting dalam membakukan sistem

pengajaran Qird ah warsy di pesantren.

Dalam konteks literatur terdahulu, temuan ini menguatkan penelitian Uli
Rif’atul Millah yang menunjukkan bahwa tradisi pemberian Sanad memiliki
dimensi pedagogik dan spiritual yang sangat penting dalam pendidikan al-Qur’an>*.
Namun, penelitian ini melangkah lebih jauh dengan menunjukkan bagaimana
Sanad tidak hanya diberikan sebagai simbol, tetapi juga sebagai amanah keilmuan
yang diwariskan dengan metode yang ketat dan terstruktur. Hal ini berbeda dari
fenomena di sebagian pesantren Jawa atau Sumatera yang mengadopsi pendekatan

lebih terbuka terhadap Qird’ah, seperti ditunjukkan oleh penelitian Rahmawati

dalam studi Qira’ah di Sumatera Barat™.

Menariknya, proses penerimaan Qird’ah warsy oleh masyarakat lokal
mengalami transisi bertahap. Pada awalnya, banyak yang menganggap bacaan
tersebut asing dari yang umum digunakan. Namun, pendekatan edukatif dan bijak
serta membangun sentral pendidikan Qird’ah berupa pesantren, serta reputasinya
sebagai ulama yang disegani, berhasil mengikis resistensi tersebut. Ini menegaskan
bahwa Otoritas personal dan pendekatan sosial sangat memengaruhi keberhasilan
proses transmisi keilmuan. Dalam hal ini, teori adoption dalam transmisi ilmu
sangat ditentukan oleh kredibilitas aktor pengetahuan dan strategi penyampaian

yang kontekstual.

S4UlLI Rif’atul Millah, Tradisi Pemberian Sanad al-Qur’an (Yogyakarta: UIN Sunan
Kalijaga, 2016), 44

SSRahmawati, “Warisan Ilmu Qira’at di Sumatera Barat,” Jurnal Studi al-Qur’an, vol. 10,
no. 2 (2022): 177.



54

Penelitian ini juga menegaskan bahwa keberhasilan transmisi ilmu di
pesantren tidak semata bergantung pada sistem pendidikan, tetapi juga pada struktur
sosial keagamaan yang menjadikan Sanad sebagai mata rantai kehormatan.
Sebagaimana dikemukakan oleh Martin van Bruinessen, pesantren berperan ganda
sebagai institusi pendidikan dan pelestari tradisi sosial®®. Dalam konteks Qird ah
warsy, Pesantren Hidayatullah Martapura menjadi ruang sosial tempat nilai,

praktik, dan jaringan keilmuan disatukan secara holistik.

Hal lain yang menarik dari temuan ini adalah adanya tren kebangkitan minat
terhadap Qird’ah alternatif di kalangan santri muda. Ini bertolak belakang dengan
asumsi umum bahwa generasi baru hanya tertarik pada hal-hal instan. Para santri
justru merasa tertantang dengan kompleksitas Qird’ah warsy’’, serta merasakan
kehormatan spiritual karena menjadi bagian dari rantai keilmuan langka. Dalam
pengamatan lapangan, mereka menyebut Warsy sebagai "Qira’ah penuh Sanad dan

makna", yang menunjukkan bahwa motivasi mereka melampaui sekadar akademik.

Namun demikian, penelitian ini juga mencatat paradoks: di tengah semangat
menjaga Sanad, dokumentasi ilmiah tentang KH. Nasrun Thohir dan sistem
pengajaran beliau masih sangat minim. Tidak ditemukan biografi lengkap,
pengarsipan resmi, atau studi mendalam terhadap naskah beliau. Padahal
kontribusinya dalam pelestarian Qird’ah warsy sangat signifikan. Hal ini

memperlihatkan adanya ketimpangan antara praktik keilmuan yang hidup dengan

SMartin Van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat: Tradisi-tradisi Islam di
Indonesia, Cet. 1 (Bandung: Mizan, 1995), 112.
S"Muhammad, Santri kelas XII, Wawancara pribadi, Martapura, 09 april 2025



55

dokumentasi akademik yang belum memadai. Temuan ini selaras dengan kritik
Oman Fathurrahman tentang lemahnya tradisi dokumentasi ilmiah dalam pesantren

tradisional di Indonesia’®.

Secara keseluruhan, sintesis antara teori, pendapat ahli, dan temuan
lapangan dalam penelitian ini menunjukkan bahwa transmisi Qira ’ah warsy bukan
hanya soal mengajarkan variasi bacaan al-Qur’an, tetapi juga upaya
mempertahankan rantai Sanad, menghidupkan etos keilmuan Islam klasik, serta
menghubungkan komunitas lokal dengan jaringan keilmuan global. KH. Nasrun
Thohir menjadi representasi nyata dari bagaimana ulama lokal mampu menjaga
otentisitas tradisi dalam kerangka nilai, spiritualitas, dan metode yang kokoh.
Penelitian ini juga menunjukkan bahwa Tanah Banjar memiliki kapasitas produksi,
pengembangan, dan transmisi ilmu yang aktif, otoritatif, dan bernilai tinggi dalam

warisan kelslaman Nusantara.

2. Representasi Otoritas Qird’ah warsy dalam Kitab Fath Al-Ghabsy

Ta‘Lig Nazhm Riwdyah Warsy

Kitab Kitab Fath Al-Ghabsy Ta‘Liq Nazhm Riwdyah Warsy Ta’liqQ Nazhm
Warsy merupakan simbol konkret dari Otoritas keilmuan KH. Nasrun Thohir dalam
bidang Qird’ah warsy dan menjadi bagian penting dalam proses transmisi serta
pelestarian ilmu Qird’ah di Tanah Banjar. Dalam kerangka teori R.G.A. Dolby,

kehadiran kitab ini dapat dimaknai sebagai perwujudan dari tahapan adoption®,

80man Fathurahman, Filologi dan Islam Indonesia (Jakarta: Puslitbang Lektur
Keagamaan, Badan Litbang dan Diklat, Kementerian Agama, 2010), 75.
*Dolby, “The Transmission of Science,” 43.



56

yaitu ketika suatu pengetahuan atau tradisi yang sebelumnya hanya dikenali dan
diminati, kemudian benar-benar diadopsi dan dikembangkan secara mandiri oleh
komunitas lokal. Kitab ini menunjukkan bahwa KH. Nasrun Thohir tidak sekadar
menyerap ilmu Qird’ah warsy dari guru nya di Haramain, tetapi juga mengambil
langkah konkret untuk mendokumentasikannya dalam bentuk teks, sehingga dapat

diwariskan secara sistematis kepada generasi selanjutnya.

Secara historis, kitab Fath Al-Ghabsy Ta‘Liq Nazhm Riwdyah Warsy
mencerminkan fase penting dalam perkembangan Qird’ah warsy di Kalimantan
Selatan. Setelah masyarakat pesantren memasuki tahap awareness melalui interaksi
dengan KH. Nasrun Thohir dan kitab-kitab Qira’ah yang ia bawa, serta
menunjukkan interest melalui antusiasme belajar dalam halaqah dan jadi suatu
kurikulum pembelajaran di pesantren hidayatullah, maka kitab ini menjadi
representasi dari upaya formal mengadopsi dan melembagakan tradisi tersebut.
Penulisan kitab ini mengisyaratkan bahwa pengajaran Qird’ah warsy telah
mencapai tahap yang mapan dan memiliki struktur metodologis yang jelas. Hal ini
menunjukkan kesinambungan antara tradisi lisan yang hidup dalam majelis talaqqi

dan musyafahah dengan tradisi tulis sebagai bentuk penjagaan warisan ilmiah.

Dari sudut filologis, Fath Al-Ghabsy Ta ‘Liqg Nazhm Riwdyah Warsy layak
dikaji sebagai naskah keilmuan yang mengandung sistematika bacaan Warsy,
lengkap dengan penjelasan tajwid, dasar-dasar ilmu Qira’ah, serta elemen-elemen

Sanad yang tersirat maupun eksplisit®®. Kajian terhadap redaksi, diksi, dan struktur

®Thobhir, fathul Ghabsy ta’liq nazhm liriwayati warsy”, 1-181.



57

penyajiannya menunjukkan keterkaitan erat dengan literatur klasik Qira’ah, seperti
nazhm dari Qird’ah warsy dari syekh mutawalli. Penggunaan bait-bait nazham
(puisi ilmiah) dalam kitab ini memperlihatkan bahwa KH. Nasrun Thohir
memasukkan tradisi keilmuan Arab klasik serta mampu menyesuaikannya dengan
kebutuhan pesantren lokal. Dari sini tampak bahwa kitab tersebut tidak hanya
sebagai alat bantu belajar, tetapi juga sebagai simbol legitimasi dan pengakuan

keilmuan.

Lebih dari itu, penulisan kitab Fath Al-Ghabsy Ta‘Lig Nazhm Riwdyah
Warsy juga menunjukkan adanya proses adaptasi dan kontekstualisasi ilmu.
Menurut Bruning ilmu pengetahuan yang sudah di dapat bukan hanya di pelajari
namun juga di bangun menjadi konstruksi®' ,KH. Nasrun Thohir tidak hanya
menyalin ulang ilmu yang ia pelajari di Haramain, tetapi juga menyusunnya
kembali agar sesuai dengan karakteristik dan kebutuhan santri di Tanah Banjar. Hal
ini menjadikan kitab ini sebagai hasil dialektika antara warisan keilmuan
internasional dan pengalaman lokal. Dalam konteks ini, kitab Fath Al-Ghabsy
Ta‘Lig Nazhm Riwdyah Warsy menjadi wujud adopsi yang tidak pasif, melainkan
aktif dan kreatif, sehingga Qird’ah warsy dapat berkembang secara otentik dalam

tradisi pesantren Kalimantan Selatan.

Dengan demikian, kitab Fath Al-Ghabsy Ta‘Lig Nazhm Riwdyah Warsy

bukan hanya produk akademik atau teks pengajaran, melainkan juga representasi

®'"Hamruni Hamruni, “KONSEP DASAR DAN IMPLEMENTASI PEMBELAJARAN
KONTEKSTUAL,” Jurnal Pendidikan Agama Islam 12, no. 2 (December 2, 2015): 177-87,
https://doi.org/10.14421/jpai.2015.122-04.



58

Otoritas, bukti legitimasi, dan sarana pelestarian terhadap Qird ‘ah warsy yang telah
melalui seluruh tahapan kesadaran, minat, hingga adopsi penuh oleh komunitas
keilmuan lokal. Ia menjadi simpul penting dalam mata rantai Sanad keilmuan yang
menghubungkan Tanah Banjar dengan pusat-pusat keilmuan Islam dunia, sekaligus
memperkuat posisi KH. Nasrun Thohir sebagai ulama yang berperan strategis

dalam menyebarkan dan memantapkan Qird ’ah warsy di Indonesia.

3. Implikasi Penelitian

Penelitian ini menghasilkan sejumlah implikasi penting baik dalam konteks
teoritis, praktis, sosial, maupun kultural. Temuan mengenai bagaimana Sanad
Qira’ah warsy ditransmisikan melalui KH. Nasrun Thohir dan diteruskan dalam
komunitas pesantren Martapura memberikan kontribusi baru dalam wacana
pendidikan Islam, khususnya dalam pelestarian ilmu Qird’ah berbasis Sanad.

Implikasi tersebut dijelaskan sebagai berikut:

Secara teoretis, penelitian ini memperkuat pemahaman bahwa transmisi
ilmu dalam tradisi Islam tidak bisa dilepaskan dari struktur epistemologis yang
disebut Sanad®?. Dalam konteks Qird’ah warsy, Sanad bukan hanya menjadi
jaminan keotentikan bacaan, tetapi juga struktur keilmuan yang mengatur validitas
pengajaran. Penelitian ini mengkonfirmasi teori transmisi ilmu pengetahuan yang
bertumpu pada tahapan awareness, interest, dan adoption, dan menunjukkan bahwa

ketiga tahapan tersebut berjalan harmonis dalam sistem pendidikan pesantren. Hal

92Darul Hikmah, “TRANSMISI PENGETAHUAN MELALUI LISAN DALAM TRADISI
ISLAM,” n.d., 237-333.



59

ini sekaligus menegaskan pentingnya integrasi antara pendekatan teoritis modern

dengan konsep klasik dalam memahami dinamika transmisi ilmu kelslaman.

Dalam konteks praktis, penelitian ini memberikan model implementasi
pengajaran Qird’ah non-Hafsh secara selektif namun sistematis. Pesantren
Hidayatullah Martapura telah membuktikan bahwa pengajaran Qird’ah warsy bisa
berlangsung secara disiplin dengan tetap mempertahankan nilai-nilai tradisi, tanpa
harus mengabaikan metode pedagogis yang terstruktur. Hal ini dapat menjadi
contoh bagi pesantren lain dalam mengembangkan pembelajaran Qird’ah sab ‘ah,
sebagai bentuk penguatan keilmuan dan diversifikasi bacaan Al-Qur’an di

lingkungan pendidikan Islam Indonesia.

Implikasi lain muncul dalam ranah sosial dan kultural, yakni penguatan
kesadaran masyarakat Muslim akan keberagaman bacaan Al-Qur’an yang sah
dalam Islam. Penelitian ini menunjukkan bahwa resistensi awal terhadap Qird’ah
warsy dapat diredam dengan pendekatan edukatif yang dilandasi Otoritas keilmuan
dan spiritualitas ulama. Oleh karena itu, ulama dan lembaga keagamaan memiliki
tanggung jawab besar untuk memperluas literasi masyarakat terhadap khazanah
ilmu Qird’ah, agar tidak terjadi hanya membenarkan atas satu varian bacaan

semata.

Dari sisi pelestarian tradisi lokal, penelitian ini menunjukkan bahwa ulama
daerah seperti KH. Nasrun Thohir memainkan peran penting dalam menjaga
kesinambungan ilmu-ilmu Islam klasik di luar pusat-pusat keilmuan utama. Ini

menjadi pengingat bahwa proses Islamisasi dan pendidikan kelslaman di Nusantara



60

tidak hanya berlangsung di Jawa atau Sumatra, tetapi juga tumbuh kuat di
Kalimantan Selatan. Oleh sebab itu, implikasi penelitian ini juga mendorong
adanya kajian dan dokumentasi yang lebih serius terhadap warisan intelektual

ulama-ulama lokal.

Dalam ranah kebijakan pendidikan, hasil penelitian ini dapat dijadikan
pertimbangan dalam penyusunan kurikulum pesantren atau lembaga tahfizh yang
ingin memperluas pilihan Qird’ah di luar riwayat Hafsh. Diperlukan kebijakan
yang mendukung pelestarian dan pengajaran Qird’ah sab ‘ah secara lebih terbuka
namun tetap mengedepankan Otoritas Sanad dan kualitas pengajaran. Hal ini juga
relevan dengan upaya internasionalisasi pesantren Indonesia sebagai pusat

pendidikan Islam berstandar global.

Akhirnya, dari sudut pandang akademik dan ilmiah, penelitian ini membuka
ruang riset lanjutan mengenai pengajaran Qird ah di berbagai wilayah di Indonesia
yang selama ini luput dari perhatian. Penelusuran terhadap Sanad, metode
pengajaran, tokoh-tokoh Qird’ah lokal, serta dokumentasi naskah-naskah mereka
menjadi penting untuk mengisi kekosongan dalam studi kelslaman lokal. Penelitian
ini memberi dasar awal yang kuat untuk mengembangkan studi interdisipliner

antara ilmu Qird ‘ah, filologi, sejarah Islam lokal, dan sosiologi pendidikan.

Dengan demikian, implikasi utama dari penelitian ini adalah penegasan
bahwa transmisi Qird 'ah warsy melalui KH. Nasrun Thohir bukan sekadar praktik
lokal terbatas, melainkan warisan keilmuan yang memiliki relevansi luas dalam

upaya menjaga otentisitas bacaan Al-Qur’an, memperkuat Otoritas keilmuan Islam



61

tradisional, serta menghidupkan kembali perhatian terhadap literasi Qird ah dalam

pendidikan Islam kontemporer.

4. Refleksi Kritis Penelitian

Penelitian ini membuka ruang refleksi mendalam terhadap dinamika
pelestarian ilmu Qird’ah dalam konteks pesantren tradisional yang semakin
menghadapi tantangan modernitas dan perubahan sosial. Meskipun temuan
menunjukkan keberhasilan KH. Nasrun Thohir dan komunitas pesantren dalam
menjaga kesinambungan Sanad dan Otoritas keilmuan Qird ‘ah warsy, ada beberapa

aspek kritis yang perlu menjadi perhatian.

Pertama, terdapat kesenjangan antara kedalaman tradisi ilmiah yang terjaga
di kalangan pesantren dengan tingkat kesadaran dan apresiasi masyarakat luas.
Qird’ah warsy, meski memiliki Sanad kuat dan Otoritas yang sah, masih relatif
asing bagi mayoritas umat Islam di Kalimantan selatan bahkan secara luas di
Indonesia yang dominan mengenal riwayat Hafsh. Hal ini mengindikasikan
perlunya upaya yang lebih sistematis dalam sosialisasi dan edukasi publik agar

pluralitas bacaan al-Qur’an menjadi bagian dari pemahaman keagamaan yang luas.

Kedua, penelitian ini mengungkap minimnya dokumentasi ilmiah dan arsip
formal terkait KH. Nasrun Thohir dan karya-karya beliau. Padahal, tokoh seperti
beliau merupakan pilar penting dalam tradisi Qird ‘ah lokal dan berpotensi menjadi
sumber inspirasi intelektual. Kekurangan dokumentasi ini menunjukkan adanya
kelemahan dalam budaya literasi dan pengarsipan di pesantren, yang bisa berakibat

pada hilangnya warisan intelektual berharga jika tidak segera ditangani.



62

Ketiga, dalam hal metodologi pengajaran, sistem talaqqi yang eksklusif bisa
menjadi pedang bermata dua. Di satu sisi, hal ini menjaga kualitas dan kesucian
Sanad. Namun, di sisi lain, bisa membatasi penyebaran dan aksesibilitas ilmu bagi
kalangan lebih luas, khususnya generasi muda yang mungkin membutuhkan
pendekatan pembelajaran yang lebih inklusif dan adaptif terhadap perkembangan

zaman.

Keempat, penelitian ini juga mengungkap adanya ketegangan antara tradisi
dan modernitas, khususnya dalam menghadapi digitalisasi pendidikan. Metode
talaqqi yang mengutamakan tatap muka dan interaksi langsung menghadapi
tantangan di era pembelajaran daring. Refleksi ini mengajak kita untuk mencari
solusi kreatif agar tradisi Sanad tetap terjaga tanpa mengorbankan kemudahan akses

dan efektivitas teknologi.

Kelima, terdapat potensi bias dalam pengumpulan data yang bergantung
pada wawancara dengan murid-murid yang masih hidup dan berusia lanjut. Hal ini
bisa memengaruhi representasi informasi dan persepsi mengenai KH. Nasrun
Thohir dan proses transmisi Sanad. Oleh karena itu, studi lanjutan perlu melibatkan
pendekatan sumber yang lebih beragam dan metode triangulasi data yang lebih

komprehensif.

Keenam, penelitian ini mendorong refleksi mengenai posisi pesantren
sebagai lembaga pendidikan yang tidak hanya berperan sebagai pusat pengajaran
agama, tetapi juga sebagai pelestari budaya intelektual. Dalam konteks globalisasi

dan arus informasi cepat, pesantren harus mampu mengembangkan strategi adaptasi



63

yang tetap menghormati tradisi tetapi terbuka terhadap inovasi demi kelangsungan

ilmu.

Terakhir, refleksi kritis juga menyoroti pentingnya kolaborasi antara
akademisi dan pesantren dalam dokumentasi, penelitian, dan pengembangan ilmu
Qira’ah. Keterlibatan aktif kedua pihak akan menjamin bahwa warisan ilmu yang
dimiliki pesantren tidak hanya lestari secara lisan, tetapi juga terdokumentasi secara

ilmiah dan dapat diakses secara luas.

Dengan demikian, penelitian ini bukan hanya menghadirkan data dan
analisis, tetapi juga menjadi titik awal refleksi kritis yang mendalam mengenai
bagaimana ilmu Qird’ah dapat dipertahankan, dikembangkan, dan disebarluaskan
dalam era modern, tanpa kehilangan Otoritas dan nilai-nilai tradisional yang

melekat



