
64 

 

                                                                  

 64 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini mengungkap dinamika transmisi Qirâ’ah warsy di Tanah 

Banjar sebagai sebuah proses keilmuan yang kompleks dan bernilai tinggi, baik dari 

sisi spiritual, historis, maupun intelektual. Temuan lapangan menunjukkan bahwa 

transmisi Qirâ’ah warsy bukanlah peristiwa yang terjadi secara instan atau bersifat 

sporadis, melainkan lahir dari kesadaran kolektif yang tumbuh secara bertahap di 

lingkungan pesantren, terutama di Pesantren Hidayatullah Martapura. Kesadaran 

ini muncul seiring dengan pengaruh seorang tokoh besar, yaitu KH. Nasrun Thohir, 

yang memiliki Otoritas kuat dalam Sanad Qirâ’ah warsy dan membawa pengaruh 

besar terhadap minat dan perhatian para santri serta ulama lokal. 

Dalam kerangka teori transmisi ilmu pengetahuan R.G.A. Dolby, proses ini 

dapat dilihat secara sistematis melalui tiga tahap utama: awareness, interest, dan 

adoption. Tahap pertama (awareness) terjadi ketika masyarakat pesantren mulai 

menyadari keberadaan dan keistimewaan Qirâ’ah warsy, sebuah bacaan Al-Qur’an 

yang tidak umum di Indonesia, namun memiliki kedalaman keilmuan yang tinggi. 

Kesadaran ini dipicu oleh perjalanan intelektual KH. Nasrun Thohir ke Haramain, 

tempat beliau memperoleh Sanad bacaan langsung dari para masyayikh berSanad. 

Kembalinya beliau ke Tanah Banjar membawa serta pengetahuan baru yang tidak 

hanya menambah khazanah keilmuan pesantren, tetapi juga menumbuhkan minat 

(tahap interest) yang semakin meluas, terbukti dengan adanya majelis-majelis 

 



65 

 

                                                                  

 

khusus Qirâ’ah warsy dan antusiasme para santri dalam mempelajarinya melalui 

metode talaqqi dan musyāfahah. 

Tahap ketiga, yaitu adoption, terlihat dalam konsistensi pengajaran Qirâ’ah 

warsy secara berSanad yang berlanjut melalui generasi penerus, seperti Guru 

Fakhrinnor. Proses ini memperlihatkan bahwa transmisi tidak hanya bersifat 

simbolik atau seremonial, melainkan benar-benar dijalankan dengan kaidah 

keilmuan yang ketat dan berkesinambungan. Keberadaan kitab Fatĥ Al-Ghabsy 

Ta‘Līq Nazhm Riwâyah Warsy Ta’liq Nazhm Warsy menjadi pilar penting dalam 

tahap ini. Kitab tersebut bukan hanya berfungsi sebagai teks pengajaran, tetapi juga 

menjadi media dokumentasi, legitimasi Otoritas keilmuan, dan simbol kontinuitas 

Sanad. Di dalamnya tercantum sistematika bacaan, dalil tajwid, serta jejak Sanad 

yang menjadi jembatan antara ilmu masa lalu dan masa kini. 

Transmisi Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar juga memperlihatkan pola-pola 

keilmuan yang khas dalam tradisi pesantren, yaitu pola hierarkis, di mana ilmu 

diturunkan langsung dari guru kepada murid melalui ijazah; pola 

berkesinambungan, yang menunjukkan bahwa rantai Sanad tetap terjaga tanpa 

terputus; dan pola integratif, di mana Qirâ’ah warsy tidak diajarkan secara terpisah, 

tetapi menjadi bagian dari kurikulum pesantren bersama ilmu-ilmu lainnya seperti 

tajwid, nahwu, dan tafsir. Hal ini memperlihatkan bahwa pesantren bukan hanya 

lembaga pengajaran formal, tetapi juga institusi pemelihara tradisi keilmuan yang 

hidup dan adaptif. 



66 

 

                                                                  

 

Temuan lain yang signifikan adalah meningkatnya minat terhadap Qirâ’ah 

selain riwayat Hafsh, khususnya Warsy, setelah hadirnya KH. Nasrun Thohir 

sebagai sosok pembaru dalam bidang ini. Tradisi talaqqi dan musyāfahah yang 

digunakan dalam proses pengajaran semakin mempertegas pentingnya Sanad 

sebagai pondasi utama dalam menjaga otentisitas ajaran. Ujian lisan, pembacaan 

berjamaah, serta keterlibatan murid senior dalam membimbing yang junior 

menegaskan adanya kultur kolektif dalam menjaga mutu pengajaran. Meski 

penyebaran Qirâ’ah warsy masih terbatas pada wilayah pesantren Hidayatullah 

Martapura, potensi perluasannya tetap terbuka melalui murid-murid yang telah 

memperoleh ijazah dan melanjutkan pengajaran di tempat lain. 

Penelitian ini juga menegaskan bahwa kitab Fatĥ Al-Ghabsy Ta‘Līq Nazhm 

Riwâyah Warsy memiliki makna lebih dari sekadar buku ajar. Ia adalah simbol 

pelestarian pengetahuan berbasis Sanad, teks, dan praktik keilmuan yang terjaga. 

Dengan adanya dokumentasi tertulis ini, pengajaran Qirâ’ah warsy dapat terus 

berlangsung meskipun terjadi pergantian generasi. Hal ini sejalan dengan 

pandangan bahwa ilmu dalam Islam tidak hanya ditransmisikan secara lisan, tetapi 

juga dikodifikasikan agar dapat diwariskan secara lebih luas dan terstruktur. 

Dengan demikian, kesimpulan dari penelitian ini menegaskan bahwa 

Qirâ’ah warsy di Tanah Banjar adalah warisan keilmuan yang tidak hanya hidup 

dalam bacaan, tetapi juga dalam struktur sosial, sistem pendidikan, dan tradisi 

spiritual masyarakat pesantren. Keberadaan tokoh otoritatif, sistem Sanad yang 

kokoh, metode pengajaran yang khas, serta dokumentasi keilmuan yang memadai 

menjadi pilar utama dalam menjaga keberlangsungan Qirâ’ah warsy. Dalam 



67 

 

                                                                  

 

konteks yang lebih luas, proses transmisi ini mencerminkan bagaimana pesantren 

mampu mempertahankan nilai-nilai otentik Islam di tengah dinamika zaman, 

sekaligus memberikan kontribusi nyata terhadap pelestarian ilmu Qirâ’ah di 

Nusantara. 

B. Keterbatasan Penelitian 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu menjadi bahan 

pertimbangan dalam memahami hasil dan ruang lingkupnya. Pertama, keterbatasan 

geografis menjadi salah satu hal utama, di mana fokus penelitian hanya terbatas 

pada komunitas pesantren di Martapura dan sekitarnya. Hal ini membuat temuan 

penelitian sulit untuk digeneralisasi secara luas ke seluruh wilayah Kalimantan 

Selatan maupun Indonesia, mengingat keberagaman tradisi dan praktik pengajaran 

Qirâ’ah yang mungkin berbeda di daerah lain. 

Kedua, dari segi sumber data, penelitian ini sangat bergantung pada 

wawancara dengan beberapa informan kunci, terutama murid dan pengajar yang 

masih hidup dan memiliki akses terhadap tradisi KH. Nasrun Thohir. Karena 

keterbatasan jumlah informan dan potensi bias subjektif dalam pengumpulan data 

lisan, maka data yang diperoleh mungkin belum sepenuhnya merepresentasikan 

keseluruhan dinamika yang terjadi, khususnya pada masa lalu yang lebih awal. 

Ketiga, akses terhadap dokumentasi tertulis dan naskah asli karya KH. 

Nasrun Thohir, seperti  Fath al-Ghabsy Ta’liq Nazhm Riwayati Warsy, masih sangat 

terbatas. Penelitian ini belum dapat melakukan analisis filologis secara mendalam 

terhadap teks-teks tersebut karena keterbatasan fisik naskah dan sumber daya 



68 

 

                                                                  

 

pendukung. Padahal, kajian naskah ini sangat penting untuk memperkuat validitas 

dan kedalaman studi terhadap metode serta konten pengajaran Qirâ’ah warsy. 

Keempat, penelitian ini tidak menggunakan metode triangulasi data secara 

luas, sehingga validitas data yang bersumber dari wawancara dan observasi 

lapangan bisa saja terpengaruh oleh keterbatasan perspektif informan atau kondisi 

lapangan saat penelitian berlangsung. Penambahan data arsip sejarah atau 

dokumentasi visual bisa meningkatkan ketelitian hasil penelitian. 

Kelima, penelitian ini juga belum membahas secara rinci dinamika sosial-

politik dan ekonomi yang mungkin memengaruhi keberlangsungan dan penyebaran 

Qirâ’ah warsy di pesantren dan masyarakat lokal. Faktor-faktor eksternal ini dapat 

memberikan gambaran lebih komprehensif mengenai tantangan dan peluang dalam 

pelestarian ilmu Qirâ’ah. 

Terakhir, keterbatasan waktu dan sumber daya penelitian membuat kajian 

ini lebih menitikberatkan pada aspek transmisi Sanad dan Otoritas KH. Nasrun 

Thohir tanpa mengupas secara mendalam aspek pembelajaran praktis santri, variasi 

metode pengajaran antar generasi, maupun dampak digitalisasi terhadap tradisi 

talaqqi di pesantren. 

Keterbatasan-keterbatasan ini menjadi catatan penting sekaligus peluang 

bagi penelitian selanjutnya untuk melakukan studi yang lebih luas, multidisipliner, 

dan mendalam dalam konteks pelestarian tradisi Qirâ’ah di Indonesia. 



69 

 

                                                                  

 

C. Rekomendasi Penelitian 

Berdasarkan hasil temuan, pembahasan, serta keterbatasan yang telah 

diuraikan dalam penelitian ini, terdapat beberapa rekomendasi yang dapat diajukan 

untuk pengembangan penelitian lanjutan maupun untuk praktik keilmuan di 

lapangan. 

Pertama, bagi peneliti selanjutnya disarankan untuk melakukan kajian 

filologis terhadap karya-karya KH. Nasrun Thahir, terutama manuskrip  Fath al-

Ghabsy Ta’liq Nazmi Riwayati Warsy, agar dapat diungkap secara lebih mendalam 

isi, struktur nazham, dan konteks pengarangannya. Kajian ini sangat penting untuk 

melestarikan warisan keilmuan ulama lokal yang belum terdokumentasi secara luas 

dalam ranah akademik. 

Kedua, perlu dilakukan penelitian komparatif antar-pesantren di wilayah 

Kalimantan Selatan maupun di luar daerah, untuk mengetahui sejauh mana Qirâ’ah 

warsy dipelajari, bagaimana metode transmisinya, serta pola pembelajaran dan 

Sanad yang digunakan. Kajian ini dapat memberikan gambaran yang lebih 

menyeluruh tentang posisi Qirâ’ah warsy dalam peta pendidikan Islam di 

Indonesia. 

Ketiga, disarankan untuk mengembangkan penelitian interdisipliner yang 

melibatkan pendekatan sosiologis, antropologis, dan pendidikan Islam. Hal ini 

penting untuk memahami secara lebih luas bagaimana praktik talaqqi dan sistem 

Sanad berpengaruh terhadap struktur sosial pesantren, hubungan guru-murid, serta 

perubahan nilai keilmuan dalam masyarakat Muslim. 



70 

 

                                                                  

 

Keempat, penelitian lanjutan sebaiknya memperhatikan aspek peran 

perempuan dalam transmisi Qirâ’ah, yang selama ini jarang disorot. Apakah 

santriwati juga memiliki akses terhadap Sanad Qirâ’ah warsy, bagaimana peran 

mereka dalam pengajaran, dan bagaimana proses internalisasi nilai-nilai Qirâ’ah 

dalam konteks gender. 

Kelima, dalam era digital, direkomendasikan adanya penelitian tentang 

integrasi teknologi dalam pengajaran Qirâ’ah berbasis Sanad. Hal ini mencakup 

pemanfaatan media digital untuk merekam proses talaqqi, membuat database 

Sanad, serta menciptakan platform pembelajaran jarak jauh yang tetap 

mempertahankan prinsip adab dan keotentikan Sanad. 

Keenam, penting juga dilakukan upaya dokumentasi biografis KH. Nasrun 

Thahir secara akademik, baik dalam bentuk monograf ilmiah, video dokumenter, 

maupun pengarsipan digital. Ini merupakan langkah konkret untuk menghargai dan 

melestarikan kontribusi ulama Nusantara yang telah menjaga warisan keilmuan 

Islam klasik secara turun-temurun. 

Ketujuh penelitian ini juga bisa menggunakan langkah-langkah sanad pada 

hadist  seperti taḥammul wa al-ʻadāʻ karena masih cocok untuk transmisi Sanad 

dan belum ada penelitian ini menggunakan taḥammul wa al-ʻadāʻ. 

Terakhir, kepada institusi pesantren, lembaga pendidikan Islam, dan 

Kementerian Agama, direkomendasikan untuk memberikan dukungan terhadap 

pembelajaran Qirâ’ah sab‘ah, termasuk Qirâ’ah warsy, agar dapat terus 

dikembangkan sebagai bagian dari kurikulum formal maupun nonformal. Langkah 



71 

 

                                                                  

 

ini sekaligus akan memperkuat posisi pesantren Indonesia dalam jaringan keilmuan 

Islam global berbasis Sanad. 

  


