BAB V

PENUTUP

A. Kesimpulan

Penelitian ini mengungkap dinamika transmisi Qird’ah warsy di Tanah
Banjar sebagai sebuah proses keilmuan yang kompleks dan bernilai tinggi, baik dari
sisi spiritual, historis, maupun intelektual. Temuan lapangan menunjukkan bahwa
transmisi Qird ‘ah warsy bukanlah peristiwa yang terjadi secara instan atau bersifat
sporadis, melainkan lahir dari kesadaran kolektif yang tumbuh secara bertahap di
lingkungan pesantren, terutama di Pesantren Hidayatullah Martapura. Kesadaran
ini muncul seiring dengan pengaruh seorang tokoh besar, yaitu KH. Nasrun Thobhir,
yang memiliki Otoritas kuat dalam Sanad Qird’ah warsy dan membawa pengaruh

besar terhadap minat dan perhatian para santri serta ulama lokal.

Dalam kerangka teori transmisi ilmu pengetahuan R.G.A. Dolby, proses ini
dapat dilihat secara sistematis melalui tiga tahap utama: awareness, interest, dan
adoption. Tahap pertama (awareness) terjadi ketika masyarakat pesantren mulai
menyadari keberadaan dan keistimewaan Qird ‘ah warsy, sebuah bacaan Al-Qur’an
yang tidak umum di Indonesia, namun memiliki kedalaman keilmuan yang tinggi.
Kesadaran ini dipicu oleh perjalanan intelektual KH. Nasrun Thohir ke Haramain,
tempat beliau memperoleh Sanad bacaan langsung dari para masyayikh berSanad.
Kembalinya beliau ke Tanah Banjar membawa serta pengetahuan baru yang tidak
hanya menambah khazanah keilmuan pesantren, tetapi juga menumbuhkan minat

(tahap interest) yang semakin meluas, terbukti dengan adanya majelis-majelis

64



65

khusus Qird’ah warsy dan antusiasme para santri dalam mempelajarinya melalui

metode talaqqi dan musyafahah.

Tahap ketiga, yaitu adoption, terlihat dalam konsistensi pengajaran Qird’ah
warsy secara berSanad yang berlanjut melalui generasi penerus, seperti Guru
Fakhrinnor. Proses ini memperlihatkan bahwa transmisi tidak hanya bersifat
simbolik atau seremonial, melainkan benar-benar dijalankan dengan kaidah
keilmuan yang ketat dan berkesinambungan. Keberadaan kitab Fath Al-Ghabsy
Ta‘Lig Nazhm Riwdyah Warsy Ta’lig Nazhm Warsy menjadi pilar penting dalam
tahap ini. Kitab tersebut bukan hanya berfungsi sebagai teks pengajaran, tetapi juga
menjadi media dokumentasi, legitimasi Otoritas keilmuan, dan simbol kontinuitas
Sanad. Di dalamnya tercantum sistematika bacaan, dalil tajwid, serta jejak Sanad

yang menjadi jembatan antara ilmu masa lalu dan masa kini.

Transmisi Qird’ah warsy di Tanah Banjar juga memperlihatkan pola-pola
keilmuan yang khas dalam tradisi pesantren, yaitu pola hierarkis, di mana ilmu
diturunkan langsung dari guru kepada murid melalui ijazah; pola
berkesinambungan, yang menunjukkan bahwa rantai Sanad tetap terjaga tanpa
terputus; dan pola integratif, di mana Qird 'ah warsy tidak diajarkan secara terpisah,
tetapi menjadi bagian dari kurikulum pesantren bersama ilmu-ilmu lainnya seperti
tajwid, nahwu, dan tafsir. Hal ini memperlihatkan bahwa pesantren bukan hanya
lembaga pengajaran formal, tetapi juga institusi pemelihara tradisi keilmuan yang

hidup dan adaptif.



66

Temuan lain yang signifikan adalah meningkatnya minat terhadap Qird’ah
selain riwayat Hafsh, khususnya Warsy, setelah hadirnya KH. Nasrun Thohir
sebagai sosok pembaru dalam bidang ini. Tradisi talagqi dan musyafahah yang
digunakan dalam proses pengajaran semakin mempertegas pentingnya Sanad
sebagai pondasi utama dalam menjaga otentisitas ajaran. Ujian lisan, pembacaan
berjamaah, serta keterlibatan murid senior dalam membimbing yang junior
menegaskan adanya kultur kolektif dalam menjaga mutu pengajaran. Meski
penyebaran Qird’ah warsy masih terbatas pada wilayah pesantren Hidayatullah
Martapura, potensi perluasannya tetap terbuka melalui murid-murid yang telah

memperoleh ijazah dan melanjutkan pengajaran di tempat lain.

Penelitian ini juga menegaskan bahwa kitab Fath Al-Ghabsy Ta ‘Liq Nazhm
Riwdyah Warsy memiliki makna lebih dari sekadar buku ajar. Ia adalah simbol
pelestarian pengetahuan berbasis Sanad, teks, dan praktik keilmuan yang terjaga.
Dengan adanya dokumentasi tertulis ini, pengajaran Qird’ah warsy dapat terus
berlangsung meskipun terjadi pergantian generasi. Hal ini sejalan dengan
pandangan bahwa ilmu dalam Islam tidak hanya ditransmisikan secara lisan, tetapi

juga dikodifikasikan agar dapat diwariskan secara lebih luas dan terstruktur.

Dengan demikian, kesimpulan dari penelitian ini menegaskan bahwa
Qira’ah warsy di Tanah Banjar adalah warisan keilmuan yang tidak hanya hidup
dalam bacaan, tetapi juga dalam struktur sosial, sistem pendidikan, dan tradisi
spiritual masyarakat pesantren. Keberadaan tokoh otoritatif, sistem Sanad yang
kokoh, metode pengajaran yang khas, serta dokumentasi keilmuan yang memadai

menjadi pilar utama dalam menjaga keberlangsungan Qird’ah warsy. Dalam



67

konteks yang lebih luas, proses transmisi ini mencerminkan bagaimana pesantren
mampu mempertahankan nilai-nilai otentik Islam di tengah dinamika zaman,
sekaligus memberikan kontribusi nyata terhadap pelestarian ilmu Qird’ah di

Nusantara.

B. Keterbatasan Penelitian

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu menjadi bahan
pertimbangan dalam memahami hasil dan ruang lingkupnya. Pertama, keterbatasan
geografis menjadi salah satu hal utama, di mana fokus penelitian hanya terbatas
pada komunitas pesantren di Martapura dan sekitarnya. Hal ini membuat temuan
penelitian sulit untuk digeneralisasi secara luas ke seluruh wilayah Kalimantan
Selatan maupun Indonesia, mengingat keberagaman tradisi dan praktik pengajaran

Qira’ah yang mungkin berbeda di daerah lain.

Kedua, dari segi sumber data, penelitian ini sangat bergantung pada
wawancara dengan beberapa informan kunci, terutama murid dan pengajar yang
masih hidup dan memiliki akses terhadap tradisi KH. Nasrun Thohir. Karena
keterbatasan jumlah informan dan potensi bias subjektif dalam pengumpulan data
lisan, maka data yang diperoleh mungkin belum sepenuhnya merepresentasikan

keseluruhan dinamika yang terjadi, khususnya pada masa lalu yang lebih awal.

Ketiga, akses terhadap dokumentasi tertulis dan naskah asli karya KH.
Nasrun Thohir, seperti Fath al-Ghabsy 1a’lig Nazhm Riwayati Warsy, masih sangat
terbatas. Penelitian ini belum dapat melakukan analisis filologis secara mendalam

terhadap teks-teks tersebut karena keterbatasan fisik naskah dan sumber daya



68

pendukung. Padahal, kajian naskah ini sangat penting untuk memperkuat validitas

dan kedalaman studi terhadap metode serta konten pengajaran Qird’ah warsy.

Keempat, penelitian ini tidak menggunakan metode triangulasi data secara
luas, sehingga validitas data yang bersumber dari wawancara dan observasi
lapangan bisa saja terpengaruh oleh keterbatasan perspektif informan atau kondisi
lapangan saat penelitian berlangsung. Penambahan data arsip sejarah atau

dokumentasi visual bisa meningkatkan ketelitian hasil penelitian.

Kelima, penelitian ini juga belum membahas secara rinci dinamika sosial-
politik dan ekonomi yang mungkin memengaruhi keberlangsungan dan penyebaran
Qira’ah warsy di pesantren dan masyarakat lokal. Faktor-faktor eksternal ini dapat
memberikan gambaran lebih komprehensif mengenai tantangan dan peluang dalam

pelestarian ilmu Qird’ah.

Terakhir, keterbatasan waktu dan sumber daya penelitian membuat kajian
ini lebih menitikberatkan pada aspek transmisi Sanad dan Otoritas KH. Nasrun
Thohir tanpa mengupas secara mendalam aspek pembelajaran praktis santri, variasi
metode pengajaran antar generasi, maupun dampak digitalisasi terhadap tradisi

talaqqi di pesantren.

Keterbatasan-keterbatasan ini menjadi catatan penting sekaligus peluang
bagi penelitian selanjutnya untuk melakukan studi yang lebih luas, multidisipliner,

dan mendalam dalam konteks pelestarian tradisi Qira’ah di Indonesia.



69

C. Rekomendasi Penelitian

Berdasarkan hasil temuan, pembahasan, serta keterbatasan yang telah
diuraikan dalam penelitian ini, terdapat beberapa rekomendasi yang dapat diajukan
untuk pengembangan penelitian lanjutan maupun untuk praktik keilmuan di

lapangan.

Pertama, bagi peneliti selanjutnya disarankan untuk melakukan kajian
filologis terhadap karya-karya KH. Nasrun Thahir, terutama manuskrip Fath al-
Ghabsy 1a’lig Nazmi Riwayati Warsy, agar dapat diungkap secara lebih mendalam
isi, struktur nazham, dan konteks pengarangannya. Kajian ini sangat penting untuk
melestarikan warisan keilmuan ulama lokal yang belum terdokumentasi secara luas

dalam ranah akademik.

Kedua, perlu dilakukan penelitian komparatif antar-pesantren di wilayah
Kalimantan Selatan maupun di luar daerah, untuk mengetahui sejauh mana Qira’ah
warsy dipelajari, bagaimana metode transmisinya, serta pola pembelajaran dan
Sanad yang digunakan. Kajian ini dapat memberikan gambaran yang lebih
menyeluruh tentang posisi Qird’ah warsy dalam peta pendidikan Islam di

Indonesia.

Ketiga, disarankan untuk mengembangkan penelitian interdisipliner yang
melibatkan pendekatan sosiologis, antropologis, dan pendidikan Islam. Hal ini
penting untuk memahami secara lebih luas bagaimana praktik talagqi dan sistem
Sanad berpengaruh terhadap struktur sosial pesantren, hubungan guru-murid, serta

perubahan nilai keilmuan dalam masyarakat Muslim.



70

Keempat, penelitian lanjutan sebaiknya memperhatikan aspek peran
perempuan dalam transmisi Qird’ah, yang selama ini jarang disorot. Apakah
santriwati juga memiliki akses terhadap Sanad Qird’ah warsy, bagaimana peran
mereka dalam pengajaran, dan bagaimana proses internalisasinilai-nilai Qird’ah

dalam konteks gender.

Kelima, dalam era digital, direkomendasikan adanya penelitian tentang
integrasi teknologi dalam pengajaran Qird’ah berbasis Sanad. Hal ini mencakup
pemanfaatan media digital untuk merekam proses falagqgi, membuat database
Sanad, serta menciptakan platform pembelajaran jarak jauh yang tetap

mempertahankan prinsip adab dan keotentikan Sanad.

Keenam, penting juga dilakukan upaya dokumentasi biografis KH. Nasrun
Thahir secara akademik, baik dalam bentuk monograf ilmiah, video dokumenter,
maupun pengarsipan digital. Ini merupakan langkah konkret untuk menghargai dan
melestarikan kontribusi ulama Nusantara yang telah menjaga warisan keilmuan

Islam klasik secara turun-temurun.

Ketujuh penelitian ini juga bisa menggunakan langkah-langkah sanad pada
hadist seperti tahammul wa al-‘ada‘ karena masih cocok untuk transmisi Sanad

dan belum ada penelitian ini menggunakan tahammul wa al-‘ada .

Terakhir, kepada institusi pesantren, lembaga pendidikan Islam, dan
Kementerian Agama, direkomendasikan untuk memberikan dukungan terhadap
pembelajaran Qird’ah sab‘ah, termasuk Qird’ah warsy, agar dapat terus

dikembangkan sebagai bagian dari kurikulum formal maupun nonformal. Langkah



71

ini sekaligus akan memperkuat posisi pesantren Indonesia dalam jaringan keilmuan

Islam global berbasis Sanad.



