BAB III
TINJAUAN HAK PEREMPUAN DAN KEDUDUKAN WALI MUJBIR
PERSPEKTIF HAK ASASI MANUSIA DAN HUKUM ISLAM
A. Wali Mujbir

Wali mujbir adalah wali yang memiliki wewenang langsung untuk
menikahkan orang yang berada di bawah perwaliannya meskipun tanpa izin dari
orang tersebut.! Wali mujbir hanya terbatas pada ayah dan kakek dari garis ayah ke
atas, karena keduanya dianggap memiliki kasih sayang paling besar terhadap
perempuan dalam perwaliannya. Selain itu, tidak ada wali lain yang berwenang
menjalankan hak ijbar.> Wali al-mukhtar adalah wali yang tidak memiliki
kewenangan memaksa pihak dalam perwaliannya untuk menikah, sedangkan wali
mujbir merupakan wali yang berwenang menikahkan perempuan dalam
perwaliannya tanpa persetujuan terlebih dahulu, terlepas dari adanya keberatan dari
yang bersangkutan.’

Menurut mazhab Hanafi, Maliki, dan Hambali, wali mujbir meliputi ayah,
pihak yang diberi wasiat oleh ayah, serta hakim. Sementara itu, menurut mazhab
Syafi‘i, wali mujbir terbatas pada ayah dan kakek dari garis ayah apabila ayah tidak
ada. Dalam mazhab Maliki dan Syafi‘i, disunnahkan bagi wali untuk meminta izin

anak perempuan yang masih perawan sebelum dilangsungkan pernikahan. Adapun

! Abdul Azizi Dahlan, Ensiklopedi Hukum Islam Jilid 4

2 Abdul Ghofur Anshori, Perkawinan Islam Perspektif Fikih dan Hukum Positif, (
Yogyakarta: UII Press, 2011), him, 40

3 Tihami dan Sohari Sahrani., Fikih Munakahat : Kajian Fikih Nikah Lengkap, Cet. Ke-II
(Jakarta: Rajawali Pers, 2010), him, 101.

36



37

menurut mazhab Hambali, anak perempuan yang masih kecil tidak diwajibkan
untuk dimintai persetujuannya. Namun demikian, para ulama mazhab tersebut
bersepakat bahwa hakim maupun wali lainnya tidak memiliki kewenangan untuk
menikahkan anak perempuan yang berusia di bawah sembilan tahun.*

Dalam kerangka hukum Islam, kewenangan wali mujbir tidak dapat
dipisahkan dari tujuan syariat untuk menjaga kemaslahatan dan melindungi pihak
yang berada dalam perwaliannya, khususnya anak perempuan. Oleh sebab itu, para
ulama empat mazhab menegaskan adanya pembedaan antara perempuan yang
masih kecil, perempuan dewasa yang perawan, dan perempuan yang telah menikah
sebelumnya dalam hal keharusan izin dan kerelaan. Penegasan tersebut dijelaskan
secara sistematis dalam literatur fikih empat mazhab sebagaimana dikemukakan
dalam kitab al Figh ‘Ala Al Madzahib al Arba‘ah :

5] &L AL 8,8y el 13) Sy 8,080ly really Brall gz omall 5l ey
S oty byt Logy Ol Ogdy sVsm sy Soeall Jsb LSl 2220 150 cils”
Lrag ¥ al YT of 15 ol elpur aliys Lodh 20l aBlall 5,01 iy omodl 8
U3 0 Gab )l e o e lede gl OF Ops e 6 Wil et OF SV 03] 3
oyl OF Oy diall ey S Wadd Lol eyl e L) 3 Y il (ot Ll B3
Ogs im0 Jsll ez ¥V WS pizdl i) Jo )

Lals)g Lede ssanall O3]

“Wali mujbir memiliki kewenangan khusus untuk menikahkan anak kecil, baik
laki-laki maupun perempuan, dan orang dewasa, baik laki-laki maupun perempuan
jika mengalami kegilaan, dan wanita dewasa berakal dan baligh jika dia perawan
hakiki (yang sebenarnya) atau dinyatakan sebagai perawan secara hukum. Dengan

demikian, wali mujbir berhak menikahkan mereka tanpa meminta izin dan ridha,
dengan syarat-syarat tertentu.”

4 Sayyid Sabiq, Fighus Sunnah (Kairo, Mesir: Alfath Al I’lam Al ’Arabi, 1949), 2, hlm. 209.

5> Abdurrahman al-Jaziri, al-Figh ‘ala al-Madhahib al-Arba ‘ah, Juz IV (Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah), hlm. 32



38

Apabila anak perempuan yang dinikahkan pada usia belum dewasa telah
mengalami haid sebagai tanda telah mencapai baligh, maka ia memperoleh hak
untuk menyatakan pembatalan akad perkawinan yang sebelumnya dilakukan.
Dalam kondisi tersebut, ia diberikan kebebasan untuk menentukan pilihannya
sendiri, dan selanjutnya hakim berwenang memutuskan pemisahan antara kedua
pihak. Dengan demikian, setelah mencapai usia baligh, masing-masing pihak tetap
memiliki hak untuk memilih apakah akan melanjutkan atau mengakhiri ikatan
perkawinan tersebut.

Selain itu, Tihami dan Sohari Sahrani berpendapat bahwa wali mujbir
adalah seorang wali yang berhak menikahkan perempuan yang diwalikan di antara
golongan tersebut tanpa menanyakan pendapat mereka lebih dahulu, dan berlaku
juga bagi orang yang diwalikan tanpa melihat tidaknya ada pihak yang berada di
bawah perwaliannya.® Agama mengakui wali mujbir itu karena memperhatikan
kepentingan orang yang diwalikan. Sebab, orang tersebut kehilangan kemampuan
sehingga ia tidak memikirkan kemaslahatan sekalipun untuk dirinya sendiri. Di
samping itu, ia belum dapat menggunakan akalnya untuk mengetahui kemaslahatan
akad yang dihadapinya.

Penckanan pada aspek kemaslahatan dan perlindungan terhadap kehendak
pihak yang berada dalam perwalian juga tercermin dalam pembahasan ulama
mengenai orang yang mengalami gangguan akal. Dalam hal ini, fikih Islam tidak

serta merta memberikan kewenangan mutlak kepada wali untuk menikahkan

® Tihami dan Sohari Sahrani., Fikih Munakahat : Kajian Fikih Nikah Lengkap, Cet. Ke-1I
(Jakarta: Rajawali Pers, 2010), him. 101.



39

perempuan atau laki-laki yang mengalami gangguan mental, melainkan
membedakan antara kondisi gangguan yang bersifat permanen dan yang bersifat
sementara. Penegasan ini menunjukkan bahwa izin tetap menjadi prinsip utama
selama yang bersangkutan masih memiliki kemampuan untuk menyatakan
kehendaknya, sebagaimana dijelaskan dalam kitab al Figh ‘Ala Al Madzahib al
Arba‘ah :

131 Ll Ladas Wy OST130 Y Leid) gy 3,800 Bgomed) g OF Jsll o Y

dlings sl ey omy Of Comy &b lakaize OIS
“Wali tidak boleh menikahkan perempuan dewasa yang gila tanpa izinnya, kecuali
jika kegilaannya bersifat permanen. Adapun jika kegilaannya kambuhan, maka wali
harus menunggu waktu sadarnya lantas meminta izin kepadanya. Ini juga berlaku
pada orang laki-laki yang gila dan orang yang mengalami gangguan mental (di
bawah gila) baik laki-laki maupun perempuan.”’

Dalam pelaksanaan kewenangan tersebut, wali mujbir juga terikat pada
prinsip kafaah dan sekufu menekankan bahwa kesepadanan calon pasangan dalam
perkawinan tidak hanya dilihat dari satu aspek semata, melainkan mencakup
kesetaraan atau kesederajatan dalam berbagai aspek penting, seperti nasab, status
sosial (termasuk kemerdekaan dan profesi), serta agama. Konsep sekufu bertujuan
untuk menjaga keharmonisan rumah tangga dan mencegah terjadinya ketimpangan
relasi yang berpotensi menimbulkan konflik di kemudian hari. Namun demikian,
kesepadanan ini tidak boleh dipahami secara kaku dan diskriminatif, melainkan

harus ditempatkan dalam kerangka kemaslahatan bagi calon mempelai, khususnya

perempuan.®

7 Abdurrahman al-Jaziri, al-Figh ‘ald al-Madhahib al-Arba ‘ah, Juz 1V (Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah), hlm. 33

8 Sahal Mahfudh, Dialog Problematika Umat. hlm, 243.



40

Pada dasarnya, anak perempuan memiliki hak untuk menyatakan
persetujuan maupun penolakan terhadap perkawinan yang akan dijalaninya.
perlindungan terhadap kehendak dan kepentingan anak merupakan bagian dari
prinsip kemaslahatan dalam hukum Islam. Oleh karena itu, perwalian tidak boleh
dijalankan secara sewenang-wenang dengan mengabaikan perasaan, kesiapan, serta
kemauan anak perempuan. Kehendak perempuan menjadi aspek penting yang harus
diperhatikan dalam setiap proses perkawinan.’

Terkait dengan hak ijbar (hak memaksa) yang dimiliki wali mujbir,
kewenangan tersebut tidak dapat diterapkan secara mutlak. Hak ijbar hanya dapat
diberlakukan apabila memenuhi persyaratan yang sangat ketat dan bertujuan untuk
mewujudkan kemaslahatan anak perempuan. Persyaratan tersebut antara lain: '

a. Tidak adanya permusuhan yang nyata antara anak dan wali yang
diketahui oleh masyarakat sekitar, sehingga perwalian masih dijalankan
dalam hubungan yang harmonis.

b. Tidak terdapat permusuhan, penolakan, atau ketidaksukaan yang jelas
dari anak terhadap calon pasangan, baik secara terbuka maupun tersirat

c. Calon pasangan harus memenuhi unsur sekufu atau kesepadanan dengan
anak perempuan.

d. Calon pasangan tersebut memiliki kemampuan untuk membayar mahar

secara layak.

e. Harus menikahinya dengan mahar yang setara,

9 Sahal Mahfudh, Dialog Problematika Umat. hlm. 241.

10 Sahal Mahfudh, Dialog Problematika Umat. hlm. 241.



41

f. Mabhar harus dinilai dengan nilai mata uang dalam negeri

g. Harus dibayar tunai.

Apabila salah satu dari persyaratan tersebut tidak terpenuhi, maka
pelaksanaan hak ijbar tidak dapat dibenarkan, baik secara moral maupun normatif,
karena bertentangan dengan tujuan syariat Islam yang menekankan prinsip
keadilan, kemaslahatan, serta perlindungan terhadap hak-hak perempuan dalam
perkawinan.

Dengan demikian, meskipun syariat Islam mengakui adanya hak ijbar bagi
wali mujbir, kewenangan tersebut memiliki makna hukum yang spesifik dan tidak
dapat dilepaskan dari batasan-batasan yang telah ditetapkan. Hak ijbar bukanlah
bentuk pengabaian kehendak pihak yang diwalikan, melainkan kewenangan akad
yang diberikan kepada wali dalam kondisi tertentu sebagaimana dipahami dalam
fikih. Hal ini ditegaskan dalam penjelasan berikut :

DY Y 5 s ey (53 5V 58 e dile Y AT Bl #1530 s e AN
sl Gl i s ade (T e T80 83E &S5 a5 314Y aedl ¢ s
“Maksud perwalian secara paksa ini adalah bahwa wali boleh melakukan akad

pernikahan sebagai wakil bagi mereka tanpa harus meminta pendapatnya terlebih
dulu, akad yang diwakilinya sah tanpa harus meminta ridha darinya.”!!

B. Perlindungan Hak Perempuan dalam Terkait Kedudukan Wali Mujbir
dalam Perspektif Hak Asasi Manusia
Perlindungan hak perempuan dalam perspektif hak asasi manusia

merupakan upaya untuk menjamin pengakuan dan pemenuhan hak perempuan

sebagai subjek hukum yang bermartabat dan setara dengan laki-laki. Dalam

11 Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usil al-Shari‘ah, Juz 11 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah),
hlm. 91



42

kerangka HAM, perempuan dipandang memiliki kebebasan, otonomi, dan hak
menentukan pilithan hidup tanpa diskriminasi gender, sebagaimana ditegaskan
dalam Universal Declaration of Human Rights (UDHR) bahwa setiap manusia
dilahirkan bebas dan setara dalam martabat dan hak.'? Dalam perkawinan, UDHR
secara jelas menegaskan bahwa suatu perkawinan hanya dapat dianggap sah apabila
dilangsungkan berdasarkan persetujuan yang bebas dan penuh dari kedua calon

mempelai.'

Ketentuan ini menjadi landasan normatif internasional dalam
menjamin kebebasan perempuan untuk menentukan pilihan perkawinannya.
CEDAW merupakan instrumen internasional utama yang secara khusus
bertujuan menghapus segala bentuk diskriminasi terhadap perempuan. Dalam Pasal
16 ayat (1) (Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination Against
Women) berbunyi:
""States Parties shall take all appropriate measures to eliminate discrimination
against women in all matters relating to marriage and family relations and in
particular shall ensure, on a basis of equality of men and women."
"Negara-negara Pihak harus mengambil semua tindakan yang tepat untuk
menghilangkan diskriminasi terhadap perempuan dalam semua hal yang berkaitan
dengan perkawinan dan hubungan keluarga, dan khususnya harus menjamin, atas
dasar persamaan laki-laki dan perempuan."'*

Menegaskan bahwa perempuan memiliki kedudukan yang setara dengan

laki-laki dalam memilih pasangan serta memasuki perkawinan semata-mata

12 United Nations, Universal Declaration of Human Rights (New York: United Nations,
1948), https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights.

13 United Nations, Universal Declaration of Human Rights, Pasal 16 ayat (2).

14 United Nations, Pasal 16 ayat (1)



43

berdasarkan persetujuan bebasnya.'> Ketentuan tersebut menempatkan perkawinan
paksa sebagai bentuk diskriminasi dan pelanggaran hak asasi manusia karena
meniadakan kebebasan serta martabat perempuan.

Sejalan dengan CEDAW, UDHR Pasal 16 ayat (1) juga menyebutkan :

"Men and women of full age, without any limitation due to race, nationality or
religion, have the right to marry and to found a family. They are entitled to equal
rights as to marriage, during marriage and at its dissolution."
“Pria dan wanita yang sudah dewasa, dengan tidak dibatasi kebangsaan,
kewarganegaraan atau agama, berhak untuk menikah dan untuk membentuk
keluarga. Mereka berhak atas hak-hak yang sama dalam perkawinan, selama
perkawinan dan pada saat perceraian.”

Kutipan di atas menegaskan bahwa laki-laki dan perempuan yang telah
dewasa memiliki hak yang sama untuk menikah, selama perkawinan berlangsung,
dan pada saat perkawinan berakhir, tanpa adanya pembatasan berdasarkan ras,
kebangsaan, atau agama. Bahkan, Pasal 16 ayat (2) UDHR secara eksplisit
menyatakan bahwa perkawinan hanya dapat dilangsungkan atas dasar persetujuan
bebas dan penuh dari calon suami dan istri. Ketentuan ini semakin menegaskan
bahwa kebebasan memilih pasangan merupakan hak asasi yang melekat pada diri
perempuan dan tidak dapat dihapuskan oleh tekanan keluarga, tradisi, maupun
otoritas wali.

Adapun di Indonesia, prinsip perlindungan hak perempuan dalam

perkawinan juga ditegaskan dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974

tentang Perkawinan pasal 6 ayat (1) berbunyi:

15 Office of the United Nations High Commissioner for Human Rights, Convention on the
Elimination of All Forms of Discrimination against Women (CEDAW) (1979), Pasal 16 ayat (1)(b),
https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instruments/convention-elimination-all-forms-
discrimination-against-women.




44

“Perkawinan harus didasarkan atas persetujuan kedua calon mempelai.”

Ketentuan ini memastikan adanya kesukarelaan dan tidak ada paksaan, yang
merupakan syarat sahnya perkawinan di Indonesia, syarat fundamental dalam
sahnya perkawinan menurut hukum nasional. Meskipun Pasal 6 ayat (2), (3), dan
(4) mengatur mengenai izin orang tua atau wali bagi calon mempelai yang belum
mencapai batas usia tertentu, pengaturan tersebut tidak dimaksudkan untuk
menghilangkan hak otonom perempuan, melainkan sebagai bentuk perlindungan
hukum. Oleh karena itu, persetujuan wali tidak dapat ditafsirkan sebagai legitimasi
untuk memaksakan kehendak terhadap perempuan, sebab inti dari perkawinan
menurut hukum nasional tetap bertumpu pada persetujuan bebas dan sadar dari
kedua calon mempelai.

Oleh karena itu, kedudukan wali mujbir dalam praktik perkawinan
pada prinsipnya berada dalam posisi yang berseberangan dengan pemikiran
hak asasi manusia, karena konsep wali mujbir memberi kewenangan kepada wali
khususnya ayah atau kakek untuk menikahkan perempuan tanpa persetujuannya.
Dalam perspektif HAM, konstruksi demikian berimplikasi pada pengingkaran
terhadap otonomi perempuan sebagai subjek hukum, sebab perempuan diposisikan
sebagai pihak yang tidak sepenuhnya memiliki hak atas dirinya sendiri. Hal ini
bertentangan dengan prinsip kebebasan, persamaan, dan martabat manusia yang
menjadi fondasi utama hak asasi manusia.

Dalam kerangka HAM, setiap individu, termasuk perempuan, memiliki hak
atas integritas diri (bodily autonomy) dan kebebasan menentukan pilihan

hidupnya, termasuk dalam hal perkawinan. Peniadaan persetujuan perempuan



45

dalam perkawinan melalui konsep wali mujbir dapat dikategorikan sebagai bentuk
pembatasan hak asasi yang tidak dapat dibenarkan, karena menempatkan
perempuan sebagai objek perlindungan semata, bukan sebagai subjek hukum yang
berdaulat atas kehendaknya. Akibatnya, perempuan kehilangan hak untuk
menentukan masa depan dan kehidupan rumah tangganya secara bebas.

Lebih lanjut, praktik wali mujbir juga berpotensi melanggengkan relasi
kuasa yang timpang antara laki-laki dan perempuan dalam institusi keluarga.
Ketimpangan tersebut berlawanan dengan prinsip non-diskriminasi dan
kesetaraan gender scbagaimana ditegaskan dalam UDHR, CEDAW, serta
peraturan perundang-undangan nasional. Dalam perspektif HAM, setiap bentuk
relasi hukum yang didasarkan pada subordinasi gender merupakan bentuk
diskriminasi struktural yang harus dihapuskan, termasuk praktik perkawinan yang
mengabaikan kehendak perempuan.

C. Perlindungan Hak Perempuan dalam Terkait Kedudukan Wali Mujbir
dalam Perspektif Hukum Islam

Dalam perspektif hukum Islam, perlindungan hak perempuan merupakan
bagian dari tujuan dasar syariat (maqasid al-syari‘ah), khususnya dalam menjaga
ketursunan (hifz al-nasl), kehormatan (hifz al-‘ird), dan kemaslahatan manusia
secara umum.'¢ Oleh karena itu, pengaturan mengenai perwalian dalam perkawinan

tidak dimaksudkan untuk meniadakan kehendak perempuan, melainkan untuk

16 Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usil al-Shari‘ah, Juz 11 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah),
hlm. 8-10



46

memastikan bahwa perkawinan berlangsung secara layak, bermartabat, dan tidak
menimbulkan mudarat bagi pihak perempuan.!’

Kehadiran wali dalam akad nikah dalam hukum Islam dipahami sebagai
bentuk perlindungan dan tanggung jawab moral terhadap perempuan, terutama
dalam konteks sosial di mana perempuan dapat berada pada posisi rentan.'® Wali
berfungsi sebagai pihak yang menjaga kepentingan perempuan agar tidak
terjerumus dalam perkawinan yang merugikan, baik dari aspek agama, moral,
maupun sosial. Dengan demikian, kewenangan wali bukanlah bentuk dominasi,
melainkan amanah yang harus dijalankan berdasarkan prinsip kemaslahatan.

Konsep wali mujbir dalam hukum Islam secara khusus dikaitkan dengan
kondisi perempuan yang belum memiliki kecakapan penuh dalam menentukan
pilihan perkawinan, seperti anak perempuan yang masih kecil (saghirah). Dalam
kondisi demikian, syariat memberikan kewenangan kepada wali mujbir yakni ayah
atau kakek untuk bertindak atas nama kepentingan terbaik perempuan.
Kewenangan ijbar ini dimaksudkan sebagai perlindungan preventif, agar anak
perempuan tidak menjadi korban eksploitasi, penipuan, atau pilihan perkawinan
yang tidak sepadan (ghayr kufi’)."

Namun demikian, kewenangan ijbar dalam hukum Islam tidak bersifat

mutlak. Para ulama menetapkan batasan-batasan ketat agar ijbar tidak berubah

17 Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz V11 (Damaskus: Dar al-Fikr),
hlm. 183.

18 Sayyid Sabiq, Figh al-Sunnah, Juz 11 (Kairo: Dar al-Fath), hlm. 37

19 Abdurrahman al-laziri, al-Figh ‘ald al-Madhahib al-Arba ‘ah, Juz IV (Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah), hlm. 26.



47

menjadi tindakan sewenang-wenang. Wali mujbir tidak dibenarkan menikahkan
perempuan dengan laki-laki yang tidak sekufu, berakhlak buruk, atau yang
diperkirakan akan membawa mudarat bagi kehidupan perempuan.?® Apabila syarat-
syarat tersebut dilanggar, maka praktik ijbar kehilangan legitimasi syar‘i dan dapat
dipandang sebagai bentuk kezaliman.

Lebih jauh, dalam kasus perempuan yang telah baligh dan berakal,
mayoritas ulama menegaskan pentingnya mempertimbangkan persetujuan dan
kerelaan perempuan dalam perkawinan. Hal ini menunjukkan bahwa hukum Islam
mengakui kapasitas hukum perempuan secara bertahap, sesuai dengan tingkat
kedewasaan dan kecakapannya. Dengan demikian, konsep ijbar tidak dimaksudkan
untuk menghilangkan otonomi perempuan, melainkan untuk melindungi
perempuan yang secara faktual belum mampu mengambil keputusan secara
mandiri.

Dalam kerangka ini, wali dalam hukum Islam tidak ditempatkan sebagai
pemutus tunggal yang meniadakan kehendak perempuan, melainkan sebagai pihak
yang bertugas memberikan perlindungan, pertimbangan, dan nasihat demi
kemaslahatan perempuan. Penempatan wali mujbir dalam posisi tersebut
menunjukkan bahwa hukum Islam berupaya menyeimbangkan antara perlindungan
terhadap perempuan dan penghormatan terhadap kehendaknya, sehingga
perkawinan tidak menjadi sarana penindasan, melainkan institusi yang membawa

kemaslahatan dan keadilan.

20 Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz V11, hlm. 191.



48

Dengan demikian, meskipun konsep wali mujbir tampak berseberangan
dengan prinsip hak asasi manusia yang menekankan otonomi individu secara
mutlak, dalam perspektif hukum Islam konsep tersebut dipahami sebagai
mekanisme perlindungan yang bersifat kontekstual dan terbatas. Fokus utama
hukum Islam bukanlah pemaksaan kehendak, melainkan penjagaan kemaslahatan
perempuan, terutama bagi mereka yang belum memiliki kecakapan penuh untuk

menentukan pilihan hidupnya sendiri.



