
49 
 

BAB IV 

ANALISIS PENAFSIRAN TAFSÎR AL-THABARÎ DAN TAFSIR ILMI 

KEMENAG RI TENTANG PERKEMBANGAN JANIN DALAM 

PERSPEKTIF AL-QUR’AN DAN SAINS 

A. Penafsiran Tafsîr al-Thabarî Tentang Perkembangan Janin dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains 

  

1.  Surah al-Mu’minûn Ayat 12-14 

Firman Allah Swt Q.S. al-Mu’minûn/23: 12 

  ۚ◌ ولَقَد خلَقْنا الْانسانَ من سلٰلَة من طينٍ 

 Al-Thabarî menafsirkan ayat ini dengan mengatakan: 

 هنم اهلَلْنلقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين أَس.  

 Artinya"Sungguh, Kami telah menciptakan manusia dari saripati (yang 
 diambil) dari tanah." 

 Menurut al-Thabarî, kalimat “min sulâlatin min thîn” menunjukkan asal 

kejadian manusia yang berasal dari sari tanah, sebagaimana Nabi Âdam diciptakan 

langsung dari tanah. Al-Thabarî memaparkan dua pendapat utama tentang makna 

kata “al-insân” dalam ayat tersebut.1 

Pendapat pertama, mufassir  yang memahami bahwa kata “al-insân” dalam 

ayat tersebut adalah Nabi Âdam yang secara langsung diciptakan dari tanah. 

Sebagaimana riwayat dari Qatâdah, ia memahami bahwa kata “al-insān” dalam ayat 

ini merujuk kepada Nabi Âdam sebagai manusia pertama.2 

 

 1Abû Ja‘far Muḥammad bin Jarîr al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Jilid 17 
(Kairo: Dar Hajar, 2001), 18. 
 2Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 18.  



50 

 

Pendapat kedua, mufassir yang memahami bahwa kata “al-insân” merujuk 

pada keturunan Nabi Âdam, yaitu manusia pada umumnya. Dalam konteks ini, 

“saripati tanah” menunjukkan bahwa sperma manusia berasal dari tulang punggung 

laki-laki terbentuk dari nutrisi makanan yang berasal dari bumi, sehingga secara 

hakikat manusia diciptakan dari air sperma Nabi Âdam yang bersumber dari tanah.3 

 Menurut pandangan al-Thabarî pendapat kedua lebih kuat, yakni “al-insân” 

adalah manusia keturunan Nabi Âdam  yang asalnya diciptakan dari sperma Âdam. 

Istilah (thîn) merujuk pada sifat sperma Nabi Âdam, dan Nabi Âdam  dinamakan 

demikian karena asal penciptaannya dari tanah. Dalam bahasa Arab, anak laki-laki 

dan spermanya disebut salîlah dan salâluhu karena berasal dari tanah.4 

Dengan demikian, penafsiran di atas menunjukkan bahwa ayat ini 

menggambarkan hubungan antara penciptaan Nabi Âdam dan keturunannya. Ayat 

tersebut menegaskan bahwa asal manusia, baik secara langsung maupun tidak 

langsung, berasal dari tanah.5 

 Firman Allah Swt Q.S. al-Mu’minûn/23: 13 

  ۖ◌ ثُم جعلْنٰه نطْفَةً في قرارٍ مكينٍ
 Al-Thabarî menafsirkan ayat ini dengan mengatakan: 

نطْفَةً في قرارٍ مكينٍ ، وهو حيثُ استقَرت فيه ثُم جعلْنا الْإِنسانَ الَّذي جعلْناه من سلَالَة من طينٍ  
أَةرمِ الْمحر نلِ مجطْفَةُ الرن 

 Artinya: “Kemudian kami jadikan manusia dari saripati tanah menjadi 
 sperma yang berada pada tempat yang kokoh, yaitu rahim  perempuan 
 tempat sperma menetap”. 

 

 3Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 18. 
 4Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 19. 
 5Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 19. 



51 

 

 Menurut al-Thabarî, yang dimaksud dengan “qarâr makîn” adalah rahim 

perempuan yang kuat, aman, dan telah disiapkan sebagai tempat berkembangnya 

nuthfah (sperma) hingga mencapai waktu yang ditentukan oleh Allah Swt. Rahim 

disebut “makîn” (kokoh) karena berfungsi menampung dan melindungi sperma.6 

 Al-Thabarî juga menjelaskan bahwa asal sperma berasal dari  “shulbi faḥli”,7 

yakni tulang punggung laki-laki dan “tarâ’ib” perempuan (tulang dada), 

sebagaimana dijelaskan dalam firman Allah Swt pada Q.S. al-Thâriq/86:7.8 

 Penjelasan serupa terdapat dalam Tafsîr al-Qur’ân al-‘Azhîm karya Ibnu 

Katsîr, yang menyebut bahwa nuthfah adalah cairan yang keluar dari antara tulang 

punggung laki-laki dan tulang dada perempuan, tepatnya di antara tulang selangka 

dan pusar.9 Adapun dalam Tafsîr al-Qurthubî, dijelaskan bahwa unsur saraf dan 

tulang berasal dari sperma laki-laki (shulbi), sedangkan unsur darah dan daging 

berasal dari ovum perempuan (tarâ’ib).10 

 Dengan demikian, penafsiran al-Thabarî menggambarkan bahwa proses 

awal perkembangan janin terjadi melalui pertemuan dua unsur, yaitu sperma laki-

laki dan perempuan, yang Allah tempatkan dalam rahim yang kokoh. Penafsiran 

tersebut menunjukkan bahwa seluruh tahap perkembangan janin, dari saripati tanah 

hingga menjadi nuthfah dan akhirnya dilahirkan, semuanya telah diatur oleh Allah 

Swt.11 

 

 6Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 20. 
 7Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 19. 
 8Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Jilid 24, 296. 
 9Ismâ‘îl bin ‘Umar bin Katsîr, Tafsîr al-Qur’ân al-‘Azhîm, Jilid 15, (Riyâdh: Dâr Thaibah, 
1999), 466. 
 10Muhammad bin Ahmad al-Qurthubî, al-Jâmi‘ li Aḥkâm al-Qur’ân wa al-Mubayyin limâ 
tadhammanahu mina al-Sunnah wa Âyi al-Furqân, Jilid 21, (Beirut: al-Risâlah, 2006), 209. 
 11Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 20. 



52 

 

 Firman Allah Swt Q.S. al-Mu’minûn/23: 14. 

ظَاما الْعنوا فَكَسظَامةَ عغضا الْملَقْنةً فَخغضلَقَةَ ما الْعلَقْنلَقَةً فَخطْفَةَ عا النلَقْنخ ثُم  اهأْنشأَن ا ثُمملَح
رلْقًا آخخ  

Al-Thabarî menafsirkan ayat ini dengan mengatakan: 

لْعلَقَةَ مضغةً، ثُم صيرنا النطْفَةَ الَّتي جعلْناها في قرارٍ مكينٍ علَقَةً، وهي الْقطْعةُ من الدمِ، فَخلَقْنا ا
 رلْقًا آخخ اهأْنشأَن ا، ثُمملَح ظَاما الْعنوفَكَس مِ، ثُماللَّح نةُ مطْعالْق يهو. 

 Artinya: “Kemudian Kami ubah setetes mani yang disimpan dalam tempat 
 yang kokoh menjadi segumpal darah; darah itu Kami ubah menjadi 
 segumpal daging; segumpal daging itu Kami jadikan tulang; lalu Kami 
 bungkus tulang itu dengan daging; kemudian Kami jadikan ia sebagai 
 ciptaan yang lain” 

 Menurut al-Thabarî, ayat ini menggambarkan proses bertahap 

perkembangan manusia sejak dari nuthfah hingga menjadi makhluk hidup yang 

sempurna. Kata ‘alaqah dipahami sebagai segumpal darah yang menempel di 

rahim, sedangkan mudhghah bermakna segumpal daging yang kemudian dibentuk 

menjadi tulang belulang. Kalimat “fa kasawnâ al-‘iẓhâm laḥmâ” menunjukkan fase 

ketika tulang dilapisi daging, menggambarkan perubahan struktural yang berurutan 

dan teratur dalam proses penciptaan.12 

 Al-Thabarî menjelaskan bahwa kata ganti (dhamîr) “hu” dalam kalimat “an 

sya’nâhu khalqan âkhara” merujuk pada manusia (al-insân) secara keseluruhan, 

mencakup semua tahap dari nuthfah, ‘alaqah, mudhghah, izhâm hingga menjadi 

bentuk yang sempurna.13 

 Para mufassir berbeda pendapat dalam menafsirkan makna “khalqan 

âkhara”. Sebagian, seperti Ibnu ‘Abbâs, menafsirkan bahwa maknanya merujuk 

 

 12Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Jilid 17, 21. 
 13Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Jilid 17, 21. 



53 

 

pada peniupan roh ke dalam janin, yang menjadikannya makhluk hidup. Pendapat 

lain, seperti Mujâhid, memahami bahwa makna “khalqan âkhara” adalah manusia  

yang mencapai kesempurnaan masa muda. Mufassir lainnya memahami dengan 

pertumbuhan setelah lahir, seperti munculnya rambut, gigi dan lainnya.14 

 Menurut pandangan al-Thabarî pendapat pertama lebih kuat, bahwa yang 

dimaksud dari “khalqan âkhara” adalah saat peniupan roh ke dalam janin, dimulai 

dari nuthfah, ‘alaqah, mudhghah, ‘izhâm, lahm kemudian ditiupkan roh yang 

mengubahnya menjadi manusia setelah melalui tahapan perkembangan fisik, proses 

ini serupa dengan penciptaan Âdam  dari tanah.15  

 Penafsiran al-Thabarî tersebut menjelaskan kebesaran dan hikmah Allah 

dalam mengatur seluruh proses kehidupan, mulai dari perkembangan janin hingga 

hingga lahir menjadi manusia. Ia menjelaskan bahwa peniupan roh merupakan 

tahap spiritual yang membedakan manusia dari makhluk lain, sekaligus 

menegaskan kesempurnaan ciptaan Allah sebagai “Ahsan al-Khâliqîn”.16 

Penafsiran al-Thabarî terhadap Potongan Ayat 14 surah al-Mu’minūn 

ينقالالْخ نسأَح اللّٰه كارفتب 
 Al-Thabarî menafsirkan potongan ayat ini sebagai ungkapan pujian atas 

kesempurnaan ciptaan Allah setelah menjelaskan seluruh tahapan penciptaan 

manusia. Menurutnya, kalimat ini menunjukkan kebesaran dan keagungan Allah 

yang telah menciptakan manusia melalui proses yang sempurna dan penuh hikmah. 

 

 14Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 22-24. 
 15Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 24-25. 
 16Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 25. 



54 

 

 Sebagian ulama, seperti Ibnu Jurayj, menafsirkan ayat ini berkaitan dengan 

penciptaan nabi ʿÎsâ bin Maryam Namun, sebagian mufassir lain seperti Mujâhid 

memahami ayat ini secara umum sebagai pujian terhadap kesempurnaan ciptaan 

Allah. Menurut pandangan al-Thabarî pendapat Mujâhid lebih kuat.17
 

2. Surah al-Hajj Ayat 5 

 ع نم ّثُم طْفَةّن نم ّابٍ ثُمتر نم اكُملَقْنا خّفَإِن ثالْبع نّبٍ ميي رف مإِنْ كُنت اسّا النيٰاَيه نم ّثُم لَقَة
 ...لَّقَةخرِ مغَيو لَّقَةخّم ةغضم 

Al-Ṭabarī menafsirkan ayat ini dengan mengatakan: 

 مآد أَبِيكُم لْقا خنائدتي ابصلى الله عليه وسلم فَإِنَّ ف نابٍ، متر ثُم  اكُماءَنشإِن  نم طْفَةن  ،مآد ثُم اكُمرِيفَنصالًا  توأَح 
 ...مضغة  إِلَى  علَقَة من  ثُم  علَقَة، إِلَى   نطْفَة  من  حالٍ؛  بعد   حالًا 

 Artinya: “Sesungguhnya Kami telah memulai penciptaan bapak kalian, 
 Ādam, dari tanah. Kemudian Kami menciptakan kalian dari nuthfah 
 Ādam, lalu Kami ubah-ubah keadaan kalian dari satu tahap ke tahap 
 berikutnya dari nuthfah menjadi segumpal darah, kemudian dari 
 segumpal darah menjadi segumpal daging agar kalian mengambil 
 pelajaran” 

 Menurut al-Thabarî, ayat ini menunjukkan bahwa penciptaan manusia 

memiliki pola bertahap yang menjelaskan perkembangan janin hingga menjadi 

manusia merupakan bukti nyata kekuasaan Allah atas kehidupan dan kebangkitan.18 

 Terkait kalimat “mukhallaqatin wa ghayri mukhallaqah”, para mufassir 

berbeda pendapat. Sebagian mufassir seperti ʿAbdullâh berpendapat bahwa 

ungkapan ini berkaitan dengan sifat nuthfah, sebagai penjelasan penciptaan 

manusia dari tanah, kemudian dari nuthfah. Maka maksud dari (mukhallaqah) 

adalah penciptaan yang sempurna, yaitu penjelasan bahwa sebagian janin 

 

 17Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 25. 
 18Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Jilid, 16, 461. 



55 

 

diciptakan secara sempurna (mukhallaqah) dan sebagian lainnya tidak sempurna 

(ghayru mukhallaqah), karena mengalami keguguran sebelum terbentuk  

sempurna.19 

Mufassir lain, seperti Mujâhid menafsirkan bahwa maksudnya merujuk 

pada kondisi segumpal daging (mudhghah), apakah sudah terbentuk menjadi 

manusia atau belum. Jika sudah, berarti sempurna kejadiannya (mukhallaqah). 

Namun jika belum atau keguguran maka belum sempurna (ghayru mukhallaqah). 

Mufassir lainnya, seperti Qatâdah menafsirkan bahwa maksudnya adalah 

penciptaan keadaan manusia yang sempurna dan tidak sempurna.20 

Menurut pandangan al-Thabarî pendapat seperti Mujâhid sebagai yang 

paling kuat. Menurutnya, “mukhallaqah” merujuk pada janin yang telah terbentuk 

sempurna dan telah ditiupkan roh, sedangkan “ghayru mukhallaqah” adalah janin 

yang gugur sebelum mencapai kesempurnaan, masih dalam bentuk mudhghah 

(segumpal daging) dan belum ditiupkan roh.21 

Para mufassir  menyepakati bahwa peniupan roh terjadi setelah janin berusia 

120 hari (empat bulan), saat kandungan memasuki bulan kelima. Pandangan ini 

bersumber dari argumentasi yang kuat berdasarkan hadis-hadis Nabi.22 

Sebagaimana sabda Rasulullah Saw tentang peniupan ruh dalam riwayat Sunân 

Tirmidzî: 

  ولُ اللَّهسا رثندقَالَ: ح اللَّه دبع نصلى الله عليه وسلمع لْقُهخ عمجي كُمدقَالَ: " إِنَّ أَح ،وقدصالْم قادالص وهو ،
لَ ذَلك، في بطْنِ أُمه أَربعين يوما، ثُم يكُونُ في ذَلك علَقَةً مثْلَ ذَلك، ثُم يكُونُ في ذَلك مضغةً مثْ 

 

 19Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 461. 
 20Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 462-463. 
 21Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 463. 
 22 Muhammad bin Ahmad al-Qurthubî, al-Jâmi‘ li Aḥkâm al-Qur’ân wa al-Mubayyin limâ 
tadhammanahu mina al-Sunnah wa Âyi al-Furqân, Jilid 14, 316. 



56 

 

 معو ،هلأَجو ،هقبِ رِزبِكَت ،اتمعِ كَلببِأَر رميؤو ،وحالر يهف فينفُخ لَكالْم هلُ إِلَيسير ثُم يقشو ،هل
 ،يدعس أَو 

 Artinya: “Dari Abdullah bin Mas‘ud berkata: Rasulullah صلى الله عليه وسلم, yang benar lagi 
 dibenarkan (oleh Allah), bersabda: "Sesungguhnya penciptaan salah 
 seorang di antara kalian dikumpulkan di dalam perut ibunya selama empat 
 puluh hari dalam bentuk nuthfah (air mani), kemudian menjadi ‘alaqah 
 (segumpal darah) selama itu juga, kemudian menjadi mudhghah (segumpal 
 daging) selama itu juga. Setelah itu, diutuslah malaikat kepadanya, lalu 
 meniupkan ruh ke dalamnya, dan diperintahkan untuk menulis empat 
 perkara: rezekinya, ajalnya, amalnya, dan apakah ia celaka atau bahagia.”
 (HR. Tirmidzi, No. 2137).23 

Dengan demikian penafsiran al-Thabarî terhadap Surah al-Ḥajj ayat 5 

menjelaskan perkembangan janin yang dimulai dari tanah, sperma, segumpal darah 

dan segumpal daging hingga menjadi makhluk hidup membuktikan kekuasaan dan 

kebijaksanaan Allah dalam mengatur kehidupan dari awal hingga akhir. 

Penafsiran ini juga menjelaskan perkembangan janin dari fase nuthfah ke 

mudhghah, yang mencakup dua kondisi: janin yang telah sempurna hingga 

dilahirkan, dan janin yang keguguran masih berbentuk mudhghah dan belum 

ditiupkan roh.24 

 Al-Thabarî terhadap potongan ayat 5 Surah al-Ḥajj 

 ونقر في الْأَرحامِ ما نشاءُ إِلَى أَجلٍ مسمى 

 Al-Thabarî menafsirkan potongan ayat ini sebagai penegasan bahwa Allah-

lah yang menentukan masa perkembangan janin di dalam rahim, sesuai dengan 

kehendak dan ketetapan-Nya. Ia menjelaskan bahwa Allah menempatkan janin 

dalam rahim hingga waktu yang telah ditetapkan. Dengan demikian, ayat ini 

 

 23Muḥammad bin ‘Îsâ al-Tirmidzî, Sunan al-Tirmidzî, Juz III (Beirût: Dâr al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2011), 191. 
 24Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 462-463. 



57 

 

menegaskan kekuasaan Allah dalam mengatur setiap tahap kehidupan manusia 

sejak awal penciptaan hingga kelahiran.25 

B. Penafsiran Tafsir Ilmi Kemenag RI Tentang Perkembangan Janin Dalam 

Perspektif Al-Qur’an dan Sains 

1. Manusia Berasal dari Saripati Tanah 

 ۚ◌ ولَقَد خلَقْنا الْانسانَ من سلٰلَة من طينٍ  
Artinya: Dan sesungguhnya, telah Kami ciptakan manusia dari (berasal) 
tanah (al-Mu’minūn/23: 12) 
 
Surah al-Mu’minun ayat 12 menyebutkan manusia diciptakan dari "saripati 

tanah", yang menunjukkan bahwa materi tubuhnya berasal dari unsur bumi. Kata 

“min sulâtalin min thîn” mengisyaratkan bahwa unsur-unsur esensial bagi 

kehidupan manusia bersumber dari tanah. Hal ini sejalan dengan pernyataan al-

Qur'an bahwa Nabi Âdam diciptakan dari tanah yang mengandung unsur-unsur 

kimiawi pembentuk kehidupan.26 

Terdapat pendapat lain yang menyatakan Nabi Âdam bukanlah manusia 

pertama di bumi. Pendapat ini merujuk pada Q.S. Âli ‘Imrân/3: 59, yang 

menganalogikan penciptaan Nabi Âdam dengan kelahiran Nabi Îsâ tanpa ayah. 

Namun, al-Qur'an juga secara tegas menyatakan Nabi Âdam sebagai manusia 

pertama.27 

 

 25Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, 464. 
26Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Badan Litbang 
dan Diklat Kementerian Agama RI, 2012), 34 
 27Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 26. 



58 

 

Surah al-Baqarah ayat 30 mengisahkan dialog antara Allah dan malaikat 

sebelum penciptaan Nabi Âdam. Dalam dialog itu, para malaikat seakan mengira 

makhluk yang akan diciptakan akan berbuat kerusakan seperti penghuni bumi 

sebelumnya dan dinilai tidak layak menjadi khalîfah. Ada interpretasi bahwa Nabi 

Âdam tercipta melalui proses dalam rahim makhluk tersebut, sehingga mengalami 

mutasi genetik yang menghasilkan sosok lebih cerdas dan sempurna. 

Selain itu, ada pandangan yang menafsirkan surah al-A‘raf ayat 189 sebagai 

isyarat bahwa Âdam diciptakan bersama kembarannya, Hawa. Secara ilmiah, 

analisis fosil dan DNA mengindikasikan bahwa seluruh manusia modern berasal 

dari satu leluhur yang hidup sekitar 350.000 tahun lalu.28 

Tafsir Ilmi Kemenag RI menjelaskan kata “min sulâlatin min thîn” 

mengandung unsur logam seperti besi, tembaga, kobalt, mangan, serta metaloid 

yang berperan penting dalam pembentukan molekul organik kompleks (asam amino 

dan nukleotida), yang menjadi dasar kehidupan. Dengan tambahan unsur nitrogen, 

oksigen, karbon dan hidrogen, hal ini memicu terbentuknya senyawa organik 

penting bagi perkembangan awal kehidupan sel dan embrio janin.29 

Penjelasan ilmiah ini sejalan dengan biokimia modern yang menyebut 

unsur-unsur bumi sebagai komponen esensial tubuh manusia dalam pembentuk sel 

dan penunjang fungsi vital janin. Proses pembentukan protein, DNA, dan RNA 

menunjukkan bagaimana unsur dasar ini menjadi struktur kehidupan.30 

 

 28Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 27 
 29Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 15-16. 
 30Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 17. 



59 

 

Hasil pengamatan mikroskopis membuktikan bahwa elemen tubuh manusia 

juga ditemukan dalam tanah, meskipun kadarnya berbeda. Tubuh manusia tersusun 

atas 22 unsur esensial. Oksigen dan hidrogen sebagai komponen utama air (sekitar 

70% tubuh). Unsur lain seperti karbon, oksigen, dan hidrogen membentuk senyawa 

organik kompleks seperti vitamin, protein, lemak, gula, enzim dan hormon. Adapun 

Mineral seperti kalsium dan fosfor membentuk struktur tulang.31 

 Al-Qur’an menggunakan beberapa istilah untuk materi penciptaan: debu 

(al-Turâbu), Q.S. al-Ḥajj: 5), tanah (thîn), Q.S. al-Mu’minûn: 12), dan tanah liat 

(ṣhalṣhâl, QS. al-Ḥijr: 26). Istilah-istilah ini dapat dipahami sebagai suatu proses: 

debu (al-Turâbu) yang basah berubah menjadi tanah (thîn). Tanah tersebut 

kemudian mengalami pembusukan dan menjadi lumpur hitam (ḥama’in masnûn). 

Setelah mengering, ia berubah menjadi tanah liat (shalshâl).32 

Dengan demikian, Tafsir Ilmi Kemenag RI menegaskan bahwa pernyataan 

al-Qur’an tentang asal-usul manusia dari tanah bukan sekadar simbolik ataupun 

metafora spiritual saja, melainkan bersifat empiris dan faktual. Ayat ini 

menunjukkan bahwa al-Qur’an telah mengisyaratkan hubungan antara kehidupan 

manusia dan unsur-unsur bumi jauh sebelum sains modern menemukannya.33 

Sperma pun berasal dari sari makanan dan nutrisi yang diperoleh dari tumbuhan 

yang tumbuh dari tanah dan air.34 

 

 31Nadiah Thayyarah, Buku Pintar Sains dalam Al-Qur’an: Mengerti Mukjizat Ilmiah 
Firman Allah, (Jakarta: Zaman, 2013), 190. 
 32Muḥammad bin al-Syaukânî, Tafsîr Fatḥ al-Qadîr al-jâmi‘ bayna Fannay al-Riwâyah wa 
al-Dirâyah min ‘Ilm al-Tafsîr, Jilid 3, (Mesir: Dâr al-Wafâ, 2008), 178. 
 33Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 17-18. 

34Wahbah al-Zuḥaylî, al-Tafsîr al-Munîr fî al-‘Aqîdah wa al-Syarî‘ah wa al-Manhaj, Jilid 
9, (Damaskus: Dâr al-Fikr, 2009),170. 



60 

 

Tafsir Ilmi Kemenag RI mengintegrasikan wahyu dengan ilmu pengetahuan 

menjelaskan ayat di atas bahwa adanya kesesuaian antara makna ayat dan temuan 

ilmiah modern, bahwa bahan dasar tubuh manusia berasal dari unsur tanah. Dengan 

demikian ayat ini tidak hanya dipahami secara teologis, melainkan menjelaskan 

sebuah fakta ilmiah terhadap perkembangan janin.35 

Dari fase nuthfah sampai ke fase lahm Tafsir Ilmi Kemenag RI 

menjelaskannya dalam Q.S. al-Mu’minûn /2: 13 dan 14 dan dalam Q.S. al-Hajj/22: 

5. 

ثُم خلَقْنا النطْفَةَ علَقَةً فَخلَقْنا الْعلَقَةَ مضغةً فَخلَقْنا الْمضغةَ   ١٣  ۖ◌ ثُم جعلْنٰه نطْفَةً في قرارٍ مكينٍ 
 رلْقًا اٰخخ أْنٰهشاَن ا ثُمملَح ظٰما الْعنوا فَكَسظٰمع ◌ۗ   نيقالْخٰل نساَح اللّٰه كار١٤  ۗ◌ فَتب  

Artinya: “Kemudian, sperma itu segumpal darah. Lalu, segumpal darah itu 
Kami jadikan segumpal daging. Lalu, segumpal daging itu Kami jadikan 
tulang belulang. Lalu, tulang belulang itu Kami bungkus dengan daging. 
Kemudian, Kami menjadikannya makhluk yang (berbentuk) lain. Mahasuci 
Allah sebaik-baik pencipta”. (Q.S al-Mu'minûn/23:13-14). 
 

 لَكُم   لّنبيِّن   مخلَّقَة وّغَيرِ   مّخلَّقَة  مضغة   من  ثُمّ   علَقَة من  ثُمّ  نّطْفَة   من ثُمّ  ترابٍ   مّن  خلَقْنٰكُم   فَانّا
ّرقنى  وامِ  فحا  الْاَراۤءُ  مشلٰى  نلٍ  اى  اَجّمسّم...  

Artinya: “Sesungguhnya Kami telah menciptakan (orang tua) kamu (Nabi 
Adam) dari tanah, kemudian (kamu sebagai keturunannya Kami ciptakan) 
dari setetes mani, lalu segumpal darah, lalu segumpal daging, baik 
kejadiannya sempurna maupun tidak sempurna, agar Kami jelaskan 
kepadamu (tanda kekuasaan Kami dalam penciptaan ...”). (Q.S al-
Hajj/22:5). 
 

2. Fase Nuthfah 

Fase nuthfah dijelaskan dalam Q.S. al-Mu’minûn ayat ke 13 dan Q.S al-Hajj 

ayat ke 5. Kedua ayat tersebut menunjukkan tahapan biologis perkembangan janin 

berlangsung melalui tahapan yang terstruktur, sejalan dengan deskripsi embriologi 

 

 35Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 15-16. 



61 

 

modern. Proses ini dimulai dari pembuahan sperma laki-laki dan ovum perempuan 

di saluran tuba falopi. Kurang lebih 24 jam setelah pembuahan, zigot terbentuk, lalu 

bergerak menuju uterus dan menempel di dindingnya. Inilah fase awal 

perkembangan embrio. Kurang lebih tiga bulan perkembangan embrio, kemudian 

dilanjutkan dengan fase perkembangan janin (fetus) selama enam bulan 

berikutnya.36 

Saripati tanah yang diasimilasi dan dimanfaatkan tubuh manusia menjadi 

bahan awal pembentukan nuthfah dalam organ reproduksi. Istilah nuthfah dipahami 

sebagai cairan reproduksi laki-laki dan perempuan yang mengandung sel benih 

(sperma dan ovum). Secara leksikal, nuthfah berarti sperma atau setetes cairan 

kental, sedangkan secara ilmiah merujuk pada cairan konsentrat fluida yang 

mengandung spermatozoa. Sperma laki-laki digambarkan seperti cacing, 

sedangkan sperma perempuan digambarkan seperti telur kecil.37 Sperma juga 

digambarkan seperti ikan berekor panjang, disebut sulâlah dalam bahasa Arab.38 

 Nutfah dalam al-Qur’an disebut sebagai “air yang lemah” (mâʼ mahîn), 

Surah al-Mursalât/77:20) dan “air yang terpancar” (mâʼ dâfiq, Surah al-Târiq/86:6). 

Istilah mâʼ mahîn merujuk pada sperma yang keluar dari alat kelamin, menekankan 

sifatnya yang rendah dan lemah. Sementara itu, istilah “mâʼ dâfiq” menggambarkan 

proses sperma yang terpancar dan memasuki rahim. Ada juga istilah turunan 

 

 36Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 93. 
 37 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6 (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD Singapura, 
1990), 4764. 
 38Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 95. 



62 

 

“nutfah amsyâj” yang berarti campuran dua benih, yakni sperma dan ovum. Surah 

al-Insân/76:2 menjelaskan bahwa hanya satu sperma yang membuahi sel telur.39  

 Secara biologis hal tersebut sesuai dengan konsep genetik modern, yakni 

pertemuan dua sel reproduksi yang masing-masing membawa 23 kromosom, 

membentuk 46 kromosom baru dalam zigot. Oleh karena itu proses ini 

menggambarkan pertemuan dua unsur genetik yang kemudian berpadu membentuk 

satu kesatuan baru. Oleh sebab itu, penggunaan istilah “amsyâj” yang berbentuk 

jamak yang mensifati nuthfah yang berbentuk mufrad dalam ayat tersebut dianggap 

tepat, karena secara biologis kandungan kromosom yang dimilikinya berjumlah 

sangat banyak yang berasal dari dua individu berbeda.40 

 Istilah mâ’ mahîn (air yang lemah) dalam surah al-Mursalât sebagaimana 

ditegaskan dalam hadis Rasulullah Saw, merujuk pada warna sperma dan ovum. 

إِنَّ   عن أَنسِ بنِ مالك، أَنَّ أُم سلَيمٍ حدثَت أَنها كَانت تحت أَبِي طَلْحةَ، فقَالَت: يا رسولَ االلهِ، 
ت الْماءَ". االلهَ لاَ يستحيِي من الْحق، فَهلْ علَى الْمرأَة من غُسلٍ إِذَا هي احتلَمت؟ قَالَ: "نعم، إِذَا رأَ

  يشبِه   فَبِم : " صلى الله عليه وسلمفَضحكَت أُم سلَيمٍ، فقَالَت: يا رسولَ االلهِ، وهلْ تحتلم الْمرأَةُ؟ فقَالَ رسولُ االلهِ  
 ." سبق يكُونُ منه الشبه أَو   علَا  فَأَيهما  أَصفَر،   رقيق  الْمرأَة  وماءَ   أَبيض،  غَليظٌ   الرجلِ  ماءَ  إِنَّ  الْولَد؟

 
Artinya: “Dari Anas bin Malik, bahwa Ummu Sulaim menceritakan: ia 
berkata, "Wahai Rasulullah, sesungguhnya Allah tidak malu dari 
kebenaran. Apakah wanita wajib mandi jika ia bermimpi (basah)?" Beliau 
bersabda: "Ya, apabila ia melihat air (mani)." Ummu Sulaim tertawa lalu 
berkata, "Wahai Rasulullah, apakah wanita juga bermimpi (basah)?" 
Beliau صلى الله عليه وسلم bersabda: "Lalu dari mana anak itu bisa mirip? Sesungguhnya air 
mani laki-laki itu berwarna putih pekat, dan air mani perempuan itu 
berwarna kuning bening. Maka mana yang lebih dominan atau lebih 
dahulu, darinyalah kemiripan itu.” (HR. Muslim, No. 311).41 

 
39Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains,  94. 
 40M. Quraish  Shihab, Tafsir al-Misbah, Jilid 14 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 654. 
 41Muslim bin al-Ḥajjâj al-Qusyairî al-Naisâbûrî, Shaḥîḥ Muslim, Juz I (Beirût: Dâr al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 2018), 147. 



63 

 

Fakta ilmiah tentang warna kuning cairan reproduksi perempuan baru 

diungkap pada abad ke 18, sampai saat ini dalam istilah medis masih menyebutnya 

dengan “air kuning”, meskipun telah disebutkan Rasulullah 14 abad yang lalu.42 

 Sperma diproduksi di testis, cairan seminal yang mengandung glukosa 

sebagai sumber energi sperma, prostaglandin yang merangsang kontraksi rahim 

untuk membantu pergerakan sperma menuju sel telur, serta zat pelindung terhadap 

keasaman saluran reproduksi perempuan dan melicinkan pergerakannya.43 

 Setiap ejakulasi, jutaan sperma dikeluarkan, tapi hanya satu yang berhasil 

membuahi ovum. Setelah pembuahan, indung telur segera membentuk membran 

untuk mencegah sperma lain membuahi. Proses panjang ini diibaratkan sebagai 

perjalanan hidup penuh rintangan, bahkan diserupakan dengan perjalanan ke bulan, 

yang menunjukkan kebesaran Allah Swt dalam mengatur setiap tahap kehidupan.44  

 Penjelasan di atas menunjukkan adanya keselarasan penafsiran ayat dan 

pengetahuan ilmiah mengenai fungsi rahim sebagai tempat perkembangan embrio. 

Proses awal pembentukan janin dimulai dari pertemuan dua sel reproduksi  yang 

kemudian berkembang di dalam rahim melalui rangkaian proses biologis yang 

teratur dan sistematis. Setelah fase nuthfah, Tafsir Ilmi Kemenag RI menyebutkan 

fase-fase perkembangan janin berikutnya, yaitu fase ‘alaqah, mudhghah, tulang dan 

otot yang dijelaskan dalam Q.S al-Mu’minūn ayat 14 dan Q.S al-Hajj ayat ke 5.45 

 

 42Nadiah Thayyarah, Buku Pintar Sains dalam Al-Qur’an,195. 
 43Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 95. 

44Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 95. 
 45Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 93. 



64 

 

3. Fase Perkembangan ‘Alaqah 

Setelah pembuahan, zigot dengan 46 kromosom mulai membelah dan 

bergerak melalui tuba falopi menuju rahim. Proses ini berlangsung sekitar 6 hari 

hingga zigot menempel pada dinding rahim dan membentuk blastokista 

(blastocyst). Pada hari ke-15 dimulailah fase ‘alaqah. 

Surah al-Hajj/22: 5 menjelaskan bahwa penciptaan manusia berlangsung 

bertahap: dari tanah, menjadi setetes mani (nutfah), segumpal darah (’alaqah), dan 

segumpal daging (mudhghah), baik sempurna maupun tidak. Ayat ini 

menggambarkan perkembangan janin secara bertahap yang sejalan dengan temuan 

embriologi modern, sebagai bukti kekuasaan Allah Swt atas kehidupan manusia 

sejak awal penciptaan hingga akhir hayat.46 

Seiring kemajuan ilmu pengetahuan dan penelitian embriologi, para ahli 

memahami ‘alaqah sebagai sesuatu yang menempel/menggantung pada dinding 

rahim. Setelah pembuahan, zigot membelah secara berkelipatan dua dan sambil 

bergerak menuju dan menempel kuat pada rahim. Pada fase ‘alaqah ini, belum 

terdapat unsur darah, sehingga penafsiran kata “‘alaqah” dalam Al-Qur’an sebagai 

“segumpal darah” dinilai kurang tepat secara ilmiah.47 

Surah al-Mu’minûn/23: 14 menjelaskan bahwa perkembangan janin melalui 

tahapan dari sperma beralih menjadi sesuatu yang melekat (’alaqah), kemudian 

menjadi segumpal daging (mudhghah), setelah itu menjadi tulang yang dibungkus 

daging, hingga menjadi makhluk sempurna. Tahap ‘alaqah dalam surah al-

 
46Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 99. 
 47M. Quraish  Shihab, Tafsir al-Misbah, Jilid 9,13. 



65 

 

Mu’minûn ayat 14 menggambarkan bentuk pra-embrionik yang terjadi sekitar hari 

ke-24 hingga 25 setelah pembuahan. Ayat ini juga membagi pertumbuhan embrio 

menjadi empat tahap. Tahap pertama adalah saat ovum baru dibuahi, sedangkan 

‘alaqah merupakan tahap pra-embrionik setelah fusi antara sperma dan ovum. 48 

Surah al-Mu’minûn ayat 14 menjelaskan ‘alaqah sebagai istilah yang 

bermakna segumpal darah, sesuatu yang menempel/melekat, menyerupai lintah 

ataupun buah pir. Ayat ini sesuai dengan pengamatan ilmiah bahwa sel telur yang 

telah dibuahi menempel kuat pada dinding rahim. Embrio pada tahap ini memang 

mirip lintah, baik bentuknya yang seperti buah pir maupun fungsinya, dimana 

sistem kardiovaskular (sistem pembuluh darah dan jantung) mulai terbentuk dan 

bergantung pada sirkulasi darah ibu untuk hidup. Moore dan Azzindani menegaskan 

kesesuaian ini.49 

Perkembangan dari fase nutfah ke ’alaqah memakan waktu sekitar sepuluh 

hari, diakhiri dengan implantasi zigot di dinding rahim. Selanjutnya, fase mudhghah 

terjadi dalam dua hari, antara hari ke-24 dan ke-26. 

Dari uraian di atas tersebut, terlihat bahwa al-Qur’an menggambarkan 

perkembangan janin secara biologis dengan sangat tepat, meskipun saat itu ilmu 

pengetahuan ilmiah tentang hal itu belum dikenal. Secara spiritual, fase ‘alaqah 

juga menggambarkan ketergantungan penuh makhluk kepada penciptanya, 

sebagaimana embrio yang bergantung pada rahim ibunya untuk hidup.50 

 
48Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 100. 
49Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 101. 
50Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 101. 



66 

 

4. Fase Perkembangan Mudhghah 

Fase mudhghah merupakan fase kedua perkembangan embrio setelah 

‘alaqah. Istilah “mudhghah” menggambarkan embrio yang menyerupai sepotong 

daging atau permen karet bekas kunyahan. 

Dalam al-Qur’an, mudhghah disebut sebagai “segumpal daging” yang 

menggambarkan bentuk embrio setelah fase ‘alaqah. Fase ini dimulai sekitar hari 

ke-24 hingga ke-26 pasca pembuahan dan berlangsung hingga hari ke-40 atau 

sekitar minggu ke-6 kehamilan. Peralihan dari ‘alaqah ke mudhghah berlangsung 

cepat, sebagaimana ditunjukkan oleh penggunaan kata sambung “fa” dalam surah 

al-Hajj ayat 5, yang dalam bahasa Arab menunjukkan kesinambungan proses. 51 

Pada hari ke-28, muncul tonjolan dan lekukan di punggung embrio yang 

menyerupai permen karet atau daging yang baru dikunyah. Hingga usia 6 minggu, 

embrio mulai mampu bergerak di dalam rahim. 

Fase mudhghah juga ditandai oleh peningkatan pertumbuhan dan 

pembelahan sel yang sangat cepat. Segumpal daging ini terdiri atas jaringan atau 

sel yang telah dan belum mengalami diferensiasi, sebagaimana dijelaskan dalam 

surah al-Hajj ayat 5. Menurut Moore dan Azzindani, istilah “sempurna” dalam ayat 

tersebut merujuk pada diferensiasi sel.52 

Perkembangan fase mudhghah berlanjut ke tahap pembentukan organ yang 

disebut “takhalluq”. Pada fase ini tangan dan kaki mulai terlihat. Organ seperti 

 
51Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 102, 
52Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 102, 



67 

 

mata, lidah, dan bibir mulai terbentuk, meskipun bentuk manusia belum terlihat 

hingga akhir minggu ke-8. Sementara jantung mulai berdetak pada minggu ke-5. 

Embrio juga mulai membentuk plasenta (tabung), yang berfungsi 

menyalurkan oksigen dan nutrisi dari ibu ke janin. Surah Al-Hajj ayat 5 

menyebutkan dua jenis mudhghah: “yang telah terbentuk,” yakni embrio yang 

mulai membentuk organ dengan fungsi khusus, dan “yang belum terbentuk,” yaitu 

plasenta yang mulai terbentuk sekitar hari ke-35. Fase ini berakhir sekitar hari ke-

40 atau minggu ke-6 kehamilan.53 

Tafsir Ilmi menafsirkan istilah mudhghah mencerminkan keajaiban bahasa 

al-Qur’an, karena pada fase mudhghah embrio memang menyerupai gumpalan 

daging dengan lekukan yang tampak seperti bekas dikunyah.54 

5. Fase Perkembangan Tulang (Izham) 

Fase pembentukan tulang dimulai pada fase mudhghah, ketika menjelang 

akhir minggu ke-6, tulang mulai terbentuk sehingga membuat embrio semakin 

menyerupai manusia. Pada minggu ke-7, perkembangan kerangka semakin 

memperjelas bentuk manusia.55 

Pada hari ke-40 hingga ke-45 menjadi tahap penting yang menandai 

peralihan dari fase mudhghah ke bentuk manusia. Setelah tulang diselimuti otot, 

 
53Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 103. 
 54Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 101. 

55Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 103. 



68 

 

bentuk embrio semakin mirip manusia. Bagian kepala mulai tampak berbeda dari 

lengan, dan mata serta bibir mulai terlihat jelas. 56 

Hal ini sejalan dengan sabda nabi Muhammad dalam riwayat Muslim: 

لَّم يقُـولُ: إِذَا   سـو ـهلَيلَّى االلهُ ع ولَ االلهِ صـسر تعمقَالَ: س ،فَارِيالْغ يدنِ أَسذَيفَةَ بح نع
معها   سـ لَـقخا، وهرو فَصـ ،لَـكـا مإِلَيه ـثَ اللَّـهعلَةً، بونَ لَيبعأَرو اناثْنت طْفَةبِالن ترم
ي ربـك مـا   أَمِ أُنثَـى؟ فَيقْضـ أَذْكُـر با رقَالَ: ي ا، ثُمهظْمعا وهملَحا وهجِلْدا، وهرصبو
  ،لَـكالْم ـبكْتياءَ، و ـا شـم كبي را؟ فَيقْضلُهأَج با ريقُولُ: ي ثُم ،لَكالْم بكْتياءَ، وش

 ي را؟ فيقْضقهرِز با ريقُولُ: ي ثُم  ،هـدلَـى يع يفَةح بِالصـ لَـكالْم جـرخي اءَ، ثُما شم كب
 .نقُصلَا يو را أَملَى مع زِيدفَلَا ي 

 
 Artinya: “Apabila nutfah (sperma) telah berusia empat puluh dua malam, 
 Allah mengutus malaikat kepadanya, lalu malaikat itu membentuknya 
 (membentuk rupa janin), menciptakan pendengarannya, penglihatannya, 
 kulitnya, dagingnya, dan tulangnya. Kemudian malaikat berkata: ‘Wahai 
 Tuhanku, laki-laki atau perempuan?, Maka Rabbmu menetapkan sesuai 
 kehendak-Nya, lalu malaikat menuliskannya. Kemudian malaikat berkata: 
 Wahai Tuhanku, bagaimana ajalnya?, Maka Rabbmu menetapkan sesuai 
 kehendak-Nya, lalu malaikat menuliskannya. Kemudian malaikat berkata: 
 Wahai Tuhanku, bagaimana rezekinya?’,Maka Rabbmu menetapkan sesuai 
 membawa catatan di tangannya; ia tidak menambah dan tidak mengurangi 
 dari apa yang diperintahkan kepadanya” (HR. Muslim, No. 2646).57 
 

6. Fase Perkembangan Otot (Lahm) 

 Sebelumnya, para ilmuwan mengira proses pembentukan tulang dan otot 

berlangsung bersamaan, namun analisis mikroskopis membuktikan bahwa tulang 

berkembang lebih dulu, kemudian dibungkus otot dan daging, sebagaimana 

dijelaskan dalam al-Qur’an. Setelah tulang diselimuti otot (lahm), bentuk manusia 

menjadi lebih nyata, dan bagian tubuh yang sebelumnya terpisah mulai terhubung. 

 
56Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains ,104. 
 57Muslim bin al-Ḥajjâj al-Qusyairî al-Naisâbûrî, Shaḥîḥ Muslim, Juz II, 479. 



69 

 

Karena itu, istilah “memberi pakaian” kepada tulang dalam al-Qur’an sangat tepat 

menggambarkan proses ini.58  Tahap pembungkusan tulang oleh otot, dikenal 

sebagai myogenesis, berlangsung dari akhir minggu ke-7 hingga akhir minggu ke-

8, dan disebut fase akhir pembentukan embrio (takhalluq). Setelah fase ini, 

dimulailah perkembangan janin (fetus) yang dalam Al-Qur’an disebut nasy’ah.59 

 Al-Qur'an terbukti mendahului sains dalam mendeskripsikan pembentukan 

tulang (‘izhâm) sebelum otot (lahm). Penemuan modern bahwa tulang terbentuk 

sebelum otot adalah bukti empiris dari ‘ijâz ‘ilmî al-Qur’an tersebut. Oleh karena 

itu, Tafsir Ilmi Kemenag bukanlah upaya membenarkan sains melalui wahyu, 

melainkan penggunaan sains sebagai sarana untuk mengungkap keagungan wahyu. 

Inilah titik temu iman dan rasio, spiritualitas dan empirisme. 

 Menjelang akhir minggu ke-8, perkembangan janin berlangsung lebih cepat 

dibanding fase sebelumnya. Antara minggu ke-9 hingga ke-12, proporsi kepala, 

badan, dan kaki mulai seimbang. Pada minggu ke-10, organ kelamin luar mulai 

terlihat, dan pada minggu ke-12, tulang tengkorak mengeras, lengan serta jari 

tampak jelas, dan berat janin meningkat pesat dan janin mulai bergerak seiring 

perkembangan ototnya.60 

Pada usia 112 hari (sekitar 16 minggu), janin sudah dapat menggenggam, 

menendang, dan berputar. Organ dan sistem tubuh mulai berfungsi, dan antara 

minggu ke-22 hingga ke-26, janin sudah mampu hidup di luar rahim (lahir 

 
58Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 105. 
 59Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 105. 
 60Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 105-106. 



70 

 

prematur) karena paru-paru dan sistem saraf telah berkembang optimal. Indra 

pertama yang berfungsi adalah pendengaran pada usia 24 minggu, sementara itu 

penglihatan baru berkembang pada minggu ke-28 ketika retina mulai peka terhadap 

cahaya. 

 Setelah sekitar sembilan bulan atau 38 minggu kehamilan, janin siap 

dilahirkan dan menyelesaikan seluruh tahapan perkembangannya di dalam rahim. 

Penentuan waktu kelahiran sepenuhnya berada dalam kekuasaan dan kehendak 

Allah sebagai wujud dari kuasa-Nya atas setiap kehidupan. 61  

 Penjelasan mengenai fase pembentukan tulang (‘izham) dan otot (lahm) 

sesuai menurut pengamatan mikroskop modern, menunjukkan bahwa tulang 

terbentuk lebih dahulu sebelum otot. Ayat al-Qur’an yang menyebut, “Kami 

bungkus tulang itu dengan daging,” terbukti secara ilmiah dan menegaskan 

kebesaran Allah Swt dalam mengatur setiap detail proses perkembangan janin.62 

C. Analisis Perbandingan Penafsiran Tafsîr al-Thabarî dan Tafsir Ilmi 

Kemenag RI Tentang Perkembangan Janin dalam Perspektif al-Qur’an 

dan Sains 

Analisis komparatif ini mengkaji penafsiran tahapan perkembangan janin 

dalam al-Qur'an berdasarkan dua karya tafsir dari era, corak dan metodologi 

berbeda: Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân karya Muhammad bin Jarîr  al-Thabarî 

yang bercorak bil ma’tsûr dan Tafsir Ilmi Kementerian Agama RI yang bercorak 

 
61Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 106. 
 62Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 105. 



71 

 

ilmiah-modern. Kajian ini bertujuan memetakan perbedaan, persamaan, dan 

perkembangan pemahaman ayat-ayat embriologi dalam Islam. 

1. Asal Mula Manusia: Dari Saripati Tanah (Sulâlah min Thîn) 

Kedua tafsir sepakat bahwa asal penciptaan manusia berasal dari tanah 

(thîn), sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. al-Mu’minûn ayat 12. Namun, 

keduanya berbeda secara metodologis dalam menjelaskan konsep tersebut. 

Tafsîr al-Thabarî menekankan pendekatan tekstual dan berbasis riwayat. Ia 

mengemukakan dua pandangan utama: pertama, kata “al-insân” merujuk khusus 

pada nabi Âdam yang diciptakan langsung dari saripati tanah; kedua, yang ia 

kuatkan, ayat ini merujuk pada keturunan Nabi Âdam, dimana kata “thîn” (tanah) 

dipahami sebagai asal mula sperma manusia yang berasal dari nutrisi bersumber 

dari tanah. Nabi Âdam dinamai demikian karena asal penciptaannya dari tanah. 

Penafsirannya berfokus pada aspek spiritual, linguistik, dan teologis.63 

Sementara itu, Tafsir Ilmi Kemenag RI mengintegrasikan pendekatan ilmiah 

modern. “Saripati dari tanah” dijelaskan sebagai unsur kimia esensial seperti besi, 

tembaga, mangan dan  metaloid yang terdapat di tanah dan juga menjadi komponen 

penting tubuh manusia dalam pembentukan molekul organik kompleks seperti asam 

amino sebagai fondasi kehidupan. 64 

Penjelasan ini menegaskan keselarasan antara pernyataan al-Qur’an dan 

temuan biokimia modern, bahwa seluruh unsur kimia dalam tubuh manusia juga 

terdapat di tanah. Selain mengakui penciptaan Nabi Âdam dari tanah, tafsir ini juga 

 
63Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Jilid 17, 18-19. 
64Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 26-27. 



72 

 

membuka ruang diskusi tentang kemungkinan keberadaan makhluk sebelum Nabi 

Âdam, serta menyinggung pandangan yang mengaitkan penciptaan Nabi Âdam 

dengan Nabi ‘Îsâ dan keberadaan Ḥawwâ. Namun, secara tegas Tafsir Ilmi 

Kemenag RI menegaskan bahwa al-Qur’an menyebut Nabi Âdam sebagai manusia 

pertama. Fokus utama penafsirannya adalah menunjukkan kesesuaian ilmiah yang 

mendukung kebenaran wahyu al-Qur’an.65 

2. Fase Nuthfah (Sperma) 

Kedua tafsir sepakat bahwa nuthfah merupakan tahap awal penciptaan 

manusia setelah asalnya dari tanah, yang kemudian disimpan di dalam rahim (qarâr 

makîn). 

Tafsîr al-Thabarî menjelaskan nuthfah secara ringkas sebagai sperma yang 

berasal dari tulang punggung (shulbi) laki-laki dan ovum perempuan berasal dari 

tulang dadanya, yakni tempat kalung di dadanya. Rahim disebut sebagai tempat 

yang “kokoh” karena berfungsi sebagai wadah yang disiapkan untuk menyimpan 

sperma hingga waktu yang ditentukan. Penafsirannya menekankan aspek linguistik 

dari istilah “saripati” yakni sesuatu yang berasal dari sari tubuh manusia serta 

menunjukkan ketetapan Allah Swt dalam mengatur proses penyimpanan dan 

perkembangan awal kehidupan manusia.66 

Sedangkan Tafsir Ilmi Kemenag RI memperluas pemaknaan nuthfah dengan 

penjelasan embriologis yang mendalam. Istilah ini dijelaskan sebagai cairan yang 

mengandung sperma dan dikaitkan dengan konsep nuthfah amsyâj (campuran dua 

 
65Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 15-18. 
66Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Jilid 17, 20. 



73 

 

benih), yang secara biologis menggambarkan proses fertilisasi antara sperma dan 

sel telur. Nuthfah juga disebut sebagai “air yang lemah” (mâ’ mahîn) atau “air yang 

terpancar” (mâ’ dâfiq), merujuk pada pembentukan sperma di testis serta peran 

organ reproduksi dalam proses pembuahan.67 

 Tafsir Ilmi Kemenag RI menjelaskan bahwa hanya satu sperma yang 

berhasil membuahi sel telur, memulai proses pembentukan zigot di tuba falopi. 

Uraian ilmiahnya mencakup komposisi kimia cairan sperma, perjalanan sperma 

menuju ovum, hingga tahap awal perkembangan zigot. Bentuk sperma yang 

menyerupai ikan berekor panjang dihubungkan dengan istilah “sulâlah” yaitu 

saripati yang terpilih.68 

Meskipun kedua penafsir tampak berbeda dalam memaknai asal mula 

sperma, sebenarnya embriologi memberikan penjelasan ilmiah tentang hal tersebut, 

sebagaimana disebutkan dalam Q.S. al- Thâriq ayat 7. 

Istilah shulbi merujuk pada tulang belakang bagian lumbal (tulang 

pinggang) dan sakrum (tulang segitiga di dasar tulang belakang), termasuk dua 

tulang ilium (tulang usus) di bagian belakang. Sementara itu, kata “tarâ’ib” 

mengacu pada tulang rusuk bagian bawah dan bagian bawah tulang dada, 

khususnya area tempat kalung melekat. Sebagian mufassir menafsirkan ayat ini 

sebagai penjelasan bahwa cairan reproduksi (sperma) berasal dari antara tulang 

belakang dan tulang rusuk.69  

 

 67Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 93-94. 

68Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 95. 
 69Nadiah Thayyarah, Buku Pintar Sains dalam Al-Qur’an, 229. 



74 

 

Sebagaimana dijelaskan dalam Tafsîr al-Munîr bahwa sperma berasal dari 

tulang punggung laki-laki (shulbi) yang direspon oleh otak dan mengalir ke urat-

urat testis. Sedangkan “tarâ’ib” adalah tulang dada perempuan yang mengandung 

darah dalam urat dan sel-sel yang mengalir ke tulang dadanya.70 

Dari perspektif embriologi, penjelasan tersebut sesuai dengan temuan 

bahwa testis dan ovarium berkembang dari cikal bakal organ reproduksi yang pada 

tahap awal berada di antara tulang belakang (shulbi) dan tulang dada (tarâ’ib). Para 

ahli genetika juga menjelaskan bahwa organ reproduksi awalnya terletak di 

punggung, kemudian berpindah dan tersebar di antara tulang belakang bagian 

bawah serta sekitar ginjal. Seperti getah bening, saraf, dan pembuluh darah 

berkembang dan memanjang menuju area ginjal, tempat terbentuknya testis dan 

ovarium.71 

Secara ilmiah, testis dan ovarium memperoleh suplai nutrisi melalui aliran 

darah, sistem saraf, dan getah bening yang berasal dari antara shulbi dan tulang 

dada perempuan.72 

3. Fase ‘Alaqah (Sesuatu yang Melekat) 

Tafsîr al-Thabarî menafsirkan ‘alaqah secara literal sebagai “segumpal 

darah” yang menempel di rahim, dengan menekankan perubahan bentuk pada 

tahapan perkembangan janin dari nuthfah menjadi ‘alaqah.73 

 

 70Wahbah al-Zuḥaylî, al-Tafsîr al-Munîr fî al-‘Aqîdah wa al-Syarî‘ah wa al-Manhaj, Jilid 
15, 554. 
 71Nadiah Thayyarah, Buku Pintar Sains dalam Al-Qur’an, 229. 
 72Nadiah Thayyarah, Buku Pintar Sains dalam Al-Qur’an, 230. 
 73Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Jilid 17, 21. 



75 

 

Sementara itu, Tafsir Ilmi Kemenag RI memberikan penjelasan yang lebih 

komprehensif. ‘Alaqah dihubungkan dengan makna “sesuatu yang 

melekat/menempel”, “lintah,” “buah pir”. ‘Alaqah bukan sebagai darah, tetapi 

sesuatu yang melekat dan bergantung di dinding rahim. Sesuai dengan hasil 

penelitian embriologi. Penafsiran ini dikaitkan dengan proses implantasi zigot 

(blastosis) yang menempel di dinding rahim, serta bentuk embrio pada tahap ini 

yang menyerupai lintah dan bergantung pada darah ibu untuk memperoleh nutrisi.74 

Tafsir ini juga menyebutkan rentang waktu spesifik, yaitu sekitar hari ke-15 

hingga ke-24/25, serta mengaitkannya dengan awal pembentukan sistem 

kardiovaskular. Penekanannya terletak pada kesesuaian deskripsi al-Qur’an dengan 

morfologi embrio menurut ilmu embriologi modern.75 

Dengan demikian, Tafsir Ilmi Kemenag RI tidak membantah Tafsîr al-

Thabarî, tetapi menyempurnakannya secara empiris, memperlihatkan bagaimana 

epistemologi burhânî (ilmiah, rasional) melengkapi bayânî (tekstual). 

4. Fase Mudhghah (Segumpal Daging) 

Tafsîr al-Thabarî menafsirkan mudhghah sebagai “segumpal daging.” 

Analisisnya berfokus pada kalimat “Mukhallaqatin wa ghayri mukhallaqah” 

(sempurna dan tidak sempurna kejadiannya) dalam Q.S. Al-Ḥajj/22: 5. Al-Thabarî 

mengutip beberapa riwayat yang menafsirkan frasa tersebut sebagai:76 

 

 74Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 99-100. 

75Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 101. 
 76Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Jilid 16, 461-463. 



76 

 

1) kondisi janin (nuthfah) yang berhasil menjadi janin atau mengalami 

keguguran; 

2) Kondisi janin (mudhghah) yang sudah terbentuk sempurna atau 

belum/keguguran; 

3) Kondisi manusia secara umum, sempurna atau tidak sempurna 

ciptaannya. 

Al-Thabarî menguatkan pendapat bahwa mukhallaqah adalah janin yang 

telah terbentuk sempurna dan sudah ditiupkan roh, sedangkan ghayri mukhallaqah 

adalah janin yang gugur sebelum sempurna dan belum ditiupkan roh. Penafsirannya 

berfokus pada aspek teologis yang menekankan kesempurnaan penciptaan serta 

proses peniupan roh.77 

Sementara itu, Tafsir Ilmi Kemenag RI mengaitkan mudhghah dengan 

penampilan embrio yang menyerupai daging bekas kunyahan karena adanya 

tonjolan berlekuk sekitar hari ke-28. Pada usia 6 minggu, embrio mulai bergerak, 

ditandai dengan pertumbuhan serta pembelahan sel yang cepat. Proses ini diikuti 

pembentukan organ (takhalluq), seperti mata, lidah, bibir, tangan, kaki, dan jantung 

yang mulai berdetak pada minggu kelima. Fase mudhghah berlangsung dari hari 

ke-24 hingga ke-40 (sekitar minggu ke-6).78 

Kata “Mukhallaqatin wa ghayri mukhallaqah” dijelaskan sebagai proses 

diferensiasi sel, dimana sebagian sel telah membentuk organ-organ awal (yang 

sudah terbentuk) seperti mata, jantung, tangan, dan kaki, sedangkan sebagian 

 
77Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Jilid 16, 63. 
78Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 101-102. 



77 

 

lainnya belum, misalnya pada pembentukan plasenta (yang belum terbentuk). 

Fokus tafsir ini terletak pada detail morfologi dan proses awal pembentukan organ 

(organogenesis).79 

Kedua tafsir menggambarkan mudhghah sebagai fase di mana bentuk 

embrio menyerupai gumpalan daging. Namun, al-Thabarî berhenti pada penjelasan 

simbolik tentang bentuk dan urutan, sedangkan Tafsir Ilmi menjelaskan detail 

embriologis: pembentukan organ, diferensiasi sel, dan waktu perkembangan. 

Dengan demikian, Tafsir Ilmi mengaktualkan tafsir klasik dalam bahasa ilmiah 

modern. 

5. Fase ‘Izhâm (Tulang) dan Lahm (Daging/Otot) 

Tafsîr al-Thabarî menjelaskan urutan penciptaan sesuai teks: dari 

mudhghah dibentuk tulang (‘izhâm), lalu tulang itu dibungkus dengan daging 

(lahm). Puncak analisisnya ada pada kalimat “Khalqan âkhara”(ciptaan yang lain). 

Ia memaparkan beberapa riwayat mengenai maknanya, seperti peniupan roh, 

perkembangan manusia setelah lahir , atau kesempurnaan masa muda. Al-Thabarî 

menguatkan makna “Khalqan âkhara” sebagai momen peniupan roh, yang secara 

kualitatif mengubah janin menjadi manusia, sebuah proses yang disamakan dengan 

penciptaan Adam. Penekanannya sangat bersifat spiritual dan metafisik.80 

Sementara itu, Tafsir Ilmi Kemenag RI memvalidasi urutan penciptaan 

dalam al-Qur’an melalui temuan embriologi modern. Dijelaskan bahwa 

pembentukan tulang (osifikasi) dimulai lebih dahulu pada akhir minggu ke-6, 

 

 79Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 103. 

80Al-Thabarî, Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Jilid 16, 22-25. 



78 

 

diikuti pembentukan otot (myogenesis) pada akhir minggu ke-7 hingga ke-8 yang 

mengakhiri fase embrio atau juga disebut dengan takhalluq.81 

Tafsir Ilmi Kemenag RI juga memberikan kronologi perkembangan organ 

secara rinci pertumbuhan janin (nasy’ah), seperti munculnya organ kelamin pada 

minggu ke-10, pengerasan tulang tengkorak pada minggu ke-12, dan kesiapan janin 

hidup di luar rahim pada minggu ke-22 hingga ke-26 (lahir prematur). 

Perkembangan mencakup pembentukan kepala, badan, kaki, organ kelamin, tulang 

tengkorak, lengan, jari, serta fungsi indra pendengaran pada usia 24 minggu dan 

penglihatan pada 28 minggu. Setelah sembilan bulan (sekitar 38 minggu), janin 

lahir sesuai kehendak Allah Swt.82 

Meskipun tidak menafsirkan kalimat “Khalqan âkhara” secara eksplisit, 

tafsir ini mengutip hadis tentang penentuan takdir dan penciptaan organ oleh 

malaikat setelah hari ke-42, yang selaras dengan tradisi waktu peniupan roh. Fokus 

penafsirannya menekankan ketepatan ilmiah dan detail perkembangan fisik janin.83 

 Meskipun data kronologisnya tampak bertentangan, Tafsîr al-Thabarî dan 

Tafsir Ilmi Kemenag RI memiliki titik temu yang menarik. Tafsîr al-Thabarî 

mengutip hadis bahwa peniupan roh terjadi pada usia 120 hari (sekitar minggu ke-

17). Sebaliknya, Tafsir Ilmi Kemenag RI menunjukkan permulaan kehidupan 

biologis lebih awal, yaitu jantung berdetak pada minggu ke-5, dan pembentukan 

tulang dan otot (‘izhâm dan lahm) terjadi antara minggu ke-7 dan ke-8 (sekitar hari 

 
81Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 

Perspektif al-Qur’an dan Sains, 103. 
 82Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 105-105. 
 83Kementerian Agama Republik Indonesia, Tafsir Ilmi: Penciptaan Manusia dalam 
Perspektif al-Qur’an dan Sains, 106. 



79 

 

ke-49 hingga 56). Hal ini diperkuat hadis riwayat Muslim dari Ḥudzaifah bin Asîd 

tentang tentang pembentukan organ setelah hari ke-42. 

 Penjelasan tersebut awalnya tampak kontradiktif. Namun, dalam konteks 

peniupan roh pada hari ke-120 yang dipahami al-Thabarî merujuk pada pemberian 

nyawa manusiawi (taklîf), bukan permulaan kehidupan biologis. Hal ini diperkuat 

Tafsir Ilmi Kemenag RI yang menjelaskan bahwa janin pada minggu ke-16 hingga 

ke-24 sudah berinteraksi aktif dan dapat lahir prematur. Jadi, janin telah hidup 

secara biologis sejak awal (sesuai sains), tetapi status kemanusiaan yang 

sempurnanya baru terjadi setelah peniupan roh (sesuai teologi).  

 Penjelasan ini menegaskan bahwa Tafsir Ilmi Kemenag RI meluruskan 

pemahaman kronologis, sekaligus memberikan dasar biologis terhadap kalimat 

“Khalqan Âkhara” yang ditafsirkan al-Thabarî secara metafisik. 

 Untuk memudahkan pemahaman, analisis komparatif penafsiran Tafsir al-

Thabarī dan Tafsir Ilmi Kemenag RI tentang perkembangan janin dirangkum 

secara sistematis dalam tabel berikut: 

6. Tabel Analisis Perbandingan 

Tahapan 
Penciptaan 

Tafsîr Al-Thabarî Tafsir Ilmi Kemenag 
RI 

Analisis Kritis 
Komparatif 

Asal Mula 
Manusia 
(Sulâlah 
min Thîn) 

Menafsirkan asal 
manusia dari tanah 
sesuai dengan Q.S. al-
Mu’minûn 12. Nabi 
Adam diciptakan 
langsung dari tanah, 
sedangkan 
keturunannya dari 
sperma yang asalnya 
juga terkait dengan 

Menjelaskan secara 
ilmiah unsur kimiawi 
dalam tanah (besi, 
mangan, tembaga, 
metaloid dll.) sebagai 
komponen biologis 
esensial tubuh 
manusia. Integrasi 
data biokimia dan 
embriologi modern 

Tafsîr al-Thabarî 
bersifat normatif-
teologis serta 
dimensi spiritual. 
Sedangkan Tafsir 
Ilmi Kemenag RI 
berorientasi 
empiris, ilmiah. 
Keduanya sepakat 
asal manusia dari 



80 

 

Tahapan 
Penciptaan 

Tafsîr Al-Thabarî Tafsir Ilmi Kemenag 
RI 

Analisis Kritis 
Komparatif 

tanah. Penafsiran 
menekankan sisi 
teologis, linguistik, 
dan berlandaskan 
riwayat sahabat dan 
tabi’in 

membuktikan 
keselarasan al-
Qur’an dengan ilmu 
sains. 

tanah, meskipun 
pendekatan 
berbeda. 

Fase 
Nuthfah 
(Tetesan 
Mani) 

Nuthfah dipahami 
sebagai sperma yang 
berasal dari tulang 
punggung laki-laki, 
disimpan dalam rahim 
yang kokoh sesuai 
ketetapan Allah Swt. 
Penafsiran sederhana 
dengan menekankan 
aspek bahasa dan 
riwayat. 

Nuthfah dipahami 
sebagai cairan 
reproduksi yang 
mengandung sperma, 
sperma dihasilkan 
dari  testis dengan 
penjelasan 
embriologis detail 
tentang fertilisasi, 
pertemuan sperma 
dan ovum, hingga 
pembentukan zigot. 

Tafsîr al-Thabarî 
berfokus pada 
makna linguistik, 
sementara Tafsir 
Ilmi Kemenag RI 
memperkaya 
penafsiran dengan 
penjelasan biologi 
modern. Sehingga 
keduanya saling 
melengkapi dalam 
pemahaman. 

Fase 
‘Alaqah 
(Sesuatu 
yang 
Melekat) 

‘Alaqah dimaknai 
sebagai segumpal 
darah yang menempel 
di rahim. 
Penafsirannya 
berfokus pada 
transformasi dari 
nuthfah ke bentuk 
darah dalam makna 
tekstual. 

‘Alaqah ditafsirkan 
sebagai sesuatu yang 
menempel, 
menyerupai lintah 
dan buah pir. 
Dikaitkan dengan 
proses implantasi 
zigot dan awal 
pembentukan sistem 
kardiovaskular (hari 
15–25). 

Tafsîr al-Thabarî 
berfokus pada 
dimensi teologis, 
sedangkan Tafsir 
Ilmi Kemenag RI 
mensinkronkan 
ayat dengan 
morfologi embrio 
modern. 

Fase 
Mudhghah 
(Segumpal 
Daging) 

Mudhghah dipahami 
sebagai segumpal 
daging. Potongan ayat 
“Mukhallaqatin wa 
ghayri mukhallaqah” 
diartikan sebagai janin 
sempurna (ditiupkan 
roh) atau tidak 
sempurna (gugur). 

Mudhghah 
ditafsirkan sebagai 
embrio berlekuk 
menyerupai daging 
yang dikunyah (hari 
ke-28). Tahap 
organogenesis 
dimulai, seperti mata, 
tangan, dan jantung. 

Tafsîr al-Thabarî 
menekankan 
aspek metafisik 
(roh), sedangkan 
Tafsir Ilmi 
Kemenag RI 
menampilkan 
detail biologis. 
Keduanya 



81 

 

Tahapan 
Penciptaan 

Tafsîr Al-Thabarî Tafsir Ilmi Kemenag 
RI 

Analisis Kritis 
Komparatif 

Penafsirannya 
berfokus pada aspek 
teologis dan puncak 
penciptaan ruh. 
 

“mukhallaqah” 
dipahami sebagai sel 
terdiferensiasi, 
ghayri mukhallaqah 
sebagai sel belum 
terbentuk. 

memperkaya 
makna spiritual 
dan saintifik. 

Fase 
Tulang 
(‘Izhâm) 
dan Otot 
(Lahm) 

Menjelaskan urutan 
tulang dibentuk lalu 
dibungkus otot sesuai 
teks al-Qur’an. 
Potongan ayat 
“Khalqan âkhara” 
dihubungkan dengan 
peniupan roh, titik 
perubahan janin 
menjadi manusia 
hidup. 

Membenarkan urutan 
biologis: tulang 
terbentuk (osifikasi) 
akhir minggu ke-6, 
lalu otot 
membungkus 
(myogenesis) 
minggu ke-7–8 yang 
mengakhiri fase 
embrio (takhalluq) 
dan dilanjutkan ke 
fase fetus (nasy’ah). 
Hadis juga 
menyinggung takdir 
dan pembentukan 
organ pasca hari ke-
42. 

Tafsîr al-Thabarî 
berfokus pada 
makna spiritual 
dan roh, Tafsir 
Ilmi Kemenag RI 
menyoroti 
kronologi medis. 
Keduanya 
menegaskan 
kekuasaan Allah 
Swt dalam 
penciptaan dari 
perspektif yang 
berbeda. 

 

D. Faktor Penyebab Perbedaan dan Persamaan Penafsiran 

 Penelitian ini membandingkan dua corak penafsiran lintas zaman, yaitu 

Tafsîr Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân yang bercorak bil ma’tsûr karya 

Muhammad bin Jarîr al-Thabarî dan Tafsir Ilmi Kemenag RI yang bercorak ‘ilmî. 

Analisis menunjukkan adanya kesesuaian dalam penjelasan tahapan perkembangan 

janin, meskipun keduanya berasal dari konteks epistemologis yang berbeda.  



82 

 

 Hal ini menegaskan bahwa Tafsîr al-Thabarî (tafsir klasik) dan Tafsir Ilmi 

Kemenag RI (tafsir modern) bersifat saling melengkapi, bukan saling menegasikan, 

penafsiran klasik tidak perlu dipandang usang, melainkan dapat 

dikontekstualisasikan dengan sains modern tanpa kehilangan substansi teologisnya. 

karena keduanya bersumber dari wahyu yang sama.  

 Meskipun era dan pendekatan metodologisnya berbeda, Tafsîr al-Thabarî 

dan Tafsir Ilmi Kemenag RI menunjukkan persamaan dalam penafsiran tahapan 

perkembangan janin. Kesamaan ini disebabkan keduanya berlandaskan pada 

pemahaman yang sama terhadap teks al-Qur’an. Adapun faktor-faktor persamaan 

tersebut adalah: 

1. Urutan Tahapan yang Sama 

 Kedua tafsir secara konsisten mengikuti urutan kronologis penciptaan janin 

sebagaimana dijelaskan dalam al-Qur’an, yaitu dimulai dari saripati tanah, 

kemudian berlanjut ke fase nuthfah (tetesan mani), ‘alaqah (sesuatu yang melekat), 

mudhghah (segumpal daging), ‘izhâm (tulang), dan diakhiri dengan pembungkusan 

tulang oleh lahm (daging atau otot).  

 Urutan ini selaras dengan tahapan embriologi modern meliputi fertilisasi, 

implantasi, diferensiasi jaringan, pembentukan tulang dan otot, hingga fase janin 

sempurna). Al-Qur’an mengisyaratkan tahapan perkembangan janin (nutfah, 

‘alaqah, mudhghah,‘izhâm, lahm) yang baru dikonfirmasi sains berabad-abad 

kemudian. Hal ini mencerminkan i‘jâz ‘ilmî al-Qur’ân, bahwa wahyu tidak hanya 

selaras dengan sains, tetapi juga menginspirasi perkembangannya. 

 



83 

 

2. Pengakuan Asal Usul dari Tanah 

 Keduanya sepakat bahwa materi dasar penciptaan manusia berasal dari 

unsur tanah (ṭhîn), sebagaimana dinyatakan secara eksplisit dalam al-Qur’an. Hal 

ini menunjukkan bahwa al-Qur’an memiliki struktur deskriptif ilmiah yang 

mendahului temuan sains modern, sekaligus menegaskan aspek mukjizat ilmiah 

(i‘jâz ‘ilmî).  

3. Penegasan atas Kekuasaan Allah 

Tafsîr al-Thabarî maupun Tafsir Ilmi Kemenag RI sama-sama menegaskan 

bahwa seluruh proses perkembangan janin yang kompleks dan terperinci 

merupakan bukti nyata kekuasaan mutlak Allah Swt sebagai al-Khâliq (Sang 

Pencipta).  

Tafsîr al-Thabarî menekankan dimensi teologis (keagungan Allah Swt) 

sebagai dasar keimanan dan hikmah ilahiyah, sementara Tafsir Ilmi Kemenag RI 

sedangkan tafsir ilmiah menekankan mekanisme biologis yang memperkuat 

keyakinan tersebut melalui penjelasan rasional dan saintifik sebagaimana diungkap 

dalam ayat-ayat al-Qur’an.  

 Perbedaan signifikan antara Tafsîr al-Thabarî dan Tafsir Ilmi Kemenag RI 

tidak terletak pada isinya, melainkan pada perbedaan fundamental pendekatan 

epistemologis, metodologis, dan konteks historis penyusunannya. 

 Al-Thabarî menafsirkan ayat al-Qur’an secara teologis berbasis riwayat (bil 

ma’tsûr), sedangkan Tafsir Ilmi Kemenag RI menggunakan pendekatan ilmiah dan 

empiris (‘ilmî). Perbedaan tersebut terlihat jelas dalam penafsiran istilah ‘alaqah: 

Tafsîr al-Thabarî menafsirkannya “segumpal darah”, sementara Tafsir Ilmi 



84 

 

Kemenag RI menafsirkannya “sesuatu yang melekat seperti lintah”. Adapun 

perbedaan-perbedaan tersebut adalah: 

1. Metodologi Utama  

a. Tafsîr al-Thabarî menggunakan metode tafsir bil ma’tsûr, yaitu 

pendekatan yang bertumpu pada riwayat dari Nabi Muhammad Saw, 

para sahabat, dan tâbi‘în. Tafsir ini juga didukung oleh analisis 

linguistik Arab klasik untuk memperjelas makna setiap lafazh. 

b. Tafsir Ilmi Kemenag RI menerapkan pendekatan tafsir ‘ilmi, yakni 

metode yang mengintegrasikan data dan temuan dari ilmu pengetahuan 

modern, terutama bidang embriologi untuk memperkaya serta 

mengonfirmasi pemahaman terhadap ayat-ayat al-Qur’an. 

2. Fokus Penafsiran   

a. Tafsîr al-Thabarî berorientasi pada makna teologis, spiritual, tekstual, 

naratif dan tradisional. Puncak analisisnya sering mengarah pada aspek 

metafisik, seperti momen peniupan roh (Khalqan âkhara), yang 

menandai transformasi janin menjadi manusia seutuhnya.  

b. Tafsir Ilmi Kemenag RI berorientasi pada upaya menunjukkan 

keselarasan antara al-Qur’an dan sains menampilkan aspek empiris dan 

biologis. Fokus utamanya adalah membuktikan i‘jâz ‘ilmî (keajaiban 

ilmiah al-Qur’an) melalui penyajian data medis dan biologis yang 

detail, termasuk penjelasan waktu spesifik setiap fase perkembangan 

janin. 

 



85 

 

3. Konteks Sejarah  

a. Tafsîr al-Thabarî, disusun pada abad ke-9 Masehi, mencerminkan 

puncak keilmuan Islam klasik yang fokus pada dalil naqlîyah, ‘aqlîyah, 

tekstual dan tradisional. 

b. Tafsir Ilmi Kemenag RI terbit pada abad ke-21 di era modern sebagai 

respons terhadap tantangan zaman dan kebutuhan untuk menunjukkan 

relevansi al-Qur'an dalam dialog dengan sains. Paradigmanya bersifat 

empiris dan ilmiah yang bertujuan memberikan pembenaran ilmiah atas 

pernyataan al-Qur'an 

 Meskipun berbeda metode, fokus, dan konteks sejarah, keduanya saling 

melengkapi. Tafsîr al-Thabarî memperkaya dimensi spiritual dan metafisik, 

sementara Tafsir Ilmi Kemenag RI memperkuat pemahaman biologis dan kronologi 

janin. Perpaduan ini menyajikan gambaran yang utuh secara menyeluruh tentang 

perkembangan janin yang yang menggabungkan wahyu, ilmu agama, dan sains 

modern. 

 Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa al-Qur’an bukan hanya 

petunjuk spiritual, tetapi juga memuat dimensi ilmiah yang relevan. Integrasi Tafsîr 

al-Thabarî dan Tafsir Ilmi memperluas cakrawala keilmuan Islam, menegaskan 

bahwa wahyu dan sains modern berakar pada sumber kebenaran yang sama 

(kebesaran Allah Swt). Hal ini membuktikan bahwa penafsiran al-Qur’an bersifat 

dinamis dan dapat dikontekstualisasikan dengan ilmu pengetahuan tanpa 

mengurangi nilai sakralnya. 

 


