BABV

PENUTUP

A. Kesimpulan

Analisis komparatif terhadap penafsiran perkembangan janin dalam 7afsir
Jami* al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an karya Muhammad bin Jarir al-Thabari dan
Tafsir [Imi Kementerian Agama RI menghasilkan tiga kesimpulan utama.

1. Penafsiran al-Thabari bersifat klasik-tekstual (bil ma'tsiir), yang memaknai
fase-fase janin berdasarkan riwayat dan analisis linguistik, dengan fokus pada
dimensi teologis seperti “Khalgan dkhara” (makhluk berbentuk lain) ditafsirkan
utamanya sebagai momen peniupan roh, sebuah penjelasan yang bersifat teologis.
Analisisnya terhadap mudhghah mukhallagah wa ghayri mukhaldgah (segumpal
daging yang sempurna dan tidak sempurna kejadiannya) berfokus pada kondisi
janin yang berkembang sempurna hingga lahir atau gugur sebelum waktunya. Al-
Thabari menekankan bahwa ayat-ayat tersebut menggambarkan kekuasaan Allah
dalam perkembangan janin secara bertahap, sesuai dengan pemahaman masyarakat
generasi awal Islam. Penafsiran ini sejalan dengan corak bil-ma tsir yang
menempatkan otoritas riwayat sebagai rujukan utama

Sebaliknya, Tafsir Ilmi Kemenag RI menggunakan pendekatan modern-
integratif yang menyelaraskan terminologi al-Qur'an dengan temuan embriologi.

~ 9

Istilah seperti “suldlah min thin” (saripati tanah) dihubungkan dengan unsur-unsur
kimia di bumi yang menjadi komponen dasar tubuh manusia. Nuthfah dijelaskan

sebagai pertemuan sel sperma dan ovum yang mengandung kromosom. ‘Alagah

86



87

diinterpretasikan bukan sebagai "segumpal darah", tetapi "sesuatu yang menempel"
atau "mirip lintah", sesuai dengan proses implantasi zigot di dinding rahim.
Sementara itu, “mudhghah mukhallagah wa ghayri mukhallagah” dijelaskan
sebagai proses diferensiasi sel (sel yang sudah terbentuk fungsinya) dan sel yang
belum terdiferensiasi (seperti sel plasenta).

2. Persamaan fundamental kedua tafsir adalah sumber primer yang sama yakni
al-Qur'an (Q.S. al-Mu'minun/23: 12-14 dan al-Hajj/22: 5). Struktur ayat yang jelas
dan kronologis membuat kerangka dasarnya disepakati oleh kedua mufassir
terhadap perkembangan janin sebagaimana dijelaskan dalam al-Qur'an mulai dari
saripati tanah (suldlah min thin), nutfah, ‘alagah, mudhghah, hingga pembentukan
tulang (izham) dan daging (lahm). Keduanya sepakat bahwa proses penciptaan
manusia adalah sebuah proses bertahap yang menunjukkan kekuasaan Allah Swt
sebagai Pencipta terbaik

3. Perbedaan utamanya terletak pada metodologi, sumber rujukan, konteks
zaman dan perkembangan epistemologi yang memisahkan kedua mufassir. Al-
Thabari hidup pada abad ke-9 M Penafsirannya mencerminkan puncak pencapaian
intelektual pada masanya yang berbasis pada ilmu-ilmu nagliyah dan aqliyah yang
bersandar pada otoritas riwayat dan terbatas pada logika dan linguistik.

Sedangkan Tafsir Ilmi Kemenag RI disusun pada abad ke-21 M yang
merujuk pada bukti empiris sains modern, di mana kemajuan sains, terutama
dengan penemuan mikroskop dan teknologi pencitraan, Tafsir ini merupakan
produk dari semangat zaman yang berupaya menunjukkan keselarasan (i jdz ‘ilmi)

antara wahyu dan penemuan ilmiah.



88

Adanya perbedaan antara Tafsir al-Thabari dan Tafsir [Imi Kemenag RI ini
bukanlah sebuah pertentangan, tapi mencerminkan dinamika perkembangan
metodologi tafsir dari klasik menuju modern dan bukti kekayaan intelektual umat
Islam yang terus berkembang dalam memahami isi al-Qur’an. Hal ini menunjukkan
fleksibel dan dinamisnya al-Qur'an untuk terus relevan dan berdialog dengan
perkembangan ilmu pengetahuan di setiap zaman (shalih li kulli zaman wa makan),
menegaskan bahwa wahyu dapat dipahami melalui dua lensa yang saling
melengkapi dari spiritual dan teologis yang memperkaya kedalaman iman dan lensa

empiris serta ilmiah yang menguatkan keyakinan melalui pembuktian ilmiah.

B. Saran

1. Bagi akademisi, disarankan untuk memperdalam kajian yang
mengintegrasikan tafsir klasik dan modern untuk membangun pemahaman
yang komprehensif antara wahyu dan sains.

2. Bagi lembaga pendidikan Islam, disarankan mengintegrasikan tafsir klasik
dan modern dalam kurikulum untuk meningkatkan pemahaman mahasiswa
terhadap perkembangan penafsiran serta hubungan antara wahyu dan sains.

3. Bagi umat Islam, dianjurkan untuk memahami bahwa al-Qur'an tidak hanya
mengandung dimensi spiritual, tetapi juga isyarat ilmiah yang dapat

memperkuat keyakinan dan apresiasi terhadap kemukjizatan al-Qur'an.



