
 

86 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

 Analisis komparatif terhadap penafsiran perkembangan janin dalam Tafsîr 

Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân karya Muhammad bin Jarîr al-Thabarî dan 

Tafsir Ilmi Kementerian Agama RI menghasilkan tiga kesimpulan utama.  

1. Penafsiran al-Thabarî bersifat klasik-tekstual (bil ma'tsûr), yang memaknai 

fase-fase janin berdasarkan riwayat dan analisis linguistik, dengan fokus pada 

dimensi teologis seperti “Khalqan âkhara” (makhluk berbentuk lain) ditafsirkan 

utamanya sebagai momen peniupan roh, sebuah penjelasan yang bersifat teologis. 

Analisisnya terhadap mudhghah mukhallaqah wa ghayri mukhalâqah (segumpal 

daging yang sempurna dan tidak sempurna kejadiannya) berfokus pada kondisi 

janin yang berkembang sempurna hingga lahir atau gugur sebelum waktunya. Al-

Thabarî menekankan bahwa ayat-ayat tersebut menggambarkan kekuasaan Allah 

dalam perkembangan janin secara bertahap, sesuai dengan pemahaman masyarakat 

generasi awal Islam. Penafsiran ini sejalan dengan corak bil-ma’tsûr yang 

menempatkan otoritas riwayat sebagai rujukan utama 

 Sebaliknya, Tafsir Ilmi Kemenag RI menggunakan pendekatan modern-

integratif yang menyelaraskan terminologi al-Qur'an dengan temuan embriologi. 

Istilah seperti “sulâlah min thîn” (saripati tanah) dihubungkan dengan unsur-unsur 

kimia di bumi yang menjadi komponen dasar tubuh manusia. Nuthfah dijelaskan 

sebagai pertemuan sel sperma dan ovum yang mengandung kromosom. ‘Alaqah 



87 

 

 

diinterpretasikan bukan sebagai "segumpal darah", tetapi "sesuatu yang menempel" 

atau "mirip lintah", sesuai dengan proses implantasi zigot di dinding rahim. 

Sementara itu, “mudhghah mukhallaqah wa ghayri mukhallaqah” dijelaskan 

sebagai proses diferensiasi sel (sel yang sudah terbentuk fungsinya) dan sel yang 

belum terdiferensiasi (seperti sel plasenta). 

2. Persamaan fundamental kedua tafsir adalah sumber primer yang sama yakni 

al-Qur'an (Q.S. al-Mu'minun/23: 12-14 dan al-Hajj/22: 5). Struktur ayat yang jelas 

dan kronologis membuat kerangka dasarnya disepakati oleh kedua mufassir 

terhadap perkembangan janin sebagaimana dijelaskan dalam al-Qur'an mulai dari 

saripati tanah (sulâlah min thîn), nutfah, ‘alaqah, mudhghah, hingga pembentukan 

tulang (‘izhâm) dan daging (lahm). Keduanya sepakat bahwa proses penciptaan 

manusia adalah sebuah proses bertahap yang menunjukkan kekuasaan Allah Swt 

sebagai Pencipta terbaik  

3. Perbedaan utamanya terletak pada metodologi, sumber rujukan, konteks 

zaman dan perkembangan epistemologi yang memisahkan kedua mufassir. Al-

Thabarî hidup pada abad ke-9 M Penafsirannya mencerminkan puncak pencapaian 

intelektual pada masanya yang berbasis pada ilmu-ilmu naqliyah dan aqliyah yang 

bersandar pada otoritas riwayat dan terbatas pada logika dan linguistik. 

 Sedangkan Tafsir Ilmi Kemenag RI disusun pada abad ke-21 M yang 

merujuk pada bukti empiris sains modern, di mana kemajuan sains, terutama 

dengan penemuan mikroskop dan teknologi pencitraan, Tafsir ini merupakan 

produk dari semangat zaman yang berupaya menunjukkan keselarasan (i‘jâz ‘ilmî) 

antara wahyu dan penemuan ilmiah. 



88 

 

 

 Adanya perbedaan antara Tafsîr al-Thabarî dan Tafsir Ilmi Kemenag RI ini 

bukanlah sebuah pertentangan, tapi mencerminkan dinamika perkembangan 

metodologi tafsir dari klasik menuju modern dan bukti kekayaan intelektual umat 

Islam yang terus berkembang dalam memahami isi al-Qur’an. Hal ini menunjukkan 

fleksibel dan dinamisnya al-Qur'an untuk terus relevan dan berdialog dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan di setiap zaman (shâliḥ li kulli zamân wa makân), 

menegaskan bahwa wahyu dapat dipahami melalui dua lensa yang saling 

melengkapi dari spiritual dan teologis yang memperkaya kedalaman iman dan lensa 

empiris serta ilmiah yang menguatkan keyakinan melalui pembuktian ilmiah. 

B. Saran 

1. Bagi akademisi, disarankan untuk memperdalam kajian yang 

mengintegrasikan tafsir klasik dan modern untuk membangun pemahaman 

yang komprehensif antara wahyu dan sains. 

2. Bagi lembaga pendidikan Islam, disarankan mengintegrasikan tafsir klasik 

dan modern dalam kurikulum untuk meningkatkan pemahaman mahasiswa 

terhadap perkembangan penafsiran serta hubungan antara wahyu dan sains. 

3. Bagi umat Islam, dianjurkan untuk memahami bahwa al-Qur'an tidak hanya 

mengandung dimensi spiritual, tetapi juga isyarat ilmiah yang dapat 

memperkuat keyakinan dan apresiasi terhadap kemukjizatan al-Qur'an. 


