BAB IV
KAJIAN DAN ANALISIS PERILAKU PROSOSIAL

A. Penafsiran Ayat-Ayat Mengenai Prososial
1. Penafsiran Atas Ayat-Ayat Mu'awanah
Pada penjelasan sub bab di atas telah dijelaskan bahwa di dalam kitab
al-Mu’jam al-Mufahras li alfaz al-Qur’an al-Karim, lafaz yang seakar
dengan kata muawanah disebutkan dalam Al-Qur’an sebanyak 11 kali. Oleh
karena itu, pada pembahasan sub bab kali ini, penulis akan menjelaskan
penafsiran ayat-ayat mengenai mu'awanah, dengan menggunakan
penafsiran-penafsiran  dari ulama  tafsir  kontemporer  serta
mengklasifikasikannya ke dalam konteks pembahasan yang berhubungan
dengan prososial. Adapun penjelasan singkatnya adalah sebagai berikut:

a. QS. al-Kahfi ayat 95

Sebelum dijelaskan, perlu diketahui bahwa ayat-ayat yang akan
penulis uraikan disini hanya sebagian dari semua ayat-ayat yang tercantum
diatas. Di antaranya seperti pada turunan kata d}isu di firman Allah Swt.
dalam surah al-Kahfi ayat 95 yang menjelaskan tentang Dzulkarnain
membangun benteng pembatas dari Ya’jij dan Ma’jhj. Disebutkan dalam
ayat 93-94 surah al-Kahfi bahwa Dzulkarnain memenuhi permohonan
masyarakat yang dikunjunginya. Akan tetapi, Dzulkarnain menolak diberi
imbalan oleh mereka. Tetapi Dzulkarnain meminta bantuan tenaga mereka
untuk bahu-membahu membangun dinding pembatas dari Ya’jij dan

Ma’jtj. Terkait ini, Allah Swt. berfirman :

56



57

(A0) U3 adins o0 as T 55k osel 12 By a8 3G G 6
“Dzulkarnain berkata: "Apa yang telah dikuasakan oleh Tuhanku
kepadaku terhadapnya adalah lebih baik, maka tolonglah aku dengan

kekuatan (manusia dan alat-alat), agar aku membuatkan dinding
antara kamu dan mereka.”

Menurut al-Maraghi, dalam penggalan ayat ( Viw st sk, @;l&u
235 V-é-bu;) maksudnya adalah “bantulah aku dengan pengrajin dan
pengrajin yang ahli dalam pekerjaan atau konstruksi. Aku akan membuat
penghalang yang tidak bisa ditembus antara kamu, Ya’jij dan Ma’jGj. Dan
penghalang yang dibentengi lebih protektif dari apa yang anda inginkan™.

Adapun pendapat Buya Hamka, “Maka tolonglah aku dengan
kekuatan (manusia dan alat-alat)” artinya Dzulkarnain mengajak semua
untuk ikut serta aktif dan mengalirkan segala kemampuan yang dimiliki.
Dengan cara ini, Dzulkarnain memotivasi warga untuk bekerja sama dan
merasa memiliki tanggung jawab terhadap keselamatan negara, sehingga
mereka tidak sekedar mengandalkan pasukan militer setelah membayar
pajak setiap tahun. Maka dari itu, ayat ini memberikan kepada kita suatu
“ilmu politik” pemerintahan tertinggi, bahwa sesuatu kekuasaan tidaklah
akan tegak kalau sekiranya rakyat yang telah mengakui tunduk dan takluk
tidak dibawa ikut serta bertanggung jawab, yang dalam percakapan

Indonesia modern dinamai partisipasi.?

!Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 16 (Mesir: Maktabah Musthafa
al-Babi al-Halaby, t.t.), 18.

Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 15 (Jakarta: Pustaka
Panjimas, 1983), 257.



58

Sedangkan menurut Quraish Shihab menegaskan bahwa betapapun
kekuatan yang dimiliki dan betapapun kekayaan yang dikuasai seorang
penguasa, itu semua lemah dan tidak banyak manfaatnya dalam membangun
sebuah masyarakat, kalau tidak disertai dengan partisipasi semua rakyatnya.
Sebaliknya walaupun masyarakat lemah dalam pengetahuan, tidak
memahami banyak uraian dan tidak berdaya, namun partisipasi mereka tetap
diperlukan tanpa mengharap imbalan, disitulah penguasa adil itu mendidik
mereka melalui partisipasi.

Ketiga penafsiran, yakni al-Maraghi dalam tafsir Al-Maraghi, Buya
Hamka dalam tafsir Al-Azhar, dan Quraish Shihab dalam tafsir Al-Mishbah,
memiliki persamaan dalam memahami ayat ojs d;i:—b sebagai bentuk
ajakan dari Dzulgarnain kepada masyarakat untuk berpartisipasi aktif dalam
pembangunan penghalang antara mereka dan Ya’juj serta Ma’jij. Ketiganya
sepakat bahwa sebuah kekuatan, sebesar apapun itu, tidak akan cukup
efektif tanpa adanya keterlibatan masyarakat. Mereka melihat bahwa
keberhasilan suatu usaha, khususnya yang berkaitan dengan kemaslahatan
umum, memerlukan kolaborasi antara pemimpin dan rakyat. Persamaan ini

menegaskan bahwa ayat tersebut bukan hanya perintah teknis semata, tetapi

*M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,
vol. 7 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 375.



59

juga mengandung nilai-nilai strategis dalam kepemimpinan dan tanggung
jawab sosial bersama.

Namun, dalam hal pendekatan dan penekanan, masing-masing tafsir
menunjukkan corak yang berbeda. Tafsir Al-Maraghi memaknai ayat
tersebut secara lebih literal dan teknis, dengan penekanan pada bantuan dari
para pengrajin dan tenaga ahli konstruksi. Fokus utamanya adalah pada
kebutuhan praktis dan keahlian yang diperlukan dalam membangun sebuah
penghalang yang kokoh. Berbeda dengan itu, Buya Hamka melalui tafsir Al-
Azhar mengembangkan penafsiran ke arah sosial-politik. la menekankan
bahwa kekuasaan yang kuat bukanlah yang hanya bergantung pada pasukan
dan pajak, tetapi pada partisipasi aktif rakyat. Menurutnya, Dzulgarnain
mengajarkan bentuk pemerintahan ideal yang melibatkan rakyat dalam
tanggung jawab menjaga keselamatan bersama—konsep ini disebut Hamka
sebagai "ilmu politik" yang dalam konteks Indonesia modern disebut
sebagai partisipasi. Sementara itu, Quraish Shihab dalam tafsir Al-Mishbah
melihat partisipasi rakyat bukan hanya sebagai kebutuhan praktis atau
politik, melainkan juga sebagai sarana pendidikan sosial. la menegaskan
bahwa seorang pemimpin harus melibatkan masyarakat dalam proses
pembangunan untuk mendidik dan memberdayakan mereka. Bahkan ketika

rakyat tidak berdaya atau miskin pengetahuan, keterlibatan mereka tetap



60

penting demi terwujudnya keadilan dan kebersamaan dalam kehidupan
sosial.

Dengan demikian, ketiga penafsiran ini berpijak pada dasar yang
sama, namun menyajikan ragam perspektif: al-Maraghi menekankan aspek
teknis, Buya Hamka menyentuh aspek politik dan nasionalisme, sedangkan
Quraish Shihab membawa kepada dimensi pendidikan dan kesadaran sosial.
Ketiganya saling melengkapi dalam memberikan pemahaman menyeluruh
tentang pentingnya partisipasi rakyat dalam membangun masyarakat yang

kuat dan adil.

b. QS. al-Maidah ayat 2

Selanjutnya, salah satu turunan kata yang selalu didengar di kalangan
masyarakat tentang prososial, yakni adalah kata 7a ‘dwun.

Menurut Buya Hamka, kalimat s berasal dari pokok kata
(mashdar) mu'a@wanah, yang berarti bertolong-tolongan, bantu-membantu.*

Hal ini terdapat pada surah al-Maidah ayat 2, Allah Swt. berfirman:

SR VLI ce,/*%‘i.aaw T A
20l5ally SY) B 15385 N5 Silssadlls B e 165l

“....Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan
dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan
pelanggaran.”

*Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 6 (Jakarta: Pustaka
Panjimas, 1983), 114.



61

Memerintahkan hidup bertolong-tolongan dalam membina al-Birr,
yaitu segala ragam maksud yang baik dan berfaedah, yang didasarkan
kepada menegakkan takwa; yaitu mempererat hubungan dengan Tuhan.
Selain itu menjadi alasan yang kuat untuk menganjurkan adanya
perkumpulan dengan tujuan yang baik seperti kelompok sosial yang
berbasis di tempat ibadah seperti masjid, langgar, dan pondok. Hal ini
bertujuan agar selain beribadah kepada Allah Swt., juga dapat saling
membantu dalam segala urusan bersama.”

Adapun pendapat al-Maraghi, al-Birr : melakukan perbuatan baik
secara luas, at-Tagwa: menjauhi hal-hal yang merugikan diri sendiri dalam
aspek agama maupun dunia, al-Itsm : semua bentuk dosa dan maksiat, al-
Udwan: melanggar batas syariat dan norma dalam interaksi secara bertindak
tidak adil. Perintah untuk bekerja sama dalam kebaikan dan takwa adalah
salah satu landasan utama dalam Al-Qur’an. Perintah ini mengharuskan
manusia untuk saling membantu dalam segala hal yang bermanfaat, baik
secara individu maupun bersama-sama dalam agama dan kehidupan sehari-
sehari. Hal ini mencakup aspek agama, kehidupan duniawi, dan setiap amal

baik yang dilakukan untuk melindungi diri dari bahaya.®

*Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1983, 6:114.
®Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 6 (Mesir: Maktabah Musthafa
al-Babi al-Halaby, t.t.), 46.



62

Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim disebutkan:
T Gl alle O Ea % 800 1 s b Gl fes 4

“Kebaikan adalah akhlak yang baik, dan dosa itulah yang
mengganggu hatimu dan kamu benci jika orang mengetahuinya.”
(HR. Muslim: 2553)

Imam Ahmad dan ad-Darimi meriwayatkan dari Wabishah bin

Ma’bad al-Juhani bahwa dia berkata:
el A nd e Jlas tis 0 dag Gl b T W O35 &5

@z

¢ LI o) St ¢ gkl o) B3 G A0 BB cdiny : J6

——n\

833850 L0 AT by A% g 3555 A 3 s U By
“Aku mendatangi Rasulullah Saw., lalu beliau bersabda: “Apakah
engkau datang untuk bertanya tentang kebajikan dan dosa?” Aku
menjawab “Ya”. Nabi Saw. bersabda, “Mintalah fatwa kepada
hatimu. Kebajikan itu adalah apa saja yang jiwa merasa tenang
dengannya dan hati merasa tentram kepadanya, sedangkan dosa itu
adalah apa saja yang mengganjal dalam hatimu dan membuatmu
ragu, meskipun manusia memberi fatwa kepadamu.” (HR. Ad-Darimi:
2533)

Sedangkan menurut Quraish Shihab, “Dan tolong-menolonglah kamu
dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong
dalam berbuat dosa dan pelanggaran.” bahwa ini adalah landasan utama
dalam membina kerjasama dengan siapapun, asalkan tujuannya adalah

untuk kebaikan dan ketakwaan.®

’Al-Naisaburi, Shahih Muslim, 1980.

 Abdullah bin *Abd ar-Rahman ad-Darimi, Sunan ad-Darimi (Pakistan: Qadimi Kutub
Khana, 2009), 320.

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,
vol. 3 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 17.



63

Ketiga mufasir, yakni Buya Hamka, al-Maraghi, dan Quraish Shihab,
secara umum memiliki pemahaman yang sejalan bahwa “ }J\ L;l.c 155353
&5333\3” merupakan perintah untuk menjalin kerja sama dalam kebaikan dan
ketakwaan, serta larangan untuk membantu dalam perbuatan dosa dan
permusuhan. Mereka sepakat bahwa kerja sama ini menjadi landasan utama
dalam membentuk masyarakat yang harmonis dan beretika sesuai dengan
nilai-nilai Islam. Ketiganya melihat bahwa “ta ‘Gwun” tidak sekadar bersifat
individual, tetapi juga memiliki dimensi sosial dan kolektif yang luas dalam
kehidupan bermasyarakat dan bernegara. Ayat ini dimaknai bukan hanya
sebagai ajakan, tetapi juga sebagai pijakan prinsipil bagi perilaku prososial
dalam Islam.

Meski memiliki inti pesan yang sama, ketiga tafsir tersebut memiliki
corak penekanan yang berbeda. Buya Hamka dalam tafsir Al-Azhar
menafsirkan kata “ta‘dwun” sebagai bentuk kerja sama yang bersifat
kolektif dan terorganisir, bahkan bisa menjadi dasar berdirinya kelompok
sosial berbasis masjid, langgar, atau pesantren. la mengaitkan perintah ini
dengan penguatan ikatan sosial dan partisipasi komunitas dalam
memperjuangkan kebaikan dan ketakwaan, tidak hanya dalam bentuk
ibadah, tapi juga dalam membangun sistem sosial yang saling menopang.
Sementara itu, al-Maraghi menafsirkan ayat ini dengan pendekatan
linguistik dan moral, menjelaskan makna “al-Birr” sebagai segala jenis

kebaikan dan “at-Taqwa” sebagai upaya menjauhi kerugian spiritual dan



64

duniawi. la menekankan bahwa kerja sama dalam kebaikan tidak terbatas
pada aspek agama saja, melainkan juga mencakup semua bentuk
perlindungan dan kebaikan sosial, baik secara individu maupun kolektif.
Quraish Shihab memandang ayat ini sebagai prinsip umum dalam menjalin
relasi sosial lintas kelompok. la menegaskan bahwa kerja sama dalam Islam
dibangun atas dasar tujuan, bukan identitas kelompok, selama hal itu
bernilai kebaikan dan mengarah pada ketakwaan. la juga menekankan
bahwa ayat ini adalah dasar utama dalam membina masyarakat yang adil,
tertib, dan menghargai hukum Allah.

Dengan demikian, perbedaan utama ketiga mufasir terletak pada
pendekatan dan kedalaman konteks sosial yang ditampilkan. Buya Hamka
mengaitkannya dengan penguatan komunitas dan lembaga sosial Islam, al-
Maraghi menekankan aspek moral dan hukum secara komprehensif,
sedangkan Quraish Shihab mengangkat nilai universal ayat tersebut sebagai
fondasi hubungan sosial lintas batas. Ketiganya saling melengkapi dalam
menggambarkan bagaimana ajaran Islam membentuk prinsip tolong-
menolong sebagai bagian integral dari perilaku prososial yang membangun
kehidupan bermasyarakat yang beradab dan religius.

2. Analisis Tafsir Atas Ayat-Ayat Ttsar

Jika diihat dari penjelasan di sub bab sebelumnya, kata izsar terulang
di dalam Al-Qur’an sebanyak 21 kali. Dalam sub bab ini penulis tidak akan
menyebutkan kembali kata-kata tersebut, melainkan akan menjelaskan

penafsiran dari para ulama tafsir tentang ayat-ayat yang semakna dengan



65

kata itsar serta mengklasifikasikannya ke dalam makna yang berhubungan
dengan prososial. Adapun penjelasan singkatnya adalah sebagai berikut:

a. QS. al-Hasyr ayat 9

Fasdle (3 0934 V5 o) S5 38 Ok aek e LYl I 15855 55

PRI

LI % w2 P Cf/ ) & e// ° ’5.; ‘/’ < FLE S 0% ’:i 24 Z. .
i el Bgi ophy ialolax (g O 35 fenal LB 04585 I8l L A

(3) Oyt 2 Sl

“Dan orang-orang yang telah menempati kota Madinah dan telah

beriman (Anshor) sebelum (kedatangan) mereka (Muhajirin), mereka

(Anshor) 'mencintai’ orang yang berhijrah kepada mereka

(Muhajirin). Dan mereka (Anshor) tiada menaruh keinginan dalam

hati mereka terhadap apa-apa yang diberikan kepada mereka

(Muhajirin); dan mereka mengutamakan (orang-orang Muhajirin),

atas diri mereka sendiri, sekalipun mereka dalam kesusahan. Dan

siapa yang dipelihara dari kekikiran dirinya, mereka itulah orang
orang yang beruntung. ”

Menurut Quraish Shihab, dalam ayat ini menjelaskan bahwa yang
dimaksud dengan mengutamakan (izsar) adalah menempatkan keimanan di
atas kekufuran adalah prioritas, terkait dengan kaum Anshar yang telah
menetap di Madinah dan mengutamakan keimanan daripada kekufuran.
Selain itu, sambutan hangat dan kasih sayang kaum Anshar terhadap kaum
Muhajirin begitu besar, bahkan ada di antara mereka yang rela membagikan

harta mereka kepada yang berhijrah, atau memberi makan kepada anak-anak

mereka untuk menyambut kaum Muhajirin yang membutuhkan.

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,
vol. 13 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 537.



66

Menurut al-Maraghi, sifat-sifat mulia yang menunjukkan kemurahan
hati dan keluhuran budi pekerti kaum Anshar, diantaranya: 1) Mereka
mencintai pendatang dan mendoakan kebaikan bagi mereka, sebagaimana
mereka mendoakan diri mereka sendiri, 2) Tidak terbesit sedikit keinginan
pun di dalam hati kaum Anshar untuk memperoleh apa yang diberikan Nabi
saw. kepada kaum Muhajirin. 3) Mereka memberikan prioritas kepada orang
yang membutuhkan di atas diri mereka sendiri, dan mereka memberikan
bantuan kepada orang lain sebelum diri mereka sendiri.™

Sedangkan menurut Buya Hamka, kita dapat mengidentifikasi lima
keunggulan dan pujian bagi kaum Anshar:

Pertama, mereka menantikan kedatangan saudara-saudara Muhajirin
di kota mereka dengan menjaga keimanan. Kedua, mereka mencintai
saudara-saudara yang datang untuk menumpangkan diri di tempat mereka.
Ketiga, Mereka tidak merasa iri atau keberatan jika Muhajirin diberi bagian
yang lebih besar, bahkan sebagian besar harta rampasan dari Bani Nadhir
diberikan hanya kepada Muhajirin. Keempat, Mereka memberi prioritas
kepada saudara-saudara yang baru hijrah tersebut, bahkan melebihi dan
mengutamakan kepentingan pribadi mereka. Kelima, mereka berhasil

mengatasi sifat kikir mereka, sehingga meraih kemenangan.*?

“Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 28 (Mesir: Maktabah
Musthafa al-Babi al-Halaby, t.t.), 43-44.

Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 28 (Jakarta: Pustaka
Panjimas, 1983), 63.



67

Ketiga mufasir, yakni Quraish Shihab, al-Maraghi, dan Buya Hamka,
menafsirkan ayat tentang “izsar” (mengutamakan orang lain) dalam Surah
Al-Hasyr ayat 9 dengan penekanan yang berbeda namun saling menguatkan.
Mereka sepakat bahwa ayat ini menampilkan potret luhur kaum Anshar
dalam menerima kaum Muhajirin dengan penuh cinta, pengorbanan, dan
tanpa rasa iri. Perilaku kaum Anshar dijadikan contoh nyata dari nilai izsar,
yakni mendahulukan kepentingan orang lain melebihi kepentingan pribadi,
bahkan dalam kondisi kesulitan. Ketiganya sepakat bahwa sifat ini lahir dari
keimanan yang kuat dan menjadi dasar dari perilaku prososial dalam
masyarakat Islam.

Quraish Shihab menekankan bahwa “itsar” merupakan prioritas
keimanan atas kekufuran, serta sebagai bentuk nyata dari kesetiaan kaum
Anshar kepada agama. Beliau menyoroti dimensi spiritual dan emosional
dalam pengorbanan mereka, termasuk kerelaan memberi makanan kepada
kaum Muhajirin bahkan jika itu milik anak-anak mereka sendiri. Di sisi lain,
al-Maraghi menggarisbawahi keutamaan akhlak kaum Anshar yang
mencakup cinta kepada sesama, tidak adanya rasa iri terhadap apa yang
diberikan kepada orang lain, dan kesediaan untuk mendahulukan orang lain
dalam bantuan. Pendekatannya lebih bersifat moral deskriptif,
memperlihatkan betapa dalam dan halusnya sikap kaum Anshar dalam
menjaga hati dari penyakit iri dan cinta dunia. Sementara itu, Buya Hamka
menyampaikan penafsirannya dengan gaya yang reflektif dan sosiologis,

menyusun lima keunggulan kaum Anshar, mulai dari kesiapan mereka



68

menyambut kaum Muhajirin dengan iman, ketulusan cinta, ketidakberatan
jika harta diberikan lebih kepada yang lain, sampai kemampuan mereka
menundukkan sifat kikir. Baginya, kemenangan kaum Anshar bukan hanya
dalam bentuk materi, tetapi dalam kemampuan mereka mengalahkan ego
dan membangun solidaritas yang hakiki.

Dengan demikian, penafsiran ketiganya menunjukkan bahwa perilaku
prososial dalam bentuk “izsar” tidak hanya bernilai sosial, tetapi juga
merupakan manifestasi dari iman, keikhlasan, dan kedalaman akhlak yang
menjadi fondasi utama dalam membangun masyarakat yang saling
mencintai dan mendahulukan kepentingan bersama di atas kepentingan
pribadi. Jika tafsir Quraish Shihab memperdalam aspek spiritual, al-Maraghi
memperkuat dimensi moral, dan Buya Hamka memperluas maknanya dalam
konteks sosial dan psikologis umat, maka ketiganya berpadu membentuk
gambaran utuh tentang karakter prososial yang diajarkan dalam Islam.

3. Analisis Tafsir Atas Ayat-Ayat Shadagah

Kata Shadagah dan derivasinya disebutkan dalam Al-Qur’an
sebanyak 155 kali. Oleh karena itu, pada pembahasan ini penulis tidak akan
kembali menyebutkan secara rinci kata-kata tersebut. Melainkan di dalam
pembahasan ini, akan dibahas beberapa penafsiran ayat-ayat tentang

shadagah dan berbagai penafsiran ulama tafsir.



69

a. QS. al-Bagarah ayat 280

< 1oz s 2 24 o~ 2d 2 ./‘ Ca ° 10 2% . A [ AT

O galsd V-«5° s o) $_<J = 1gedlay Ol e 'JL bl 5l 43 O ols
(YA)

“Dan jika (orang yang berhutang itu) dalam kesukaran, maka berilah
tangguh sampai dia berkelapangan. Dan menyedekahkan (sebagian
atau semua utang) itu, lebih baik bagimu, jika kamu mengetahui. ”
Menurut Quraish Shihab, pada ayat ini menerangkan bahwa jika ada
seseorang yang menghadapi kesulitan atau akan mengalami kesulitan dalam
membayar hutangnya, maka tunda penagihannya hingga dia mampu. Jangan
menagihnya jika kamu tahu bahwa dia sedang kesulitan, apalagi memaksa

13 Menunda

dia membayar dengan sesuatu yang sangat dibutuhkannya.
pembayaran pinjaman dianggap sebagai gardh hasan, yaitu pinjaman yang
baik. Setiap kali seseorang menunda dan menahan diri untuk tidak menagih,
pada setiap kesempatan tersebut Allah memberikan ganjaran yang berlipat
ganda. “Siapakah yang mau meminjamkan kepada Allah pinjaman yang
baik, maka Allah akan melipat-gandakan (balasan) pinjaman itu untuknya,
dan dia akan memperoleh pahala yang banyak”(QS. al-Hadid [57]: 11).

Dia melipatgandakan karena, pada saat itu, orang yang meminjamkan
berharap pinjamannya akan dikembalikan, tetapi terjadi penundaan, dan ia
menerima penundaan itu dengan sabar dan lapang dada. Ini berbeda dengan

sedekah di mana sejak awal, orang yang bersangkutan tidak Ilagi

mengharapkan kembalinya. Kesabaran dan kelapangan dada dalam

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,
vol. 1 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 727.



70

menunggu itulah yang diberi ganjaran setiap saat oleh Allah sehingga
pinjaman tersebut menjadi berlipat ganda. Yang lebih baik daripada
meminjamkan adalah menyedekahkan sebagian atau seluruh hutang
tersebut. Oleh karena itu, jika kamu mengetahui bahwa hal tersebut lebih
baik, segera ringankanlah beban orang yang berutang atau bebaskan dia dari
utangnya.**

Adapun menurut Buya Hamka, pentingnya membangun kesadaran
masyarakat yang bertanggung jawab tercermin dalam sikap yang mulia.
Alangkah baiknya jika seseorang yang memiliki hutang meminta maaf dan
meminta waktu tambahan beberapa bulan, kemudian diberi jawaban oleh
pemberi hutang: “Hutangmu sudah aku maatkan, kamu tidak lagi
berhutang.” Ayat ini menunjukkan bahwa sikap seperti ini sangat baik untuk
diri sendiri. Dengan melakukan ini akan meningkatkan kualitas kepribadian
diri. Sikap ini akan memberikan dampak yang positif dalam diri sendiri,
membuat diri menjadi dermawan dan memperkuat ikatan persaudaraan
dengan orang yang berhutang.™ Sedangkan menurut al-Maraghi, rasa kasih
sayang dan menunjukkan kebaikan satu sama lain inilah yang menciptakan
hubungan baik antar individu dan mempererat tali silahturahmi serta

solidaritas masyarakat dalam kepentingan umum.*®

“Shihab, 1:727-28.

Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 3 (Jakarta: Pustaka
Panjimas, 1983), 74.

*Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 3 (Mesir: Maktabah Musthafa
al-Babi al-Halaby, t.t.), 64-65.



71

Dalam pandangan para mufassir, yaitu Quraish Shihab, Buya Hamka,
dan al-Maraghi, menafsirkan ayat yang berkaitan dengan utang-piutang dan
sikap terhadap orang yang mengalami kesulitan membayar utang khususnya
dalam konteks (kemudahan) dan (tolong-menolong) dengan semangat yang
sama, Yyakni menanamkan nilai empati, kedermawanan, dan perilaku
prososial dalam kehidupan bermasyarakat. Mereka sepakat bahwa
memberikan kelonggaran kepada orang yang berutang bukan hanya
tindakan sosial yang baik, tetapi juga bentuk nyata dari ketakwaan dan
akhlak mulia. Ayat ini mendorong umat Islam untuk tidak hanya bersikap
adil, tetapi juga penuh kasih sayang, dengan memberikan kelapangan
kepada orang yang tengah dalam kesulitan ekonomi.

Namun demikian, masing-masing mufasir menampilkan penafsiran
dari sudut pandang yang berbeda. Quraish Shihab menekankan aspek
spiritual dan ganjaran ilahi yang diperoleh seseorang ketika ia menunda
penagihan utang dengan ikhlas dan sabar. Baginya, penundaan ini termasuk
kategori “gardh hasan” pinjaman yang baik yang akan dilipatgandakan
pahalanya oleh Allah. la membedakan antara sedekah dan pinjaman, di
mana kesabaran dalam menunggu pengembalian pinjaman menjadi nilai
tambah yang membawa pahala terus-menerus. Bahkan, beliau
mengisyaratkan bahwa membebaskan utang sepenuhnya adalah perbuatan
yang lebih utama dan sangat dianjurkan. Sementara itu, Buya Hamka
melihat ayat ini sebagai landasan untuk membangun karakter sosial yang

bertanggung jawab dan bermartabat. la tidak hanya menyoroti pemberi



72

utang, tetapi juga mendorong kesadaran pihak yang berutang untuk bersikap
jujur, meminta maaf, dan berkomunikasi dengan baik. Sikap pemberi utang
yang kemudian dengan ringan hati memaafkan seluruh utang menunjukkan
kualitas pribadi yang luhur, meningkatkan derajat jiwa, dan mempererat
persaudaraan.

Berbeda dari dua mufasir sebelumnya, al-Maraghi menitikberatkan
tafsirnya pada penguatan hubungan sosial dan kemaslahatan bersama. la
memandang sikap memberikan kelonggaran kepada yang berutang sebagai
bentuk kasih sayang dan kebaikan antar sesama yang mampu memperkuat
tali silaturahmi, solidaritas, dan persatuan dalam masyarakat. Menurutnya,
perilaku ini tidak hanya berpengaruh pada dua individu yang terlibat dalam
transaksi utang-piutang, tetapi juga pada struktur sosial secara lebih luas
karena menciptakan suasana saling percaya dan tolong-menolong.

Dengan demikian, Quraish Shihab menekankan ganjaran ilahi dan
keikhlasan hati, Buya Hamka menyoroti pengaruhnya terhadap
pembentukan pribadi dan hubungan antarindividu, sedangkan al-Maraghi
lebih menekankan nilai kemasyarakatan dan harmoni sosial. Ketiganya
berpadu dalam memperkaya makna perilaku prososial yang lahir dari nilai
Islam, yakni empati, kesabaran, dan kemurahan hati dalam menghadapi
persoalan yang sangat manusiawi, yaitu utang-piutang.

b. QS. at-Taubah: 60

SO 5 il s e by ostady oEl S6a G

@ & @ w Z 4 &o P ° @ P . - /.a
(V) S e Ay Dl o238 Ot 5l e 35 G W3

g




73

Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir,

orang-orang miskin, pengurus-pengurus zakat, para mu'allaf yang

dibujuk hatinya, untuk (memerdekakan) budak, orang-orang yang
berhutang, untuk jalan Allah dan untuk mereka yuang sedang dalam
perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah, dan Allah

Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.

Menurut al-Maraghi, yang dimaksud sedekah dalam ayat ini
merupakan zakat yang diwajibkan atas harta berupa uang, hewan ternak,
hasil pertanian, dan kegiatan perdagangan. Dalam ayat ini, golongan yang
berhak menerima zakat terdiri dari delapan kelompok: 1) “Sesungguhnya
sedekah itu untuk orang-orang fakir,” artinya zakat yang berasal dari uang,
ternak, perdagangan, atau hasil pertanian diberikan kepada orang-orang
fakir yang memerlukan bantuan dari orang-orang kaya, karena mereka
kekurangan harta sesuai dengan kebutuhan mereka. 2) “Dan orang-orang
miskin,” mereka kondisinya lebih parah daripada orang-orang fakir. 3) “Dan
para amil zakat,” yakni orang-orang yang ditugaskan oleh pemerintah untuk
mengumpulkan atau menjaga zakat, seperti para penarik zakat dan
pengelola penyimpanan harta. Mereka menerima bagian dari zakat sebagai
upah atas pekerjaan mereka, bukan karena mereka miskin. 4) “Para muallaf
yang dibujuk hatinya,” yaitu mereka yang dibujuk hatinya adalah mereka
yang diharapkan dapat mendekatkan diri kepada Islam, memperkuat
keimanan mereka, mencegah mereka dari melakukan keburukan terhadap
umat Islam, atau memberikan manfaat dalam membela atau membantu umat

Islam dalam menghadapi musuh mereka. 5) “Dan untuk memerdekakan

budak,” yaitu dengan menggunakan zakat untuk membantu budak-budak



74

yang berusaha untuk membebaskan diri mereka dengan membayar sejumlah
uang kepada tuan mereka, atau untuk membeli budak-budak dan
membebaskan mereka. Ini merupakan salah satu upaya utama dalam
meningkatkan kesejahteraan manusia yang menjadi tujuan dari kasih sayang
dan keadilan dalam ajaran Islam. 6) “Dan orang-orang yang berhutang,”
adalah mereka yang terlilit hutang dan mengalami kesulitan dalam
melunasinya. 7) “Fi sabilillah,” ini mencakup usaha-usaha yang
mendapatkan ridha dan pahala-Nya. Ini termasuk para pejuang dan mereka
yang berjuang dalam jihad. 8) “Dan orang yang sedang dalam perjalanan,”
adalah mereka yang berada jauh dari tempat kelahiran mereka dalam suatu
perjalanan, di mana mereka tidak memiliki cukup uang untuk memenuhi
kebutuhan mereka, meskipun mereka mungkin memiliki kekayaan di tempat
asal mereka. Mereka diberikan bantuan yang diperlukan untuk memastikan
mereka dapat kembali ke rumah dengan aman.*’

2

“Sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah Swt.,” ini adalah
perintah dari Allah Swt. “Sesungguhnya sedekah hanya untuk orang-orang
fakir, dan dalam hal-hal yang berkaitan dengan kepentingan umat, itu adalah
perintah yang Allah Swt. wajibkan atas kalian.” “Dan Allah Maha
Mengetahui lagi Maha Bijaksana,” yaitu Allah Maha Mengetahui kondisi

manusia dan seberapa besar kebutuhan mereka, dan Dia sangat bijaksana

dalam menetapkan aturan-aturan untuk membersihkan dan menyucikan jiwa

YAhmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 10 (Mesir: Maktabah
Musthafa al-Babi al-Halaby, t.t.), 143-145.



75

mereka. Ini juga sebagai ungkapan syukur kepada Pencipta mereka atas
nikmat yang diberikan kepada mereka, sebagaimana dalam firman Allah

Swt. dalam QS. at-Taubah ayat 103:®

O Ty s oSy a8 B st 5, 1

“Ambillah dari harta mereka sedekah, dengan sedekah itu kamu
membersihkan dan menyucikan mereka....”

Adapun menurut Buya Hamka, dari jenis-jenis yang disebutkan dalam
ayat sebagai penerima zakat, kita dapat melihat bahwa pengeluaran zakat
ditujukan untuk dua tujuan utama. Pertama, untuk kepentingan umum, dan
kedua, untuk kepentingan individu. Sabilillah dan pembebasan budak
adalah untuk kemaslahatan umum. Istilah sabilillah mencakup banyak
aspek. Pembebasan budak juga bukan hanya untuk kepentingan pribadi
budak yang dibebaskan, tetapi untuk membersihkan masyarakat dari
keberadaan manusia yang dianggap rendah, agar semua orang bisa berdiri
setara. Sedangkan kepentingan fakir miskin, orang yang mengurus zakat,
mereka yang ditarik hatinya, dan musafir dalam perjalanan adalah untuk
kepentingan pribadi mereka yang dibantu, sebagai hasil dari ukhuwah atau
persaudaraan yang ditanamkan oleh Islam. Namun, memberi zakat kepada
fakir miskin juga mengandung dua tujuan; Pertama, untuk kepentingan

pribadi orang yang dibantu, dan kedua, untuk membersihkan masyarakat

BAl-Maraghi, 10:146.



76

umum dari kemiskinan, sebagai bagian dari tujuan menciptakan masyarakat
yang adil dan makmur.*®

Penerima zakat haruslah fakir miskin yang masih beragama Islam.
Mereka percaya yang murtad dari Islam atau yang memiliki ideologi tidak
percaya pada Tuhan (komunis dan atheis) tidak berhak menerima zakat.
Namun, orang Yahudi dan Nasrani yang taat menjalankan agama mereka
tetapi miskin, jika dianggap layak oleh pemberi zakat, dapat diberikan zakat
setelah memprioritaskan fakir miskin dari kalangan Muslim.?

Sedangkan menurut Quraish Shihab, dari ayat-ayat Al-Qur’an yang
membahas tentang zakat dan sedekah, dapat disimpulkan bahwa harta
memiliki fungsi sosial. Fungsi ini ditetapkan oleh Allah Swt. berdasarkan
kepemilikan-Nya yang mutlak atas segala sesuatu di alam semesta,
termasuk harta benda. Selain itu, fungsi sosial ini juga didasarkan pada
persaudaraan dalam masyarakat, bangsa, dan kemanusiaan, serta konsep
istikhlaf, yaitu penugasan manusia sebagai khalifah di bumi. Apa yang
dimiliki oleh seseorang atau sekelompok orang sebenarnya adalah milik
Allah Swt. Manusia diwajibkan menyerahkan sebagian, paling tidak
sejumlah tertentu dari apa yang mereka miliki yang sebenarnya adalah milik
Allah Swt., untuk kepentingan saudara-saudara mereka. Semua hasil
produksi dalam bentuk apapun, pada dasarnya hanyalah hasil dari

pemanfaatan bahan-bahan mentah dan materi yang telah diciptakan oleh

“Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 10 (Singapura: Pustaka
Nasional Pte Ltd., 1990), 3011.
“*Hamka, 10:3011.



77

Allah Swt. sebelum manusia ada di bumi ini. Dalam produksi, manusia
hanya melakukan perubahan, penyesuaian, perakitan bahan-bahan yang
sudah ada di bumi ini. Sebagai pemilik mutlak dan pemilik bahan mentah,
wajar jika Allah Swt. mendapatkan bagian dari hasil usaha manusia. Dia
hanya meminta sedikit, yaitu dua setengah persen dari hasil perdagangan
yang dimiliki selama setahun, setelah semua kebutuhan dikeluarkan sebagai
zakat wajib.

Selain itu, seorang petani berhasil karena adanya irigasi, alat-alat
walaupun sederhana, makanan, pakaian, stabilitas keamanan dan lain-lain
yang semuanya tidak mungkin terwujud tanpa kebersamaan dan kerja sama
banyak pihak. Pedagang juga demikian, dia tidak akan mendapatkan
keuntungan tanpa adanya orang lain yang membeli, dan dia membutuhkan
tempat, pasar, dan sebagainya untuk melakukan transaksi. Keberhasilan
orang kaya pun bergantung pada bantuan orang lain. Oleh karena itu, wajar
jika orang lain khususnya kelompok-kelompok yang membutuhkan
mendapatkan sebagian dari keberhasilan tersebut, apalagi semua manusia
bersaudara. Persaudaraan menuntut bantuan kepada saudara sebelum
mereka meminta, apalagi membiarkan orang lain menderita dapat
mengakibatkan kegagalan tugas kekhalifahan. Tugas ini menuntut manusia
untuk memelihara dan membimbing semua makhluk Allah Swt. menuju

tujuan penciptaan mereka. Salah satu tujuan penciptaan manusia adalah



78

hidup bersama dalam suasana harmonis dan sejahtera. Inilah salah satu
hikmah diwajibkannya zakat bagi mereka yang mampu.**

Ketiga mufasir, yakni al-Maraghi, Buya Hamka, dan Quraish Shihab,
memberikan penafsiran mendalam terhadap ayat yang menjelaskan tentang
zakat, khususnya dalam Surah at-Taubah ayat 60. Ketiganya sepakat bahwa
zakat bukan sekadar kewajiban individual terhadap harta, tetapi juga
memiliki fungsi sosial dan peran besar dalam menciptakan keadilan serta
keseimbangan dalam masyarakat. Mereka mengakui bahwa penyaluran
zakat kepada delapan golongan penerima yang disebut dalam ayat fakir,
miskin, amil, muallaf, hamba sahaya, orang berutang, sabilillah, dan ibnu
sabil memiliki landasan syar’i yang kuat dan menjadi instrumen penting
dalam membangun tatanan sosial yang sehat dan harmonis.

Al-Maraghi menjelaskan ayat ini secara sistematis dan tekstual dengan
menafsirkan kedelapan golongan penerima zakat secara terperinci, termasuk
cakupan tanggung jawab masing-masing. la menekankan bahwa zakat
ditujukan bukan hanya kepada individu yang lemah secara ekonomi, tetapi
juga pada kepentingan yang lebih luas seperti pembebasan budak dan
perjuangan di jalan Allah. Tafsirnya memperlihatkan keterkaitan antara
zakat, kasih sayang, keadilan, serta peran zakat dalam memperkuat
solidaritas sosial. Selain itu, ia menghubungkan zakat dengan perintah Allah

yang mengandung hikmah pembersihan jiwa dan rasa syukur terhadap

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,
vol. 5 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 148-149.



79

nikmat-Nya, sebagaimana ditegaskan dalam ayat lain (QS. at-Taubah: 103).
Pendekatan al-Maraghi bersifat normatif-deskriptif, yang menekankan
pentingnya pemenuhan ketentuan syariat dalam pengelolaan zakat.

Sementara itu, Buya Hamka melihat zakat dari dua sisi utama:
kepentingan umum dan kepentingan individu. la menggarisbawahi bahwa
zakat tidak hanya untuk membantu yang membutuhkan, tetapi juga sebagai
sarana membersihkan struktur sosial dari ketimpangan, seperti dalam
pembebasan budak yang bertujuan mengangkat martabat manusia. Dalam
pandangan Hamka, zakat juga mencerminkan nilai ukhuwah Islamiyah yang
tinggi. la menambahkan perspektif etis dalam penyaluran zakat, yaitu bahwa
penerima sebaiknya adalah kaum Muslimin, namun ia tetap membuka
kemungkinan bagi non-Muslim yang taat dan miskin untuk menerima zakat
dengan syarat prioritas tetap diberikan kepada kaum Muslim. Penafsirannya
bernuansa sosial-humanistik, yang tidak hanya melihat aspek syariat, tetapi
juga mempertimbangkan hubungan antarmanusia dalam konteks realitas
sosial.

Berbeda dengan keduanya, Quraish Shihab menempatkan zakat dalam
kerangka teologi sosial dan falsafah kekhalifahan. la menekankan bahwa
harta yang dimiliki manusia bukanlah milik pribadi secara mutlak,
melainkan titipan dari Allah yang wajib dimanfaatkan untuk kemaslahatan
bersama. Konsep zakat dalam pandangan Quraish Shihab bertolak dari
prinsip bahwa segala keberhasilan ekonomi adalah hasil kerja kolektif,

bukan semata-mata jerih payah individu. Maka, zakat merupakan bentuk



80

pengakuan atas kontribusi orang lain dalam keberhasilan tersebut. la juga
menyoroti bahwa membiarkan orang lain menderita berarti gagal
menjalankan amanat kekhalifahan. Baginya, zakat adalah manifestasi dari
prinsip istikhlaf (pengelolaan amanah) dan ukhuwah insaniyah
(persaudaraan kemanusiaan). Penafsirannya bernuansa konseptual-filosofis,
yang menekankan hubungan antara zakat, struktur sosial, dan tujuan
penciptaan manusia dalam Islam.

Dari ketiga penafsiran tersebut, dapat disimpulkan bahwa zakat adalah
instrumen penting dalam mewujudkan keadilan ekonomi dan kesejahteraan
sosial dalam Islam. Al-Maraghi menekankan aspek ketentuan syariat dan
moralitas sosial, Buya Hamka melihat zakat sebagai sarana pembersih
masyarakat dan penguat nilai persaudaraan, sedangkan Quraish Shihab
menempatkan zakat dalam kerangka tanggung jawab khalifah dan
kemanusiaan universal. Ketiganya menyajikan perspektif yang saling
melengkapi dalam membangun kesadaran bahwa harta tidak hanya untuk
dinikmati, tetapi juga untuk dibagi demi kebaikan bersama dan pembebasan
dari ketimpangan sosial.

c. QS. an-Nisa ayat 114

P8I BTN e A s g Y

2

r“_5 P _ % PP
G G e 3 2

(V) 8) Ul 3T 4P D3ad ) s 26) U5 oy o5



81

“Tidak ada kebaikan pada kebanyakan bisikan-bisikan mereka,
kecuali bisikan-bisikan dari orang yang menyuruh (manusia) memberi
sedekah, atau berbuat ma'ruf, atau mengadakan perdamaian di
antara manusia. Dan barangsiapa yang berbuat demikian karena
mencari keridhaan Allah, maka kelak Kami memberi kepadanya
pahala yang besar.”

Menurut al-Maraghi, tidak ada kebaikan dalam banyaknya percakapan
rahasia yang dilakukan oleh orang-orang yang sengaja menyembunyikan
pembicaraan dari sekelompok orang tertentu. Namun, kebaikan sejati
terletak pada menjaga kerahasiaan dalam hal-hal yang positif, seperti
memberi sedekah, berbuat baik, atau memperbaiki hubungan antar manusia.
Rahasia seringkali menjadi pangkal dari tindakan kejahatan, terutama
karena kebiasaan menunjukkan kebaikan dan berbicara tentangnya di depan
umum. Disisi lain, kejahatan dan dosa seringkali hanya dibahas dalam
rahasia dan percakapan tersembunyi, karena “Dosa adalah apa yang
disimpan dalam hati dan tidak ingin terlihat oleh orang lain”.?

Menurut Buya Hamka, memberi arahan atau anjuran kepada
seseorang untuk memberikan sedekah kadang-kadang perlu dilakukan
dengan merahasiakannya terlebih dahulu, dengan memberikan bisikan agar
penerima sedekah dapat dipilih secara cermat. Hal ini disebabkan karena
ada orang yang sebenarnya layak menerima sedekah atau zakat, namun dia
malu untuk meminta atau malu jika diketahui. Banyak orang memiliki sifat

luhur yang disebut “Iffah”, yaitu pandai menahan diri, sehingga orang

menganggap bahwa dia sudah mencukupi, padahal sebenarnya dia layak

?2Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 5 (Mesir: Maktabah Musthafa
al-Babi al-Halaby, t.t.), 153-154.



82

menerima zakat atau sedekah. Oleh karena itu, orang yang menganjurkan
seseorang yang mampu memberikan sedekah atau zakat dapat memberikan
saran bahwa si fulan layak menerima. Lebih baik lagi jika pemberian
tersebut dilakukan secara rahasia, sehingga penerima tidak merasa malu.
Demikian juga ada orang yang mampu memberikan sedekah, tetapi enggan
menunjukkannya kepada orang lain karena takut riya’, maka dia
memberikannya secara diam-diam. Jika ini yang disarankan tidak ada
masalah. Hal ini sangat baik dan patut dipuji.?

Mengarahkan orang lain untuk melakukan perbuatan baik yang
disebut Ma ruf. Terkadang, hal ini lebih baik disampaikan secara rahasia.
Misalnya, jika seseorang melakukan perbuatan salah yang disebut Munkar.
Namun, jika dia ditegur di depan banyak orang kemungkinan besar dia akan
melakukan kesalahan lagi. Hanya dengan memberikan teguran atau nasihat
secara rahasia, dia dapat diingatkan untuk berbuat baik. Karena dalam
masyarakat, banyak orang yang tidak menyadari kesalahannya, dan jika
ditegur secara terang-terangan dia akan merasa malu. Hanya dengan
memberikan nasihat secara rahasia, dia dapat mengambil pelajaran dari
kesalahannya. Karena kebijaksanaan orang yang memberi nasihat, dia tidak
merasa tersinggung dan dia dapat mengubah yang buruk menjadi baik.
Lebih baik lagi jika orang yang memberi peringatan tetap merahasiakannya,

tidak mengungkapkan kepada orang lain bahwa dia pernah memberikan

“Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 5 (Jakarta: Pustaka
Panjimas, 1983), 274.



83

nasihat.?*

Atau meredakan konflik antara manusia. Seringkali terjadi
pertengkaran antara individu yang dihormati oleh banyak orang. Namun,
tidak ada yang mau mengambil langkah pertama untuk memperbaiki
hubungan yang retak karena alasan menjaga martabat masing-masing.
Sangat baik jika ada seseorang yang pandai dalam menyatukan kembali
kedua pihak yang bertikai. Terkadang ini bisa dilakukan dalam pertemuan
yang singkat, misalnya saat berkumpul untuk makan bersama atau dalam
pertemuan yang tidak terencana. Ini sebaiknya tetap dirahasiakan. Karena
jika tersebar di depan publik, kedua pihak yang bersangkutan mungkin akan
menolak untuk berdamai karena mereka khawatir akan mencoreng citra
mereka di mata orang lain. Banyak dari mereka yang bertengkar sudah sadar
dan ingin memulai kembali hubungan yang baik, tetapi ego masing-masing
seringkali menjadi hambatan bagi seseorang untuk mengambil langkah
pertama.?®

Sedangkan menurut pendapat Quraish Shihab, bahwa ayat ini
merupakan pelajaran yang sangat berharga bagi masyarakat, yaitu
pentingnya kejujuran dan keterbukaan di antara anggota masyarakat,
sehingga sebisa mungkin tidak ada yang disembunyikan. Kerahasiaan sering
kali mencerminkan ketidakpercayaan, sementara keterbukaan menunjukkan

keberanian berbicara. Keberanian tersebut harus didasari oleh kebenaran

**Hamka, 5:274-275.
®Hamka, 5:275.



84

dan ketulusan. Oleh karena itu, ayat ini menyatakan bahwa tidak ada
kebaikan dalam kebanyakan percakapan rahasia di antara manusia.

Ayat ini juga memberikan pelajaran berharga mengenai pembicaraan
yang diizinkan oleh agama, sekaligus mengingatkan bahwa perbuatan-
perbuatan lahiriah harus selalu disertai dengan keikhlasan dan bebas dari
tujuan duniawi yang dapat mengurangi nilai amal tersebut. Perintah untuk
bersedekah, melakukan kebaikan, dan upaya memperbaiki hubungan antar
manusia adalah tiga hal yang dikecualikan dari pembicaraan rahasia yang
negatif. Contohnya memberi sedekah, berbuat baik kepada sesama, dan
melakukan tindakan makruf.?®

Dalam pandangan para mufassir menafsirkan ayat tentang larangan
memperbanyak percakapan rahasia yang tidak bermanfaat atau bahkan
berdampak negatif terhadap hubungan sosial. Mereka sepakat bahwa pada
dasarnya, pembicaraan yang disembunyikan secara sengaja dari orang lain
tidak mengandung kebaikan, kecuali jika percakapan tersebut bertujuan
untuk memberi sedekah, melakukan kebaikan, atau memperbaiki hubungan
antar manusia. Tafsir ini mengandung pesan kuat bahwa kerahasiaan hanya
memiliki nilai jika digunakan untuk menjaga kehormatan, menghindari

riya’, atau meredam konflik sosial.

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,
vol. 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 717.



85

Al-Maraghi menyatakan bahwa percakapan rahasia sering Kkali
menjadi pintu masuk kejahatan, karena biasanya dilakukan dalam konteks
menyebar keburukan atau merencanakan perbuatan tercela. la menekankan
bahwa dosa itu adalah sesuatu yang disembunyikan dalam hati dan tidak
ingin diketahui oleh orang lain. Oleh sebab itu, jika percakapan dilakukan
secara diam-diam dan tersembunyi, hendaknya hanya membicarakan
kebaikan. Al-Maraghi lebih fokus pada sisi bahaya percakapan rahasia yang
cenderung membawa dampak negatif, kecuali jika diarahkan kepada tujuan
positif dan maslahat bersama.

Sementara itu, Buya Hamka menyoroti dimensi sosial dan psikologis
dari percakapan rahasia, terutama dalam konteks “iffah” (menahan diri) dan
kehati-hatian dalam memberi nasihat atau sedekah. Menurutnya, banyak
orang yang secara lahiriah tampak berkecukupan, namun sesungguhnya
layak menerima bantuan, dan karena itulah pemberian sedekah secara
rahasia menjadi bentuk penghormatan terhadap harga diri mereka. la juga
menjelaskan bahwa menasihati seseorang yang berbuat salah hendaknya
dilakukan secara rahasia, agar orang tersebut tidak merasa dipermalukan
dan justru menerima nasihat dengan lapang dada. Bahkan dalam upaya islah
(perdamaian) antara dua pihak yang bertikai, pembicaraan tertutup dan
penuh hikmah sangat diperlukan agar tidak merusak martabat atau melukai
ego pihak-pihak yang bersangkutan. Pendekatan Buya Hamka ini
menunjukkan bahwa rahasia dapat menjadi alat efektif untuk menjaga

perasaan dan kehormatan, serta menciptakan kebaikan yang halus namun



86

bermakna.

Berbeda dari keduanya, Quraish Shihab lebih menekankan pentingnya
keterbukaan dan kejujuran sosial dalam relasi antarindividu. la menyatakan
bahwa kebiasaan merahasiakan sesuatu, terutama dalam bentuk percakapan,
seringkali menjadi tanda adanya ketidakpercayaan. Namun, beliau tetap
mengakui bahwa percakapan tertutup diperbolehkan dalam tiga hal yang
disebutkan dalam ayat: bersedekah, melakukan kebajikan, dan memperbaiki
hubungan. Quraish Shihab mengangkat nilai keikhlasan dan niat yang bersih
sebagai ukuran utama dalam menilai suatu percakapan rahasia, sehingga
tidak sekadar melihat bentuknya (tertutup atau terbuka), tetapi juga
motivasinya.

Dengan demikian, tafsir ketiganya memperlihatkan pendekatan yang
saling melengkapi. Al-Maraghi menekankan bahaya tersembunyi dari
rahasia yang disalahgunakan, Buya Hamka menekankan manfaat rahasia
untuk menjaga perasaan dan menciptakan keharmonisan sosial, sedangkan
Quraish Shihab mengajarkan keseimbangan antara keterbukaan dan rahasia
dengan landasan keikhlasan dan ketulusan. Mereka sepakat bahwa
“rahasiakanlah hal-hal yang berniat baik dan terbukalah jika kejujuran lebih
bermanfaat”, sesuai dengan konteks dan kondisi masyarakat. Tafsir ini
menegaskan bahwa Islam menganjurkan komunikasi yang bijak dan penuh

tanggung jawab, baik dalam bentuk terbuka maupun tertutup.



87

4. Analisis Tafsir Atas Ayat-Ayat Ikhlash

a. QS. al-Bayyinah ayat 5

o\gj\ SH S 1485 U 5,00 d el iy m ghal a3

(o) iz 4,5 &3

“Padahal mereka tidak disuruh kecuali supaya menyembah Allah
dengan memurnikan ketaatan kepada-Nya dalam (menjalankan)
agama yang lurus, dan supaya mereka mendirikan shalat dan
menunaikan zakat; dan yang demikian itulah agama yang lurus.”

Menurut al-Maraghi, ayat ini diperintahkan untuk beribadah kepada
Allah dengan ikhlas dan menjalankan agama dengan lurus. Mereka harus
mendirikan shalat dan menunaikan zakat, yang semuanya membawa
kebahagiaan dalam hidup dan masa depan. Ibadah harus dilakukan dengan
keikhlasan, baik secara tersembunyi maupun terbuka, dan amalan mereka
harus bebas dari kemusyrikan. Mendirikan shalat berarti melakukannya
dengan penuh hormat dan berserah diri kepada Allah Swt. Zakat harus
diberikan sesuai dengan ketentuan dalam Kitab Suci. Agama yang bernilai
adalah beribadah kepada Allah dengan ikhlas, menjauhi kemusyrikan saat

shalat dan membayar zakat.?’

“’Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 30 (Mesir: Maktabah
Musthafa al-Babi al-Halaby, t.t.), 215.



88

Menurut Quraish Shihab, kata (i~=2l) mukhlisin berasal dari kata
(,2>) khalusha yang berarti murni setelah sebelumnya tercampur
kekeruhan. Oleh karena itu, ikhlas adalah upaya untuk menyucikan hati agar
hanya terarah kepada Allah semata. Sebelum hati berhasil disucikan, masih
ada kecenderungan untuk terpengaruh oleh hal-hal selain Allah, seperti
pamrih. Kata (s\&>) hunafa’ adalah bentuk jamak dari (<) hanif yang
berarti lurus atau condong kepada sesuatu. Kata ini awalnya digunakan
untuk menggambarkan telapak kaki yang cenderung ke arah pasangannya,
sehigga memungkinkan manusia berjalan lurus. Hal ini membuat pejalan
tidak condong ke kiri maupun ke kanan. Dengan demikian, seseorang yang
berjalan atau bersikap lurus tanpa condong ke kanan atau Kiri disebut hanif.
Ajaran Islam berada ditengah-tengah, tidak cenderung ke materailisme yang
mengabaikan aspek spiritual, tetapi juga tidak condong ke spiritualisme
murni yang mengabaikan aspek material. Penyebutan shalat dan zakat,
meskipun sudah termasuk dalam ibadah yang diperintahkan sebelumnya,
bertujuan untuk menekankan pentingnya menjain hubungan baik dengan
Allah dan sesama manusia, yang dilambangkan oleh shalat dan zakat

tersebut.?®

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,
vol. 15 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 519-520.



89

Adapun menurut Buya Hamka, “Mereka tidak diperintahkan kecuali
untuk menyembah Allah saja”. Penyembahan ini harus dilakukan hanya
kepada Allah, tanpa menyekutukan-Nya dengan yang lain. “Dengan
mengikhlaskan agama karena-Nya.” Semua amal dan ibadah, serta segala
perbuatan yang berkaitan dengan agama, hatus dilakukan dengan ikhlas
karena Allah, bersih dari pengaruh lain. “Dengan menjauhkan diri dari
kesesatan.” Itulah yang disebut agama Hanif, bentuk jamaknya hunafa.
Yaitu condong kepada kebenaran, seperti jarum kompas yang selalu
menunjuk ke utara. Demikianlah manusia harus hidup, condong kepada
kebenaran, seperti jarum kompas yang selalu menunjuk ke utara.
Demikianlah manusia harus hidup condong kepada kebenaran dan tidak
terpengaruh oleh kesalahan. “Dan supaya mendirikan sembahyang,” yaitu
melakukan gerakan tertentu dengan berdiri, ruku’, dan sujud mengingat
Allah, menunjukkan ketundukan kepada-Nya. “Dan mengeluarkan zakat,”
yaitu menyisihkan sebagian harta untuk membantu fakir miskin atau
mendukung jalan Allah dalam masyarakat, sehingga dengan shalat terbukti
hubungan yang kokoh dengan Allah dan dengan zakat terbukti hubungan

yang kokoh dengan sesama manusia.?®

®Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 30 (Jakarta: Pustaka
Panjimas, 1983), 228.



90

“Dan demikianlah agama yang lurus.” Mereka hanya diperintahkan
untuk melakukan segala yang telah dijelaskan itu; menyembah Allah, ikhlas
beribadah, condong kepada kebaikan, shalat dan zakat. Itulah inti agama
yang dibawa oleh para Nabi sejak Nabi Nuh hingga Nabi Muhammad Saw.
Semua perintah agama yang dibawa para Nabi dapat disimpulkan dalam
perintah-perintah ini; berhubungan dengan Allah, mengakui keesaan-Nya,
beribadah hanya kepada-Nya, shalat dan zakat. Jika mereka tidak mengikuti
hawa nafsu, mereka seharusnya menerima ajaran ini, karena ajarannya tidak

mengubah isi kitab yang mereka pegang, melainkan melengkapinya.*

Ketiga mufasir al-Maraghi, Quraish Shihab, dan Buya Hamka—
memiliki kesamaan pandangan dalam menafsirkan ayat tentang perintah
beribadah kepada Allah dengan ikhlas, mendirikan shalat, dan menunaikan
zakat sebagai inti dari agama yang lurus (hanif). Mereka menegaskan bahwa
perintah ini bukan hanya ritual, tetapi merupakan pondasi ajaran Islam yang
menyatukan dimensi tauhid, kemurnian niat, dan tanggung jawab sosial.
Ketiganya juga menyampaikan bahwa keikhlasan merupakan inti dari
semua ibadah, dan Islam adalah agama yang lurus, tidak condong kepada
penyimpangan ke kiri maupun ke kanan, baik dalam aspek keimanan

maupun pengamalan.

®Hamka, 30:228.



91

Al-Maraghi menekankan bahwa ibadah harus dilakukan dengan penuh
keikhlasan, baik secara sembunyi maupun terang-terangan, bebas dari
segala bentuk kemusyrikan. la memberi penekanan kuat pada pelaksanaan
shalat dan zakat sebagai dua tiang utama ibadah yang membawa
kebahagiaan, baik di dunia maupun di akhirat. Shalat dilihat sebagai simbol
totalitas kepatuhan dan kerendahan hati di hadapan Allah, sementara zakat
adalah bentuk nyata dari kepedulian terhadap sesama manusia yang
membutuhkan. Penafsiran al-Maraghi bersifat praktis-normatif, yaitu

menekankan pelaksanaan ibadah secara syariat formal dan spiritual.

Quraish Shihab, dengan pendekatan linguistik dan filosofis, mengurai
makna kata mukhlisin (ikhlas) sebagai proses menyucikan hati dari segala
hal selain Allah, dan kata hunafa’ (lurus) sebagai sikap hidup yang
seimbang—tidak condong kepada materialisme ekstrem, dan tidak pula larut
dalam spiritualisme murni. la menekankan bahwa Islam adalah agama
tengah-tengah yang menjaga keseimbangan antara hubungan vertikal
dengan Tuhan (melalui shalat) dan horizontal dengan sesama (melalui
zakat). Penekanan Quraish lebih mengarah pada kesadaran batiniah dan
keseimbangan etis dalam beragama, sehingga ibadah tidak hanya sah secara

formal, tetapi juga memiliki orientasi sosial dan spiritual yang utuh.



92

Buya Hamka, dengan gaya bahasa yang khas dan inspiratif,
menjelaskan bahwa perintah untuk menyembah Allah secara ikhlas adalah
dasar agama para Nabi sejak Nabi Nuh hingga Nabi Muhammad Saw. la
mengibaratkan agama hanif seperti jarum kompas yang selalu menunjuk ke
arah utara sebuah metafora bahwa manusia harus senantiasa condong
kepada kebenaran dan tidak menyimpang oleh hawa nafsu. Menurut Hamka,
shalat adalah ekspresi hubungan yang kokoh dengan Allah, sedangkan zakat
mencerminkan hubungan yang baik dengan manusia. Tafsirnya bersifat
inspiratif dan universal, menegaskan bahwa inti agama adalah ketulusan niat

dan keterhubungan yang harmonis antara individu, Tuhan, dan masyarakat.

Dari uraian ketiganya, dapat disimpulkan bahwa mereka sepakat
bahwa inti agama yang lurus adalah tauhid yang murni, ibadah yang ikhlas,
dan tindakan sosial yang nyata. Perbedaan di antara mereka terletak pada
penekanan: al-Maraghi lebih pada pelaksanaan formal ibadah, Quraish
Shihab menekankan penyucian niat dan keseimbangan hidup, sedangkan
Buya Hamka menggarisbawahi nilai moral, hikmah historis, dan
keuniversalan ajaran tersebut. Tafsir mereka saling melengkapi dalam
menggambarkan bagaimana Islam membentuk pribadi yang lurus secara

batin, teratur dalam ibadah, dan berkontribusi nyata dalam kehidupan sosial.



93

B. Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Perkembangan Perilaku
Prososial Dalam Perspektif Tafsir Kontemporer Di Zaman Modern

Perilaku prososial, yaitu tindakan membantu atau memberikan
manfaat kepada orang lain tanpa pamrih, dipengaruhi oleh berbagai faktor.
Ahli psikologi seperti Staub, David O. Sears, Jonathan L. Freedman, dan
Anne Peplau memberikan perspektif yang berharga tentang faktor-faktor ini,
yang meliputi self-gain, personal values and norms, emphaty, karakteristik
penolong, dan kondisi orang yang membutuhkan pertolongan. Ulama tafsir
seperti Quraish Shihab, Buya Hamka dan al-Maraghi juga memberikan
wawasan dari sudut pandang Islam melalui interpretasi ayat-ayat Al-Qur’an.
Berikut faktor-faktor yang mempengaruhi perkembangan perilaku prososial
dalam perspektif Tafsir Kontemporer di zaman sekarang:

1. Self-Gain

Menurut Ervin Staub, self-gain adalah motivasi untuk memperoleh
sesuatu atau menghindari kehilangan, seperti mencari pujian dan
pengakuan, atau menghindari pengucilan. QS. al-Kahfi ayat 95
menghubungkan konsep self-gain dalam bentuk yang positif. Menurut Buya
Hamka, ayat ini mengajarkan ilmu politik pemerintahan tertinggi, yaitu
bahwa kekuasaan tidak akan stabil jika rakyat yang sudah mengakui tunduk
dan patuh tidak diikutsertakan dalam tanggung jawab, yang dalam istilah
lain disebut Partisipasi.’* Sedangkan menurut Quraish Shihab, meskipun

seorang penguasa memiliki kekuatan dan kekayaan yang besar, itu semua

$'Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1983, 15:257.



94

tidak akan banyak berguna dalam membangun masyarakat tanpa partisipasi
rakyatnya. Sebaliknya, meskipun rakyat kurang berpengetahuan dan tidak
memiliki banyak kemampuan, partisipasi mereka tetap diperlukan dan
penguasa yang adil akan mendidik mereka melalui partisipasi.®

Sebagai makhluk sosial, manusia selalu diharapkan untuk berbuat baik
dengan sesamanya, memiliki rasa kebersamaan, saling membantu, bekerja
sama, dan tidak merugikan orang lain. Demikian pula dalam menjalankan
tugas kehidupan dan pembangunan bangsa, manusia dituntut untuk
berpartisipasi dalam kegiatan pembangunan. Pernyataan ini menunjukkan
bahwa untuk mencapai keberhasilan pembangunan, partisipasi masyarakat
adalah elemen yang tidak bisa dipisahkan dari proses pembangunan itu
sendiri.*®* Namun kenyataannya di zaman sekarang, masyarakat seringkali
tidak banyak dilibatkan dalam semua tahapan atau proses pembangunan.
Hal ini terjadi karena para perencana pembangunan seringkali menganggap
bahwa masyarakat tidak cukup memahami dan tidak memiliki keterampilan
yang memadai untuk mengerjakan program tersebut. Padahal, masyarakat
sendirilah yang merasakan masalah dan kebutuhan mereka, serta memahami
apa yang perlu dilakukan untuk mengatasi masalah dan memenuhi

kebutuhan tersebut.>*

%2Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, 2011, 7:375.

Abu Huraerah, Pengorganisasian dan Pengembangan Masyarakat: Model &
Strategi Pembangunan Berbasis Kerakyatan (Bandung: Humaniora, 2008), 109.

*Huraerah, 113.



95

2. Personal Values and Norms

Personal values and norms mengacu pada prinsip-prinsip moral dan
etika yang mengarahkan perilaku individu dalam masyarakat. Dalam QS. al-
Maidah ayat 2, al-Maraghi berpendapat bahwa bekerja sama dalam
kebaikan dan takwa adalah salah satu landasan utama dalam Al-Qur’an. Ini
menyatakan bahwa manusia harus saling membantu dalam segala hal yang
bermanfaat, baik secara individu maupun bersama-sama dalam agama dan
kehidupan sehari-hari.*> Dalam kehidupan sehari-hari, perubahan kehidupan
modern saat ini membuat orang selalu sibuk dengan urusan masing-masing.
Dalam usaha memenuhi kebutuhan hidup, manusia masa kini menghabiskan
sebagian besar waktunya untuk bekerja. Meskipun upaya ini tidak salah,
terkadang hal ini membuat kita menjadi egois dan hanya memikirkan diri
sendiri.*®

Kesibukan dalam bekerja sangat menyita waktu kita, sehingga kita
lupa bahwa kita adalah makhluk sosial. Hilangnya rasa solidaritas dan
kebersamaan telah menyebabkan budaya gotong royong mulai menghilang.
Bahkan, saat ini masyarakat yang umumnya tinggal di perumahan
cenderung enggan untuk sekedar berkumpul dan berbincang-bincang,
mereka lebih memilih sibuk dengan urusan masing-masing.*” Oleh karena

itu, sebelum terlambat kita harus meningkatkan akhlak dan budi pekerti. Ini

%Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, t.t., 6:46.

%Eko Purwaningsih, Pentingnya Hidup Rukun (Jakarta: PT. Balai Pustaka (Persero),
2012), 55.

¥Ade Irma dkk., Post Modern Dalam Pemikiran Anak Muda (Malang: Media Nusa
Creative, 2016), 88.



96

termasuk mengingatkan diri sendiri dan orang lain tentang pentingnya
solidaritas dan kebersamaan. Dengan begitu, kita membangun komunitas
yang harmonis dan saling membantu serta memperkuat nilai-nilai sosial dan
moral.

Sedangkan menurut Buya Hamka menganjurkan adanya perkumpulan
dengan tujuan yang baik seperti kelompok sosial yang berbasis di tempat
ibadah seperti masjid, langgar, dan pondok. Hal ini bertujuan agar selain
beribadah kepada Allah Swt., juga dapat saling membantu dalam segala
urusan bersama.® Di zaman modern, tempat ibadah seperti masjid
memainkan peran penting dalam pelaksanaan ibadah serta membangun
ikatan sosial dan ekonomi di komunitas setempat.>® Memperkuat kesatuan
sosial umat Islam melalui pertemuan di masjid saat shalat berfungsi sebagai
pengingat bagi umat Islam untuk hidup bermasyarakat. Pembentukan
kesatuan sosial umat Islam yang terjalin dalam ibadah shalat mencerminkan
ciri khas komunitas sosial Islam, yang menekankan persamaan, keteraturan,
dan persatuan, serta mengajarkan umat Islam untuk tidak membedakan
antara orang kaya dan miskin, tua dan muda, maupun orang merdeka dan
budak. Oleh karena itu, masjid berfungsi sebagai lembaga sosial Islam yang
bertujuan menyatukan umat Islam untuk menghadapi berbagai masalah

hidup secara bersama-sama. Dari segi fungsi dan peran sosialnya, masjid

%Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1983, 6:114.

%Fachruddin M. Mangunjaya, Generasi Terakhir: Aktivisme Dunia Muslim Mencegah
Perubahan Iklim dan Kepunahan Lingkungan Hidup (Depok: Pustaka LP3ES (Lembaga
Penelitian, Pendidikan, dan Penerangan Ekonomi dan Sosial), 2021), 140.



97

tidak hanya berperan sebagai tempat untuk ibadah ritual keagamaan, tetapi
juga sebagai instrumen sosial keagamaan.*°

Dalam QS. at-Taubah ayat 60, al-Maraghi menjelaskan bahwa zakat
harus diberikan kepada delapan kelompok: fakir, miskin, amil zakat,
muallaf, budak, orang berhutang, fi sabilillah, dan musafir, sebagai perintah
Allah untuk membersihkan dan menyucikan jiwa. Adapun Buya Hamka
menekankan bahwa zakat berfungsi untuk kepentingan umum dan individu,
menunjukkan persaudaraan dan tanggung jawab manusia sebagai khalifah di
bumi. Sedangkan Quraish Shihab menjelaskan bahwa harta memiliki fungsi
sosial sesuai kepemilikan Allah dan konsep istikhlaf, sehingga zakat adalah
bentuk syukur dan kewajiban atas nikmat Allah demi kesejahteraan
bersama.

Di Indonesia, zakat memiliki potensi besar untuk membantu
mengentaskan kemiskinan dan meningkatkan kesejahteraan masyarakat.
Dana zakat bisa digunakan untuk menyediakan berbagai bentuk bantuan
seperti program pendidikan, kesehatan dan kesejahteraan sosial bagi mereka
yang membutuhkan. Selain itu, zakat juga bisa mendukung usaha kecil dan
menengah (UKM) serta lembaga keuangan mikro, yang dapat menciptakan
lapangan kerja dan mendorong pertumbuhan ekonomi di Indonesia. Namun,
salah satu tantangan utama dalam meningkatkan pengumpulan zakat di

Indonesia adalah kurangnya kesadaran dan pemahaman tentang praktik

“Andika Saputra dan Nur Rahmawati, Arsitektur Masjid: Dimensi Idealitas dan
Realitas (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2020), 97-98.



98

zakat atau cara yang tepat untuk menghitung dan mendistribusikannya.
Selain itu, kurangnya transparansi dan akuntabilitas dalam pengelolaan dana
zakat dapat menyebabkan penyalahgunaan dan korupsi. Maka dari itu,
pemerintah telah menetapkan peraturan dan membentuk lembaga seperti
Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAZ) dan Kementrian Agama untuk
mengawasi pengumpulan dan pendistribusian zakat.**

QS. an-Nisa ayat 114 menggarisbawahi betapa pentingnya
melaksanakan perbuatan baik secara tersembunyi. Maksud dari
melaksanakan perbuatan rahasia ini adalah untuk mempertahankan
ketulusan hati atau niat yang tulus dalam berbuat baik, sehingga tindakan
tersebut dilakukan hanya karena Allah Swt., dan bukan untuk mencari
pujian atau pengakuan dari orang lain. Menurut al-Maraghi, tidak ada
manfaat dalam banyaknya percakapan rahasia, kecuali untuk memberi
sedekah, berbuat baik, atau memperbaiki hubungan. Adapun menurut Buya
Hamka, memberi sedekah secara diam-diam dapat mencegah rasa malu bagi
penerima yang layak namun enggan meminta, menegur kesalahan secara
pribadi juga lebih efektif daripada di depan umum agar tidak
mempermalukan pelaku, dan meredakan konflik antara manusia. Sedangkan
menurut Quraish Shihab menegaskan bahwa kerahasiaan dalam hal positif
mencerminkan  kejujuran dan  ketulusan, sementara keterbukaan

menunjukkan keberanian yang harus didasari oleh kebenaran.

“"Moh. Muzwir R. Luntajo, “Optimalisasi Potensi Pengelolaan Zakat di Indonesia
Melalui Integrasi Teknologi,” al-’Agdu: Journal of Islamic Economics Law 3, no. 1 (2023): 17—
18.



99

Sebagai makhluk sosial, kita harus selalu peduli dengan keadaan
sekitar, terutama jika ada saudara yang membutuhkan bantuan. Keimanan
kita tidak akan sempurna jika ada tetangga yang kelaparan atau kekurangan
sandang dan pangan.”’ Dalam konteks zaman sekarang, dengan akses
informasi dan media sosial yang mudah, menjaga privasi dalam beramal
menjadi semakin penting. Penggalangan dana untuk proyek atau program
yang sebelumnya dilakukan secara konvensional, kini dapat memanfaatkan
media elektronik di era digital. Kedermawanan sosial dapat difasilitasi
secara online melalui platform yang memudahkan masyarakat untuk
mengumpulkan dana amal, sehingga membantu menghindari riya’ dan
menjaga kerahasiaan penerima.*®

Disamping itu, penting untuk mendorong pelaksanaan amaliah yang
makruf (kebaikan) dengan memberikan arahan yang lembut dan bijaksana.
Di zaman sekarang, melakukan kebaikan menjadi semakin sulit di tengah
berbagai tantangan, terutama dalam pergaulan sosial. Banyak di antara kita
mulai meninggalkan nilai-nilai kebaikan atau ajaran agama yang seharusnya
menjadi pedoman hidup. Oleh karena itu, dorongan dan bimbingan untuk
tetap berpegang pada kebaikan dan nilai-nilai agama sangat penting agar
kita tidak tersesat dalam kehidupan yang penuh dengan godaan dan

pengaruh negatif.**

266.

“Nurul H. Ma’arif, Menjadi Mukmin Kualitas Unggul (Ciputat: Alifia Books, 2018),

“Muchlas dkk., Dakwah Muhammadiyah Dalam Masyarakat Digital: Peluang dan

Tantangan (Yogyakarta: UAD Press, 2022), 176.

*Ma’arif, Menjadi Mukmin Kualitas Unggul, 266.



100

Atau meredakan konflik antar manusia. Munculnya konflik berawal
dari kemajemukan struktur masyarakat, dan konflik adalah fenomena yang
sering terjadi sepanjang kehidupan manusia. Dari sudut pandang mana pun
kita melihatnya, konflik tidak bisa dipisahkan dari kehidupan sosial. Dalam
realitas kehidupan manusia di mana pun dan kapan pun, selalu ada benturan
sikap, pendapat, perilaku, tujuan dan kebutuhan yang berlawanan, sehingga
proses tersebut mengarah pada perubahan.”> Sebagai contoh, Indonesia
adalah negara yang majemuk dengan beragam suku, agama, etnis dan
keyakinan. Perbedaan ini terkadang dapat menimbulkan masalah yang
sering kali menyebabkan konflik sosial. Kadang-kadang, masalah ini dapat
menyebabkan perpecahan dalam masyarakat.*® Pada dasarnya, perdamaian
harus bisa diciptakan oleh seluruh masyarakat Indonesia karena perdamaian
adalah sesuatu yang diidamkan oleh masyarakat. Walaupun perbedaan
sangat mencolok, hal tersebut menjadi komitmen bersama untuk menyadari
betapa besar peran masyarakat dalam menciptakan kerukunan.*’

Sementara itu, dalam QS. al-Bayyinah ayat 5 menjelaskan bahwa
keikhlasan dalam beragama harus ditujukan semata-mata kepada Allah
Swt., dan ini mencakup seluruh aspek kehidupan, termasuk bagaimana
individu menerapkan nilai-nilai dan norma dalam tindakan sehari-hari.

Menurut al-Maraghi, ayat ini memerintahkan untuk beribadah kepada Allah

*Ellya Rosana, “Konflik Pada Kehidupan Masyarakat (Telaah Mengenai Teori dan
Penyelesaian Konflik Pada Masyarakat Modern),” Jurnal al-Adyan 10, no. 2 (2015): 216-17.

“Ridwan Lubis, Agama dan Perdamaian: Landasan dan Realitas Kehidupan
Beragama Di Indonesia (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2017), 112,

*"Surahman Hidayat, Islam, Pluralisme, dan Perdamaian (Jakarta: Robbani Press,
2008), 139.



101

Swt. dengan ikhlas dan menjalankan agama dengan lurus, termasuk
mendirikan shalat dengan khusyuk dan memberikan zakat sesuai ketentuan.
Adapun menurut Quraish Shihab, ikhlas berarti murni dari segala
kekeruhan, dan agama yang lurus tidak condong ke materialisme atau
spiritualisme ekstrem, tetapi seimbang. Buya Hamka menambahkan bahwa
ibadah harus dilakukan hanya kepada Allah, dengan menjauhkan diri dari
kesesatan, serta menekankan hubungan baik dengan Allah Swt. melalui
shalat dan hubungan dengan sesama melalui zakat. Inti agama yang lurus
adalah menyembah Allah, ikhlas beribadah, condong kepada kebaikan,
mendirikan shalat dan menunaikan zakat.

Dalam hal beribadah, di zaman sekarang banyak orang yang
membagikan aktivitas ibadah mereka di media sosial. Membagikan aktivitas
ibadah di media sosial seharusnya dapat memotivasi orang lain untuk giat
beribadah. Misalnya ketika bangun tahajud, langsung update status, atau
ketika berpuasa Senin-Kamis membagikan menu takjil kepada orang-orang.
Semua hal yang berhubungan dengan ibadah tidak pernah absen dibagikan
ke status media sosial dengan alasan ingin semua orang termotivasi untuk
melakukan hal yang sama. Ada saja perasaan ingin dipuji dan merasa
bangga dengan amal yang dianggap sudah banyak. Padahal, jika
dibandingkan dengan orang lain, kita masih tertinggal jauh. Terlalu sering
pamer dan mendapatkan pujian bisa membuat Kita berpuas diri. Ibadah yang
dicampur riya hanya dilakukan oleh orang-orang munafik. Beribadah tanpa

keikhlasan karena sejak awal berniat untuk dipuji oleh orang lain akhirnya



102

membuat ibadah kita tidak diterima dan batal. Usaha keras dalam beribadah
akhirnya hanya mendapat pujian dari makhluk dan dilaknat oleh Allah Swt.
karena niat yang salah.*®
3. Emphaty

Emphaty adalah kemampuan untuk merasakan dan memahami
perasaan serta pengalaman orang lain. Dalam QS. al-Hasyr ayat 9, Quraish
Shihab menekankan pentingnya keimanan di atas kekufuran, sebagaimana
dilakukan oleh kaum Anshar di Madinah yang menunjukkan kecintaan dan
kemurahan hati kepada kaum Muhajirin. Adapun al-Maraghi menambahkan
bahwa kaum Anshar mencintai dan mendoakan kebaikan bagi para
pendatang, tidak iri atas pemberian kepada kaum Muhajirin, dan
mengutamakan kebutuhan orang lain. Sedangkan Buya Hamka menyebut
lima keistimewaan kaum Anshar: menantikan kedatangan kaum Muhajirin
dengan iman, mencintai mereka, tidak iri, mengutamakan mereka, dan
mengatasi sifat kikir untuk meraih kemenangan.

Dalam kehidupan sehari-hari, kita sering menyaksikan pemandangan
di kota-kota besar, di mana terdapat perkampungan miskin berdampingan
dengan gedung-gedung bertingkat dan rumah-rumah mewah. Ini adalah
realitas yang sangat ironis. Egoisme dan gaya hidup mewah telah mengikis
rasa peduli dan empati, sehingga kedua sikap tersebut semakin jarang
ditemukan di tengah-tengah kita saat ini. Di era modern ini, egoisme

semakin jelas terlihat. Kini, kita mudah menemukan orang-orang yang tidak

*®Muyassaroh, Tetap Melangkah Meski Sudah Payah (Jakarta: PT. Elex Media
Komputindo, 2023), 30-31.



103

peduli dengan penderitaan orang-orang yang tidak peduli dengan
penderitaan orang-orang di sekitar mereka. Hati mereka menjadi keras,
bahkan untuk sekedar membantu sesama yang membutuhkan.
Mendahulukan kepentingan orang lain daripada kepentingan diri sendiri
atau itsar adalah akhlak yang mulia yang semakin memudar di zaman
sekarang. Padahal, sikap ini merupakan puncak akhlak mulia yang sangat
penting untuk menjaga hubungan antar sesama manusia.*°

Sedangkan dalam QS. al-Bagarah ayat 280, Quraish Shihab
menekankan untuk menunda penagihan hutang bagi mereka yang sedang
kesulitan sampai mereka mampu membayar. Adapun Buya Hamka
menambahkan pentingnya sikap bertanggung jawab dan kemurahan hati,
seperti memaafkan hutang untuk memperkuat persaudaraan. Sedangkan al-
Maraghi menekankan bahwa kasih sayang dan kebaikan antar individu
memperkuat tali silahturahmi dan solidaritas masyarakat.

Dalam konteks zaman modern, beberapa tahun lalu kita menghadapi
krisis ekonomi besar, termasuk pandemi COVID-19. Kirisis ini berdampak
serius pada sektor usaha kecil dan menengah (UMKM), mengakibatkan
banyak pelaku usaha mengalami kesulitan keuangan yang parah. Untuk
menghadapi situasi ini, pemerintah meluncurkan program restrukturisasi
utang. Program tersebut bertujuan untuk meringankan beban keuangan

UMKM dengan cara penjadwalan ulang pembayaran utang, penurunan suku

®Yudy Effendy, Sabar & Syukur: Rahasia Meraih Hidup Supersukses (Jakarta:
Qultum Media, 2012), 81-82.



104

bunga, dan pemberian kelonggaran lainnya, sehingga mereka dapat lebih
mudah bertahan dan pulih dari krisis yang sedang berlangsung.®

Dalam QS. at-Taubah ayat 60 menekankan pentingnya empati dalam
pemberian zakat. Al-Maraghi menjelaskan bahwa zakat yang diwajibkan
atas harta seperti uang, ternak, hasil pertanian, dan perdagangan harus
diberikan kepada delapan kelompok yang membutuhkan untuk
membersihkan dan menyucikan jiwa. Adapun Buya Hamka menambahkan
bahwa zakat mencerminkan empati dan persaudaraan, serta bertujuan untuk
kemaslahatan umum dan individu, membantu menciptakan masyarakat yang
adil dan makmur. Sedangkan Quraish Shihab menegaskan bahwa zakat
adalah fungsi sosial yang menunjukkan tanggung jawab manusia sebagai
khalifah di bumi untuk membantu sesama dan membangun kesejahteraan
bersama. Intinya, zakat menumbuhkan empati dengan mendorong umat
Islam untuk peduli dan membantu mereka yang membutuhkan, sehingga
tercipta masyarakat yang harmonis dan sejahtera.

Zakat, infak, dan sedekah pada dasarnya bertujuan untuk menciptakan
persatuan dan harmoni antarwarga. Contohnya, saat terjadi bencana alam,
masyarakat Indonesia yang umumnya adalah wajib pajak, sering kali
terdorong untuk memberikan bantuan dana atau pakaian layak melalui
berbagai lembaga sosial. Membangun kohesivitas sosial melalui sikap

kepedulian sosial adalah tindakan positif yang selalu memberikan dukungan

Serlika Aprita, “Meluruskan Logika Pemerintah Soal Kegentingan Moratorium UU
Kepailitan dan PKPU,” ’Adalah: Buletin Hukum dan Keadilan 6, no. 6 (2022): 17-18.



105

dan bantuan kepada masyarakat yang kurang mampu atau yang terkena
bencana. Kepedulian ini diwujudkan dengan memberikan sebagian harta
miliknya, mengutamakan kebersamaan dan kemanusiaan. Bahkan, dalam
beberapa kasus, ada warga yang lebih mementingkan kemanusiaan dan
menolong orang lain daripada dirinya sendiri. Kemampuan individu untuk
menumbuhkan empati kepada orang lain akan mempercepat gerakan
bersama dalam melindungi sesama umat manusia. Di sinilah letak makna
zakat, infak dan sedekah yang dikeluarkan untuk melindungi dan menolong
sesama yang tidak mampu.

Sikap peduli terhadap sesama dimulai dari kemauan untuk memberi
sesuatu kepada orang lain, bukan untuk menerima. Zakat adalah bentuk
kepedulian kepada sesama, karena kepedulian sosial adalah sikap
memelihara hubungan dengan orang lain yang muncul dari keprihatinan
terhadap kondisi yang dihadapi orang lain, serta berpartisipasi dalam
kegiatan kemanusiaan. Mereka yang aktif dan rutin membayar zakat pada
hakikatnya adalah mereka yang memiliki kepedulian dan empati terhadap

kemanusiaan.>!

*'Edi Slamet Irianto dan Syarifuddin Jurdi, Politik Perpajakan Kontemporer:
Pertautan Ekonomi, Politik, dan Demokrasi (Jakarta: Kencana, t.t.), 273-274.



