
 

 

56 
 

BAB IV 

KAJIAN DAN ANALISIS PERILAKU PROSOSIAL 

 

A. Penafsiran Ayat-Ayat Mengenai Prososial 

1. Penafsiran Atas Ayat-Ayat Mu'ȃwanah 

Pada penjelasan sub bab di atas telah dijelaskan bahwa di dalam kitab 

al-Mu‟jam al-Mufahras li alfaz al-Qur‟an al-Karim, lafaz yang seakar 

dengan kata muawanah disebutkan dalam Al-Qur‘an sebanyak 11 kali. Oleh 

karena itu, pada pembahasan sub bab kali ini, penulis akan menjelaskan 

penafsiran ayat-ayat mengenai mu'ȃwanah, dengan menggunakan 

penafsiran-penafsiran dari ulama tafsir kontemporer serta 

mengklasifikasikannya ke dalam konteks pembahasan yang berhubungan 

dengan prososial. Adapun penjelasan singkatnya adalah sebagai berikut: 

a. QS. al-Kahfi ayat 95 

Sebelum dijelaskan, perlu diketahui bahwa ayat-ayat yang akan 

penulis uraikan disini hanya sebagian dari semua ayat-ayat yang tercantum 

diatas. Di antaranya seperti pada turunan kata  ِفأََعِينُون di firman Allah Swt.  

dalam surah al-Kahfi ayat 95 yang menjelaskan tentang Dzulkarnain 

membangun benteng pembatas dari Ya‘jûj dan Ma‘jûj. Disebutkan dalam 

ayat 93-94 surah al-Kahfi bahwa Dzulkarnain memenuhi permohonan 

masyarakat yang dikunjunginya. Akan tetapi, Dzulkarnain menolak diberi 

imbalan oleh mereka. Tetapi Dzulkarnain meminta bantuan tenaga mereka 

untuk bahu-membahu membangun dinding pembatas dari Ya‘jûj dan 

Ma‘jûj. Terkait ini, Allah Swt. berfirman : 



57 
 

 
 

نَ هُمْ رَدْمًا  ) نَكُمْ وَبَ ي ْ رٌ فأََعِينُونِ بقُِوَّةٍ أَجْعَلْ بَ ي ْ نِِّّ فِيهِ رَبيِّ خَي ْ  (٥٘قاَلَ مَا مَكَّ
 

“Dzulkarnain berkata: "Apa yang telah dikuasakan oleh Tuhanku 

kepadaku terhadapnya adalah lebih baik, maka tolonglah aku dengan 

kekuatan (manusia dan alat-alat), agar aku membuatkan dinding 

antara kamu dan mereka.” 

Menurut al-Maraghi, dalam penggalan ayat ( ْنَكُم فأََعِينُونِ بِقُوَّةٍ أَجْعَلْ بَ ي ْ
نَ هُمْ رَدْمًا  maksudnya adalah ―bantulah aku dengan pengrajin dan (وَبَ ي ْ

pengrajin yang ahli dalam pekerjaan atau konstruksi. Aku akan membuat 

penghalang yang tidak bisa ditembus antara kamu, Ya‘jûj dan Ma‘jûj. Dan 

penghalang yang dibentengi lebih protektif dari apa yang anda inginkan‖.
1
 

 

Adapun pendapat Buya Hamka, ―Maka tolonglah aku dengan 

kekuatan (manusia dan alat-alat)‖ artinya Dzulkarnain mengajak semua 

untuk ikut serta aktif dan mengalirkan segala kemampuan yang dimiliki. 

Dengan cara ini, Dzulkarnain memotivasi warga untuk bekerja sama dan 

merasa memiliki tanggung jawab terhadap keselamatan negara, sehingga 

mereka tidak sekedar mengandalkan pasukan militer setelah membayar 

pajak setiap tahun. Maka dari itu, ayat ini memberikan kepada kita suatu 

―ilmu politik‖ pemerintahan tertinggi, bahwa sesuatu kekuasaan tidaklah 

akan tegak kalau sekiranya rakyat yang telah mengakui tunduk dan takluk 

tidak dibawa ikut serta bertanggung jawab, yang dalam percakapan 

Indonesia modern dinamai partisipasi.
2
  

                                                           
1
Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 16 (Mesir: Maktabah Musthafa 

al-Babi al-Halaby, t.t.), 18. 
2
Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 15 (Jakarta: Pustaka 

Panjimas, 1983), 257. 



58 
 

 
 

Sedangkan menurut Quraish Shihab menegaskan bahwa betapapun 

kekuatan yang dimiliki dan betapapun kekayaan yang dikuasai seorang 

penguasa, itu semua lemah dan tidak banyak manfaatnya dalam membangun 

sebuah masyarakat, kalau tidak disertai dengan partisipasi semua rakyatnya. 

Sebaliknya walaupun masyarakat lemah dalam pengetahuan, tidak 

memahami banyak uraian dan tidak berdaya, namun partisipasi mereka tetap 

diperlukan tanpa mengharap imbalan, disitulah penguasa adil itu mendidik 

mereka melalui partisipasi.
3
 

Ketiga penafsiran, yakni al-Maraghi dalam tafsir Al-Maraghi, Buya 

Hamka dalam tafsir Al-Azhar, dan Quraish Shihab dalam tafsir Al-Mishbah, 

memiliki persamaan dalam memahami ayat ― ٍفأََعِينُونِ بقُِوَّة‖ sebagai bentuk 

ajakan dari Dzulqarnain kepada masyarakat untuk berpartisipasi aktif dalam 

pembangunan penghalang antara mereka dan Ya‘jūj serta Ma‘jūj. Ketiganya 

sepakat bahwa sebuah kekuatan, sebesar apapun itu, tidak akan cukup 

efektif tanpa adanya keterlibatan masyarakat. Mereka melihat bahwa 

keberhasilan suatu usaha, khususnya yang berkaitan dengan kemaslahatan 

umum, memerlukan kolaborasi antara pemimpin dan rakyat. Persamaan ini 

menegaskan bahwa ayat tersebut bukan hanya perintah teknis semata, tetapi 

                                                           
3
M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur‟an, 

vol. 7 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 375. 



59 
 

 
 

juga mengandung nilai-nilai strategis dalam kepemimpinan dan tanggung 

jawab sosial bersama. 

Namun, dalam hal pendekatan dan penekanan, masing-masing tafsir 

menunjukkan corak yang berbeda. Tafsir Al-Maraghi memaknai ayat 

tersebut secara lebih literal dan teknis, dengan penekanan pada bantuan dari 

para pengrajin dan tenaga ahli konstruksi. Fokus utamanya adalah pada 

kebutuhan praktis dan keahlian yang diperlukan dalam membangun sebuah 

penghalang yang kokoh. Berbeda dengan itu, Buya Hamka melalui tafsir Al-

Azhar mengembangkan penafsiran ke arah sosial-politik. Ia menekankan 

bahwa kekuasaan yang kuat bukanlah yang hanya bergantung pada pasukan 

dan pajak, tetapi pada partisipasi aktif rakyat. Menurutnya, Dzulqarnain 

mengajarkan bentuk pemerintahan ideal yang melibatkan rakyat dalam 

tanggung jawab menjaga keselamatan bersama—konsep ini disebut Hamka 

sebagai "ilmu politik" yang dalam konteks Indonesia modern disebut 

sebagai partisipasi. Sementara itu, Quraish Shihab dalam tafsir Al-Mishbah 

melihat partisipasi rakyat bukan hanya sebagai kebutuhan praktis atau 

politik, melainkan juga sebagai sarana pendidikan sosial. Ia menegaskan 

bahwa seorang pemimpin harus melibatkan masyarakat dalam proses 

pembangunan untuk mendidik dan memberdayakan mereka. Bahkan ketika 

rakyat tidak berdaya atau miskin pengetahuan, keterlibatan mereka tetap 



60 
 

 
 

penting demi terwujudnya keadilan dan kebersamaan dalam kehidupan 

sosial. 

Dengan demikian, ketiga penafsiran ini berpijak pada dasar yang 

sama, namun menyajikan ragam perspektif: al-Maraghi menekankan aspek 

teknis, Buya Hamka menyentuh aspek politik dan nasionalisme, sedangkan 

Quraish Shihab membawa kepada dimensi pendidikan dan kesadaran sosial. 

Ketiganya saling melengkapi dalam memberikan pemahaman menyeluruh 

tentang pentingnya partisipasi rakyat dalam membangun masyarakat yang 

kuat dan adil. 

b. QS. al-Maidah ayat 2 

Selanjutnya, salah satu turunan kata yang selalu didengar di kalangan 

masyarakat tentang prososial, yakni adalah kata Ta„ wun.  

Menurut Buya Hamka, kalimat تَ عَاوَنوُا berasal dari pokok kata 

(mashdar) mu'ȃwanah, yang berarti bertolong-tolongan, bantu-membantu.
4
 

Hal ini terdapat pada surah al-Maidah ayat 2, Allah Swt. berfirman: 
 

قْوَىٰ .... ثِْْ  عَلَى تَ عَاوَنوُا وَلََ  ۚ َوَتَ عَاوَنوُا عَلَى الْبِِّ وَالت َّ   ۚ َوَالْعُدْوَانِ  الْإِ
 

“....Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan 

dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan 

pelanggaran.” 

 

 

 

                                                           
4
Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 6 (Jakarta: Pustaka 

Panjimas, 1983), 114. 



61 
 

 
 

Memerintahkan hidup bertolong-tolongan dalam membina al-Birr, 

yaitu segala ragam maksud yang baik dan berfaedah, yang didasarkan 

kepada menegakkan takwa; yaitu mempererat hubungan dengan Tuhan. 

Selain itu menjadi alasan yang kuat untuk menganjurkan adanya 

perkumpulan dengan tujuan yang baik seperti kelompok sosial yang 

berbasis di tempat ibadah seperti masjid, langgar, dan pondok. Hal ini 

bertujuan agar selain beribadah kepada Allah Swt., juga dapat saling 

membantu dalam segala urusan bersama.
5
 

Adapun pendapat al-Maraghi, al-Birr : melakukan perbuatan baik 

secara luas, at-Taqwa: menjauhi hal-hal yang merugikan diri sendiri dalam 

aspek agama maupun dunia, al-Itsm : semua bentuk dosa dan maksiat, al-

Udwan: melanggar batas syariat dan norma dalam interaksi secara bertindak 

tidak adil. Perintah untuk bekerja sama dalam kebaikan dan takwa adalah 

salah satu landasan utama dalam Al-Qur‘an. Perintah ini mengharuskan 

manusia untuk saling membantu dalam segala hal yang bermanfaat, baik 

secara individu maupun bersama-sama dalam agama dan kehidupan sehari-

sehari. Hal ini mencakup aspek agama, kehidupan duniawi, dan setiap amal 

baik yang dilakukan untuk melindungi diri dari bahaya.
6
 

 

 

 

                                                           
5
Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1983, 6:114. 

6
Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 6 (Mesir: Maktabah Musthafa 

al-Babi al-Halaby, t.t.), 46. 



62 
 

 
 

Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim disebutkan: 

ثُْْ مَا حَكَ فِْ صَدْركَِ وكََرهِْتَ أَنْ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ  7َالنَّاسُ الَْبُِّ حُسْنُ الْْلُُقِ وَلِْْ

“Kebaikan adalah akhlak yang baik, dan dosa itulah yang 

mengganggu hatimu dan kamu benci jika orang mengetahuinya.” 

(HR. Muslim: 2553) 

 

Imam Ahmad dan ad-Darimi meriwayatkan dari Wabishah bin 

Ma‘bad al-Juhani bahwa dia berkata:  

ثِْْ ؟ قُ لْتُ : أتَيَتُ رَسُوْلُ  اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَ قَالَ : جِئْتُ تَسْأَلُ عَنِ الْبِِّ وَالْإِ

فْسُ ، وَاطْمَأَنَّ إلِيَْهِ الْقَلْبُ ،  نَ عَمْ ، قاَلَ : اِسْتَ فْتِ قَ لْبَكَ ، الَْبُِّ مَا اطْمَأنََّتْ إلِيَْهِ الن َّ

ثُْْ مَا حَاكَ فِ الن َّ   8فْسِ ، وَتَ رَدَّدَ فِ الصَّدْرِ ، وَإِنْ أفَْ تَاكَ النَّاسُ وَأفَْ تَ وْكَ.وَالْإِ

―Aku mendatangi Rasulullah Saw., lalu beliau bersabda: “Apakah 

engkau datang untuk bertanya tentang kebajikan dan dosa?” Aku 

menjawab “Ya”. Nabi Saw. bersabda, “Mintalah fatwa kepada 

hatimu. Kebajikan itu adalah apa saja yang jiwa merasa tenang 

dengannya dan hati merasa tentram kepadanya, sedangkan dosa itu 

adalah apa saja yang mengganjal dalam hatimu dan membuatmu 

ragu, meskipun manusia memberi fatwa kepadamu.‖ (HR. Ad-Darimi: 

2533) 

 

Sedangkan menurut Quraish Shihab, ―Dan tolong-menolonglah kamu 

dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong 

dalam berbuat dosa dan pelanggaran.‖ bahwa ini adalah landasan utama 

dalam membina kerjasama dengan siapapun, asalkan tujuannya adalah 

untuk kebaikan dan ketakwaan.
9
 

                                                           
7
Al-Naisaburi, Shahih Muslim, 1980. 

8
Abdullah bin ‘Abd ar-Rahman ad-Darimi, Sunan ad-Darimi (Pakistan: Qadimi Kutub 

Khana, 2009), 320. 
9
M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur‟an, 

vol. 3 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 17. 



63 
 

 
 

Ketiga mufasir, yakni Buya Hamka, al-Maraghi, dan Quraish Shihab, 

secara umum memiliki pemahaman yang sejalan bahwa ― الْبِِّ  وَتَ عَاوَنوُا عَلَى
قْوَىٰ   merupakan perintah untuk menjalin kerja sama dalam kebaikan dan ‖وَالت َّ

ketakwaan, serta larangan untuk membantu dalam perbuatan dosa dan 

permusuhan. Mereka sepakat bahwa kerja sama ini menjadi landasan utama 

dalam membentuk masyarakat yang harmonis dan beretika sesuai dengan 

nilai-nilai Islam. Ketiganya melihat bahwa ―ta„ wun‖ tidak sekadar bersifat 

individual, tetapi juga memiliki dimensi sosial dan kolektif yang luas dalam 

kehidupan bermasyarakat dan bernegara. Ayat ini dimaknai bukan hanya 

sebagai ajakan, tetapi juga sebagai pijakan prinsipil bagi perilaku prososial 

dalam Islam. 

Meski memiliki inti pesan yang sama, ketiga tafsir tersebut memiliki 

corak penekanan yang berbeda. Buya Hamka dalam tafsir Al-Azhar 

menafsirkan kata ―ta„ wun‖ sebagai bentuk kerja sama yang bersifat 

kolektif dan terorganisir, bahkan bisa menjadi dasar berdirinya kelompok 

sosial berbasis masjid, langgar, atau pesantren. Ia mengaitkan perintah ini 

dengan penguatan ikatan sosial dan partisipasi komunitas dalam 

memperjuangkan kebaikan dan ketakwaan, tidak hanya dalam bentuk 

ibadah, tapi juga dalam membangun sistem sosial yang saling menopang. 

Sementara itu, al-Maraghi menafsirkan ayat ini dengan pendekatan 

linguistik dan moral, menjelaskan makna ―al-Birr‖ sebagai segala jenis 

kebaikan dan ―at-Taqwa‖ sebagai upaya menjauhi kerugian spiritual dan 



64 
 

 
 

duniawi. Ia menekankan bahwa kerja sama dalam kebaikan tidak terbatas 

pada aspek agama saja, melainkan juga mencakup semua bentuk 

perlindungan dan kebaikan sosial, baik secara individu maupun kolektif. 

Quraish Shihab memandang ayat ini sebagai prinsip umum dalam menjalin 

relasi sosial lintas kelompok. Ia menegaskan bahwa kerja sama dalam Islam 

dibangun atas dasar tujuan, bukan identitas kelompok, selama hal itu 

bernilai kebaikan dan mengarah pada ketakwaan. Ia juga menekankan 

bahwa ayat ini adalah dasar utama dalam membina masyarakat yang adil, 

tertib, dan menghargai hukum Allah. 

Dengan demikian, perbedaan utama ketiga mufasir terletak pada 

pendekatan dan kedalaman konteks sosial yang ditampilkan. Buya Hamka 

mengaitkannya dengan penguatan komunitas dan lembaga sosial Islam, al-

Maraghi menekankan aspek moral dan hukum secara komprehensif, 

sedangkan Quraish Shihab mengangkat nilai universal ayat tersebut sebagai 

fondasi hubungan sosial lintas batas. Ketiganya saling melengkapi dalam 

menggambarkan bagaimana ajaran Islam membentuk prinsip tolong-

menolong sebagai bagian integral dari perilaku prososial yang membangun 

kehidupan bermasyarakat yang beradab dan religius. 

2. Analisis Tafsir Atas Ayat-Ayat Ȋtsȃr 

Jika diihat dari penjelasan di sub bab sebelumnya, kata ȋtsȃr terulang 

di dalam Al-Qur‘an sebanyak 21 kali. Dalam sub bab ini penulis tidak akan 

menyebutkan kembali kata-kata tersebut, melainkan akan menjelaskan 

penafsiran dari para ulama tafsir tentang ayat-ayat yang semakna dengan 



65 
 

 
 

kata ȋtsȃr serta mengklasifikasikannya ke dalam makna yang berhubungan 

dengan prososial. Adapun penjelasan singkatnya adalah sebagai berikut: 

a. QS. al-Hasyr ayat 9 

 

بُّونَ مَنْ هَاجَرَ إلِيَْهِمْ وَلََ يََِدُونَ فِ  يماَنَ مِن قَ بْلِهِمْ يُُِ ارَ وَالْإِ صُدُورهِِمْ وَالَّذِينَ تَ بَ وَّءُوا الدَّ

 نَ فْسِهِ  شُحَّ  يوُقَ  وَمَن ۚ َحَاجَةً مَِِّّّا أوُتوُا وَيُ ؤْثرُِونَ عَلَىٰ أنَفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِِِّمْ خَصَاصَةٌ 

 (  ٥)  الْمُفْلِحُونَ  هُمُ  فأَُولَٰئِكَ 

“Dan orang-orang yang telah menempati kota Madinah dan telah 

beriman (Anshor) sebelum (kedatangan) mereka (Muhajirin), mereka 

(Anshor) 'mencintai' orang yang berhijrah kepada mereka 

(Muhajirin). Dan mereka (Anshor) tiada menaruh keinginan dalam 

hati mereka terhadap apa-apa yang diberikan kepada mereka 

(Muhajirin); dan mereka mengutamakan (orang-orang Muhajirin), 

atas diri mereka sendiri, sekalipun mereka dalam kesusahan. Dan 

siapa yang dipelihara dari kekikiran dirinya, mereka itulah orang 

orang yang beruntung.” 

 

Menurut Quraish Shihab, dalam ayat ini menjelaskan bahwa yang 

dimaksud dengan mengutamakan (ȋtsȃr) adalah menempatkan keimanan di 

atas kekufuran adalah prioritas, terkait dengan kaum Anshar yang telah 

menetap di Madinah dan mengutamakan keimanan daripada kekufuran. 

Selain itu, sambutan hangat dan kasih sayang kaum Anshar terhadap kaum 

Muhajirin begitu besar, bahkan ada di antara mereka yang rela membagikan 

harta mereka kepada yang berhijrah, atau memberi makan kepada anak-anak 

mereka untuk menyambut kaum Muhajirin yang membutuhkan.
10

 

                                                           
10

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur‟an, 

vol. 13 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 537. 



66 
 

 
 

Menurut al-Maraghi, sifat-sifat mulia yang menunjukkan kemurahan 

hati dan keluhuran budi pekerti kaum Anshar, diantaranya: 1) Mereka 

mencintai pendatang dan mendoakan kebaikan bagi mereka, sebagaimana 

mereka mendoakan diri mereka sendiri, 2) Tidak terbesit sedikit keinginan 

pun di dalam hati kaum Anshar untuk memperoleh apa yang diberikan Nabi 

saw. kepada kaum Muhajirin. 3) Mereka memberikan prioritas kepada orang 

yang membutuhkan di atas diri mereka sendiri, dan mereka memberikan 

bantuan kepada orang lain sebelum diri mereka sendiri.
11

 

Sedangkan menurut Buya Hamka, kita dapat mengidentifikasi lima 

keunggulan dan pujian bagi kaum Anshar: 

Pertama, mereka menantikan kedatangan saudara-saudara Muhajirin 

di kota mereka dengan menjaga keimanan. Kedua, mereka mencintai 

saudara-saudara yang datang untuk menumpangkan diri di tempat mereka. 

Ketiga, Mereka tidak merasa iri atau keberatan jika Muhajirin diberi bagian 

yang lebih besar, bahkan sebagian besar harta rampasan dari Bani Nadhir 

diberikan hanya kepada Muhajirin. Keempat, Mereka memberi prioritas 

kepada saudara-saudara yang baru hijrah tersebut, bahkan melebihi dan 

mengutamakan kepentingan pribadi mereka. Kelima, mereka berhasil 

mengatasi sifat kikir mereka, sehingga meraih kemenangan.
12

 

 

                                                           
11

Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 28 (Mesir: Maktabah 

Musthafa al-Babi al-Halaby, t.t.), 43–44. 
12

Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 28 (Jakarta: Pustaka 

Panjimas, 1983), 63. 



67 
 

 
 

Ketiga mufasir, yakni Quraish Shihab, al-Maraghi, dan Buya Hamka, 

menafsirkan ayat tentang ―ȋtsȃr‖ (mengutamakan orang lain) dalam Surah 

Al-Hasyr ayat 9 dengan penekanan yang berbeda namun saling menguatkan. 

Mereka sepakat bahwa ayat ini menampilkan potret luhur kaum Anshar 

dalam menerima kaum Muhajirin dengan penuh cinta, pengorbanan, dan 

tanpa rasa iri. Perilaku kaum Anshar dijadikan contoh nyata dari nilai ȋtsȃr, 

yakni mendahulukan kepentingan orang lain melebihi kepentingan pribadi, 

bahkan dalam kondisi kesulitan. Ketiganya sepakat bahwa sifat ini lahir dari 

keimanan yang kuat dan menjadi dasar dari perilaku prososial dalam 

masyarakat Islam. 

Quraish Shihab menekankan bahwa ―ȋtsȃr‖ merupakan prioritas 

keimanan atas kekufuran, serta sebagai bentuk nyata dari kesetiaan kaum 

Anshar kepada agama. Beliau menyoroti dimensi spiritual dan emosional 

dalam pengorbanan mereka, termasuk kerelaan memberi makanan kepada 

kaum Muhajirin bahkan jika itu milik anak-anak mereka sendiri. Di sisi lain, 

al-Maraghi menggarisbawahi keutamaan akhlak kaum Anshar yang 

mencakup cinta kepada sesama, tidak adanya rasa iri terhadap apa yang 

diberikan kepada orang lain, dan kesediaan untuk mendahulukan orang lain 

dalam bantuan. Pendekatannya lebih bersifat moral deskriptif, 

memperlihatkan betapa dalam dan halusnya sikap kaum Anshar dalam 

menjaga hati dari penyakit iri dan cinta dunia. Sementara itu, Buya Hamka 

menyampaikan penafsirannya dengan gaya yang reflektif dan sosiologis, 

menyusun lima keunggulan kaum Anshar, mulai dari kesiapan mereka 



68 
 

 
 

menyambut kaum Muhajirin dengan iman, ketulusan cinta, ketidakberatan 

jika harta diberikan lebih kepada yang lain, sampai kemampuan mereka 

menundukkan sifat kikir. Baginya, kemenangan kaum Anshar bukan hanya 

dalam bentuk materi, tetapi dalam kemampuan mereka mengalahkan ego 

dan membangun solidaritas yang hakiki. 

Dengan demikian, penafsiran ketiganya menunjukkan bahwa perilaku 

prososial dalam bentuk ―ȋtsȃr‖ tidak hanya bernilai sosial, tetapi juga 

merupakan manifestasi dari iman, keikhlasan, dan kedalaman akhlak yang 

menjadi fondasi utama dalam membangun masyarakat yang saling 

mencintai dan mendahulukan kepentingan bersama di atas kepentingan 

pribadi. Jika tafsir Quraish Shihab memperdalam aspek spiritual, al-Maraghi 

memperkuat dimensi moral, dan Buya Hamka memperluas maknanya dalam 

konteks sosial dan psikologis umat, maka ketiganya berpadu membentuk 

gambaran utuh tentang karakter prososial yang diajarkan dalam Islam. 

3. Analisis Tafsir Atas Ayat-Ayat Shadaqah 

Kata Shadaqah dan derivasinya disebutkan dalam Al-Qur‘an 

sebanyak 155 kali. Oleh karena itu, pada pembahasan ini penulis tidak akan 

kembali menyebutkan secara rinci kata-kata tersebut. Melainkan di dalam 

pembahasan ini, akan dibahas beberapa penafsiran ayat-ayat tentang 

shadaqah dan berbagai penafsiran ulama tafsir. 



69 
 

 
 

a. QS. al-Baqarah ayat 280 

قُوا وَأَن ۚ َوَإِن كَانَ ذُو عُسْرةٍَ فَ نَظِرةٌَ إِلََٰ مَيْسَرةٍَ  رٌ  تَصَدَّ   تَ عْلَمُونَ  كُنتُمْ  إِن لَّكُمْ  خَي ْ

(ٕ٨ٓ  ) 

“Dan jika (orang yang berhutang itu) dalam kesukaran, maka berilah 

tangguh sampai dia berkelapangan. Dan menyedekahkan (sebagian 

atau semua utang) itu, lebih baik bagimu, jika kamu mengetahui.” 

 

Menurut Quraish Shihab, pada ayat ini menerangkan bahwa jika ada 

seseorang yang menghadapi kesulitan atau akan mengalami kesulitan dalam 

membayar hutangnya, maka tunda penagihannya hingga dia mampu. Jangan 

menagihnya jika kamu tahu bahwa dia sedang kesulitan, apalagi memaksa 

dia membayar dengan sesuatu yang sangat dibutuhkannya.
13

 Menunda 

pembayaran pinjaman dianggap sebagai qardh hasan, yaitu pinjaman yang 

baik. Setiap kali seseorang menunda dan menahan diri untuk tidak menagih, 

pada setiap kesempatan tersebut Allah memberikan ganjaran yang berlipat 

ganda. ―Siapakah yang mau meminjamkan kepada Allah pinjaman yang 

baik, maka Allah akan melipat-gandakan (balasan) pinjaman itu untuknya, 

dan dia akan memperoleh pahala yang banyak‖(QS. al-Hadid [57]: 11).  

Dia melipatgandakan karena, pada saat itu, orang yang meminjamkan 

berharap pinjamannya akan dikembalikan, tetapi terjadi penundaan, dan ia 

menerima penundaan itu dengan sabar dan lapang dada. Ini berbeda dengan 

sedekah di mana sejak awal, orang yang bersangkutan tidak lagi 

mengharapkan kembalinya. Kesabaran dan kelapangan dada dalam 

                                                           
13

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur‟an, 

vol. 1 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 727. 



70 
 

 
 

menunggu itulah yang diberi ganjaran setiap saat oleh Allah sehingga 

pinjaman tersebut menjadi berlipat ganda. Yang lebih baik daripada 

meminjamkan adalah menyedekahkan sebagian atau seluruh hutang 

tersebut. Oleh karena itu, jika kamu mengetahui bahwa hal tersebut lebih 

baik, segera ringankanlah beban orang yang berutang atau bebaskan dia dari 

utangnya.
14

 

Adapun menurut Buya Hamka, pentingnya membangun kesadaran 

masyarakat yang bertanggung jawab tercermin dalam sikap yang mulia. 

Alangkah baiknya jika seseorang yang memiliki hutang meminta maaf dan 

meminta waktu tambahan beberapa bulan, kemudian diberi jawaban oleh 

pemberi hutang: ―Hutangmu sudah aku maafkan, kamu tidak lagi 

berhutang.‖ Ayat ini menunjukkan bahwa sikap seperti ini sangat baik untuk 

diri sendiri. Dengan melakukan ini akan meningkatkan kualitas kepribadian 

diri. Sikap ini akan memberikan dampak yang positif dalam diri sendiri, 

membuat diri menjadi dermawan dan memperkuat ikatan persaudaraan 

dengan orang yang berhutang.
15

 Sedangkan menurut al-Maraghi, rasa kasih 

sayang dan menunjukkan kebaikan satu sama lain inilah yang menciptakan 

hubungan baik antar individu dan mempererat tali silahturahmi serta 

solidaritas masyarakat dalam kepentingan umum.
16

 

 

                                                           
14

Shihab, 1:727–28. 
15

Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 3 (Jakarta: Pustaka 

Panjimas, 1983), 74. 
16

Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 3 (Mesir: Maktabah Musthafa 

al-Babi al-Halaby, t.t.), 64–65. 



71 
 

 
 

Dalam pandangan para mufassir, yaitu Quraish Shihab, Buya Hamka, 

dan al-Maraghi, menafsirkan ayat yang berkaitan dengan utang-piutang dan 

sikap terhadap orang yang mengalami kesulitan membayar utang khususnya 

dalam konteks (kemudahan) dan (tolong-menolong) dengan semangat yang 

sama, yakni menanamkan nilai empati, kedermawanan, dan perilaku 

prososial dalam kehidupan bermasyarakat. Mereka sepakat bahwa 

memberikan kelonggaran kepada orang yang berutang bukan hanya 

tindakan sosial yang baik, tetapi juga bentuk nyata dari ketakwaan dan 

akhlak mulia. Ayat ini mendorong umat Islam untuk tidak hanya bersikap 

adil, tetapi juga penuh kasih sayang, dengan memberikan kelapangan 

kepada orang yang tengah dalam kesulitan ekonomi. 

Namun demikian, masing-masing mufasir menampilkan penafsiran 

dari sudut pandang yang berbeda. Quraish Shihab menekankan aspek 

spiritual dan ganjaran ilahi yang diperoleh seseorang ketika ia menunda 

penagihan utang dengan ikhlas dan sabar. Baginya, penundaan ini termasuk 

kategori ―qardh hasan‖ pinjaman yang baik yang akan dilipatgandakan 

pahalanya oleh Allah. Ia membedakan antara sedekah dan pinjaman, di 

mana kesabaran dalam menunggu pengembalian pinjaman menjadi nilai 

tambah yang membawa pahala terus-menerus. Bahkan, beliau 

mengisyaratkan bahwa membebaskan utang sepenuhnya adalah perbuatan 

yang lebih utama dan sangat dianjurkan. Sementara itu, Buya Hamka 

melihat ayat ini sebagai landasan untuk membangun karakter sosial yang 

bertanggung jawab dan bermartabat. Ia tidak hanya menyoroti pemberi 



72 
 

 
 

utang, tetapi juga mendorong kesadaran pihak yang berutang untuk bersikap 

jujur, meminta maaf, dan berkomunikasi dengan baik. Sikap pemberi utang 

yang kemudian dengan ringan hati memaafkan seluruh utang menunjukkan 

kualitas pribadi yang luhur, meningkatkan derajat jiwa, dan mempererat 

persaudaraan. 

Berbeda dari dua mufasir sebelumnya, al-Maraghi menitikberatkan 

tafsirnya pada penguatan hubungan sosial dan kemaslahatan bersama. Ia 

memandang sikap memberikan kelonggaran kepada yang berutang sebagai 

bentuk kasih sayang dan kebaikan antar sesama yang mampu memperkuat 

tali silaturahmi, solidaritas, dan persatuan dalam masyarakat. Menurutnya, 

perilaku ini tidak hanya berpengaruh pada dua individu yang terlibat dalam 

transaksi utang-piutang, tetapi juga pada struktur sosial secara lebih luas 

karena menciptakan suasana saling percaya dan tolong-menolong. 

Dengan demikian, Quraish Shihab menekankan ganjaran ilahi dan 

keikhlasan hati, Buya Hamka menyoroti pengaruhnya terhadap 

pembentukan pribadi dan hubungan antarindividu, sedangkan al-Maraghi 

lebih menekankan nilai kemasyarakatan dan harmoni sosial. Ketiganya 

berpadu dalam memperkaya makna perilaku prososial yang lahir dari nilai 

Islam, yakni empati, kesabaran, dan kemurahan hati dalam menghadapi 

persoalan yang sangat manusiawi, yaitu utang-piutang. 

b. QS. at-Taubah: 60 

اَ  هَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُ لُوبُ هُمْ وَفِ الرِّقاَبِ  الصَّدَقاَتُ إِنََّّ للِْفُقَراَءِ وَالْمَسَاكِيِن وَالْعَامِلِيَن عَلَي ْ
بِيلِ  نَ اللَّهِ  ۖ  وَالْغَارمِِيَن وَفِ سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّ      (ٓٙوَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ  ) ۖ  فَريِضَةً مِّ



73 
 

 
 

 

Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir, 

orang-orang miskin, pengurus-pengurus zakat, para mu'allaf yang 

dibujuk hatinya, untuk (memerdekakan) budak, orang-orang yang 

berhutang, untuk jalan Allah dan untuk mereka yuang sedang dalam 

perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah, dan Allah 

Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana. 

 

Menurut al-Maraghi, yang dimaksud sedekah dalam ayat ini 

merupakan zakat yang diwajibkan atas harta berupa uang, hewan ternak, 

hasil pertanian, dan kegiatan perdagangan. Dalam ayat ini, golongan yang 

berhak menerima zakat terdiri dari delapan kelompok: 1) ―Sesungguhnya 

sedekah itu untuk orang-orang fakir,‖ artinya zakat yang berasal dari uang, 

ternak, perdagangan, atau hasil pertanian diberikan kepada orang-orang 

fakir yang memerlukan bantuan dari orang-orang kaya, karena mereka 

kekurangan harta sesuai dengan kebutuhan mereka. 2) ―Dan orang-orang 

miskin,‖ mereka kondisinya lebih parah daripada orang-orang fakir. 3) ―Dan 

para amil zakat,‖ yakni orang-orang yang ditugaskan oleh pemerintah untuk 

mengumpulkan atau menjaga zakat, seperti para penarik zakat dan 

pengelola penyimpanan harta. Mereka menerima bagian dari zakat sebagai 

upah atas pekerjaan mereka, bukan karena mereka miskin. 4) ―Para muallaf 

yang dibujuk hatinya,‖ yaitu mereka yang dibujuk hatinya adalah mereka 

yang diharapkan dapat mendekatkan diri kepada Islam, memperkuat 

keimanan mereka, mencegah mereka dari melakukan keburukan terhadap 

umat Islam, atau memberikan manfaat dalam membela atau membantu umat 

Islam dalam menghadapi musuh mereka. 5) ―Dan untuk memerdekakan 

budak,‖ yaitu dengan menggunakan zakat untuk membantu budak-budak 



74 
 

 
 

yang berusaha untuk membebaskan diri mereka dengan membayar sejumlah 

uang kepada tuan mereka, atau untuk membeli budak-budak dan 

membebaskan mereka. Ini merupakan salah satu upaya utama dalam 

meningkatkan kesejahteraan manusia yang menjadi tujuan dari kasih sayang 

dan keadilan dalam ajaran Islam. 6) ―Dan orang-orang yang berhutang,‖ 

adalah mereka yang terlilit hutang dan mengalami kesulitan dalam 

melunasinya. 7) ―Fi sabilillah,‖ ini mencakup usaha-usaha yang 

mendapatkan ridha dan pahala-Nya. Ini termasuk para pejuang dan mereka 

yang berjuang dalam jihad. 8) ―Dan orang yang sedang dalam perjalanan,‖ 

adalah mereka yang berada jauh dari tempat kelahiran mereka dalam suatu 

perjalanan, di mana mereka tidak memiliki cukup uang untuk memenuhi 

kebutuhan mereka, meskipun mereka mungkin memiliki kekayaan di tempat 

asal mereka. Mereka diberikan bantuan yang diperlukan untuk memastikan 

mereka dapat kembali ke rumah dengan aman.
17

 

―Sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah Swt.,‖ ini adalah 

perintah dari Allah Swt. ―Sesungguhnya sedekah hanya untuk orang-orang 

fakir, dan dalam hal-hal yang berkaitan dengan kepentingan umat, itu adalah 

perintah yang Allah Swt. wajibkan atas kalian.‖ ―Dan Allah Maha 

Mengetahui lagi Maha Bijaksana,‖ yaitu Allah Maha Mengetahui kondisi 

manusia dan seberapa besar kebutuhan mereka, dan Dia sangat bijaksana 

dalam menetapkan aturan-aturan untuk membersihkan dan menyucikan jiwa 

                                                           
17

Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 10 (Mesir: Maktabah 

Musthafa al-Babiَal-Halaby, t.t.), 143–145. 



75 
 

 
 

mereka. Ini juga sebagai ungkapan syukur kepada Pencipta mereka atas 

nikmat yang diberikan kepada mereka, sebagaimana dalam firman Allah 

Swt. dalam QS. at-Taubah ayat 103:
18

  

يهِم بِِّاَ رهُُمْ وَتُ زكَِّ   (ٖٓٔ)  ....خُذْ مِنْ أمَْوَالِِْمْ صَدَقَةً تُطَهِّ
―Ambillah dari harta mereka sedekah, dengan sedekah itu kamu 

membersihkan dan menyucikan mereka....‖ 

Adapun menurut Buya Hamka, dari jenis-jenis yang disebutkan dalam 

ayat sebagai penerima zakat, kita dapat melihat bahwa pengeluaran zakat 

ditujukan untuk dua tujuan utama. Pertama, untuk kepentingan umum, dan 

kedua, untuk kepentingan individu. Sabilillah dan pembebasan budak 

adalah untuk kemaslahatan umum. Istilah sabilillah mencakup banyak 

aspek. Pembebasan budak juga bukan hanya untuk kepentingan pribadi 

budak yang dibebaskan, tetapi untuk membersihkan masyarakat dari 

keberadaan manusia yang dianggap rendah, agar semua orang bisa berdiri 

setara. Sedangkan kepentingan fakir miskin, orang yang mengurus zakat, 

mereka yang ditarik hatinya, dan musafir dalam perjalanan adalah untuk 

kepentingan pribadi mereka yang dibantu, sebagai hasil dari ukhuwah atau 

persaudaraan yang ditanamkan oleh Islam. Namun, memberi zakat kepada 

fakir miskin juga mengandung dua tujuan; Pertama, untuk kepentingan 

pribadi orang yang dibantu, dan kedua, untuk membersihkan masyarakat 

                                                           
18

Al-Maraghi, 10:146. 



76 
 

 
 

umum dari kemiskinan, sebagai bagian dari tujuan menciptakan masyarakat 

yang adil dan makmur.
19

 

Penerima zakat haruslah fakir miskin yang masih beragama Islam. 

Mereka percaya yang murtad dari Islam atau yang memiliki ideologi tidak 

percaya pada Tuhan (komunis dan atheis) tidak berhak menerima zakat. 

Namun, orang Yahudi dan Nasrani yang taat menjalankan agama mereka 

tetapi miskin, jika dianggap layak oleh pemberi zakat, dapat diberikan zakat 

setelah memprioritaskan fakir miskin dari kalangan Muslim.
20

 

Sedangkan menurut Quraish Shihab, dari ayat-ayat Al-Qur‘an yang 

membahas tentang zakat dan sedekah, dapat disimpulkan bahwa harta 

memiliki fungsi sosial. Fungsi ini ditetapkan oleh Allah Swt. berdasarkan 

kepemilikan-Nya yang mutlak atas segala sesuatu di alam semesta, 

termasuk harta benda. Selain itu, fungsi sosial ini juga didasarkan pada 

persaudaraan dalam masyarakat, bangsa, dan kemanusiaan, serta konsep 

istikhlaf, yaitu penugasan manusia sebagai khalifah di bumi. Apa yang 

dimiliki oleh seseorang atau sekelompok orang sebenarnya adalah milik 

Allah Swt. Manusia diwajibkan menyerahkan sebagian, paling tidak 

sejumlah tertentu dari apa yang mereka miliki yang sebenarnya adalah milik 

Allah Swt., untuk kepentingan saudara-saudara mereka. Semua hasil 

produksi dalam bentuk apapun, pada dasarnya hanyalah hasil dari 

pemanfaatan bahan-bahan mentah dan materi yang telah diciptakan oleh 

                                                           
19

Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 10 (Singapura: Pustaka 

Nasional Pte Ltd., 1990), 3011. 
20

Hamka, 10:3011. 



77 
 

 
 

Allah Swt. sebelum manusia ada di bumi ini. Dalam produksi, manusia 

hanya melakukan perubahan, penyesuaian, perakitan bahan-bahan yang 

sudah ada di bumi ini. Sebagai pemilik mutlak dan pemilik bahan mentah, 

wajar jika Allah Swt. mendapatkan bagian dari hasil usaha manusia. Dia 

hanya meminta sedikit, yaitu dua setengah persen dari hasil perdagangan 

yang dimiliki selama setahun, setelah semua kebutuhan dikeluarkan sebagai 

zakat wajib. 

Selain itu, seorang petani berhasil karena adanya irigasi, alat-alat 

walaupun sederhana, makanan, pakaian, stabilitas keamanan dan lain-lain 

yang semuanya tidak mungkin terwujud tanpa kebersamaan dan kerja sama 

banyak pihak. Pedagang juga demikian, dia tidak akan mendapatkan 

keuntungan tanpa adanya orang lain yang membeli, dan dia membutuhkan 

tempat, pasar, dan sebagainya untuk melakukan transaksi. Keberhasilan 

orang kaya pun bergantung pada bantuan orang lain. Oleh karena itu, wajar 

jika orang lain khususnya kelompok-kelompok yang membutuhkan 

mendapatkan sebagian dari keberhasilan tersebut, apalagi semua manusia 

bersaudara. Persaudaraan menuntut bantuan kepada saudara sebelum 

mereka meminta, apalagi membiarkan orang lain menderita dapat 

mengakibatkan kegagalan tugas kekhalifahan. Tugas ini menuntut manusia 

untuk memelihara dan membimbing semua makhluk Allah Swt. menuju 

tujuan penciptaan mereka. Salah satu tujuan penciptaan manusia adalah 



78 
 

 
 

hidup bersama dalam suasana harmonis dan sejahtera. Inilah salah satu 

hikmah diwajibkannya zakat bagi mereka yang mampu.
21

 

Ketiga mufasir, yakni al-Maraghi, Buya Hamka, dan Quraish Shihab, 

memberikan penafsiran mendalam terhadap ayat yang menjelaskan tentang 

zakat, khususnya dalam Surah at-Taubah ayat 60. Ketiganya sepakat bahwa 

zakat bukan sekadar kewajiban individual terhadap harta, tetapi juga 

memiliki fungsi sosial dan peran besar dalam menciptakan keadilan serta 

keseimbangan dalam masyarakat. Mereka mengakui bahwa penyaluran 

zakat kepada delapan golongan penerima yang disebut dalam ayat fakir, 

miskin, amil, muallaf, hamba sahaya, orang berutang, sabilillah, dan ibnu 

sabil memiliki landasan syar‘i yang kuat dan menjadi instrumen penting 

dalam membangun tatanan sosial yang sehat dan harmonis. 

Al-Maraghi menjelaskan ayat ini secara sistematis dan tekstual dengan 

menafsirkan kedelapan golongan penerima zakat secara terperinci, termasuk 

cakupan tanggung jawab masing-masing. Ia menekankan bahwa zakat 

ditujukan bukan hanya kepada individu yang lemah secara ekonomi, tetapi 

juga pada kepentingan yang lebih luas seperti pembebasan budak dan 

perjuangan di jalan Allah. Tafsirnya memperlihatkan keterkaitan antara 

zakat, kasih sayang, keadilan, serta peran zakat dalam memperkuat 

solidaritas sosial. Selain itu, ia menghubungkan zakat dengan perintah Allah 

yang mengandung hikmah pembersihan jiwa dan rasa syukur terhadap 

                                                           
21

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur‟an, 

vol. 5 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 148–149. 



79 
 

 
 

nikmat-Nya, sebagaimana ditegaskan dalam ayat lain (QS. at-Taubah: 103). 

Pendekatan al-Maraghi bersifat normatif-deskriptif, yang menekankan 

pentingnya pemenuhan ketentuan syariat dalam pengelolaan zakat. 

Sementara itu, Buya Hamka melihat zakat dari dua sisi utama: 

kepentingan umum dan kepentingan individu. Ia menggarisbawahi bahwa 

zakat tidak hanya untuk membantu yang membutuhkan, tetapi juga sebagai 

sarana membersihkan struktur sosial dari ketimpangan, seperti dalam 

pembebasan budak yang bertujuan mengangkat martabat manusia. Dalam 

pandangan Hamka, zakat juga mencerminkan nilai ukhuwah Islamiyah yang 

tinggi. Ia menambahkan perspektif etis dalam penyaluran zakat, yaitu bahwa 

penerima sebaiknya adalah kaum Muslimin, namun ia tetap membuka 

kemungkinan bagi non-Muslim yang taat dan miskin untuk menerima zakat 

dengan syarat prioritas tetap diberikan kepada kaum Muslim. Penafsirannya 

bernuansa sosial-humanistik, yang tidak hanya melihat aspek syariat, tetapi 

juga mempertimbangkan hubungan antarmanusia dalam konteks realitas 

sosial. 

Berbeda dengan keduanya, Quraish Shihab menempatkan zakat dalam 

kerangka teologi sosial dan falsafah kekhalifahan. Ia menekankan bahwa 

harta yang dimiliki manusia bukanlah milik pribadi secara mutlak, 

melainkan titipan dari Allah yang wajib dimanfaatkan untuk kemaslahatan 

bersama. Konsep zakat dalam pandangan Quraish Shihab bertolak dari 

prinsip bahwa segala keberhasilan ekonomi adalah hasil kerja kolektif, 

bukan semata-mata jerih payah individu. Maka, zakat merupakan bentuk 



80 
 

 
 

pengakuan atas kontribusi orang lain dalam keberhasilan tersebut. Ia juga 

menyoroti bahwa membiarkan orang lain menderita berarti gagal 

menjalankan amanat kekhalifahan. Baginya, zakat adalah manifestasi dari 

prinsip istikhlaf (pengelolaan amanah) dan ukhuwah insaniyah 

(persaudaraan kemanusiaan). Penafsirannya bernuansa konseptual-filosofis, 

yang menekankan hubungan antara zakat, struktur sosial, dan tujuan 

penciptaan manusia dalam Islam. 

Dari ketiga penafsiran tersebut, dapat disimpulkan bahwa zakat adalah 

instrumen penting dalam mewujudkan keadilan ekonomi dan kesejahteraan 

sosial dalam Islam. Al-Maraghi menekankan aspek ketentuan syariat dan 

moralitas sosial, Buya Hamka melihat zakat sebagai sarana pembersih 

masyarakat dan penguat nilai persaudaraan, sedangkan Quraish Shihab 

menempatkan zakat dalam kerangka tanggung jawab khalifah dan 

kemanusiaan universal. Ketiganya menyajikan perspektif yang saling 

melengkapi dalam membangun kesadaran bahwa harta tidak hanya untuk 

dinikmati, tetapi juga untuk dibagi demi kebaikan bersama dan pembebasan 

dari ketimpangan sosial. 

c. QS. an-Nisa ayat 114 

رَ  لََّ  ن كَثِيٍ  فِ  خَي ْ  ۚ َبَ يْنَ النَّاسِ اهُمْ إِلََّ مَنْ أمََرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ نََّّْوَ  مِّ

لِكَ  يَ فْعَلْ  وَمَن  (  ٗٔٔ)  عَظِيمًا أَجْراً نُ ؤْتيِهِ  فَسَوْفَ  اللَّهِ  مَرْضَاتِ  ابتِْغَاءَ  ذَٰ

 

 



81 
 

 
 

“Tidak ada kebaikan pada kebanyakan bisikan-bisikan mereka, 

kecuali bisikan-bisikan dari orang yang menyuruh (manusia) memberi 

sedekah, atau berbuat ma'ruf, atau mengadakan perdamaian di 

antara manusia. Dan barangsiapa yang berbuat demikian karena 

mencari keridhaan Allah, maka kelak Kami memberi kepadanya 

pahala yang besar.” 

Menurut al-Maraghi, tidak ada kebaikan dalam banyaknya percakapan 

rahasia yang dilakukan oleh orang-orang yang sengaja menyembunyikan 

pembicaraan dari sekelompok orang tertentu. Namun, kebaikan sejati 

terletak pada menjaga kerahasiaan dalam hal-hal yang positif, seperti 

memberi sedekah, berbuat baik, atau memperbaiki hubungan antar manusia. 

Rahasia seringkali menjadi pangkal dari tindakan kejahatan, terutama 

karena kebiasaan menunjukkan kebaikan dan berbicara tentangnya di depan 

umum. Disisi lain, kejahatan dan dosa seringkali hanya dibahas dalam 

rahasia dan percakapan tersembunyi, karena ―Dosa adalah apa yang 

disimpan dalam hati dan tidak ingin terlihat oleh orang lain‖.
22

 

Menurut Buya Hamka, memberi arahan atau anjuran kepada 

seseorang untuk memberikan sedekah kadang-kadang perlu dilakukan 

dengan merahasiakannya terlebih dahulu, dengan memberikan bisikan agar 

penerima sedekah dapat dipilih secara cermat. Hal ini disebabkan karena 

ada orang yang sebenarnya layak menerima sedekah atau zakat, namun dia 

malu untuk meminta atau malu jika diketahui. Banyak orang memiliki sifat 

luhur yang disebut “Iffah”, yaitu pandai menahan diri, sehingga orang 

menganggap bahwa dia sudah mencukupi, padahal sebenarnya dia layak 

                                                           
22

Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 5 (Mesir: Maktabah Musthafa 

al-Babi al-Halaby, t.t.), 153–154. 



82 
 

 
 

menerima zakat atau sedekah. Oleh karena itu, orang yang menganjurkan 

seseorang yang mampu memberikan sedekah atau zakat dapat memberikan 

saran bahwa si fulan layak menerima. Lebih baik lagi jika pemberian 

tersebut dilakukan secara rahasia, sehingga penerima tidak merasa malu. 

Demikian juga ada orang yang mampu memberikan sedekah, tetapi enggan 

menunjukkannya kepada orang lain karena takut riya‘, maka dia 

memberikannya secara diam-diam. Jika ini yang disarankan tidak ada 

masalah. Hal ini sangat baik dan patut dipuji.
23

 

Mengarahkan orang lain untuk melakukan perbuatan baik yang 

disebut Ma‟ruf. Terkadang, hal ini lebih baik disampaikan secara rahasia. 

Misalnya, jika seseorang melakukan perbuatan salah yang disebut Munkar. 

Namun, jika dia ditegur di depan banyak orang kemungkinan besar dia akan 

melakukan kesalahan lagi. Hanya dengan memberikan teguran atau nasihat 

secara rahasia, dia dapat diingatkan untuk berbuat baik. Karena dalam 

masyarakat, banyak orang yang tidak menyadari kesalahannya, dan jika 

ditegur secara terang-terangan dia akan merasa malu. Hanya dengan 

memberikan nasihat secara rahasia, dia dapat mengambil pelajaran dari 

kesalahannya. Karena kebijaksanaan orang yang memberi nasihat, dia tidak 

merasa tersinggung dan dia dapat mengubah yang buruk menjadi baik. 

Lebih baik lagi jika orang yang memberi peringatan tetap merahasiakannya, 

tidak mengungkapkan kepada orang lain bahwa dia pernah memberikan 

                                                           
23

Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 5 (Jakarta: Pustaka 

Panjimas, 1983), 274. 



83 
 

 
 

nasihat.
24

 

Atau meredakan konflik antara manusia. Seringkali terjadi 

pertengkaran antara individu yang dihormati oleh banyak orang. Namun, 

tidak ada yang mau mengambil langkah pertama untuk memperbaiki 

hubungan yang retak karena alasan menjaga martabat masing-masing. 

Sangat baik jika ada seseorang yang pandai dalam menyatukan kembali 

kedua pihak yang bertikai. Terkadang ini bisa dilakukan dalam pertemuan 

yang singkat, misalnya saat berkumpul untuk makan bersama atau dalam 

pertemuan yang tidak terencana. Ini sebaiknya tetap dirahasiakan. Karena 

jika tersebar di depan publik, kedua pihak yang bersangkutan mungkin akan 

menolak untuk berdamai karena mereka khawatir akan mencoreng citra 

mereka di mata orang lain. Banyak dari mereka yang bertengkar sudah sadar 

dan ingin memulai kembali hubungan yang baik, tetapi ego masing-masing 

seringkali menjadi hambatan bagi seseorang untuk mengambil langkah 

pertama.
25

 

Sedangkan menurut pendapat Quraish Shihab, bahwa ayat ini 

merupakan pelajaran yang sangat berharga bagi masyarakat, yaitu 

pentingnya kejujuran dan keterbukaan di antara anggota masyarakat, 

sehingga sebisa mungkin tidak ada yang disembunyikan. Kerahasiaan sering 

kali mencerminkan ketidakpercayaan, sementara keterbukaan menunjukkan 

keberanian berbicara. Keberanian tersebut harus didasari oleh kebenaran 

                                                           
24

Hamka, 5:274–275. 
25

Hamka, 5:275. 



84 
 

 
 

dan ketulusan. Oleh karena itu, ayat ini menyatakan bahwa tidak ada 

kebaikan dalam kebanyakan percakapan rahasia di antara manusia.  

Ayat ini juga memberikan pelajaran berharga mengenai pembicaraan 

yang diizinkan oleh agama, sekaligus mengingatkan bahwa perbuatan-

perbuatan lahiriah harus selalu disertai dengan keikhlasan dan bebas dari 

tujuan duniawi yang dapat mengurangi nilai amal tersebut. Perintah untuk 

bersedekah, melakukan kebaikan, dan upaya memperbaiki hubungan antar 

manusia adalah tiga hal yang dikecualikan dari pembicaraan rahasia yang 

negatif. Contohnya memberi sedekah, berbuat baik kepada sesama, dan 

melakukan tindakan makruf.
26

 

Dalam pandangan para mufassir menafsirkan ayat tentang larangan 

memperbanyak percakapan rahasia yang tidak bermanfaat atau bahkan 

berdampak negatif terhadap hubungan sosial. Mereka sepakat bahwa pada 

dasarnya, pembicaraan yang disembunyikan secara sengaja dari orang lain 

tidak mengandung kebaikan, kecuali jika percakapan tersebut bertujuan 

untuk memberi sedekah, melakukan kebaikan, atau memperbaiki hubungan 

antar manusia. Tafsir ini mengandung pesan kuat bahwa kerahasiaan hanya 

memiliki nilai jika digunakan untuk menjaga kehormatan, menghindari 

riya‘, atau meredam konflik sosial. 

 

 

                                                           
26

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur‟an, 

vol. 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 717. 



85 
 

 
 

Al-Maraghi menyatakan bahwa percakapan rahasia sering kali 

menjadi pintu masuk kejahatan, karena biasanya dilakukan dalam konteks 

menyebar keburukan atau merencanakan perbuatan tercela. Ia menekankan 

bahwa dosa itu adalah sesuatu yang disembunyikan dalam hati dan tidak 

ingin diketahui oleh orang lain. Oleh sebab itu, jika percakapan dilakukan 

secara diam-diam dan tersembunyi, hendaknya hanya membicarakan 

kebaikan. Al-Maraghi lebih fokus pada sisi bahaya percakapan rahasia yang 

cenderung membawa dampak negatif, kecuali jika diarahkan kepada tujuan 

positif dan maslahat bersama. 

Sementara itu, Buya Hamka menyoroti dimensi sosial dan psikologis 

dari percakapan rahasia, terutama dalam konteks ―iffah‖ (menahan diri) dan 

kehati-hatian dalam memberi nasihat atau sedekah. Menurutnya, banyak 

orang yang secara lahiriah tampak berkecukupan, namun sesungguhnya 

layak menerima bantuan, dan karena itulah pemberian sedekah secara 

rahasia menjadi bentuk penghormatan terhadap harga diri mereka. Ia juga 

menjelaskan bahwa menasihati seseorang yang berbuat salah hendaknya 

dilakukan secara rahasia, agar orang tersebut tidak merasa dipermalukan 

dan justru menerima nasihat dengan lapang dada. Bahkan dalam upaya islah 

(perdamaian) antara dua pihak yang bertikai, pembicaraan tertutup dan 

penuh hikmah sangat diperlukan agar tidak merusak martabat atau melukai 

ego pihak-pihak yang bersangkutan. Pendekatan Buya Hamka ini 

menunjukkan bahwa rahasia dapat menjadi alat efektif untuk menjaga 

perasaan dan kehormatan, serta menciptakan kebaikan yang halus namun 



86 
 

 
 

bermakna. 

Berbeda dari keduanya, Quraish Shihab lebih menekankan pentingnya 

keterbukaan dan kejujuran sosial dalam relasi antarindividu. Ia menyatakan 

bahwa kebiasaan merahasiakan sesuatu, terutama dalam bentuk percakapan, 

seringkali menjadi tanda adanya ketidakpercayaan. Namun, beliau tetap 

mengakui bahwa percakapan tertutup diperbolehkan dalam tiga hal yang 

disebutkan dalam ayat: bersedekah, melakukan kebajikan, dan memperbaiki 

hubungan. Quraish Shihab mengangkat nilai keikhlasan dan niat yang bersih 

sebagai ukuran utama dalam menilai suatu percakapan rahasia, sehingga 

tidak sekadar melihat bentuknya (tertutup atau terbuka), tetapi juga 

motivasinya. 

Dengan demikian, tafsir ketiganya memperlihatkan pendekatan yang 

saling melengkapi. Al-Maraghi menekankan bahaya tersembunyi dari 

rahasia yang disalahgunakan, Buya Hamka menekankan manfaat rahasia 

untuk menjaga perasaan dan menciptakan keharmonisan sosial, sedangkan 

Quraish Shihab mengajarkan keseimbangan antara keterbukaan dan rahasia 

dengan landasan keikhlasan dan ketulusan. Mereka sepakat bahwa 

―rahasiakanlah hal-hal yang berniat baik dan terbukalah jika kejujuran lebih 

bermanfaat‖, sesuai dengan konteks dan kondisi masyarakat. Tafsir ini 

menegaskan bahwa Islam menganjurkan komunikasi yang bijak dan penuh 

tanggung jawab, baik dalam bentuk terbuka maupun tertutup. 

 



87 
 

 
 

4. Analisis Tafsir Atas Ayat-Ayat Ikhlȃsh 

a. QS. al-Bayyinah ayat 5 
 

ينَ حُنَ فَاءَ وَيقُِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُ ؤْتوُا الزَّكَاةَ  َوَمَا أمُِرُوا إِلََّ ليَِ عْبُدُوا اللَّهَ مُُْلِصِيَن لَهُ الدِّ  ۚ 
لِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ  )  (  ٘وَذَٰ

 
 

“Padahal mereka tidak disuruh kecuali supaya menyembah Allah 

dengan memurnikan ketaatan kepada-Nya dalam (menjalankan) 

agama yang lurus, dan supaya mereka mendirikan shalat dan 

menunaikan zakat; dan yang demikian itulah agama yang lurus.‖ 

Menurut al-Maraghi, ayat ini diperintahkan untuk beribadah kepada 

Allah dengan ikhlas dan menjalankan agama dengan lurus. Mereka harus 

mendirikan shalat dan menunaikan zakat, yang semuanya membawa 

kebahagiaan dalam hidup dan masa depan. Ibadah harus dilakukan dengan 

keikhlasan, baik secara tersembunyi maupun terbuka, dan amalan mereka 

harus bebas dari kemusyrikan. Mendirikan shalat berarti melakukannya 

dengan penuh hormat dan berserah diri kepada Allah Swt. Zakat harus 

diberikan sesuai dengan ketentuan dalam Kitab Suci. Agama yang bernilai 

adalah beribadah kepada Allah dengan ikhlas, menjauhi kemusyrikan saat 

shalat dan membayar zakat.
27

 

 

 

 

                                                           
27

Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 30 (Mesir: Maktabah 

Musthafa al-Babi al-Halaby, t.t.), 215. 



88 
 

 
 

Menurut Quraish Shihab, kata (محلصين) mukhlisȋn berasal dari kata 

( خلص)  khalusha yang berarti murni setelah sebelumnya tercampur 

kekeruhan. Oleh karena itu, ikhlas adalah upaya untuk menyucikan hati agar 

hanya terarah kepada Allah semata. Sebelum hati berhasil disucikan, masih 

ada kecenderungan untuk terpengaruh oleh hal-hal selain Allah, seperti 

pamrih. Kata (حنفاء) ẖunafȃ‟ adalah bentuk jamak dari (حنيف) ẖanȋf yang 

berarti lurus atau condong kepada sesuatu. Kata ini awalnya digunakan 

untuk menggambarkan telapak kaki yang cenderung ke arah pasangannya, 

sehigga memungkinkan manusia berjalan lurus. Hal ini membuat pejalan 

tidak condong ke kiri maupun ke kanan. Dengan demikian, seseorang yang 

berjalan atau bersikap lurus tanpa condong ke kanan atau kiri disebut hanif. 

Ajaran Islam berada ditengah-tengah, tidak cenderung ke materailisme yang 

mengabaikan aspek spiritual, tetapi juga tidak condong ke spiritualisme 

murni yang mengabaikan aspek material. Penyebutan shalat dan zakat, 

meskipun sudah termasuk dalam ibadah yang diperintahkan sebelumnya, 

bertujuan untuk menekankan pentingnya menjain hubungan baik dengan 

Allah dan sesama manusia, yang dilambangkan oleh shalat dan zakat 

tersebut.
28

 

 

 

 

                                                           
28

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur‟an, 

vol. 15 (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 519–520. 



89 
 

 
 

Adapun menurut Buya Hamka, ―Mereka tidak diperintahkan kecuali 

untuk menyembah Allah saja‖. Penyembahan ini harus dilakukan hanya 

kepada Allah, tanpa menyekutukan-Nya dengan yang lain. ―Dengan 

mengikhlaskan agama karena-Nya.‖ Semua amal dan ibadah, serta segala 

perbuatan yang berkaitan dengan agama, hatus dilakukan dengan ikhlas 

karena Allah, bersih dari pengaruh lain. ―Dengan menjauhkan diri dari 

kesesatan.‖ Itulah yang disebut agama Hanif, bentuk jamaknya hunafa. 

Yaitu condong kepada kebenaran, seperti jarum kompas yang selalu 

menunjuk ke utara. Demikianlah manusia harus hidup, condong kepada 

kebenaran, seperti jarum kompas yang selalu menunjuk ke utara. 

Demikianlah manusia harus hidup condong kepada kebenaran dan tidak 

terpengaruh oleh kesalahan. ―Dan supaya mendirikan sembahyang,‖ yaitu 

melakukan gerakan tertentu dengan berdiri, ruku‘, dan sujud mengingat 

Allah, menunjukkan ketundukan kepada-Nya. ―Dan mengeluarkan zakat,‖ 

yaitu menyisihkan sebagian harta untuk membantu fakir miskin atau 

mendukung jalan Allah dalam masyarakat, sehingga dengan shalat terbukti 

hubungan yang kokoh dengan Allah dan dengan zakat terbukti hubungan 

yang kokoh dengan sesama manusia.
29

 

 

 

 

                                                           
29

Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, vol. 30 (Jakarta: Pustaka 

Panjimas, 1983), 228. 



90 
 

 
 

―Dan demikianlah agama yang lurus.‖ Mereka hanya diperintahkan 

untuk melakukan segala yang telah dijelaskan itu; menyembah Allah, ikhlas 

beribadah, condong kepada kebaikan, shalat dan zakat. Itulah inti agama 

yang dibawa oleh para Nabi sejak Nabi Nuh hingga Nabi Muhammad Saw. 

Semua perintah agama yang dibawa para Nabi dapat disimpulkan dalam 

perintah-perintah ini; berhubungan dengan Allah, mengakui keesaan-Nya, 

beribadah hanya kepada-Nya, shalat dan zakat. Jika mereka tidak mengikuti 

hawa nafsu, mereka seharusnya menerima ajaran ini, karena ajarannya tidak 

mengubah isi kitab yang mereka pegang, melainkan melengkapinya.
30

 

Ketiga mufasir al-Maraghi, Quraish Shihab, dan Buya Hamka—

memiliki kesamaan pandangan dalam menafsirkan ayat tentang perintah 

beribadah kepada Allah dengan ikhlas, mendirikan shalat, dan menunaikan 

zakat sebagai inti dari agama yang lurus (ḥanīf). Mereka menegaskan bahwa 

perintah ini bukan hanya ritual, tetapi merupakan pondasi ajaran Islam yang 

menyatukan dimensi tauhid, kemurnian niat, dan tanggung jawab sosial. 

Ketiganya juga menyampaikan bahwa keikhlasan merupakan inti dari 

semua ibadah, dan Islam adalah agama yang lurus, tidak condong kepada 

penyimpangan ke kiri maupun ke kanan, baik dalam aspek keimanan 

maupun pengamalan. 

 

                                                           
30

Hamka, 30:228. 



91 
 

 
 

Al-Maraghi menekankan bahwa ibadah harus dilakukan dengan penuh 

keikhlasan, baik secara sembunyi maupun terang-terangan, bebas dari 

segala bentuk kemusyrikan. Ia memberi penekanan kuat pada pelaksanaan 

shalat dan zakat sebagai dua tiang utama ibadah yang membawa 

kebahagiaan, baik di dunia maupun di akhirat. Shalat dilihat sebagai simbol 

totalitas kepatuhan dan kerendahan hati di hadapan Allah, sementara zakat 

adalah bentuk nyata dari kepedulian terhadap sesama manusia yang 

membutuhkan. Penafsiran al-Maraghi bersifat praktis-normatif, yaitu 

menekankan pelaksanaan ibadah secara syariat formal dan spiritual. 

Quraish Shihab, dengan pendekatan linguistik dan filosofis, mengurai 

makna kata mukhliṣīn (ikhlas) sebagai proses menyucikan hati dari segala 

hal selain Allah, dan kata ḥunafā‟ (lurus) sebagai sikap hidup yang 

seimbang—tidak condong kepada materialisme ekstrem, dan tidak pula larut 

dalam spiritualisme murni. Ia menekankan bahwa Islam adalah agama 

tengah-tengah yang menjaga keseimbangan antara hubungan vertikal 

dengan Tuhan (melalui shalat) dan horizontal dengan sesama (melalui 

zakat). Penekanan Quraish lebih mengarah pada kesadaran batiniah dan 

keseimbangan etis dalam beragama, sehingga ibadah tidak hanya sah secara 

formal, tetapi juga memiliki orientasi sosial dan spiritual yang utuh. 

 

 



92 
 

 
 

Buya Hamka, dengan gaya bahasa yang khas dan inspiratif, 

menjelaskan bahwa perintah untuk menyembah Allah secara ikhlas adalah 

dasar agama para Nabi sejak Nabi Nuh hingga Nabi Muhammad Saw. Ia 

mengibaratkan agama hanif seperti jarum kompas yang selalu menunjuk ke 

arah utara sebuah metafora bahwa manusia harus senantiasa condong 

kepada kebenaran dan tidak menyimpang oleh hawa nafsu. Menurut Hamka, 

shalat adalah ekspresi hubungan yang kokoh dengan Allah, sedangkan zakat 

mencerminkan hubungan yang baik dengan manusia. Tafsirnya bersifat 

inspiratif dan universal, menegaskan bahwa inti agama adalah ketulusan niat 

dan keterhubungan yang harmonis antara individu, Tuhan, dan masyarakat. 

Dari uraian ketiganya, dapat disimpulkan bahwa mereka sepakat 

bahwa inti agama yang lurus adalah tauhid yang murni, ibadah yang ikhlas, 

dan tindakan sosial yang nyata. Perbedaan di antara mereka terletak pada 

penekanan: al-Maraghi lebih pada pelaksanaan formal ibadah, Quraish 

Shihab menekankan penyucian niat dan keseimbangan hidup, sedangkan 

Buya Hamka menggarisbawahi nilai moral, hikmah historis, dan 

keuniversalan ajaran tersebut. Tafsir mereka saling melengkapi dalam 

menggambarkan bagaimana Islam membentuk pribadi yang lurus secara 

batin, teratur dalam ibadah, dan berkontribusi nyata dalam kehidupan sosial. 



93 
 

 
 

B. Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Perkembangan Perilaku 

Prososial Dalam Perspektif Tafsir Kontemporer Di Zaman Modern 

Perilaku prososial, yaitu tindakan membantu atau memberikan 

manfaat kepada orang lain tanpa pamrih, dipengaruhi oleh berbagai faktor. 

Ahli psikologi seperti Staub, David O. Sears, Jonathan L. Freedman, dan 

Anne Peplau memberikan perspektif yang berharga tentang faktor-faktor ini, 

yang meliputi self-gain, personal values and norms, emphaty, karakteristik 

penolong, dan kondisi orang yang membutuhkan pertolongan. Ulama tafsir 

seperti Quraish Shihab, Buya Hamka dan al-Maraghi juga memberikan 

wawasan dari sudut pandang Islam melalui interpretasi ayat-ayat Al-Qur‘an. 

Berikut faktor-faktor yang mempengaruhi perkembangan perilaku prososial 

dalam perspektif Tafsir Kontemporer di zaman sekarang: 

1. Self-Gain 
 

Menurut Ervin Staub, self-gain adalah motivasi untuk memperoleh 

sesuatu atau menghindari kehilangan, seperti mencari pujian dan 

pengakuan, atau menghindari pengucilan. QS. al-Kahfi ayat 95 

menghubungkan konsep self-gain dalam bentuk yang positif. Menurut Buya 

Hamka, ayat ini mengajarkan ilmu politik pemerintahan tertinggi, yaitu 

bahwa kekuasaan tidak akan stabil jika rakyat yang sudah mengakui tunduk 

dan patuh tidak diikutsertakan dalam tanggung jawab, yang dalam istilah 

lain disebut Partisipasi.
31

 Sedangkan menurut Quraish Shihab, meskipun 

seorang penguasa memiliki kekuatan dan kekayaan yang besar, itu semua 

                                                           
31

Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1983, 15:257. 



94 
 

 
 

tidak akan banyak berguna dalam membangun masyarakat tanpa partisipasi 

rakyatnya. Sebaliknya, meskipun rakyat kurang berpengetahuan dan tidak 

memiliki banyak kemampuan, partisipasi mereka tetap diperlukan dan 

penguasa yang adil akan mendidik mereka melalui partisipasi.
32

 

Sebagai makhluk sosial, manusia selalu diharapkan untuk berbuat baik 

dengan sesamanya, memiliki rasa kebersamaan, saling membantu, bekerja 

sama, dan tidak merugikan orang lain. Demikian pula dalam menjalankan 

tugas kehidupan dan pembangunan bangsa, manusia dituntut untuk 

berpartisipasi dalam kegiatan pembangunan. Pernyataan ini menunjukkan 

bahwa untuk mencapai keberhasilan pembangunan, partisipasi masyarakat 

adalah elemen yang tidak bisa dipisahkan dari proses pembangunan itu 

sendiri.
33

 Namun kenyataannya di zaman sekarang, masyarakat seringkali 

tidak banyak dilibatkan dalam semua tahapan atau proses pembangunan. 

Hal ini terjadi karena para perencana pembangunan seringkali menganggap 

bahwa masyarakat tidak cukup memahami dan tidak memiliki keterampilan 

yang memadai untuk mengerjakan program tersebut. Padahal, masyarakat 

sendirilah yang merasakan masalah dan kebutuhan mereka, serta memahami 

apa yang perlu dilakukan untuk mengatasi masalah dan memenuhi 

kebutuhan tersebut.
34

 

 

                                                           
32

Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur‟an, 2011, 7:375. 
33

Abu Huraerah, Pengorganisasian dan Pengembangan Masyarakat: Model & 

Strategi Pembangunan Berbasis Kerakyatan (Bandung: Humaniora, 2008), 109. 
34

Huraerah, 113. 



95 
 

 
 

2. Personal Values and Norms 
 

Personal values and norms mengacu pada prinsip-prinsip moral dan 

etika yang mengarahkan perilaku individu dalam masyarakat. Dalam QS. al-

Maidah ayat 2, al-Maraghi berpendapat bahwa bekerja sama dalam 

kebaikan dan takwa adalah salah satu landasan utama dalam Al-Qur‘an. Ini 

menyatakan bahwa manusia harus saling membantu dalam segala hal yang 

bermanfaat, baik secara individu maupun bersama-sama dalam agama dan 

kehidupan sehari-hari.
35

 Dalam kehidupan sehari-hari, perubahan kehidupan 

modern saat ini membuat orang selalu sibuk dengan urusan masing-masing. 

Dalam usaha memenuhi kebutuhan hidup, manusia masa kini menghabiskan 

sebagian besar waktunya untuk bekerja. Meskipun upaya ini tidak salah, 

terkadang hal ini membuat kita menjadi egois dan hanya memikirkan diri 

sendiri.
36

 

Kesibukan dalam bekerja sangat menyita waktu kita, sehingga kita 

lupa bahwa kita adalah makhluk sosial. Hilangnya rasa solidaritas dan 

kebersamaan telah menyebabkan budaya gotong royong mulai menghilang. 

Bahkan, saat ini masyarakat yang umumnya tinggal di perumahan 

cenderung enggan untuk sekedar berkumpul dan berbincang-bincang, 

mereka lebih memilih sibuk dengan urusan masing-masing.
37

 Oleh karena 

itu, sebelum terlambat kita harus meningkatkan akhlak dan budi pekerti. Ini 

                                                           
35

Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, t.t., 6:46. 
36

Eko Purwaningsih, Pentingnya Hidup Rukun (Jakarta: PT. Balai Pustaka (Persero), 

2012), 55. 
37

Ade Irma dkk., Post Modern Dalam Pemikiran Anak Muda (Malang: Media Nusa 

Creative, 2016), 88. 



96 
 

 
 

termasuk mengingatkan diri sendiri dan orang lain tentang pentingnya 

solidaritas dan kebersamaan. Dengan begitu, kita membangun komunitas 

yang harmonis dan saling membantu serta memperkuat nilai-nilai sosial dan 

moral. 

Sedangkan menurut Buya Hamka menganjurkan adanya perkumpulan 

dengan tujuan yang baik seperti kelompok sosial yang berbasis di tempat 

ibadah seperti masjid, langgar, dan pondok. Hal ini bertujuan agar selain 

beribadah kepada Allah Swt., juga dapat saling membantu dalam segala 

urusan bersama.
38

 Di zaman modern, tempat ibadah seperti masjid 

memainkan peran penting dalam pelaksanaan ibadah serta membangun 

ikatan sosial dan ekonomi di komunitas setempat.
39

 Memperkuat kesatuan 

sosial umat Islam melalui pertemuan di masjid saat shalat berfungsi sebagai 

pengingat bagi umat Islam untuk hidup bermasyarakat. Pembentukan 

kesatuan sosial umat Islam yang terjalin dalam ibadah shalat mencerminkan 

ciri khas komunitas sosial Islam, yang menekankan persamaan, keteraturan, 

dan persatuan, serta mengajarkan umat Islam untuk tidak membedakan 

antara orang kaya dan miskin, tua dan muda, maupun orang merdeka dan 

budak. Oleh karena itu, masjid berfungsi sebagai lembaga sosial Islam yang 

bertujuan menyatukan umat Islam untuk menghadapi berbagai masalah 

hidup secara bersama-sama. Dari segi fungsi dan peran sosialnya, masjid 

                                                           
38

Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1983, 6:114. 
39

Fachruddin M. Mangunjaya, Generasi Terakhir: Aktivisme Dunia Muslim Mencegah 

Perubahan Iklim dan Kepunahan Lingkungan Hidup (Depok: Pustaka LP3ES (Lembaga 

Penelitian, Pendidikan, dan Penerangan Ekonomi dan Sosial), 2021), 140. 



97 
 

 
 

tidak hanya berperan sebagai tempat untuk ibadah ritual keagamaan, tetapi 

juga sebagai instrumen sosial keagamaan.
40

 

Dalam QS. at-Taubah ayat 60, al-Maraghi menjelaskan bahwa zakat 

harus diberikan kepada delapan kelompok: fakir, miskin, amil zakat, 

muallaf, budak, orang berhutang, fi sabilillah, dan musafir, sebagai perintah 

Allah untuk membersihkan dan menyucikan jiwa. Adapun Buya Hamka 

menekankan bahwa zakat berfungsi untuk kepentingan umum dan individu, 

menunjukkan persaudaraan dan tanggung jawab manusia sebagai khalifah di 

bumi. Sedangkan Quraish Shihab menjelaskan bahwa harta memiliki fungsi 

sosial sesuai kepemilikan Allah dan konsep istikhlaf, sehingga zakat adalah 

bentuk syukur dan kewajiban atas nikmat Allah demi kesejahteraan 

bersama.  

Di Indonesia, zakat memiliki potensi besar untuk membantu 

mengentaskan kemiskinan dan meningkatkan kesejahteraan masyarakat. 

Dana zakat bisa digunakan untuk menyediakan berbagai bentuk bantuan 

seperti program pendidikan, kesehatan dan kesejahteraan sosial bagi mereka 

yang membutuhkan. Selain itu, zakat juga bisa mendukung usaha kecil dan 

menengah (UKM) serta lembaga keuangan mikro, yang dapat menciptakan 

lapangan kerja dan mendorong pertumbuhan ekonomi di Indonesia. Namun, 

salah satu tantangan utama dalam meningkatkan pengumpulan zakat di 

Indonesia adalah kurangnya kesadaran dan pemahaman tentang praktik 

                                                           
40

Andika Saputra dan Nur Rahmawati, Arsitektur Masjid: Dimensi Idealitas dan 

Realitas (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2020), 97–98. 



98 
 

 
 

zakat atau cara yang tepat untuk menghitung dan mendistribusikannya. 

Selain itu, kurangnya transparansi dan akuntabilitas dalam pengelolaan dana 

zakat dapat menyebabkan penyalahgunaan dan korupsi. Maka dari itu, 

pemerintah telah menetapkan peraturan dan membentuk lembaga seperti 

Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAZ) dan Kementrian Agama untuk 

mengawasi pengumpulan dan pendistribusian zakat.
41

  

QS. an-Nisa ayat 114 menggarisbawahi betapa pentingnya 

melaksanakan perbuatan baik secara tersembunyi. Maksud dari 

melaksanakan perbuatan rahasia ini adalah untuk mempertahankan 

ketulusan hati atau niat yang tulus dalam berbuat baik, sehingga tindakan 

tersebut dilakukan hanya karena Allah Swt., dan bukan untuk mencari 

pujian atau pengakuan dari orang lain. Menurut al-Maraghi, tidak ada 

manfaat dalam banyaknya percakapan rahasia, kecuali untuk memberi 

sedekah, berbuat baik, atau memperbaiki hubungan. Adapun menurut Buya 

Hamka, memberi sedekah secara diam-diam dapat mencegah rasa malu bagi 

penerima yang layak namun enggan meminta, menegur kesalahan secara 

pribadi juga lebih efektif daripada di depan umum agar tidak 

mempermalukan pelaku, dan meredakan konflik antara manusia. Sedangkan 

menurut Quraish Shihab menegaskan bahwa kerahasiaan dalam hal positif 

mencerminkan kejujuran dan ketulusan, sementara keterbukaan 

menunjukkan keberanian yang harus didasari oleh kebenaran. 

                                                           
41

Moh. Muzwir R. Luntajo, ―Optimalisasi Potensi Pengelolaan Zakat di Indonesia 

Melalui Integrasi Teknologi,‖ al-‟Aqdu: Journal of Islamic Economics Law 3, no. 1 (2023): 17–

18. 



99 
 

 
 

Sebagai makhluk sosial, kita harus selalu peduli dengan keadaan 

sekitar, terutama jika ada saudara yang membutuhkan bantuan. Keimanan 

kita tidak akan sempurna jika ada tetangga yang kelaparan atau kekurangan 

sandang dan pangan.
42

 Dalam konteks zaman sekarang, dengan akses 

informasi dan media sosial yang mudah, menjaga privasi dalam beramal 

menjadi semakin penting. Penggalangan dana untuk proyek atau program 

yang sebelumnya dilakukan secara konvensional, kini dapat memanfaatkan 

media elektronik di era digital. Kedermawanan sosial dapat difasilitasi 

secara online melalui platform yang memudahkan masyarakat untuk 

mengumpulkan dana amal, sehingga membantu menghindari riya‘ dan 

menjaga kerahasiaan penerima.
43

 

Disamping itu, penting untuk mendorong pelaksanaan amaliah yang 

makruf (kebaikan) dengan memberikan arahan yang lembut dan bijaksana. 

Di zaman sekarang, melakukan kebaikan menjadi semakin sulit di tengah 

berbagai tantangan, terutama dalam pergaulan sosial. Banyak di antara kita 

mulai meninggalkan nilai-nilai kebaikan atau ajaran agama yang seharusnya 

menjadi pedoman hidup. Oleh karena itu, dorongan dan bimbingan untuk 

tetap berpegang pada kebaikan dan nilai-nilai agama sangat penting agar 

kita tidak tersesat dalam kehidupan yang penuh dengan godaan dan 

pengaruh negatif.
44

 

                                                           
42

Nurul H. Ma‘arif, Menjadi Mukmin Kualitas Unggul (Ciputat: Alifia Books, 2018), 

266. 
43

Muchlas dkk., Dakwah Muhammadiyah Dalam Masyarakat Digital: Peluang dan 

Tantangan (Yogyakarta: UAD Press, 2022), 176. 
44

Ma‘arif, Menjadi Mukmin Kualitas Unggul, 266. 



100 
 

 
 

Atau meredakan konflik antar manusia. Munculnya konflik berawal 

dari kemajemukan struktur masyarakat, dan konflik adalah fenomena yang 

sering terjadi sepanjang kehidupan manusia. Dari sudut pandang mana pun 

kita melihatnya, konflik tidak bisa dipisahkan dari kehidupan sosial. Dalam 

realitas kehidupan manusia di mana pun dan kapan pun, selalu ada benturan 

sikap, pendapat, perilaku, tujuan dan kebutuhan yang berlawanan, sehingga 

proses tersebut mengarah pada perubahan.
45

 Sebagai contoh, Indonesia 

adalah negara yang majemuk dengan beragam suku, agama, etnis dan 

keyakinan. Perbedaan ini terkadang dapat menimbulkan masalah yang 

sering kali menyebabkan konflik sosial. Kadang-kadang, masalah ini dapat 

menyebabkan perpecahan dalam masyarakat.
46

 Pada dasarnya, perdamaian 

harus bisa diciptakan oleh seluruh masyarakat Indonesia karena perdamaian 

adalah sesuatu yang diidamkan oleh masyarakat. Walaupun perbedaan 

sangat mencolok, hal tersebut menjadi komitmen bersama untuk menyadari 

betapa besar peran masyarakat dalam menciptakan kerukunan.
47

 

Sementara itu, dalam QS. al-Bayyinah ayat 5 menjelaskan bahwa 

keikhlasan dalam beragama harus ditujukan semata-mata kepada Allah 

Swt., dan ini mencakup seluruh aspek kehidupan, termasuk bagaimana 

individu menerapkan nilai-nilai dan norma dalam tindakan sehari-hari. 

Menurut al-Maraghi, ayat ini memerintahkan untuk beribadah kepada Allah 

                                                           
45

Ellya Rosana, ―Konflik Pada Kehidupan Masyarakat (Telaah Mengenai Teori dan 

Penyelesaian Konflik Pada Masyarakat Modern),‖ Jurnal al-Adyan 10, no. 2 (2015): 216–17. 
46

Ridwan Lubis, Agama dan Perdamaian: Landasan dan Realitas Kehidupan 

Beragama Di Indonesia (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2017), 112. 
47

Surahman Hidayat, Islam, Pluralisme, dan Perdamaian (Jakarta: Robbani Press, 

2008), 139. 



101 
 

 
 

Swt. dengan ikhlas dan menjalankan agama dengan lurus, termasuk 

mendirikan shalat dengan khusyuk dan memberikan zakat sesuai ketentuan. 

Adapun menurut Quraish Shihab, ikhlas berarti murni dari segala 

kekeruhan, dan agama yang lurus tidak condong ke materialisme atau 

spiritualisme ekstrem, tetapi seimbang. Buya Hamka menambahkan bahwa 

ibadah harus dilakukan hanya kepada Allah, dengan menjauhkan diri dari 

kesesatan, serta menekankan hubungan baik dengan Allah Swt. melalui 

shalat dan hubungan dengan sesama melalui zakat. Inti agama yang lurus 

adalah menyembah Allah, ikhlas beribadah, condong kepada kebaikan, 

mendirikan shalat dan menunaikan zakat. 

Dalam hal beribadah, di zaman sekarang banyak orang yang 

membagikan aktivitas ibadah mereka di media sosial. Membagikan aktivitas 

ibadah di media sosial seharusnya dapat memotivasi orang lain untuk giat 

beribadah. Misalnya ketika bangun tahajud, langsung update status, atau 

ketika berpuasa Senin-Kamis membagikan menu takjil kepada orang-orang. 

Semua hal yang berhubungan dengan ibadah tidak pernah absen dibagikan 

ke status media sosial dengan alasan ingin semua orang termotivasi untuk 

melakukan hal yang sama. Ada saja perasaan ingin dipuji dan merasa 

bangga dengan amal yang dianggap sudah banyak. Padahal, jika 

dibandingkan dengan orang lain, kita masih tertinggal jauh. Terlalu sering 

pamer dan mendapatkan pujian bisa membuat kita berpuas diri. Ibadah yang 

dicampur riya hanya dilakukan oleh orang-orang munafik. Beribadah tanpa 

keikhlasan karena sejak awal berniat untuk dipuji oleh orang lain akhirnya 



102 
 

 
 

membuat ibadah kita tidak diterima dan batal. Usaha keras dalam beribadah 

akhirnya hanya mendapat pujian dari makhluk dan dilaknat oleh Allah Swt. 

karena niat yang salah.
48

 

3. Emphaty 

Emphaty adalah kemampuan untuk merasakan dan memahami 

perasaan serta pengalaman orang lain. Dalam QS. al-Hasyr ayat 9, Quraish 

Shihab menekankan pentingnya keimanan di atas kekufuran, sebagaimana 

dilakukan oleh kaum Anshar di Madinah yang menunjukkan kecintaan dan 

kemurahan hati kepada kaum Muhajirin. Adapun al-Maraghi menambahkan 

bahwa kaum Anshar mencintai dan mendoakan kebaikan bagi para 

pendatang, tidak iri atas pemberian kepada kaum Muhajirin, dan 

mengutamakan kebutuhan orang lain. Sedangkan Buya Hamka menyebut 

lima keistimewaan kaum Anshar: menantikan kedatangan kaum Muhajirin 

dengan iman, mencintai mereka, tidak iri, mengutamakan mereka, dan 

mengatasi sifat kikir untuk meraih kemenangan. 

Dalam kehidupan sehari-hari, kita sering menyaksikan pemandangan 

di kota-kota besar, di mana terdapat perkampungan miskin berdampingan 

dengan gedung-gedung bertingkat dan rumah-rumah mewah. Ini adalah 

realitas yang sangat ironis. Egoisme dan gaya hidup mewah telah mengikis 

rasa peduli dan empati, sehingga kedua sikap tersebut semakin jarang 

ditemukan di tengah-tengah kita saat ini. Di era modern ini, egoisme 

semakin jelas terlihat. Kini, kita mudah menemukan orang-orang yang tidak 

                                                           
48

Muyassaroh, Tetap Melangkah Meski Sudah Payah (Jakarta: PT. Elex Media 

Komputindo, 2023), 30–31. 



103 
 

 
 

peduli dengan penderitaan orang-orang yang tidak peduli dengan 

penderitaan orang-orang di sekitar mereka. Hati mereka menjadi keras, 

bahkan untuk sekedar membantu sesama yang membutuhkan. 

Mendahulukan kepentingan orang lain daripada kepentingan diri sendiri 

atau ȋtsȃr adalah akhlak yang mulia yang semakin memudar di zaman 

sekarang. Padahal, sikap ini merupakan puncak akhlak mulia yang sangat 

penting untuk menjaga hubungan antar sesama manusia.
49

 

Sedangkan dalam QS. al-Baqarah ayat 280, Quraish Shihab 

menekankan untuk menunda penagihan hutang bagi mereka yang sedang 

kesulitan sampai mereka mampu membayar. Adapun Buya Hamka 

menambahkan pentingnya sikap bertanggung jawab dan kemurahan hati, 

seperti memaafkan hutang untuk memperkuat persaudaraan. Sedangkan al-

Maraghi menekankan bahwa kasih sayang dan kebaikan antar individu 

memperkuat tali silahturahmi dan solidaritas masyarakat. 

Dalam konteks zaman modern, beberapa tahun lalu kita menghadapi 

krisis ekonomi besar, termasuk pandemi COVID-19. Krisis ini berdampak 

serius pada sektor usaha kecil dan menengah (UMKM), mengakibatkan 

banyak pelaku usaha mengalami kesulitan keuangan yang parah. Untuk 

menghadapi situasi ini, pemerintah meluncurkan program restrukturisasi 

utang. Program tersebut bertujuan untuk meringankan beban keuangan 

UMKM dengan cara penjadwalan ulang pembayaran utang, penurunan suku 

                                                           
49

Yudy Effendy, Sabar & Syukur: Rahasia Meraih Hidup Supersukses (Jakarta: 

Qultum Media, 2012), 81–82. 



104 
 

 
 

bunga, dan pemberian kelonggaran lainnya, sehingga mereka dapat lebih 

mudah bertahan dan pulih dari krisis yang sedang berlangsung.
50

 

Dalam QS. at-Taubah ayat 60 menekankan pentingnya empati dalam 

pemberian zakat. Al-Maraghi menjelaskan bahwa zakat yang diwajibkan 

atas harta seperti uang, ternak, hasil pertanian, dan perdagangan harus 

diberikan kepada delapan kelompok yang membutuhkan untuk 

membersihkan dan menyucikan jiwa. Adapun Buya Hamka menambahkan 

bahwa zakat mencerminkan empati dan persaudaraan, serta bertujuan untuk 

kemaslahatan umum dan individu, membantu menciptakan masyarakat yang 

adil dan makmur. Sedangkan Quraish Shihab menegaskan bahwa zakat 

adalah fungsi sosial yang menunjukkan tanggung jawab manusia sebagai 

khalifah di bumi untuk membantu sesama dan membangun kesejahteraan 

bersama. Intinya, zakat menumbuhkan empati dengan mendorong umat 

Islam untuk peduli dan membantu mereka yang membutuhkan, sehingga 

tercipta masyarakat yang harmonis dan sejahtera. 

Zakat, infak, dan sedekah pada dasarnya bertujuan untuk menciptakan 

persatuan dan harmoni antarwarga. Contohnya, saat terjadi bencana alam, 

masyarakat Indonesia yang umumnya adalah wajib pajak, sering kali 

terdorong untuk memberikan bantuan dana atau pakaian layak melalui 

berbagai lembaga sosial. Membangun kohesivitas sosial melalui sikap 

kepedulian sosial adalah tindakan positif yang selalu memberikan dukungan 

                                                           
50

Serlika Aprita, ―Meluruskan Logika Pemerintah Soal Kegentingan Moratorium UU 

Kepailitan dan PKPU,‖ ‟Adalah: Buletin Hukum dan Keadilan 6, no. 6 (2022): 17–18. 



105 
 

 
 

dan bantuan kepada masyarakat yang kurang mampu atau yang terkena 

bencana. Kepedulian ini diwujudkan dengan memberikan sebagian harta 

miliknya, mengutamakan kebersamaan dan kemanusiaan. Bahkan, dalam 

beberapa kasus, ada warga yang lebih mementingkan kemanusiaan dan 

menolong orang lain daripada dirinya sendiri. Kemampuan individu untuk 

menumbuhkan empati kepada orang lain akan mempercepat gerakan 

bersama dalam melindungi sesama umat manusia. Di sinilah letak makna 

zakat, infak dan sedekah yang dikeluarkan untuk melindungi dan menolong 

sesama yang tidak mampu. 

Sikap peduli terhadap sesama dimulai dari kemauan untuk memberi 

sesuatu kepada orang lain, bukan untuk menerima. Zakat adalah bentuk 

kepedulian kepada sesama, karena kepedulian sosial adalah sikap 

memelihara hubungan dengan orang lain yang muncul dari keprihatinan 

terhadap kondisi yang dihadapi orang lain, serta berpartisipasi dalam 

kegiatan kemanusiaan. Mereka yang aktif dan rutin membayar zakat pada 

hakikatnya adalah mereka yang memiliki kepedulian dan empati terhadap 

kemanusiaan.
51

 

                                                           
51

Edi Slamet Irianto dan Syarifuddin Jurdi, Politik Perpajakan Kontemporer: 

Pertautan Ekonomi, Politik, dan Demokrasi (Jakarta: Kencana, t.t.), 273–274. 


