
1 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

 Manusia merupakan ciptaan Allah yang paling sempurna, baik secara 

spiritual maupun jasmani. Kesempurnaan ini menjadikannya makhluk paling 

mulia dan menonjol dibandingkan makhluk lainnya. Keistimewaan manusia tidak 

hanya terletak pada fisiknya, tetapi juga pada kemampuan mentalnya, seperti 

berpikir, berkreasi, merasakan, dan berkeyakinan. Keselarasan antara aspek 

mental dan fisik inilah yang membentuk manusia sebagai makhluk yang hidup, 

berkembang, dan utuh.1 

 Allah menciptakan manusia dan jin dengan tujuan utama agar mereka 

beribadah kepada-Nya, karena itulah fitrah manusia sebagai hamba. Sebelum lahir 

ke dunia, ketika berada di alam ruh, manusia telah membuat perjanjian dengan 

Allah bahwa Dia adalah Tuhan bagi seluruh umat manusia di alam semesta. 

Setelah perjanjian itu, segala aktivitas mulai dari shalat, ibadah, hingga perjalanan 

hidup dan kematian semua diperuntukkan dan dipersembahkan hanya kepada 

Allah.2 

 Seluruh penghuni langit, termasuk Nabi Adam a.s., menjadi saksi 

perjanjian antara manusia dan Allah. Namun, manusia pada dasarnya lemah dan 

 
1Prayitno Erman Amt, Dasar-Dasar Bimbingan dan Konseling, Buku (Jakarta:Rineka 

Cipta, 2015), 8. 

 2Nurcholis Misbah, Sejatinya Kamu Milik Tuhan, Cekatan ke 4, Buku (Sidoarjo:Imtiyaz, 

2017), 4. 



2 
 

  
 

rentan melakukan kesalahan, yang merupakan bagian dari fitrahnya. Karena itu, 

manusia tidak mampu mengingat perjanjian tersebut ketika berada di alam ruh. 

Setelah itu, manusia lahir ke dunia melalui orang tua, yang selanjutnya 

menentukan agama awal yang dianut, apakah Islam atau non-Islam.3 

 Islam adalah rahmat bagi seluruh alam, dengan ajaran utamanya yang 

menekankan kasih sayang dan cinta kepada sesama makhluk, terutama kepada 

Allah. Dengan adanya berbagai perbedaan, manusia diharapkan untuk 

menyebarkan cinta kepada sesama manusia dan bahkan kepada hewan.4 

 Banyak orang, termasuk sastrawan dan pelajar, sering membahas tentang 

cinta (mahabbah). Mereka selalu ingin tahu tentang hakikat dan penerapannya 

dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya, bagaimana kita mencintai sesama? 

Apakah hanya terkait dengan asmara? Atau seperti pujangga yang 

mengungkapkan perasaan kepada kekasihnya? Dan bagaimana kita mencintai 

Sang Maha Cinta? Cinta menjadi topik yang menarik untuk diteliti dan dibahas. 

Pada dasarnya, semua orang ingin merasakan cinta dan kebahagiaan. Sebagai 

makhluk sosial, manusia tidak bisa hidup sendiri tanpa bantuan orang lain. Oleh 

karena itu, mereka harus menjaga hubungan baik satu sama lain. Hubungan yang 

baik harus didasarkan pada cinta, karena cinta akan membawa kebahagiaan bagi 

manusia. Dan dasar cinta itu sendiri adalah karena Allah SWT.5 

 
3“Tafsir Surat Ar-Rum Ayat 17: Anjuran Bertasbih Kepada Allah Di Setiap Keadaan,” 

accessed September 11, 2024,  

4Agus Rahman Setiawan, “Teladan Cinta Kasih Nabi Muhammad Kepada Sesama 

dan Alam Semesta,” Tafsir Al Quran | Referensi Tafsir di Indonesia (blog), October 17,  2021,  

5“Hakikat Cinta Dan Rindu Seorang Hamba Kepada Allah Halaman 1 Kompasiana.Com,” 

accessed September 11, 2024. 



3 
 

  
 

 Cinta merupakan kesadaran batin, perasaan jiwa, dan dorongan hati yang 

membuat seseorang tertarik dengan penuh kasih sayang dan antusiasme terhadap 

apa yang dicintainya. Oleh karena itu, mahabbah diyakini ada dalam diri setiap 

manusia. Dalam perspektif Islam, cinta tidak hanya diakui sebagai bagian dari 

fitrah manusia, tetapi juga diatur agar dapat berkembang menjadi sesuatu yang 

luhur dan mulia. 

 Cinta dapat dikategorikan menjadi tiga jenis, yaitu cinta biasa, cinta 

spiritual, dan cinta ilahi. Cinta biasa mencakup hubungan sehari-hari, seperti cinta 

romantis, persahabatan, dan bentuk kasih sayang lainnya. Cinta spiritual berada di 

tingkat yang lebih tinggi, melampaui cinta biasa, karena menyentuh hati, jiwa, dan 

kekuatan yang melampaui batasan diri manusia. Sedangkan cinta ilahi merupakan 

tingkatan tertinggi, dialami oleh para Nabi melalui kedekatan mereka dengan 

Allah SWT.6 

 Cinta sejati adalah kekuatan yang dapat menjaga dan merawat apa yang 

dicintai, serta membimbing kita menuju kebaikan. Ibn Atha’illah pernah berkata 

cinta kepada Allah adalah bentuk cinta yang paling tulus dan hakiki, melampaui 

semua cinta yang berhubungan dengan dunia. Cinta ini tidak hanya sekadar 

perasaan, tetapi juga mencakup pengabdian dan penyerahan diri sepenuhnya 

kepada kehendak-Nya. Ia mengajarkan bahwa dengan mencintai Allah, hati akan 

menjadi tenang dan terbebas dari ketergantungan terhadap makhluk.7 Menurut al-

 
6Moenir Nahrowi; Tohir, Menjelajahi eksistensi tasawuf: meniti jalan menuju Tuhan(As-

Salam Sejahtera, 2012), 188.  

7Syekh Abdullah asy-Syarkawi, Syarh al-Hikam Ibnu Atha’illah as-Sakandari, Cetakan 1, 

trans. oleh Iman Firdaus, Lc. (Jakarta: PT Rene Turos Indonesia, 2019), 56. 



4 
 

  
 

Ghazali, cinta adalah hasil dari pengetahuan. Pengetahuan tentang Allah akan 

menumbuhkan cinta kepada-Nya, karena cinta tidak akan muncul tanpa adanya 

pemahaman. Seseorang tidak akan bisa mencintai sesuatu tanpa terlebih dahulu 

mengenalnya, dan tidak ada yang lebih pantas untuk dicintai selain Allah. 

 Mahabbah merupakan elemen penting dalam tarekat, karena ia selaras 

dengan fitrah manusia dan berfungsi dalam proses intuisi yang meneladani sunnah 

Rasulullah SAW. Secara esensial, mahabbah adalah sikap nyata yang sering 

dikaitkan dengan makrifat. Cinta kepada Allah adalah karunia yang harus dibina 

dalam diri setiap individu, sebab tanpa mahabbah, seseorang masih berada pada 

tingkatan awal spiritual, yaitu level muallaf. 

 Ajaran tasawuf dirancang untuk membimbing umat dalam menapaki jalan 

menuju Allah serta menumbuhkan kesadaran akan rasa takut dan hormat kepada-

Nya. Dari ajaran ini, berkembanglah pengajian yang dipimpin oleh para ulama 

yang dikenal sebagai sufi. Praktik tasawuf menekankan upaya mendekatkan diri 

kepada Allah sambil mengurangi keterikatan pada kesenangan duniawi.8 Dalam 

tasawuf, mahabbah merujuk pada cinta, sebuah perasaan yang mendalam dan 

menyeluruh terhadap yang dicintai, sehingga meski kata ini sering diucapkan, 

maknanya sulit dirumuskan secara tepat. 

 Berdasarkan latar belakang yang telah dijelaskan, mahabbah kepada Allah 

dapat dipahami sebagai ketaatan penuh terhadap perintah-Nya dan menjauhi 

larangan-Nya. Hal ini mendorong penulis untuk meneliti lebih lanjut dan 

 
8Dr. Hj. Siti Rohmah, M.A, Akhlak Tasawuf, Cetakan Ke 1 (Pekalongan: PT. Nasya 

Expanding Management, 2021), 59. 



5 
 

  
 

membahas secara mendalam konsep Mahabbah, dengan judul “Konsep Mahabbah 

Menurut al-Ghazali dan Ibnu Aṭha’illah al-Sakandari.” 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang masalah diatas dapat diajukan pertanyaan  

           dalam rumusan sebagai berikut: 

1. Bagaimana Konsep Mahabbah menurut al-Ghazali dan Ibnu Atha’illah al-

Sakandari? 

2. Apa Perbedaan dan Persamaan Konsep Mahabbah al-Ghazali dan Ibnu 

Atha’illah al-Sakandari? 

C. Tujuan Penelitian 

Setelah memperoleh rumusan masalah, maka tujuan penelitian ialah,        

            sebagai berikut: 

1. Untuk mengetahui konsep Mahabbah menurut al-Ghazali dan Ibnu 

atha’illah al-Sakandari. 

2. Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan konsep Mahabbah al-Ghazali 

dan Ibnu Atha’illah al-Sakandari. 

D. Signifikasi Penelitian 

Dalam penelitian ini, terdapat manfaat baik secara teoritis maupun praktis. 

 

1. Secara teoritis  

Penelitian ini memberikan informasi tentang konsep mahabbah yang 

diberikan oleh Imam al-Ghazali dan Syeikh Ibnu Atha’illah as-Sakandari 

kepada diri sendiri dan masyarakat luas.  

 



6 
 

  
 

2. Secara praktis 

Penelitian ini menunjukkan bahwa cinta merupakan fondasi utama 

dalam kehidupan manusia. Temuan dari penelitian ini diharapkan 

memberikan dampak positif bagi dunia akademik, meningkatkan 

pemahaman mahasiswa, serta mengeksplorasi konsep mahabbah 

sebagaimana dipaparkan oleh al-Ghazali dan  Ibnu Aṭha’illah al-

Sakandari. Selain itu, penelitian ini diharapkan mampu menumbuhkan 

kesadaran di kalangan mahasiswa melalui bimbingan akademik, 

membentuk generasi intelektual yang peduli, dan mendorong penyebaran 

nilai cinta terhadap sesama. 

Selain itu, penelitian ini bermanfaat bagi pembaca karena membantu 

mereka memahami konsep cinta menurut al-Ghazali dan Ibnu Aṭha’illah 

as-Sakandari serta mendorong penerapannya dalam kehidupan sehari-hari. 

 



7 
 

  
 

E. Defenisi Istilah 

 Berdasarkan uraian latar belakang dan sesuai dengan fokus penelitian, 

kajian ini dibatasi pada pembahasan “Konsep Mahabbah menurut al-Ghazali 

dan Ibnu Atha’illah al-Sakandari.” Penelitian ini juga memaparkan sejumlah 

istilah yang memiliki keterkaitan langsung dengan tema tersebut. Pemberian 

definisi istilah diperlukan sebagai acuan agar tidak terjadi perbedaan penafsiran 

dalam pembahasan berikutnya. Adapun beberapa batasan istilah yang dimaksud 

akan dijelaskan oleh peneliti pada bagian berikut. 

1. Konsep Mahabbah 

Konsep artinya sudut pandang, pemahaman mendasar, menurut yang 

dipahami, rumusan, yang dipahami dan cara pandang.9 Dalam filsafat ilmu konsep 

dikatakan sebagai sebuah struktur pemikiran.10 Adapun yang dimaksud konsep 

tersebut adalah struktur pemikiran al-Ghazali dan Ibn Atha’illah tentang 

mahabbah. Mahabbah berasal dari kata ahaba, yuhibu, mahabbah yang secara 

harfiah berarti mencintai secara mendalam, atau kecintaan atau cinta yang 

mendalam. Mahabbah yang dimaksud yakni makna mahabbah menurut al-Ghazali 

dan Ibn Atha’illah al-Sakandari yang berfokus kepada pencapaian mahabbatullah 

dengan berbagai tahapan terhadap pemikiran dan control diri.11 

 
  9Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, ed., Kamus besar bahasa Indonesia, 2. 

ed., 3. cetakan (Jakarta: Balai Pustaka, 1994), 346. 

 10Ade Limas Dodi, Filsafat Ilmu (Yogyakarta: Azhar Risalah, 2014), 138. 

 11Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia (Jakarta: Yayasan Penyelenggara Penterjemah 

Pentafsiran Al-Quran, 1973), 59. 



8 
 

  
 

2. al-Ghazali 

Nama lengkapnya adalah Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin 

Muhammad bin Ahmad al-Ghazali. Lahir di kota Thusi sekitar pertengahan abad 

ke-5 Hijriah (450 H/1058.), dan meninggal dunia pada tahun 505 H/1111 M. 

Beliau dikenal sebagai ulama yang memiliki wawasan ilmu yang luas. Puluhan 

kitab dengan beragam tema telah disusunya, dan Ihya Ulumuddin merupakan 

karya magnum opusnya al-Ghazali yang menjadi rujukan umat muslim seluruh 

dunia, dari dulu hingga sekarang.12 Maka penulis memakai kata al-Ghazali untuk 

menisbatkan Abu Hamid Muhammad Bin Muhammad Ahmad al-Ghazali dalam 

skripsi ini.  

3. Ibnu Athaillah al-Sakandari  

 Nama lengkap beliau adalah Syekh Taj al-Din Abu al-Faḍl Aḥmad bin 

Muḥammad bin ʿAbd al-Karīm bin Aṭha’illah al-Sakandari al-Syadzili. Beliau 

diperkirakan lahir di Mesir pada pertengahan abad ke-7 H/ke-13 M dan wafat di 

sana pada tahun 709 H/1309 M. Sejak kecil ia dibesarkan dalam lingkungan 

keluarga ulama, yang membentuk dasar keilmuan dan spiritualitasnya. Ibnu 

Atha’illah dikenal sebagai salah satu tokoh sentral dalam Tarekat Syadziliyyah 

dan merupakan ulama yang produktif, dengan banyak karya dalam bidang tasawuf 

dan akhlak. Di antara karya monumentalnya yang paling berpengaruh adalah al-

 
12M. Ghofur Al-Lathif, Hujjatul Islam Imam Al-Ghazali, Cetakan 1 (Yogyakarta: Araska 

Publisher, 2020), 14. 



9 
 

  
 

Ḥikam, sebuah kumpulan aforisme spiritual yang hingga kini menjadi rujukan 

utama dalam dunia tasawuf.13 

 

F. Tinjauan Pustaka 

 Tinjauan pustaka ialah suatu upaya untuk mencari literatur-literatur 

terdahulu yang kemudian di telaah sebagai bahan untuk rujukan dengan apa yang 

ingin diteliti. Di antara penelitianpenelitian terdahulu yang relevan dengan 

penelitian ini yakni. 

 Skripsi Ahmad Zulkarnain (2023) membahas mahabbah sebagai puncak 

tujuan spiritual dalam tasawuf melalui pendekatan komparatif. Hasilnya 

menunjukkan Rabiah Al-Adawiyah menekankan cinta murni tanpa pamrih, 

Jalaluddin Rumi melihat mahabbah sebagai penyatuan dengan alam dan kehadiran 

Tuhan, sedangkan Buya Hamka menekankan fondasi iman yang kuat, sehingga 

variasi ini memperkaya pemahaman mahabbah dalam tasawuf.14 

 Skripsi Ivan Kurniawan (2023) membahas konsep mahabbah menurut Kiai 

Shaleh Darat sebagai respons terhadap degradasi moral di era globalisasi. 

Ditemukan dua bentuk mahabbah: Mahabbah an-Nafsaniyah (cinta dari hawa 

nafsu yang bisa menjerumuskan) dan Mahabbah iradatullah al-Qadimah (cinta 

dari kehendak Allah sebagai dasar penciptaan). Penelitian menyimpulkan bahwa 

 
13Victor Danner, Mistisisme Ibnu Atha’illah: Wacana Sufistik Kajian Kitab Al-Hikam 

(Surabaya: Risalah Gusti, 1999), 57. 
14Ahmad Zulkarnain, “Konsep Mahabbah dalam Maqamat Tasawuf: Komparasi Rabiah Al-

Adawiyah, Jalaluddin Rumi, dan Buya Hamka” (Skripsi, Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif 

Hidayatullah Jakarta, 2023). 



10 
 

  
 

integrasi mahabbah dalam pendidikan moral dan spiritual dapat menghidupkan 

kembali nilai-nilai keagamaan dan menjadi solusi atas persoalan moral modern.15 

 Skripsi Nurul Hasanah (2022) mengkaji konsep Mahabbatullah dalam Al-

Qur’an melalui perbandingan Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka dan Tafsir 

Kementerian Agama RI. Kedua tafsir sepakat bahwa Mahabbatullah adalah cinta 

tulus kepada Allah yang diwujudkan melalui ketaatan dan amal saleh, namun 

Tafsir Al-Azhar menekankan pengorbanan diri, sedangkan Tafsir Kementerian 

Agama RI fokus pada amal saleh dan ketaatan. Kesimpulannya, keduanya sejalan 

dalam makna utama, hanya berbeda pada penekanan interpretatif.16 

 Skripsi Muhammad Hasan Mubaroq (2022) membahas konsep mahabbah 

menurut Imam Al-Ghazali dan relevansinya dengan pendidikan akhlak di 

perguruan tinggi. Mahabbah dipahami sebagai cinta mendalam yang 

menghubungkan manusia dengan Allah. Penelitian menunjukkan bahwa konsep 

ini relevan untuk menanamkan nilai kasih sayang, toleransi, dan spiritualitas, 

sehingga dapat meningkatkan karakter dan kualitas moral mahasiswa. Integrasi 

mahabbah dalam kurikulum diyakini dapat memperkaya pendidikan akhlak dan 

membentuk pemahaman mahasiswa tentang cinta sejati.17 

 Skripsi Ramdayani Harahap (2021) mengkaji mahabbah dalam tasawuf 

dan cinta kasih (agape) dalam Bible. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

keduanya menekankan cinta tulus dan murni sebagai fondasi kehidupan 

 
15Kurniawan Ivan, “Konsep Mahabbah Dalam Tafsir Faid Ar-Rahman Fi Tarjamah Tafsir 

Kalam Malik Ad-Dayan” (Skripsi, Uin Raden Intan Lampung, 2023). 
16Nurul Hasanah, “Konsep Mahabbatullah Dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif Tafsir Al-

Azhar Dan Tafsir Kementerian Agama RI” (Skripsi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2021). 
17Muhammad Hasan Mubaroq, “Konsep Mahabbah menurut Imam Al-Ghazali dan 

Relevansinya dengan Pendidikan Akhlak di Perguruan Tinggi” (Skripsi, Insitut Islam Negeri 

Ponorogo, 2022). 



11 
 

  
 

beragama, meski fokus berbeda: mahabbah menitikberatkan hubungan individu 

dengan Tuhan, sedangkan cinta kasih Bible menekankan relasi dengan sesama. 

Kedua konsep terbukti penting dalam membentuk kehidupan spiritual dan moral 

pemeluknya.18 

 Skripsi Ali Saputra (2019) membahas mahabbah dalam pemikiran Syekh 

Zulfiqar Ahmad sebagai respons terhadap krisis spiritual di era modern. 

Mahabbah dipahami sebagai kerinduan mendalam seorang hamba untuk bertemu 

dengan Allah, yang diwujudkan dalam tindakan nyata sehari-hari. Penelitian 

menyimpulkan bahwa ajaran ini menekankan cinta kepada Allah sebagai tujuan 

hidup sejati, yang mampu membawa kedamaian batin dan kebahagiaan spiritual.19 

 Skripsi Ayub Kumalla (2019) mengkaji mahabbah dalam Rubaiyat karya 

Rumi, menekankan cinta mendalam dan universal yang menghubungkan manusia 

dengan Tuhan. Penelitian menunjukkan bahwa konsep ini relevan untuk 

pendidikan agama Islam, karena dapat membentuk karakter dan spiritualitas 

siswa. Integrasi mahabbah dalam kurikulum diyakini mampu memperkaya 

pemahaman siswa tentang cinta sejati dan meningkatkan kualitas pendidikan 

spiritual.20 

 

 

 
18Ramdayani Harahap, “Konsep Mahabbah Menurut Para Sufi dan Cinta Kasih dalam 

Bible” (Skripsi, Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, 2021). 

 19Ali Saputra, “Konsep Mahabbah (Cinta) Dalam Pemikiran Syekh Zulfiqar Ahmad” 

(Skripsi, Uin Syarif Hidayatullah, 2019). 

   20Ayub Kumalla, “Konsep Mahabbah (cinta) dalam "Rubaiyat” Karya Rumi Dan 

Relevansinya dalam Pendidikan Agama Islam” (Skripsi, Universitas Islam Negeri Raden Intan 

Lampung, 2019). 



12 
 

  
 

G. Kerangka Teori  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tasawuf 

Konsep Mahabbah 

Presfektif Al-Ghazali Presfektif Ibnu Atha’illah As-Sakandari 

Defenisi Mahabbah Defenisi Mahabbah 

Jalan Menuju Mahabbah  Jalan Menuju Mahabbah 

Tanda-Tanda Mahabbah 

Tujuan Mahabbah 

 Tanda-Tanda Mahabbah 

 Tujuan Mahabbah 

 Persamaan dan Perbedaan 

 



13 
 

  
 

H. Metode Penelitian 

Sebuah penelitian dianggap ilmiah jika disusun secara sistematis, memiliki 

objek, metode, dan data konkret yang dapat dipertanggungjawabkan. Oleh karena 

itu, untuk meningkatkan efektivitas, penulis akan menguraikan hal-hal berikut 

dalam pembahasan ini: 

1. Sumber Data  

a. Data Primer  

Sumber data primer merupakan sumber informasi yang 

memberikan data langsung dari sumber aslinya, yang digunakan sebagai 

bahan penelitian. Terjemahan Ihya Ulumuddin, menjadi sumber utama 

dalam menjelaskan konsep Mahabbah al-Ghazali. Syarah Al-Hikam. 

Menjadi sumber utama dalam menjelaskan konsep Mahabbah Ibnu 

Atha’illah as Sakandari. 

b. Data Sekunder 

Sumber yang digunakan sebagai referensi pendukung disebut 

sebagai sumber data sekunder. Jenis sumber ini meliputi buku, jurnal, serta 

berbagai literatur lain yang relevan dengan pembahasan konsep 

Mahabbah.21 

2. Metode Pengumpulan Data 

Penelitian ini menerapkan metode studi pustaka (library research) 

dalam proses pengumpulan datanya. Untuk memperoleh hasil yang efektif, 

penelitian perpustakaan tidak hanya mengulang temuan terdahulu, tetapi juga 

 
21Winarno Surakhmad, Pengantar Penelitian Ilmiah: Dasar, Metode dan Tehnik (Bandung: 

Tarsito, 1980), 134. 



14 
 

  
 

memperdalam kajian teoritis dan mengembangkan analisis yang relevan. 

Pendekatan yang digunakan bersifat kualitatif, karena memungkinkan 

eksplorasi topik secara mendalam dari berbagai aspek. Seluruh literatur yang 

membahas atau berkaitan dengan konsep cinta dijadikan sebagai data dan 

dianalisis melalui metode dokumentasi, sesuai dengan karakter penelitian 

berbasis pustaka. Data yang terkumpul kemudian ditelaah, dianalisis, dan 

dievaluasi guna menjawab rumusan masalah yang telah ditetapkan.22 

3. Analisis Data 

a. Metode induktif adalah pendekatan analisis yang menarik kesimpulan 

umum berdasarkan pengamatan terhadap fakta-fakta atau rincian 

khusus. Dalam konteks penelitian ini, metode tersebut digunakan 

dengan memulai kajian dari persoalan-persoalan spesifik yang terkait 

dengan pemikiran kedua tokoh, kemudian disimpulkan menjadi 

pemahaman umum mengenai pandangan dan perilaku mereka. 

b. Metode deduktif merupakan teknik analisis yang berangkat dari 

pengetahuan umum lalu diarahkan pada pemahaman yang lebih 

khusus. Dalam penelitian ini, pendekatan tersebut digunakan untuk 

menelusuri informasi yang berkaitan dengan pemikiran dan tindakan 

kedua tokoh, dimulai dari konsep-konsep umum tentang mereka 

 
22 Mestika Zed, Metode penelitian kepustakaan, Ed. 2 (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 

2008), 1. 



15 
 

  
 

hingga akhirnya diperoleh kesimpulan yang bersifat spesifik mengenai 

pandangan masing-masing.23 

c. Studi komparatif dalam penelitian ini dilakukan dengan 

membandingkan pemikiran dua tokoh atau lebih, baik yang berasal 

dari tradisi yang sama maupun dari latar belakang yang berbeda. 

Melalui perbandingan tersebut, dicari titik-titik penting berupa 

persamaan, perbedaan, atau bahkan kontradiksi yang dapat membantu 

menemukan pemahaman yang lebih tepat. Pendekatan ini membuat 

karakteristik masing-masing objek penelitian menjadi lebih terlihat 

dan terbedakan. Agar analisis komparatif berjalan efektif, diperlukan 

definisi yang jelas mengenai aspek-aspek yang dibandingkan sehingga 

objek kajian dapat dipahami secara lebih murni dan mendalam.24 

 

 

 

 

 

 
23Sudarto, Motodologi Penelitian Filsafat, Cet. Ke-3 (PT. Raja Grafindo Persada, 2002), 

117. 

24Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, Cet. 4 

(Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1994), 54. 



16 
 

  
 

4. Sistematika Penulisan  

Penelitian yang berjudul “Konsep Mahabbah Menurut al-Ghazali dan 

Ibnu Atha’illah al-Sakandari” ini terdiri dari beberapa bab. Adapun 

sistematika pembahasanya adalah sebagai berikut:  

BAB I PENDAHULUAN, di dalamnya terdapat masalah yang akan diteliti 

oleh penulis, tujuannya yaitu sebagai sebuah gambaran umum yang akan 

dibahas, seperti latar belakang, rumusan masalah, tujuan, signifikasi 

penelitian, definisi operasional, dan juga sistematika penulisan.  

BAB II LANDASAN TEORI, di dalamnya terdapat sebuah pembahasan 

mengenai hal-hal yang menjadi landasan teori pada penelitian ini, yang terdiri 

dari kerangka teori, yang meliputi defenisi mahabbah secara umum, tingkatan 

mahabbah. 

BAB III BIOGRAFI TOKOH DAN KONSEP MAHABBAH, di dalamnya 

terdapat pembahasan tentang, biografi, defenisi, jalan, tanda dan tujuan 

tentang konsep mahabbah al-Ghazali dan Ibnu Atha’illah as-Sakandari.  

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN, isi bab ini 

mempaparkan komparasi konsep mahabbah al-Ghazali dan Ibn Atha’illah as-

Sakandari, serta persamaan dan perbedaan dari konsep mahabbah tersebut 

menurut pandangan peneliti. 

BAB V PENUTUP, bab ini mencakup kesimpulan dan rekomendasi, diikuti 

oleh daftar pustaka serta lampiran-lampira


