BAB III

BIOGRAFI, KARYA DAN KONSEP MAHABBAH AL-
GHAZALI DAN IBNU ATHA’ILLAH AL-SAKANDARI

A. Biografi al-Ghazali

1. Riwayat Hidup al-Ghazali

Abu Hamid Muhammad bin Ahmad al-Ghazali, yang lebih populer dengan
sebutan al-Ghazali, dilahirkan pada tahun 1058 Masehi (450 Hijriah) di sebuah
kota kecil dekat Thus, wilayah Khurasan, yang saat itu berada di Republik Islam
Irak.! Nama al-Ghazali diyakini berasal dari kata ghazzal, yang berarti penenun
benang, karena profesi ayahnya adalah menenun benang wol. Selain itu, ada pula
yang menyebutkan bahwa nama tersebut berasal dari Ghazalah, nama desa tempat
kelahiran al-Ghazali. Oleh karena itu, sebagian orang mengaitkan nama beliau
baik dengan pekerjaan sang ayah maupun dengan daerah asalnya.?

Ayah al-Ghazali merupakan seorang yang miskin secara materi namun
memiliki kekayaan spiritual yang tinggi. la bekerja dengan tekun dalam membuat
benang tenun, dan dikenal gemar melayani para ulama serta ahli fikih dalam
berbagai majelis dan tempat khalwat mereka. la wafat ketika al-Ghazali dan
saudaranya masih berusia anak-anak. Namun, sebelum ajal menjemput, ia telah

mempercayakan pengasuhan dan pendidikan kedua putranya kepada seorang sufi

"Fathur rahman, Filsafat Islam (Bandung: Manggu Makmur Tanjung Lestari, 2020), 232.
’Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2002), 7.

29



30

agar mereka mendapat bimbingan yang baik.> al-Ghazali berasal dari keluarga
yang religius dan menjalani kehidupan yang sederhana. Pendidikan pertamanya
dimulai dengan mempelajari Al-Qur’an langsung dari ayahnya. Sejak masa
kanak-kanak, kecerdasan dan bakat intelektualnya sudah terlihat jelas. Daya
pikirnya yang tajam serta imajinasinya yang luas membuatnya terdorong untuk
melampaui batasan-batasan sempit dalam kajian fikih. Di usia yang masih remaja,
ia sudah menunjukkan rasa tidak puas terhadap argumen-argumen para ahli fikih
yang dianggapnya kurang kokoh dan dipenuhi penambalan.

Kehidupan al-Ghazali ditandai dengan kesederhanaan yang nyata,
sebagaimana terlihat dari kebiasaannya mengenakan pakaian berbahan kasar,
membatasi konsumsi makanan dan minuman, serta sering melakukan kunjungan
ke masjid-masjid dan daerah pedesaan. la secara konsisten melatih diri dalam
berbagai bentuk ibadah sebagai upaya mendekatkan diri kepada Allah dan meraih
keridhaan-Nya. Perjalanan intelektual dan spiritual al-Ghazali mencapai
puncaknya ketika ia memutuskan untuk terjun dalam aktivitas dakwah secara
langsung dan memulai penyusunan karya utamanya, lhya’ ‘Uliam al-Din.
Setelahnya, 1a kembali ke Naisabur untuk mengabdikan diri dalam bidang
pendidikan, menyampaikan nasihat-nasihat keagamaan, serta memperdalam
praktik ibadah. al-Ghazali wafat di kampung halamannya, Tis, pada tahun 505

H/1111 M.

3Poerwantana dkk., Seluk-Beluk Filsafat Islam (Bandung: Penerbit PT Remaja
Rosdakarya, 1994), 166.



31

Pertama, terdapat pendapat yang menyatakan bahwa sebelum wafat, ayah
al-Ghazali sempat menitipkan putranya kepada saudaranya yang bernama Ahmad
untuk dibimbing dan diasuh.

Kedua, sejak kecil al-Ghazali telah menunjukkan ketertarikan yang kuat
terhadap ilmu. Pada masa kanak-kanaknya, ia belajar kepada berbagai guru di
kota kelahirannya. Salah satu guru yang membimbingnya pada tahap awal
pendidikannya adalah Ahmad ibn Muhammad al-Radhzikani.

Seiring bertambahnya usia, al-Ghazali melanjutkan pendidikannya ke kota
Naisabur dan Khurasan, dua wilayah yang pada masa itu dikenal sebagai pusat
keilmuan terkemuka dalam dunia Islam. Di Naisabur, ia menjadi murid Imam al-
Haramayn al-Juwayni, seorang ulama terkemuka yang menjabat sebagai guru
besar di Madrasah Nizamiyyah Baghdad. Di bawah bimbingan al-Juwayni, Al-
Ghazali mempelajari berbagai disiplin ilmu seperti teologi (kalam), hukum Islam
(figh), filsafat, logika, tasawuf (sufisme), serta ilmu-ilmu alam.*

Berkat kecerdasan dan semangat belajarnya yang luar biasa, al-Ghazali
mendapat pengakuan tinggi dari gurunya, Imam al-Haramayn al-Juwayni, yang
memberinya gelar Bahr al-Mughrig (lautan yang menenggelamkan), sebagai
simbol kedalaman dan keluasan ilmunya. Setelah wafatnya al-Juwayni pada tahun
478 H/1085 M, al-Ghazali meninggalkan Naisabur dan melakukan perjalanan ke
kota Mu’askar untuk menemui Nizam al-Mulk, wazir Dinasti Saljuk. Di sana, ia

memperoleh penghormatan besar dan tinggal selama kurang lebih enam tahun.

*Waris, Pengantar Filsafat, Cetakan ke 1 (Ponorogo: STAIN Po PRESS, 2018), 46.



32

Pada tahun 1090 M, al-Ghazali diangkat sebagai pengajar di Madrasah
Nizamiyyah di Baghdad, salah satu lembaga pendidikan Islam paling bergengsi
pada masa itu. la menjalankan tugasnya dengan gemilang, tidak hanya dalam
bidang pengajaran, tetapi juga dalam menulis karya-karya ilmiah yang
memberikan kritik terhadap berbagai pemikiran yang berkembang, termasuk
aliran Batiniyyah, kelompok filsuf Islam, dan lainnya. Setelah mengajar di
sejumlah kota penting seperti Baghdad, Syam (Suriah), dan Naisabur, al-Ghazali
akhirnya memilih untuk kembali ke kampung halamannya di Tts pada tahun 1105
M, untuk menghabiskan sisa hidupnya dalam ketenangan spiritual dan kegiatan
ilmiah.

Aktivitas intelektual al-Ghazali berakar dari lingkungan keluarga yang
pertama kali membentuk kesadarannya. Ayahnya, seorang penenun wol dengan
kondisi ekonomi sederhana namun sangat religius, gemar menghadiri majelis
ulama dan memberikan dukungan sesuai kemampuannya. Sebelum wafat,
ayahnya menitipkan al-Ghazali dan saudaranya kepada sahabatnya, seorang sufi
sederhana bernama Ahmad ar-Razkani. Kedua lingkungan inilah keluarga religius
dan bimbingan seorang sufi yang membentuk karakter awal al-Ghazali selama ia
tinggal di Tus hingga usia sekitar 15 tahun (450465 H).

Usai menimba ilmu dari sahabat ayahnya, al-Ghazali meneruskan
pendidikannya di sebuah madrasah di kampung halamannya, Thus, dengan fokus
awal pada studi fikih. Kemudian, ia melanjutkan perjalanan ke Jurjan untuk
berguru kepada Al-Imam Al-Allamah Abu Nashr Al-Isma’ili. Kota Jurjan, yang

kala itu merupakan pusat keilmuan, menjadi tempatnya memperdalam bahasa



33

Arab dan Persia, selain memperluas wawasan keagamaannya. Selanjutnya, al-
Ghazali bergabung dengan sebuah sekolah yang memberikan beasiswa kepada
para siswanya, di mana ia belajar di bawah bimbingan Yusuf An-Nasyji, yang juga
seorang sufi.’

Setelah menempuh pendidikan di Jurjan, al-Ghazali melanjutkan studinya
ke Naisabur untuk belajar kepada Imam al-Juwaini (wafat tahun 1085 Masehi atau
478 Hijriah), seorang imam terhormat dari Haramain dan figur penting dalam
mazhab Asy'ariah. Di bawah bimbingan al-Juwaini, al-Ghazali mempelajari
beragam mazhab dan perbedaan di antara mereka, serta menguasai ilmu
perdebatan dan logika (mantig), juga membaca karya-karya filsafat. al-Juwaini
berperan penting dalam memberikan al-Ghazali ilmu ushul figh, mantiq, dan ilmu
kalam. Mengakui kemampuan al-Ghazali yang mumpuni, al-Juwaini
mengangkatnya sebagai asisten. al-Ghazali kemudian mendapat kepercayaan
untuk mengisi posisi mengajar atau kepemimpinan Madrasah Nizamiyah ketika
Al-Juwaini tidak dapat hadir. Naisabur menjadi lingkungan yang subur bagi
perkembangan bakat menulis al-Ghazali.® Meninggalnya Imam Haramain
menciptakan kekosongan kepemimpinan di perguruan tinggi tersebut, yang
kemudian diisi oleh al-Ghazali atas penunjukan Perdana Menteri Nizam Al-Mulk

sebagai pimpinan tertinggi.’

SDedi Supriyadi, Pengantar Filsafat Islam Konsep, Filsuf dan AjaranNya (Bandung:
Pustaka Setia, 2013), 145.

°Ali Issa Othman, Manusia menurut Al-Ghazali, Cetakan ke 1, trans. oleh Johan Smith
dkk. (Bandung: Pustaka Salman ITB, 1981), 12.

"Shudori Soleh, Filsafat Islam, dari Klasik hingga Kontemporer (Jogyakarta: Ar-Ruzz
Media, 2016), 107.



34

Ketika tinggal di Mu‘askar, Al-Ghazali kerap menghadiri majelis-majelis
ilmu yang diselenggarakan oleh sang Perdana Menteri di istana. Melalui forum-
forum tersebut, kepakarannya sebagai cendekiawan mulai dikenal luas. Pada
tahun 484 H, setelah jabatan rektor Universitas Nizamiyah Baghdad kosong,
Perdana Menteri meminta al-Ghazali untuk pindah ke Baghdad dan memimpin
lembaga tersebut, yang menjadi pusat dari seluruh perguruan tinggi Nizamiyyah.
Pada tahun yang sama, ia diangkat sebagai guru besar di Madrasah an-Nizamiyah
Baghdad, sebuah institusi akademik yang menawarkan berbagai disiplin ilmu dan
menarik banyak sarjana untuk menimba ilmu. Di madrasah ini, al-Ghazali tampil
sebagai tokoh utama di Baghdad. Selama empat tahun mengajar, ia membimbing
lebih dari 300 murid, dan meskipun usianya baru sekitar 33 tahun, perkuliahannya
mendapat perhatian besar dari para mahasiswa.®

2. Karya Karya al-Ghazali

al-Ghazali merupakan salah satu intelektual Islam paling berpengaruh
dengan kontribusi mencakup fikih, tasawuf, filsafat, teologi, logika, dan etika;
kedalaman intelektual dan sintesisnya antara rasionalitas dan spiritualitas
menjadikan karyanya relevan sepanjang masa. al-Ghazali membahas konsep-
konsep tasawuf secara komprehensif dalam kitab /hya Ulumiddin (Menghidupkan
[lmu-ilmu Agama). Secara garis besar, kitab ini terdiri atas empat jilid, yang
masing-masing dibagi ke dalam sepuluh bab. Pembagian keempat jilid tersebut,
jika dicermati, menunjukkan penekanan yang berbeda-beda, sejalan dengan

tahapan perjalanan dan perjuangan spiritual yang harus ditempuh oleh seorang

8Ali Al-Jumbulati dkk., Perbandingan Pendidikan Islam, Cetakan ke 2 (Jakarta: PT
Rineka Cipta, 1994), 131.



35

sufi (salik)., Mishkat al-Anwar memperkenalkan teori cahaya Ilahi dan
mekanisme penyinarannya terhadap hati manusia, yang kemudian menjadi fondasi
penting dalam perkembangan doktrin nur dalam tradisi tasawuf.’

Dalam teologi, ia menyusun al-Igtisad fi al-I‘tigad sebagai koreksi atas
ekstremisme kalam, dan Tahafut al-Falasifah sebagai kritik terhadap
kecenderungan filosof Muslim yang terlalu mengadopsi filsafat Yunani.
Sementara dalam fikih, karya seperti al-Wajiz, al-Basit, dan al-Wasit menjadi
ruyjukan utama dalam mazhab Syafi’i karena metode penyajiannya yang
komprehensif dan sistematis. Ia juga menulis karya pembinaan moral seperti
Ayyuhda al-Walad dan Kimiya’ al-Sa‘adah yang memudahkan masyarakat awam
memahami konsep penyucian jiwa dalam 7/hya’. Melalui keseluruhan karyanya,
al-Ghazali berhasil memadukan syariat, akal, dan tasawuf dalam satu kerangka
pemikiran yang harmonis sehingga warisan intelektualnya tetap menjadi rujukan
utama akademisi dan praktisi spiritual hingga masa kini.*°

3. Konsep Mahabbah al-Ghazali

a. Defenisi Mahabbah

Menurut al-Ghazali, mahabbah atau cinta kepada Allah adalah cinta adalah
ungkapan tentang ketertarikan alamiah terhadap sesuatu yang dianggap lezat (al-
mayl al-tabi 7) Cinta bukan sekadar perasaan lahiriah, tetapi merupakan dorongan
batin yang mendorong individu untuk mendekati objek yang dicintainya dan

menjadikan objek tersebut sebagai pusat perhatian serta sumber kebahagiaan.

9Khairatun Nisa, “A Novel 5 Titik 1 Koma by Muhammad Kamal Thsan on Perspective
Al-Ghazali’s Sufism” (Jurnal, Theology and Islamic Philosophy UIN Antasari, 2020), 84—-105.

Fathurrahman, Filsafat Islam (Bandung: Manggu Makmur Tanjung Lestari, 2020), 240—
43,



36

Dengan kata lain, cinta adalah ikatan batin yang muncul dari pengenalan dan
penilaian terhadap keindahan atau kesempurnaan suatu objek, sehingga hati secara
spontan tertarik dan ingin bersatu atau dekat dengannya.!!

Dalam konteks spiritual, al-Ghazali menekankan bahwa cinta kepada
Allah merupakan puncak dari cinta sejati, karena Allah adalah sumber segala
kebaikan dan kesempurnaan. Cinta kepada Allah berbeda dari cinta duniawi
karena mendorong hamba untuk mengutamakan hubungan batin dengan Pencipta
di atas segala sesuatu, dan cinta itu muncul bukan dari kebutuhan atau pamrih,
tetapi dari pengenalan akan kesempurnaan dan keindahan-Nya yang menyentuh
hati.

Al-Ghazali menekankan bahwa cinta sejati hanya muncul melalui
kesesuaian antara tabiat jiwa dan objek yang dicintai. Jiwa manusia secara
alamiah tertarik pada segala sesuatu yang memberikan ketenteraman dan
kesenangan batin, sehingga hadir shawq atau kerinduan untuk selalu mendekat.
Sebaliknya, apa yang bertentangan dengan tabiat jiwa akan menimbulkan
kebencian atau karahah. Dengan demikian, cinta dan benci berakar pada fitrah
manusia yang digerakkan oleh kecenderungan tabiat: cinta tumbuh dari keserasian
dan kelezatan, sedangkan benci muncul dari ketidaksesuaian dan rasa sakit.

Al-Ghazali menegaskan bahwa pengetahuan adalah fondasi cinta. “Tidak
mungkin seseorang mencintai sesuatu yang tidak ia ketahui,” Cinta muncul ketika
seseorang memahami keindahan (jamal), kebaikan (khayr), dan manfaat (naf*)

dari objek tertentu. Semakin dalam pemahaman seseorang tentang kesempurnaan

"al-Imam al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, Cetakan ke 1, trans. oleh Ismail Yakub (Jakarta:
Republika Penerbit, 2013), 194.



37

suatu objek, semakin kuat dan murni cintanya. Dengan demikian, cinta bukan
sekadar reaksi emosional, tetapi hasil dari proses intelektual dan spiritual yang
menyingkap nilai objektif dari sesuatu.'

Dalam konteks hubungan manusia dengan Allah, prinsip ini menjadi lebih
jelas. Mahabbah kepada Allah lahir dari ma rifah terhadap sifat-sifat-Nya, seperti
kemurahan, keagungan, keindahan, dan rahmat-Nya. Semakin benar dan luas
pengetahuan seseorang tentang Allah, semakin murni dan kuat cinta yang tumbuh
dalam dirinya. Cinta kepada Allah bukan hanya respons spiritual, tetapi juga
manifestasi alami dari kecintaan manusia pada kesempurnaan, keselamatan,
kebaikan, dan keindahan.

Al-Ghazali berpendapat sebab cinta dan yang paling tepat menerimanya,
Pertama, al-Ghazali menegaskan bahwa kecintaan manusia pada dasarnya
bersumber dari fitrah dan naluri diri. Setiap individu secara alami terdorong untuk
mempertahankan  “cinta  kepada dirinya  sendiri, kesempurnaan dan
kelanggengannya”. Dorongan ini mencerminkan kebutuhan manusia akan
keselamatan, kesempurnaan, dan keberlanjutan hidup, yang merupakan bagian
dari sifat bawaan manusia. Dari kesadaran ini, al-Ghazali menimbulkan
pertanyaan reflektif: “bagaimana ia tidak mencintai Allah yang membuatnya ada
dan memberinya dengan beragam nikmat dan keutamaan”. Pernyataan ini
menunjukkan bahwa cinta pada diri sendiri, jika dipahami secara benar,
seharusnya mengarahkan manusia pada pengakuan terhadap Allah sebagai sumber

segala kesempurnaan dan nikmat. Semua keberadaan, kesenangan, dan keutamaan

12al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 208.



38

yang dinikmati manusia berasal dari Allah, sehingga cinta yang diarahkan kepada
Allah bukan hanya bentuk kesadaran spiritual, tetapi juga manifestasi alami dari
kecintaan pada diri sendiri yang sejati. Dalam kerangka tasawuf al-Ghazali,
kesadaran akan hubungan antara keberadaan diri dan nikmat Ilahi ini menjadi
dasar munculnya cinta yang tulus dan kecintaan yang memusat pada Allah
sebagai satu-satunya objek mahabbah yang hakiki.!?

Kedua, yang dikemukakan al-Ghazali adalah kecenderungan manusia
untuk mencintai bersifat alami dan sering kali terkait dengan manfaat atau
kebaikan yang diterimanya dari objek cinta. [a menyatakan bahwa manusia
cenderung mencintai “cinta kepada orang lain yang mencintainya, baik
kepadanya membantu keberlangsungan nya dan menolak kebinasaan nya”.
Pernyataan ini menunjukkan bahwa kecintaan manusia pada orang lain sering
didorong oleh pengalaman perlindungan, pertolongan, dan manfaat yang diterima,
serta dorongan naluriah untuk mempertahankan diri dari bahaya atau kehancuran.

Dari perspektif tasawuf, al-Ghazali kemudian mengaitkan hal ini dengan
hubungan manusia dengan Allah Swt., yang merupakan sumber segala
keberlangsungan dan keselamatan. Ia menegaskan refleksi penting: “bagaimana
ia tidak mencintai Allah yang memungkinkan semua itu terjadi”. Dengan kata
lain, segala bentuk cinta yang manusia alami terhadap sesama terutama ketika
berkaitan dengan perlindungan, keselamatan, dan keberlangsungan hidup harus
mengarahkan hati pada pengakuan bahwa Allah-lah yang memungkinkan semua

itu terjadi. Cinta kepada Allah, dalam pandangan al-Ghazali, adalah kelanjutan

Bal-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 205-206.



39

alami dari pengalaman cinta ini, karena hanya Allah-lah sumber segala nikmat,
pertolongan, dan keberlangsungan yang sejati.'

Ketiga, al-Ghazali menekankan bahwa manusia secara naluriah cenderung
mencintai kebaikan. Ia menyatakan bahwa manusia memiliki kecenderungan
untuk mencintai “cinta kepada orang baik yang menebar kebaikan kepada
siapapun”. Pernyataan ini menunjukkan bahwa hati manusia secara alami tertarik
pada perbuatan kebaikan, terutama ketika kebaikan itu dilakukan tanpa
diskriminasi dan berdampak positif bagi banyak pihak. Kecintaan ini bukan
semata-mata terhadap pribadi individu, tetapi pada kualitas dan tindakan baik
yang mereka wujudkan. Dari perspektif spiritual, al-Ghazali kemudian
menekankan refleksi yang lebih tinggi: “bagaimana ia tidak mencintai Allah yang
maha baik kepada siapa saja”. Dengan kata lain, segala bentuk kebaikan yang
manusia kagumi pada sesama hanyalah bayangan dari kebaikan Allah Swt, yang
memberikan nikmat, rahmat, dan kebaikan-Nya kepada seluruh makhluk tanpa
pamrih. Oleh karena itu, cinta manusia yang sejati harus tertuju kepada Allah,
karena hanya Allah yang merupakan sumber kebaikan yang hakiki dan
menyeluruh. Prinsip ini menegaskan bahwa cinta kepada Allah merupakan
kelanjutan logis dari rasa kagum dan cinta terhadap kebaikan yang hadir di dunia,
karena Allah adalah penyebab utama dan mutlak dari semua kebaikan. '

Keempat, al-Ghazali menekankan bahwa manusia secara alami terdorong
untuk mencintai objek tertentu karena nilai intrinsiknya. Ia menyatakan bahwa

manusia memiliki kecenderungan untuk mencintai “cinta kepada sesuatu karena

4al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 206-209.
15al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 209-210.



40

sesuatu itu sendiri, misalnya karena keindahan dan kecantikanya”. Pernyataan ini
menunjukkan bahwa hati manusia merespons kualitas yang tampak dan
menyenangkan, bukan semata karena hubungan personal atau manfaat
yangdiperoleh. Cinta semacam ini lahir dari pengakuan terhadap keindahan dan
kesempurnaan yang melekat pada objek itu sendiri, yang dapat memikat batin dan
menimbulkan rasa kagum. al-Ghazali kemudian menegaskan refleksi spiritual
yang lebih tinggi: “bagaimana ia tidak mencintai Allah yang maha indah, maha
cantik dan maha segalanya”. Dengan kata lain, segala keindahan yang manusia
temukan pada makhluk hanyalah bayangan dari keindahan hakiki Allah Swt.,
yang Maha Indah, Maha Cantik, dan Maha Sempurna. Oleh karena itu,
pengalaman mencintai keindahan di dunia seharusnya menuntun hati manusia
kepada cinta yang sejati kepada Allah, sebagai sumber segala keindahan,
kesempurnaan, dan kebaikan. Prinsip ini menegaskan pandangan al-Ghazali
bahwa cinta manusia terhadap sesuatu yang indah bersifat transformatif: ia dapat
mengarahkan kesadaran dan batin manusia kepada Allah, yang merupakan objek
cinta yang paling hakiki dan abadi.'®

Kelima, al-Ghazali menekankan bahwa manusia secara alami memiliki
kecenderungan untuk mencintai apa saja yang memiliki kesesuaian dengan
dirinya. [a menegaskan bahwa manusia cenderung tertarik kepada “cinta kepada
apapun yang memiliki kesesuaian dengan dirinya, misalnya dalam hal kekuatan,
keutamaan maupun kebaikan”. Hal ini menunjukkan bahwa hati manusia

cenderung merespons kesamaan atau keselarasan dengan dirinya, baik dalam

16al-Ghazali, Thya Ulumiddin 9,210-215.



41

karakter, kualitas, maupun atribut yang dianggap baik. Cinta ini muncul sebagai
bentuk pengakuan terhadap kesesuaian dan harmoni, yang secara psikologis
memunculkan rasa kagum, keterikatan, dan ketertarikan batin. Al-Ghazali
kemudian mengaitkan prinsip ini dengan kesadaran spiritual yang lebih tinggi:
“bagaimana ia tidak mencintai Allah merupakan picak kekuatan, kemuliaan atau
kebaikan itu”. Dengan kata lain, segala kekuatan, kemuliaan, dan kebaikan yang
manusia kagumi pada makhluk hanyalah bayangan dari atribut hakiki Allah Swt,
yang merupakan sumber mutlak dari semua kesempurnaan dan keutamaan. Oleh
karena itu, cinta manusia terhadap kesesuaian dan kebaikan seharusnya menuntun
hati kepada cinta yang sejati kepada Allah, sebagai sumber segala kekuatan,
kemuliaan, dan kebaikan.!”

Dalam pemaparannya mengenai mahabbah, “menurut al-Ghazali membagi
tiga jenis pencinta yaitu yang pertama orang yang mencintai mati karena rindu
kepada Allah dan yang kedua orang yang mencintai hidup, untuk berkidmat
kepada Allah dan orang yang ketiga orang yang tidak memilih salah satu di antara
dua hal di atas, namun ridha atas apapun yang dipilihkan Allah untuknya.”
Pembagian ini menjadi landasan penting dalam menganalisis bagaimana berbagai
bentuk kecintaan kepada Allah terwujud pada diri seorang hamba berdasarkan
tingkat pengetahuan, kerohanian, dan kedekatannya dengan Sang Pencipta.

Jenis pencinta pertama, yaitu orang yang mencintai mati karena rindu
kepada Allah, menggambarkan kondisi spiritual yang sangat tinggi, di mana

perasaan rindu (shawgq) telah mencapai puncak intensitasnya. Pada tingkatan ini

17al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9,215-218.



42

seorang hamba tidak lagi melihat kematian sebagai akhir, melainkan sebagai jalan
untuk bertemu dengan Kekasihnya. Kerinduan tersebut lahir dari pengetahuan
mendalam tentang keagungan Allah dan kedekatan eksistensial dengan-Nya,
sehingga kehidupan duniawi dipandang sebagai penghalang yang menunda
perjumpaan itu.

Jenis pencinta kedua adalah orang yang mencintai hidup, untuk berkidmat
kepada Allah. Berbeda dari tipe pertama, kategori ini tidak mengidealkan
kematian, tetapi justru memaknai hidup sebagai kesempatan luas untuk
memperbanyak pengabdian. Cinta kepada Allah mendorong seseorang untuk terus
hidup bukan demi kesenangan dunia, melainkan sebagai ruang untuk
memperbaiki diri, menunaikan amanah, mengembangkan amal saleh, dan
melayani agama. Dalam pandangan al-Ghazali, cinta jenis ini merupakan ekspresi
dari semangat khidmah sebagai bentuk nyata dari mahabbah.

Selanjutnya, kategori ketiga adalah orang yang tidak memilih salah satu di
antara dua hal di atas, namun ridha atas apapun yang dipilihkan Allah untuknya.
Tingkatan ini mencerminkan kematangan spiritual yang lebih stabil dibanding dua
tingkatan sebelumnya. Seorang pecinta pada derajat ini tidak memiliki preferensi
pribadi terhadap hidup atau mati, karena cintanya telah bercampur dengan
keridhaan (rida). Baginya, pilithan Allah baik hidup maupun mati adalah yang
terbaik dan paling tepat. la tidak lagi digerakkan oleh keinginan pribadi, tetapi
oleh keyakinan bahwa keputusan Allah lebih sempurna daripada keinginannya

sendiri.



43

b. Jalan Menuju Mahabbah Menurut al-Ghazali

al-Ghazali mengatakan dua jalan itu sulit maka terangkanlah kepada kami
dari dua jalan itu, apa yang dapat tertolong denganya, untuk ma rifat dan bisa
sampai kepada cinta terhadap Allah Swt. Sebagaimana dikatakan al-Ghazali
bahwa orang yang sampai kepada martabat ma rifat yang membuahkan cinta
kepada Allah ada dua jalan. Jalan pertama yaitu jalan yang tinggi dan sulit, yaitu
seseorang terlebih dahulu menyaksikan Allah, baru menyaksikan yang lainnya.
Sedangkan jalan yang kedua adalah kita terlebih dahulu melihat sesuatu, melihat
ciptaan Allah yang akhirnya menyampaikan kita kepada ingat kepada Allah Swt.

Adapun jalan yang pertama menurut al-Ghazali adalah jalan yang paling
tinggi dan sulit, yaitu ketika seorang hamba mempersaksikan al-Haqq Allah
Ta‘ala sebelum menyaksikan segala makhluk. Pada tingkatan ini, hati dipenuhi
cahaya tauhid sehingga keberadaan Allah tampak lebih nyata daripada apa pun
selain-Nya. Penyingkapan semacam ini bukan hasil dari usaha lahiriah semata,
tetapi merupakan berkah, yang diberikan kepada hamba pilihan sebagai rahmat
dan karunia-Nya. Hamba yang berada pada magam ini mengalami pengalaman
spiritual yang paling murni, karena penyaksian terhadap Allah menjadi fondasi
bagi seluruh pemahaman dan perasaannya.'®

Biasanya, jalan ini dicapai karena berkah dan karunia Allah, misalnya
melalui keturunan yang saleh. Selain itu, Allah juga menganugerahkan jalan ini
kepada orang-orang yang tulus ingin mengenal-Nya, yang memiliki himmah

tinggi dan kesungguhan hati yang benar-benar murni. Dalam kondisi ini, Allah

18al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 240.



44

membuka pintu ma 7ifah tanpa hamba harus melalui kesulitan riyadah yang
panjang atau latihan spiritual yang berat, karena Allah mengetahui ketulusan niat
dan kesiapan batin mereka.

Namun demikian, al-Ghazali menegaskan bahwa jalan pertama ini adalah
jalan yang sulit dan jarang ditempuh. Penyaksian langsung terhadap al-Hagqq
berada di luar jangkauan pemahaman kebanyakan manusia. Pengalaman batin
yang dialami oleh para arif tidak dapat dijelaskan sepenuhnya dengan bahasa atau
konsep rasional, karena ia berkaitan dengan rahasia hubungan antara hati dan
Tuhan. Oleh sebab itu, jalan ini memerlukan kesiapan batin yang luar biasa dan
keikhlasan yang total. Karena sifatnya yang tinggi dan sulit dipahami, al-Ghazali
menyarankan bahwa membahas jalan ini secara panjang lebar tidak banyak facdah
bagi mayoritas manusia.'

Adapun jalan yang kedua menurut al-Ghazali adalah memikirkan Af al
Allah inilah jalan yang paling mudah, karena kita yakin bahwa seluruh yang ada
di alam ini perbuatan Allah. Untuk inilah, kebanyakan perintah Al-Qur’an
mengajak untuk tadabbur dengan cara, tafakkur (berpikir), mengambil ibarat
(i tibar), dan memperhatikan pada tanda-tanda yang di luar hitungan. Karena
tidak ada dari satu molekul pun dari langit yang tertinggi, sampai pada kedalaman
bumi, kecuali ada padanya tanda-tanda keajaiban yang menunjukan kesempurnaan
qudrat (kuasa) Allah Swt., kesempurnaan hikmah-Nya, kesudahan keagungan dan
kebesaran-Nya. Dan demikian itu tidaklah termasuk yang ada batas akhirnya.

Sebagaimana Allah telah berfirman, “Katakanlah (Nabi Muhammad),

Yal-Ghazali, Thya Ulumiddin 9, 241.



45

“Seandainya lautan menjadi tinta untuk (menulis) kalimat-kalimat Tuhanku,
niscaya habislah lautan itu sebelum kalimat-kalimat Tuhanku selesai (ditulis)
meskipun Kami datangkan tambahan sebanyak itu (pula).” (Qs al-Kahfi [18]:
109).

Menurut al-Ghazali jalan yang paling mudah, yaitu memperhatikan kepada
af’al (perbuatan-perbuatan). Maka marilah kita membicarakan tentang af’al itu,
dan marilah kita tinggalkan yang tertinggi. Sementara af’al ilahiyah itu banyak.
Maka al-Ghazali mencontohkan dari hal yang sedikit, yang paling mudah dan
yang paling kecil. al-Ghazali mengingatkan bahwa segala ciptaan Allah, sekecil
apa pun, menyimpan hikmah yang dapat menjadi pelajaran bagi hamba yang
berpikir dan mengambil pelajaran.

al-Ghazali mencontohkan dari se-ekor nyamuk, meskipun tampak remeh
dan menjengkelkan, sesungguhnya merupakan manifestasi dari kebijaksanaan dan
keteraturan Allah. Melalui tafakkur dan Itibar, seorang hamba menatap nyamuk
bukan sekadar dari sisi lahirnya, tetapi dari sisi makna dan hikmah yang
tersimpan: bagaimana makhluk sekecil itu memiliki kehidupan yang tertata,
berperan dalam ekosistem, dan menunjukkan keseimbangan yang sempurna
dalam ciptaan Allah. Setiap gerakan, fungsi, dan keberadaannya menjadi cermin
bagi keteraturan dan keagungan Pencipta. Dengan merenungi ciptaan Allah dan
fenomena serupa, ma rifah yang diperoleh melalui dua jalan yang paling mudah
akan semakin bertambah. Seiring meningkatnya tingkat ma ‘rifah, cinta kepada

Allah pun ikut bertumbuh dan menguat dalam hati.?°

2al-Ghazali, Thya Ulumiddin 9, 242-244.



46

c¢. Tanda-Tanda Mahabbah Kepada Allah

Al-Ghazali menerangkan jalan. Pertama mahabbah kepada Allah adalah
kecenderungan hati untuk selalu menyebut dan mengingat-Nya, karena siapa pun
yang mencintai sesuatu akan banyak menyebut dan memikirkannya. Mahabbah
kepada Allah tampak melalui lisan yang gemar berdzikir, hati yang rindu pada-
Nya, serta kedekatan dengan Al-Qur’an sebagai kalam-Nya dan membacanya,
merenungkannya, dan menjadikannya petunjuk hidup. Cinta ini juga mendorong
seorang hamba mencintai Rasulullah Saw sebagai pembawa risalah dan ahlul bait
sebagai keluarganya yang dimuliakan.

Kedua cinta kepada Allah ialah rasa senang dan tenteramnya hati ketika
bersunyi-sunyi untuk bermunajat kepada-Nya. Hatinya menemukan kedekatan
khusus dalam kesendirian bersama Allah, terutama melalui bacaan kitab-Nya yang
menenangkan jiwa. Karena itu, ia menjadi tekun melaksanakan shalat tahajud,
memanfaatkan keheningan malam yang jernih dan bersih untuk memperdalam
hubungannya dengan Allah.?!

Ketiga ialah tidak adanya penyesalan terhadap segala sesuatu yang luput
darinya selama hal itu bukan berkaitan dengan Allah Swt. Ia tidak bersedih atas
hilangnya urusan dunia, namun hatinya justru merasa pilu ketika lalai atau
terlepas dari mengingat Allah walau sekejap. Kesedihan itu muncul dari kepekaan
cinta yang membuat kalbunya selalu ingin dekat dengan-Nya.?

Keempat ialah hadirnya rasa senang dalam menjalankan ketaatan, tanpa

merasa berat atau terbebani olehnya. Ketaatan tidak lagi dirasakan sebagai tugas

Yal-Ghazali, Thya Ulumiddin 9, 264.
22al-Ghazali, Thya Ulumiddin 9, 265.



47

yang melelahkan, sebab kecintaan kepada Allah telah menghilangkan rasa payah
dan menjadikan ibadah sebagai sumber ketenangan serta kebahagiaan hati.

Kelima ialah tumbuhnya rasa kasih sayang kepada seluruh hamba Allah,
karena cinta kepada-Nya memancarkan kelembutan dan kepedulian terhadap
sesama. Namun pada saat yang sama, ia bersikap tegas terhadap musuh-musuh
Allah dan terhadap siapa pun yang melakukan perbuatan yang tidak diridhai-Nya.
Sikapnya penuh kasih kepada kebaikan, namun tegas dalam menjaga kehormatan
agama dan menjauhi segala hal yang dimurkai Allah.?

Keenam ialah bahwa dalam kecintaannya kepada Allah, seorang hamba
justru menghadirkan rasa takut yang penuh takzim, merasa lemah di hadapan
kehebatan dan keagungan-Nya. Cinta itu membuatnya sadar akan kebesaran Allah
dan kecilnya dirinya, sehingga ia selalu bersikap tunduk, merendah, dan penuh
hormat dalam setiap langkah.**

Ketujuh ialah kemampuan seorang hamba untuk menyamarkan
kecintaannya kepada Allah, tidak menonjolkan diri, dan menjauhkan diri dari
sikap mengaku-aku. Ia menjaga hatinya dari keinginan untuk menampakkan
perasaan cinta tersebut, sebab memuliakan dan membesarkan yang dicintai
merupakan salah satu rahasia keikhlasan. Maka 1ia menyembunyikan
mahabbahnya agar tetap murni, terjaga dari riya, dan hanya diketahui oleh Allah

semata.?

Bal-Ghazali, Thya Ulumiddin 9, 266.
24al-Ghazali, Thya Ulumiddin 9, 268.
%al-Ghazali, Thya Ulumiddin 9, 269.



48

d. Tujuan Mahabbah: Rida Dan Kedekatan Dengan Allah

Menurut al-Ghazali, tujuan utama mahabbah kepada Allah bukanlah untuk
memperoleh kenikmatan duniawi maupun balasan ukhrawi semata, melainkan
untuk mencapai rida Allah dan kedekatan (qurb) dengan-Nya. Mahabbah yang
sejati mengantarkan seorang hamba kepada keadaan batin yang sepenuhnya
menerima ketentuan Allah dengan lapang dada, tanpa protes dan kegelisahan.
Pada tahap ini, kehendak hamba melebur ke dalam kehendak Allah, sehingga apa
pun yang datang dari-Nya dipandang sebagai kebaikan dan hikmah.

Rida, dalam pandangan al-Ghazali, merupakan buah dari mahabbah yang
telah matang. Seorang pecinta Allah tidak lagi mempertentangkan antara apa yang
ia inginkan dengan apa yang ditetapkan oleh Allah. Kecintaannya membuat ia
menerima takdir dengan penuh ketenangan, baik dalam keadaan lapang maupun
sempit. Rida bukanlah sikap pasif, melainkan keadaan ruhani yang aktif, di mana
hati tetap tunduk dan tenang meskipun jasad diuji dengan kesulitan. Dengan
demikian, rida menjadi indikator kedalaman cinta seorang hamba kepada
Tuhannya.>

Selain rida, al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan mahabbah adalah
tercapainya kedekatan (qurb) dengan Allah. Kedekatan ini tidak dipahami secara
fisik, melainkan secara spiritual dan batiniah, yakni hadirnya Allah dalam
kesadaran hati hamba secara terus-menerus. Melalui dzikir, tafakkur, dan
kepatuhan penuh terhadap perintah-Nya, hati seorang pecinta menjadi hidup dan

dekat dengan Allah. Pada kondisi ini, kehadiran Allah terasa lebih nyata daripada

26al-Ghazali, Thya Ulumiddin 9, 273.



49

segala sesuatu selain-Nya, sehingga dunia tidak lagi menjadi pusat perhatian
utama.

Lebih jauh, al-Ghazali menjelaskan bahwa kedekatan dengan Allah
melahirkan ketenteraman batin dan kebahagiaan sejati. Hati yang dekat dengan
Allah terbebas dari kegelisahan, ketakutan, dan ketergantungan berlebihan
terhadap makhluk. Kebahagiaan tidak lagi diukur dari kepemilikan atau
pencapaian lahiriah, tetapi dari intensitas hubungan batin dengan Allah. Inilah
kebahagiaan tertinggi menurut al-Ghazali, yang tidak tergantung pada kondisi
eksternal dan tidak terancam oleh perubahan dunia.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa tujuan mahabbah menurut al-
Ghazali adalah tercapainya rida Allah dan kedekatan yang mendalam dengan-Nya.
Kedua tujuan ini saling berkaitan: mahabbah melahirkan rida, dan rida
mengantarkan hamba kepada qurb kepada Allah. Pada tahap ini, seorang hamba
tidak lagi beribadah karena rasa takut atau mengharap pahala, melainkan karena

cinta dan kerinduan untuk selalu berada dalam ridha dan kedekatan Allah Swt.?’

B. Biografi Ibnu Atha’illah al-Sakandari
1. Riwayat Hidup Ibnu Athaillah al-Sakandari
Ibnu Atha’illah al-Sakandari, yang memiliki nama lengkap Syekh Abu al-
Fadhl Taj al-Din Ahmad ibn Muhammad Ibn ‘Abd al-Karim Ibn ‘Abd al-Rahman
Ibn ‘Abd Allah Ibn Ahmad Ibn Isa Ibn al-Husayn, lahir di Iskandariah, Mesir,

sehingga dikenal dengan julukan al-Sakandari. Ia terkenal sebagai seorang ulama

Y"al-Ghazali, Thya Ulumiddin 9, 276.



50

yang berhasil memadukan ilmu syariat dan ilmu hakikat secara harmonis.
Keahliannya dalam kedua bidang ini menjadikannya dihormati sebagai salah satu
tokoh terkemuka yang berpengaruh dalam pengembangan syariat dan tasawuf.

Sejak kecil, Ibnu Athaillah sudah akrab dengan literatur Islam dan
menempuh pembelajaran berbagai cabang ilmu dari guru-guru ternama di Mesir
pada zamannya. Hal ini wajar mengingat ia lahir dalam keluarga bangsawan yang
menganut mazhab Maliki. Pada usia muda, Ibnu Athaillah sudah menunjukkan
kecakapannya dengan menguasai disiplin ilmu seperti nahwu, tafsir, fikih, dan
hadis, bahkan diakui sebagai ahli fikih mazhab Maliki pada masa itu. Dalam
ranah tasawuf, ia dikenal sebagai pengikut sekaligus tokoh penting dalam tarekat
Syadziliyah.?®

Ibnu Atha’illah lahir pada tahun 648 H/1250 M dan dikenal sebagai
seorang sufi yang memiliki pengaruh besar dalam perkembangan tasawuf. Sejak
masa kanak-kanak, ia menempuh pendidikan ilmu secara bertahap dari berbagai
guru, dengan Syekh Abu al-Abbas Ahmad ibn ‘Ali al-Anshari al-Mursi (w. 686
H) menjadi guru yang paling banyak memberinya ilmu. Kesetiaannya kepada
Syekh al-Mursi dan juga guru lainnya, Syekh Abu al-Hasan al-Syadzili,
mendorong Ibnu Athaillah menulis karya Lathaif al-Minam fi Manaqib al-Syaikh
Abi al-Abbas wa Syaikhihi Abi al-Hasan. Sebagai murid Syekh Abu al-Abbas al-
Mursi, ia memainkan peran penting dalam memperkenalkan ajaran dasar tarekat

Syadziliyah yang dipelopori Syekh al-Hasan al-Syadzili ke masyarakat luas.

28Sri Mulyati, Mengenal & Memahami Tarekat-Tarekat Muktabarah di Indonesia, Ed. 4
(Jakarta: Kencana, 2011), 67.



51

Akhirnya, Ibnu Athaillah memutuskan untuk bertemu langsung dengan
Syekh Abu al-Abbas guna membahas berbagai persoalan keagamaan. Pertemuan
ini menjadi titik penting dalam perjalanan hidupnya. Ia tidak hanya menjadi murid
Syekh Abu al-Abbas al-Mursi, tetapi juga murid kesayangan beliau. Bahkan,
Syekh Abu al-Abbas pernah meramalkan bahwa Ibnu Athaillah kelak akan
menjadi seorang juru dakwah yang menuntun umat di jalan Allah Swt., ramalan
yang kemudian terbukti. Sisa hidupnya dihabiskan di Kairo, di mana ia dikenal
sebagai guru sufi sekaligus ahli fikih Mazhab Maliki yang terkemuka.

Selain dikenal sebagai mursyid dalam tarekat Syadziliyah, Ibnu Athaillah
juga aktif berdakwah dan mengajar di berbagai madrasah serta institusi ternama,
termasuk Al-Azhar. Pada masa ini, ia pernah bertemu dan berdiskusi dengan Ibnu
Taimiyah. Meskipun terdapat perbedaan pandangan, pertemuan mereka
berlangsung dengan penuh saling menghormati dan tidak berakhir pada
perdebatan panjang.”

Ibnu Atha’illah dikenal luas sebagai sosok yang layak dihormati dan
dijadikan teladan. Ia menjadi pembimbing bagi para pencari jalan spiritual menuju
Allah Swt., sekaligus menjadi contoh ketulusan, pemimpin yang bijaksana, dan
pribadi yang menonjol pada zamannya. Penghormatan terhadap kebijaksanaannya
begitu besar, hingga Syekh Abu al-Abbas pernah bersabda, “Demi Allah, pemuda

ini akan menjadi penyeru kepada Allah Swt. sebelum ajalnya tiba.”3°

PMuhammad Luthfi Ghozali, Percikan Samudera Hikmah (Jakarta: Siraja, 2011), 7.
3Fauzi Faisal Bahreisy, Latha-iful Minan : Biografi Dua Wali Allah Dan Pelajaran
Pencerah Akal Dan Hati, Cetakan Pertama (Jakarta: Zaman, 2015), 11.



52

Ibnu Athaillah mendedikasikan seluruh hidupnya untuk menyebarkan cahaya
ma ‘rifat, sehingga ia dicintai dan selalu dikelilingi oleh banyak orang. Berkat
kesungguhan dan ketulusannya, ajaran tarekat Syadziliyah dan pendirinya, Syekh
Abu al-Hasan al-Syadzili, dikenal secara luas. Demikian pula, guru beliau, Syekh
Abu al-Abbas al-Mursi, turut dikenal berkat kontribusi Ibnu Athaillah. Sepanjang
hidupnya, ia senantiasa dikelilingi oleh murid-murid yang ingin menimba ilmu
darinya, mulai dari fikih, bahasa, sastra, syariat, hingga tasawuf.’!

Banyak ulama ternama, termasuk Imam Taqiyuddin al-Subki dan Imam al-
Qurafi, pernah menjadi murid Ibnu Athaillah. Saat memberikan nasihat, petunjuk,
dan arahan, ia berbicara dengan ketulusan hati yang mendalam, sehingga setiap
ucapannya mampu memberi pengaruh yang kuat pada jiwa pendengarnya. Murid-
murid sezamannya maupun ulama dari berbagai mazhab yang datang kemudian,
semuanya mengakui kedalaman pengaruh spiritual yang dimilikinya.

Ibnu Athaillah meninggal dunia pada 16 Jumadil Akhir 709 H atau yang
bertepatan dengan 21 November 1309 M, saat ia masih aktif mengajar di Madrasah
Manshuriyah. Ia kemudian dimakamkan di Qarafah, Iskandariah.?> Ribuan orang
mengiringi jenazah Ibnu Athaillah menuju tempat peristirahatan terakhirnya.
Setelah kepergiannya, pengaruhnya terus terasa; ribuan orang senantiasa mengikuti
ajarannya dan meneladani kemuliaan akhlaknya yang bersumber dari ajaran Islam.

Di kemudian hari, sebuah masjid didirikan di sekitar makam sufi agung ini, berkat

31Syekh Abu al-Hasan al-Syadzili: Kisah Hidup Sang Wali dan Pesan-Pesan yang
Menghidupkan Hati, Cetakan I, with Makmun Gharib dkk. (Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta,
2017), 137.

32Abdullah al-Syarqawi, Syarah al-Hikam Ibnu ‘Athaillah al-Sakandari, Terj. Iman
Firdaus, Cet.Il, (Jakarta: Turos, 2014), 94



53

jasa Dr. Abdul Halim Mahmud dan Syekh Abdul Halim Mujahid. Hingga kini,
makam beliau tetap dikenal sebagai tempat yang keramat dan menjadi tujuan ziarah

bagi banyak umat Islam.*

2. Karya-Karya Ibnu Atha’illah al-Sakandari

Ibnu Atha’illah al-Sakandari adalah seorang ulama besar Mesir dan salah
satu tokoh penting tarekat Syadhiliyah yang dikenal mengajarkan keseimbangan
antara ibadah, akhlak, dan pembinaan batin. Sebagai guru tasawuf, beliau
menekankan pentingnya hikmah hidup, pemurnian hati, dan kesadaran spiritual
agar manusia mampu menapaki jalan kedekatan dengan Allah. Pemikirannya
menjadi rujukan penting dalam tradisi sufisme klasik karena tidak hanya
menekankan ritual lahiriah, tetapi juga penyempurnaan moral dan penyucian
batin.

Karya paling terkenal Ibnu Atha’illah adalah Al-Hikam al-‘Ata’iyyah,
kumpulan mutiara hikmah sufistik yang berisi nasihat tentang hubungan manusia
dengan Allah, pengendalian diri, dan kesadaran kehadiran Ilahi. Terjemahan A/-
Hikam dalam berbagai bahasa semakin mempopulerkannya di kalangan
pembelajar tasawuf dan pengkaji akhlak. Selain itu, beliau menulis Kitab al-
Lata’if al-Minan, yang membahas perjalanan spiritual melalui adab kepada Allah,
kesabaran, ketekunan ibadah, dan pengawasan diri dalam menghadapi ujian
hidup.

Ibnu Atha’illah juga menulis Miftah al-Falah, sebuah karya ringkas namun

padat berisi pedoman dzikir, penjagaan hati, dan prinsip tawakkul sebagai sarana

33asy-Syarkawi, Al-Hikam, 9.



54

memperbaiki hubungan batin dengan Allah. Kemudian Qut al-Qulib menjadi
karya penting mengenai ilmu hati, cinta kepada Allah, dan etika spiritual serta
kesabaran dan tawakal dalam menghadapi kesulitan hidup sering dijadikan
rujukan guru tasawuf dalam pembinaan murid. Adapun Risalah fi al-Tawakkul
secara khusus menjelaskan berserah diri kepada Allah tanpa meninggalkan usaha
duniawi sehingga ajaran spiritualnya seimbang antara dimensi Ilahi dan
kehidupan praktis.**
3. Konsep Mahabbah Imam Ibnu Atha’illah al-Sakandari

a. Defenisi Mahabbah Menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari

Menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari, mahabbah adalah keadaan ruhani
(halah) ketika seorang hamba mencintai Allah tanpa mengharapkan imbalan apa
pun dari-Nya. Cinta sejati tidak ditandai oleh keinginan memperoleh balasan dari
Sang Kekasih, melainkan oleh kerelaan memberi, berkorban, dan memuliakan-
Nya. Dalam pandangannya, mahabbah tidak lahir dari daya upaya manusia
semata, tetapi merupakan mawhibah (anugerah Ilahi) yang dengannya Allah
menarik hati seorang hamba untuk sepenuhnya mengarah kepada-Nya. Oleh
karena itu, mahabbah merupakan karunia batin yang menuntun hamba menuju
kedekatan yang tulus, murni, dan bebas dari pamrih.*

Ibnu Atha’illah menjelaskan bahwa Allah membagi hamba-hamba-Nya ke
dalam dua kelompok: hamba yang ditetapkan untuk melayani-Nya dan hamba
yang dipilih untuk mencintai-Nya. Hamba yang ditetapkan untuk melayani-Nya

adalah mereka yang diberi kemampuan menjalankan ibadah dan melaksanakan

34 asy-Syarkawi, Al-Hikam, 10.
3Sasy-Syarkawi, Al-Hikam, 371.



55

syariat secara lahiriah, sedangkan hamba yang dipilih untuk mencintai-Nya adalah
mereka yang hatinya diarahkan Allah untuk menjadikan-Nya sebagai tujuan
utama dalam seluruh aspek kehidupan. Pembagian ini menunjukkan bahwa
mahabbah merupakan kedudukan spiritual yang khusus, karena berkaitan
langsung dengan relasi batin antara hamba dan Tuhannya. Meskipun kedua
golongan sama-sama memperoleh kemurahan Allah, namun karunia yang
diberikan kepada para pencinta-Nya bersifat lebih mendalam karena menyentuh
dimensi kesadaran tauhid dan kedekatan spiritual.

Mahabbah kepada Allah, menurut Ibnu Atha’illah, ditandai oleh dorongan
batin yang terus-menerus untuk mendekat kepada Allah dalam segala keadaan,
baik dalam kondisi lapang maupun sempit. Seorang pecinta sejati akan
menjadikan setiap keadaan sebagai sarana untuk kembali kepada Allah melalui
ibadah, zikir, dan munajat. Kelapangan waktu yang tidak digunakan untuk
mendekat kepada-Nya menunjukkan lemahnya cinta, sedangkan rintangan ringan
yang tidak mendorong seseorang untuk bersandar kepada Allah menandakan hati
yang belum sepenuhnya tertaut kepada-Nya. Dengan demikian, kesiapsiagaan
batin dan konsistensi dalam kembali kepada Allah merupakan indikator penting
dari kematangan mahabbah.’’

Dalam kerangka ini, Ibnu Atha’illah menegaskan bahwa kebahagiaan
sejati tidak bersumber dari kenikmatan duniawi, melainkan dari kedekatan batin
dan kemampuan hati untuk menyaksikan kehadiran Allah (musyahadah).

Sebaliknya, kesedihan dan kegelisahan batin muncul karena adanya hijab yang

3%asy-Syarkawi, Al-Hikam, 120.
37asy-Syarkawi, Al-Hikam, 405.



56

menutupi pandangan hati dari Allah, baik berupa dosa, keterikatan dunia, ego,
maupun kelalaian. Oleh karena itu, kebahagiaan dan penderitaan tidak dipahami
secara material, tetapi secara spiritual. Kesempurnaan nikmat adalah lenyapnya
hijab sehingga hati sepenuhnya mengarah kepada Allah tanpa penghalang.

Ibnu Atha’illah juga menekankan bahwa perjalanan spiritual tidak selalu
ditandai oleh pengalaman rohani yang tampak, seperti kasyf atau manisnya
ibadah. Istigamah dalam menjalankan wirid dan ibadah, meskipun tanpa
pengalaman spiritual yang mencolok, merupakan anugerah besar yang tidak boleh
diremehkan. Terkadang Allah menahan rasa manis dan penyingkapan batin
sebagai bentuk pendidikan ruhani agar hamba tetap beribadah dengan ikhlas
karena Allah semata. Dalam konteks mahabbah, ketabahan, kesabaran, dan
kegigihan dalam ketaatan merupakan bentuk cinta tersembunyi yang bernilai

tinggi di sisi Allah.3®

b. Jalan Menuju Mahabbah Menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari
Ibnu Atha’illah al-Sakandari dalam al-Hikam menjelaskan dua jalan
seorang hamba agar dicintai oleh Allah melalui ungkapan hikmahnya: “Para
‘abid dan para zahid merisaukan segala sesuatu karena mereka belum melihat
Allah dalam segala sesuatu. Jika mereka melihat-Nya dalam segala sesuatu, tentu
mereka tidak akan risau oleh apa pun.*
Menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari, jalan pertama untuk meraih

kedekatan dan cinta Allah adalah jalan ‘abid, yakni jalan para hamba yang

38asy-Syarkawi, Al-Hikam, 118.
3asy-Syarkawi, Al-Hikam, 186.



57

mendekat kepada Allah melalui ibadah. Pada tahap ini, seorang hamba menapaki
perjalanan spiritual dengan menegakkan ketaatan lahiriah secara konsisten, seperti
melaksanakan shalat, puasa, zikir, membaca Al-Qur’an, serta menjaga diri dari
segala larangan Allah. Ibadah berfungsi sebagai landasan utama dalam pembinaan
jiwa dan penanaman kesadaran akan ketergantungan total manusia kepada Allah.

Dalam pandangan Ibnu Atha’illah, ibadah pada fase ‘@bid umumnya masih
dibarengi oleh rasa takut dan harap, yakni takut terhadap siksa Allah dan berharap
pahala serta keselamatan. Orientasi ini membuat seorang ‘abid cenderung sangat
memperhatikan amal perbuatannya dan kondisi spiritual pribadinya. Walaupun
belum sepenuhnya murni, tahap ini memiliki peran penting sebagai sarana
penyucian lahir dan batin, sekaligus melatih keistigamahan dalam menjalankan
tuntunan syariat.*

Namun, Ibnu Atha’illah menekankan bahwa jalan ‘a@bid hanyalah
permulaan menuju mahabbah, bukan puncak perjalanan. Ketika ibadah dijalani
dengan keikhlasan yang terus disempurnakan dan kesadaran batin yang semakin
matang, hati perlahan beralih dari sekadar memperhatikan amal menuju
menghadirkan Allah dalam setiap ketaatan. Pada titik inilah ibadah tidak lagi
dirasakan sebagai beban kewajiban, melainkan sebagai jalan cinta yang
mengantarkan seorang hamba kepada kedekatan dan mahabbah sejati kepada
Allah.

Sedangkan jalan kedua menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari adalah jalan

zahid, yaitu jalan orang-orang yang menuju Allah melalui sikap zuhud. Zuhud

4asy-Syarkawi, Al-Hikam, 187.



58

dipahami sebagai upaya melepaskan keterikatan hati dari dunia dan
kenikmatannya, bukan sekadar meninggalkan dunia secara lahiriah. Seorang zahid
menggunakan dunia secukupnya dan menempatkannya sebagai sarana, sementara
Allah dijadikan sebagai tujuan utama dan tumpuan harapan.

Pada tahap ini, seorang hamba berusaha menjaga kejernihan niat dan
kesucian batin dengan membatasi kecintaan terhadap harta, kedudukan, dan
kesenangan duniawi. Perhatian hati diarahkan agar tidak terpecah oleh hal-hal
yang dapat melalaikan ingatan kepada Allah. Menurut Ibnu ‘Atha’illah, sikap
zuhud berperan penting dalam membersihkan hati, sehingga ia menjadi lebih
lapang untuk menerima cahaya makrifat serta menumbuhkan rasa cinta yang tulus
kepada Allah.*!

Namun, Ibnu Atha’illah menegaskan bahwa jalan zahid juga merupakan
fase awal dalam perjalanan spiritual. Selama seorang hamba masih memandang
dunia sebagai sesuatu yang harus dihindari karena dikhawatirkan menghalangi
tujuan, berarti pandangan batinnya belum mencapai kematangan. Kesempurnaan
zuhud terwujud ketika hati mampu menyaksikan kehadiran Allah dalam setiap
keadaan, sehingga dunia tidak lagi ditakuti atau ditinggalkan secara berlebihan,
melainkan dihadapi dengan penuh kesadaran, cinta, dan penyerahan diri kepada
Allah.

Kedua golongan ini, yakni ‘@bid dan zahid, cenderung menjauhi makhluk
karena keadaan batin mereka yang masih merasa terputus. Oleh karena itu,

mereka berusaha menjauh dari segala hal yang bersifat duniawi, baik berupa

“asy-Syarkawi, A/-Hikam, 187.



59

hubungan dengan manusia maupun keterikatan terhadap materi. Dunia kerap
menghantui pandangan batin mereka, karena ada ketakutan bahwa hal-hal tersebut
akan menghalangi tujuan, menyimpangkan niat, serta melalaikan hati dari Allah.

Tujuan dari sikap ini pada akhirnya adalah agar mereka sampai pada
keadaan batin yang lebih tinggi, yaitu mampu melihat Allah dalam segala sesuatu,
sebagaimana yang dicapai oleh orang-orang arif dan para muhibbin. Ketika
pandangan batin telah sampai pada tingkat ini, rasa takut dan kekhawatiran pun
sirna, sebab yang disaksikan bukan lagi dunia dan makhluk itu sendiri, melainkan
Allah yang hadir di baliknya. Buah dari pandangan tersebut adalah ketenangan
hati; mereka tidak lagi risau atau takut tertipu oleh dunia, karena segala sesuatu
dipandang sebagai jalan yang mengantarkan kepada-Nya.*

c¢. Tanda-Tanda Mahabbah Menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari

Menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari, mahabbah kepada Allah bukanlah
sekadar pengakuan lisan atau perasaan batin yang tersembunyi, melainkan suatu
keadaan ruhani yang apabila telah menetap kuat di dalam hati, pengaruhnya akan
tampak secara nyata dalam seluruh aspek kehidupan seorang hamba (muhibb).
Cinta kepada Allah akan menguasai pikiran, perasaan, kehendak, serta perilaku
lahir dan batin, sehingga setiap anggota tubuh bergerak selaras dengan kehendak-
Nya. Adapun tanda-tanda dan pengaruh mahabbah tersebut dapat dijelaskan
sebagai berikut.

Pertama, sering berzikir dan mengingat Allah. Menurut Ibnu Atha’illah,

hati seorang pecinta tidak akan pernah lalai dari yang dicintainya. Karena itu, zikir

“asy-Syarkawi, Al-Hikam, 187.



60

menjadi ciri paling awal dan paling nyata dari mahabbah. Zikir tidak hanya
dilakukan dengan lisan, tetapi juga dengan hati yang senantiasa hadir bersama
Allah. Dalam kondisi ini, mengingat Allah menjadi kebutuhan ruhani, bukan
sekadar amalan rutin. Ketika seorang hamba mencintai Allah, ia akan merasakan
kegelisahan saat lalai dan ketenteraman ketika kembali mengingat-Nya. Zikir pun
menjadi sumber kekuatan, ketenangan, dan penopang hidup di tengah berbagai
ujian dan kesibukan duniawi.

Kedua, segera melaksanakan perintah Allah dan mengabaikan selain-Nya.
Mahabbah melahirkan sikap mendahulukan kehendak Allah atas keinginan diri
sendiri maupun kepentingan makhluk. Seorang muhibb tidak menunda-nunda
ketaatan dan tidak merasa berat dalam menjalankan perintah-perintah syariat. la
lebih peka terhadap panggilan Allah daripada dorongan hawa nafsu. Dalam
konteks ini, mengabaikan selain-Nya bukan berarti meninggalkan dunia secara
total, melainkan tidak membiarkan dunia menguasai hati. Segala aktivitas duniawi
tetap dilakukan, namun diarahkan untuk mendukung ketaatan dan mendekatkan
diri kepada Allah.

Ketiga, selalu berusaha melayani Allah. Bagi orang yang mencintai Allah,
ibadah bukanlah beban, melainkan kehormatan dan bentuk pengabdian. Ia
berusaha melakukan amal-amal kebajikan dengan keikhlasan dan kesungguhan,
baik yang bersifat wajib maupun sunah. Pelayanan kepada Allah juga tercermin
dalam sikap rendah hati, rasa tanggung jawab, serta kesediaan berkhidmah kepada

sesama makhluk sebagai wujud pelaksanaan perintah-Nya. Dalam pandangan



61

Ibnu Atha’illah, seorang muhibb tidak memperhitungkan lelah atau untung-rugi
diri, karena orientasi utamanya adalah keridaan Allah semata.

Keempat, menikmati munajat kepada Allah. Salah satu buah paling halus
dari mahabbah adalah kenikmatan batin saat bermunajat, berdoa, dan menyendiri
bersama Allah. Seorang hamba yang mencintai Allah akan merasakan kelezatan
spiritual ketika berdialog dengan-Nya, baik dalam shalat, doa, maupun saat
keheningan malam. Munajat bukan lagi aktivitas formal, tetapi pertemuan penuh
makna antara hamba dan Rabb-nya. Dalam keadaan ini, hati merasa dekat, tenang,
dan diliputi rasa aman karena berada di hadapan Zat yang dicintai.

Kelima, mengutamakan Allah daripada selain-Nya. Tanda paling tinggi
dari mahabbah adalah menjadikan Allah sebagai tujuan utama dalam segala
urusan. Seorang muhibb menimbang setiap pilihan hidup berdasarkan keridaan
Allah, bukan sekadar keuntungan duniawi. Jika harus memilih antara kesenangan
diri dan perintah Allah, maka ia akan mengutamakan Allah tanpa ragu. Sikap ini
melahirkan pengorbanan, keikhlasan, dan keteguhan hati dalam menghadapi
cobaan. Bagi orang yang mencintai Allah, kehilangan sesuatu selain-Nya tidak
lagi menjadi sumber penderitaan, karena pusat kecintaannya telah tertambat
kepada Yang Maha Kekal.

Dengan demikian, menurut Ibnu ‘Atha’illah as-Sakandari, mahabbah
kepada Allah merupakan kekuatan spiritual yang membentuk keseluruhan
kepribadian seorang hamba. Ia tidak hanya menghidupkan hati, tetapi juga

mengarahkan seluruh anggota tubuh untuk bergerak dalam ketaatan, pengabdian,



62

dan kedekatan kepada Allah, hingga cinta tersebut menjadi poros utama dalam
kehidupan lahir dan batin.*
d. Tujuan Mahabbah Menurut Ibnu Atha’illah: Lebur Dalam Kehendak

Cinta-Nya

Menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari, tujuan mahabbah kepada Allah
bukan sekadar memperoleh ketenangan batin atau ganjaran spiritual, melainkan
tercapainya keadaan ruhani di mana kehendak hamba sepenuhnya larut (fana’ al-
iradah) dalam kehendak Allah. Pada tahap ini, seorang hamba tidak lagi hidup
berdasarkan keinginannya sendiri, tetapi seluruh orientasi hidupnya diarahkan
kepada apa yang dikehendaki Allah. Mahabbah yang sejati menuntun hati untuk
tunduk total, sehingga tidak ada lagi jarak batin antara keinginan hamba dan
ketetapan Tuhan.

Bagi Ibnu Atha’illah, mahabbah merupakan mawhibah ilahiyyah, yakni
anugerah Allah yang menarik hati hamba untuk hanya berpaling kepada-Nya.
Oleh karena itu, tujuan mahabbah tidak dapat direduksi sebagai hasil dari
banyaknya amal lahiriah semata. Ibadah, zikir, dan zuhud berfungsi sebagai
sarana pendidikan jiwa, namun leburnya kehendak hamba dalam kehendak cinta
Allah merupakan hasil pilithan dan tarikan Ilahi. Ketika mahabbah telah
menguasai hati, seorang hamba tidak lagi beribadah karena takut atau berharap
balasan, melainkan karena dorongan cinta yang murni.**

Keadaan leburnya kehendak ini melahirkan sikap batin yang khas, yaitu

kerelaan penuh terhadap segala ketentuan Allah tanpa perlawanan hati. Dalam al-

“asy-Syarkawi, Al-Hikam, 119.
Hasy-Syarkawi, Al-Hikam, 262.



63

Hikam, Ibnu Atha’illah menegaskan bahwa kegelisahan muncul ketika seorang
hamba masih melihat peristiwa secara terpisah dari Allah. Sebaliknya, apabila hati
telah menyaksikan Allah dalam segala keadaan, maka rasa takut, cemas, dan
keluh kesah akan sirna. Dengan demikian, tujuan mahabbah bukan hanya
ketenangan emosional, tetapi kesadaran tauhid yang aktif, di mana Allah
senantiasa hadir dalam setiap peristiwa kehidupan.

Lebih lanjut, Ibnu Atha’illah memandang bahwa puncak mahabbah
terwujud ketika seorang hamba tidak lagi sibuk dengan dirinya, amalnya, maupun
kedudukannya, tetapi sepenuhnya tenggelam dalam kehadiran Allah. Pada kondisi
ini, amal tidak ditinggalkan, namun tidak lagi dijadikan sandaran. Hamba tetap
beribadah, tetapi hatinya bersandar pada rahmat dan kehendak Allah semata.
Inilah makna leburnya kehendak hamba dalam kehendak cinta-Nya, yang menjadi
tujuan akhir mahabbah dalam perspektif Ibnu Atha’illah.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa tujuan mahabbah menurut
Ibnu ‘Atha’illah adalah tercapainya keadaan batin di mana kehendak, rasa, dan
orientasi hidup hamba sepenuhnya larut dalam kehendak Allah. Pada tahap ini,
cinta tidak lagi menuntut, tidak memilih keadaan, dan tidak bergantung pada
kondisi. Mahabbah menjadi jalan menuju tauhid yang paling dalam, di mana
hamba hidup bersama Allah, beramal bersama Allah, dan menerima segala

sesuatu dari Allah dengan penuh penyerahan dan cinta.®

4Sasy-Syarkawi, Al-Hikam, 263.



