
29 
 

BAB III 

BIOGRAFI, KARYA DAN KONSEP MAHABBAH AL-

GHAZALI DAN IBNU ATHA’ILLAH AL-SAKANDARI  

 

A. Biografi al-Ghazali 

1. Riwayat Hidup al-Ghazali 

Abu Hamid Muhammad bin Ahmad al-Ghazali, yang lebih populer dengan 

sebutan al-Ghazali, dilahirkan pada tahun 1058 Masehi (450 Hijriah) di sebuah 

kota kecil dekat Thus, wilayah Khurasan, yang saat itu berada di Republik Islam 

Irak.1 Nama al-Ghazali diyakini berasal dari kata ghazzal, yang berarti penenun 

benang, karena profesi ayahnya adalah menenun benang wol. Selain itu, ada pula 

yang menyebutkan bahwa nama tersebut berasal dari Ghazalah, nama desa tempat 

kelahiran al-Ghazali. Oleh karena itu, sebagian orang mengaitkan nama beliau 

baik dengan pekerjaan sang ayah maupun dengan daerah asalnya.2 

Ayah al-Ghazali merupakan seorang yang miskin secara materi namun 

memiliki kekayaan spiritual yang tinggi. Ia bekerja dengan tekun dalam membuat 

benang tenun, dan dikenal gemar melayani para ulama serta ahli fikih dalam 

berbagai majelis dan tempat khalwat mereka. Ia wafat ketika al-Ghazali dan 

saudaranya masih berusia anak-anak. Namun, sebelum ajal menjemput, ia telah 

mempercayakan pengasuhan dan pendidikan kedua putranya kepada seorang sufi 

 
 1Fathur rahman, Filsafat Islam (Bandung: Manggu Makmur Tanjung Lestari, 2020), 232. 

 2Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2002), 7. 



30 
 

  
 

agar mereka mendapat bimbingan yang baik.3  al-Ghazali berasal dari keluarga 

yang religius dan menjalani kehidupan yang sederhana. Pendidikan pertamanya 

dimulai dengan mempelajari Al-Qur’an langsung dari ayahnya. Sejak masa 

kanak-kanak, kecerdasan dan bakat intelektualnya sudah terlihat jelas. Daya 

pikirnya yang tajam serta imajinasinya yang luas membuatnya terdorong untuk 

melampaui batasan-batasan sempit dalam kajian fikih. Di usia yang masih remaja, 

ia sudah menunjukkan rasa tidak puas terhadap argumen-argumen para ahli fikih 

yang dianggapnya kurang kokoh dan dipenuhi penambalan. 

Kehidupan al-Ghazali ditandai dengan kesederhanaan yang nyata, 

sebagaimana terlihat dari kebiasaannya mengenakan pakaian berbahan kasar, 

membatasi konsumsi makanan dan minuman, serta sering melakukan kunjungan 

ke masjid-masjid dan daerah pedesaan. Ia secara konsisten melatih diri dalam 

berbagai bentuk ibadah sebagai upaya mendekatkan diri kepada Allah dan meraih 

keridhaan-Nya. Perjalanan intelektual dan spiritual al-Ghazali mencapai 

puncaknya ketika ia memutuskan untuk terjun dalam aktivitas dakwah secara 

langsung dan memulai penyusunan karya utamanya, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. 

Setelahnya, ia kembali ke Naisabur untuk mengabdikan diri dalam bidang 

pendidikan, menyampaikan nasihat-nasihat keagamaan, serta memperdalam 

praktik ibadah. al-Ghazali wafat di kampung halamannya, Ṭūs, pada tahun 505 

H/1111 M. 

 
 3Poerwantana dkk., Seluk-Beluk Filsafat Islam (Bandung: Penerbit PT Remaja 

Rosdakarya, 1994), 166. 



31 
 

  
 

Pertama, terdapat pendapat yang menyatakan bahwa sebelum wafat, ayah 

al-Ghazali sempat menitipkan putranya kepada saudaranya yang bernama Ahmad 

untuk dibimbing dan diasuh. 

Kedua, sejak kecil al-Ghazali telah menunjukkan ketertarikan yang kuat 

terhadap ilmu. Pada masa kanak-kanaknya, ia belajar kepada berbagai guru di 

kota kelahirannya. Salah satu guru yang membimbingnya pada tahap awal 

pendidikannya adalah Ahmad ibn Muhammad al-Radhzikani. 

Seiring bertambahnya usia, al-Ghazali melanjutkan pendidikannya ke kota 

Naisabur dan Khurasan, dua wilayah yang pada masa itu dikenal sebagai pusat 

keilmuan terkemuka dalam dunia Islam. Di Naisabur, ia menjadi murid Imam al-

Ḥaramayn al-Juwayni, seorang ulama terkemuka yang menjabat sebagai guru 

besar di Madrasah Niẓamiyyah Baghdad. Di bawah bimbingan al-Juwayni, Al-

Ghazali mempelajari berbagai disiplin ilmu seperti teologi (kalām), hukum Islam 

(fiqh), filsafat, logika, tasawuf (sufisme), serta ilmu-ilmu alam.4 

Berkat kecerdasan dan semangat belajarnya yang luar biasa, al-Ghazali 

mendapat pengakuan tinggi dari gurunya, Imam al-Ḥaramayn al-Juwayni, yang 

memberinya gelar Bahr al-Mughriq (lautan yang menenggelamkan), sebagai 

simbol kedalaman dan keluasan ilmunya. Setelah wafatnya al-Juwayni pada tahun 

478 H/1085 M, al-Ghazali meninggalkan Naisabur dan melakukan perjalanan ke 

kota Mu’askar untuk menemui Niẓam al-Mulk, wazir Dinasti Saljuk. Di sana, ia 

memperoleh penghormatan besar dan tinggal selama kurang lebih enam tahun. 

 
 4Waris, Pengantar Filsafat, Cetakan ke 1 (Ponorogo: STAIN Po PRESS, 2018), 46. 



32 
 

  
 

Pada tahun 1090 M, al-Ghazali diangkat sebagai pengajar di Madrasah 

Niẓamiyyah di Baghdad, salah satu lembaga pendidikan Islam paling bergengsi 

pada masa itu. Ia menjalankan tugasnya dengan gemilang, tidak hanya dalam 

bidang pengajaran, tetapi juga dalam menulis karya-karya ilmiah yang 

memberikan kritik terhadap berbagai pemikiran yang berkembang, termasuk 

aliran Baṭiniyyah, kelompok filsuf Islam, dan lainnya. Setelah mengajar di 

sejumlah kota penting seperti Baghdad, Syam (Suriah), dan Naisabur, al-Ghazali 

akhirnya memilih untuk kembali ke kampung halamannya di Ṭūs pada tahun 1105 

M, untuk menghabiskan sisa hidupnya dalam ketenangan spiritual dan kegiatan 

ilmiah. 

Aktivitas intelektual al-Ghazali berakar dari lingkungan keluarga yang 

pertama kali membentuk kesadarannya. Ayahnya, seorang penenun wol dengan 

kondisi ekonomi sederhana namun sangat religius, gemar menghadiri majelis 

ulama dan memberikan dukungan sesuai kemampuannya. Sebelum wafat, 

ayahnya menitipkan al-Ghazali dan saudaranya kepada sahabatnya, seorang sufi 

sederhana bernama Ahmad ar-Razkani. Kedua lingkungan inilah keluarga religius 

dan bimbingan seorang sufi yang membentuk karakter awal al-Ghazali selama ia 

tinggal di Ṭus hingga usia sekitar 15 tahun (450–465 H). 

Usai menimba ilmu dari sahabat ayahnya, al-Ghazali meneruskan 

pendidikannya di sebuah madrasah di kampung halamannya, Thus, dengan fokus 

awal pada studi fikih. Kemudian, ia melanjutkan perjalanan ke Jurjan untuk 

berguru kepada Al-Imam Al-Allamah Abu Nashr Al-Isma’ilî. Kota Jurjan, yang 

kala itu merupakan pusat keilmuan, menjadi tempatnya memperdalam bahasa 



33 
 

  
 

Arab dan Persia, selain memperluas wawasan keagamaannya. Selanjutnya, al-

Ghazali bergabung dengan sebuah sekolah yang memberikan beasiswa kepada 

para siswanya, di mana ia belajar di bawah bimbingan Yusuf An-Nasyji, yang juga 

seorang sufi.5 

Setelah menempuh pendidikan di Jurjan, al-Ghazali melanjutkan studinya 

ke Naisabur untuk belajar kepada Imam al-Juwainî (wafat tahun 1085 Masehi atau 

478 Hijriah), seorang imam terhormat dari Haramain dan figur penting dalam 

mazhab Asy'ariah. Di bawah bimbingan al-Juwainî, al-Ghazali mempelajari 

beragam mazhab dan perbedaan di antara mereka, serta menguasai ilmu 

perdebatan dan logika (mantiq), juga membaca karya-karya filsafat. al-Juwaini 

berperan penting dalam memberikan al-Ghazali ilmu ushul fiqh, mantiq, dan ilmu 

kalam. Mengakui kemampuan al-Ghazali yang mumpuni, al-Juwaini 

mengangkatnya sebagai asisten. al-Ghazali kemudian mendapat kepercayaan 

untuk mengisi posisi mengajar atau kepemimpinan Madrasah Nizamiyah ketika 

Al-Juwainî tidak dapat hadir. Naisabur menjadi lingkungan yang subur bagi 

perkembangan bakat menulis al-Ghazali.6 Meninggalnya Imam Haramain 

menciptakan kekosongan kepemimpinan di perguruan tinggi tersebut, yang 

kemudian diisi oleh al-Ghazali atas penunjukan Perdana Menteri Nizam Al-Mulk 

sebagai pimpinan tertinggi.7 

 
 5Dedi Supriyadi, Pengantar Filsafat Islam Konsep, Filsuf dan AjaranNya (Bandung: 

Pustaka Setia, 2013), 145. 

 6Ali Issa Othman, Manusia menurut Al-Ghazali, Cetakan ke 1, trans. oleh Johan Smith 

dkk. (Bandung: Pustaka Salman ITB, 1981), 12. 
7Shudori Soleh, Filsafat Islam, dari Klasik hingga Kontemporer (Jogyakarta: Ar-Ruzz 

Media, 2016), 107. 



34 
 

  
 

Ketika tinggal di Mu‘askar, Al-Ghazali kerap menghadiri majelis-majelis 

ilmu yang diselenggarakan oleh sang Perdana Menteri di istana. Melalui forum-

forum tersebut, kepakarannya sebagai cendekiawan mulai dikenal luas. Pada 

tahun 484 H, setelah jabatan rektor Universitas Nizamiyah Baghdad kosong, 

Perdana Menteri meminta al-Ghazali untuk pindah ke Baghdad dan memimpin 

lembaga tersebut, yang menjadi pusat dari seluruh perguruan tinggi Nizamiyyah. 

Pada tahun yang sama, ia diangkat sebagai guru besar di Madrasah an-Nizamiyah 

Baghdad, sebuah institusi akademik yang menawarkan berbagai disiplin ilmu dan 

menarik banyak sarjana untuk menimba ilmu. Di madrasah ini, al-Ghazali tampil 

sebagai tokoh utama di Baghdad. Selama empat tahun mengajar, ia membimbing 

lebih dari 300 murid, dan meskipun usianya baru sekitar 33 tahun, perkuliahannya 

mendapat perhatian besar dari para mahasiswa.8 

2. Karya Karya al-Ghazali  

 al-Ghazali merupakan salah satu intelektual Islam paling berpengaruh 

dengan kontribusi mencakup fikih, tasawuf, filsafat, teologi, logika, dan etika; 

kedalaman intelektual dan sintesisnya antara rasionalitas dan spiritualitas 

menjadikan karyanya relevan sepanjang masa. al-Ghazali membahas konsep-

konsep tasawuf secara komprehensif dalam kitab Iḥya Ulumiddin (Menghidupkan 

Ilmu-ilmu Agama). Secara garis besar, kitab ini terdiri atas empat jilid, yang 

masing-masing dibagi ke dalam sepuluh bab. Pembagian keempat jilid tersebut, 

jika dicermati, menunjukkan penekanan yang berbeda-beda, sejalan dengan 

tahapan perjalanan dan perjuangan spiritual yang harus ditempuh oleh seorang 

 
 8Ali Al-Jumbulati dkk., Perbandingan Pendidikan Islam, Cetakan ke 2 (Jakarta: PT 

Rineka Cipta, 1994), 131. 



35 
 

  
 

sufi (sālik)., Mishkāt al-Anwār memperkenalkan teori cahaya Ilahi dan 

mekanisme penyinarannya terhadap hati manusia, yang kemudian menjadi fondasi 

penting dalam perkembangan doktrin nur dalam tradisi tasawuf.9 

  Dalam teologi, ia menyusun al-Iqtiṣād fī al-I‘tiqād sebagai koreksi atas 

ekstremisme kalam, dan Tahāfut al-Falāsifah sebagai kritik terhadap 

kecenderungan filosof Muslim yang terlalu mengadopsi filsafat Yunani. 

Sementara dalam fikih, karya seperti al-Wajīz, al-Basīṭ, dan al-Wasīṭ menjadi 

rujukan utama dalam mazhab Syafi’i karena metode penyajiannya yang 

komprehensif dan sistematis. Ia juga menulis karya pembinaan moral seperti 

Ayyuhā al-Walad dan Kimiyā’ al-Sa‘ādah yang memudahkan masyarakat awam 

memahami konsep penyucian jiwa dalam Iḥyā’. Melalui keseluruhan karyanya, 

al-Ghazali berhasil memadukan syariat, akal, dan tasawuf dalam satu kerangka 

pemikiran yang harmonis sehingga warisan intelektualnya tetap menjadi rujukan 

utama akademisi dan praktisi spiritual hingga masa kini.10 

3. Konsep Mahabbah al-Ghazali 

a. Defenisi Mahabbah  

 Menurut al-Ghazali, mahabbah atau cinta kepada Allah adalah cinta adalah 

ungkapan tentang ketertarikan alamiah terhadap sesuatu yang dianggap lezat (al-

mayl al-ṭabī‘ī) Cinta bukan sekadar perasaan lahiriah, tetapi merupakan dorongan 

batin yang mendorong individu untuk mendekati objek yang dicintainya dan 

menjadikan objek tersebut sebagai pusat perhatian serta sumber kebahagiaan. 

 
 9Khairatun Nisa, “A Novel 5 Titik 1 Koma by Muhammad Kamal Ihsan on Perspective 

Al-Ghazali’s Sufism” (Jurnal, Theology and Islamic Philosophy UIN Antasari, 2020), 84–105. 

 10Fathurrahman, Filsafat Islam (Bandung: Manggu Makmur Tanjung Lestari, 2020), 240–

43. 



36 
 

  
 

Dengan kata lain, cinta adalah ikatan batin yang muncul dari pengenalan dan 

penilaian terhadap keindahan atau kesempurnaan suatu objek, sehingga hati secara 

spontan tertarik dan ingin bersatu atau dekat dengannya.11 

  Dalam konteks spiritual, al-Ghazali menekankan bahwa cinta kepada 

Allah merupakan puncak dari cinta sejati, karena Allah adalah sumber segala 

kebaikan dan kesempurnaan. Cinta kepada Allah berbeda dari cinta duniawi 

karena mendorong hamba untuk mengutamakan hubungan batin dengan Pencipta 

di atas segala sesuatu, dan cinta itu muncul bukan dari kebutuhan atau pamrih, 

tetapi dari pengenalan akan kesempurnaan dan keindahan-Nya yang menyentuh 

hati. 

  Al-Ghazali menekankan bahwa cinta sejati hanya muncul melalui 

kesesuaian antara tabiat jiwa dan objek yang dicintai. Jiwa manusia secara 

alamiah tertarik pada segala sesuatu yang memberikan ketenteraman dan 

kesenangan batin, sehingga hadir shawq atau kerinduan untuk selalu mendekat. 

Sebaliknya, apa yang bertentangan dengan tabiat jiwa akan menimbulkan 

kebencian atau karāhah. Dengan demikian, cinta dan benci berakar pada fitrah 

manusia yang digerakkan oleh kecenderungan tabiat: cinta tumbuh dari keserasian 

dan kelezatan, sedangkan benci muncul dari ketidaksesuaian dan rasa sakit. 

  Al-Ghazali menegaskan bahwa pengetahuan adalah fondasi cinta. “Tidak 

mungkin seseorang mencintai sesuatu yang tidak ia ketahui,”  Cinta muncul ketika 

seseorang memahami keindahan (jamāl), kebaikan (khayr), dan manfaat (naf‘) 

dari objek tertentu. Semakin dalam pemahaman seseorang tentang kesempurnaan 

 
 11al-Imam al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, Cetakan ke 1, trans. oleh Ismail Yakub (Jakarta: 

Republika Penerbit, 2013), 194. 



37 
 

  
 

suatu objek, semakin kuat dan murni cintanya. Dengan demikian, cinta bukan 

sekadar reaksi emosional, tetapi hasil dari proses intelektual dan spiritual yang 

menyingkap nilai objektif dari sesuatu.12 

  Dalam konteks hubungan manusia dengan Allah, prinsip ini menjadi lebih 

jelas. Mahabbah kepada Allah lahir dari ma‘rifah terhadap sifat-sifat-Nya, seperti 

kemurahan, keagungan, keindahan, dan rahmat-Nya. Semakin benar dan luas 

pengetahuan seseorang tentang Allah, semakin murni dan kuat cinta yang tumbuh 

dalam dirinya. Cinta kepada Allah bukan hanya respons spiritual, tetapi juga 

manifestasi alami dari kecintaan manusia pada kesempurnaan, keselamatan, 

kebaikan, dan keindahan. 

 Al-Ghazali berpendapat sebab cinta dan yang paling tepat menerimanya, 

Pertama, al-Ghazali menegaskan bahwa kecintaan manusia pada dasarnya 

bersumber dari fitrah dan naluri diri. Setiap individu secara alami terdorong untuk 

mempertahankan “cinta kepada dirinya sendiri, kesempurnaan dan 

kelanggengannya”.  Dorongan ini mencerminkan kebutuhan manusia akan 

keselamatan, kesempurnaan, dan keberlanjutan hidup, yang merupakan bagian 

dari sifat bawaan manusia. Dari kesadaran ini, al-Ghazali menimbulkan 

pertanyaan reflektif: “bagaimana ia tidak mencintai Allah yang membuatnya ada 

dan memberinya dengan beragam nikmat dan keutamaan”. Pernyataan ini 

menunjukkan bahwa cinta pada diri sendiri, jika dipahami secara benar, 

seharusnya mengarahkan manusia pada pengakuan terhadap Allah sebagai sumber 

segala kesempurnaan dan nikmat. Semua keberadaan, kesenangan, dan keutamaan 

 
 12al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 208. 



38 
 

  
 

yang dinikmati manusia berasal dari Allah, sehingga cinta yang diarahkan kepada 

Allah bukan hanya bentuk kesadaran spiritual, tetapi juga manifestasi alami dari 

kecintaan pada diri sendiri yang sejati. Dalam kerangka tasawuf al-Ghazali, 

kesadaran akan hubungan antara keberadaan diri dan nikmat Ilahi ini menjadi 

dasar munculnya cinta yang tulus dan kecintaan yang memusat pada Allah 

sebagai satu-satunya objek mahabbah yang hakiki.13 

 Kedua, yang dikemukakan al-Ghazali adalah kecenderungan manusia 

untuk mencintai bersifat alami dan sering kali terkait dengan manfaat atau 

kebaikan yang diterimanya dari objek cinta. Ia menyatakan bahwa manusia 

cenderung mencintai “cinta kepada orang lain yang mencintainya, baik 

kepadanya membantu keberlangsungan nya dan menolak kebinasaan nya”. 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa kecintaan manusia pada orang lain sering 

didorong oleh pengalaman perlindungan, pertolongan, dan manfaat yang diterima, 

serta dorongan naluriah untuk mempertahankan diri dari bahaya atau kehancuran.   

 Dari perspektif tasawuf, al-Ghazali kemudian mengaitkan hal ini dengan 

hubungan manusia dengan Allah Swt., yang merupakan sumber segala 

keberlangsungan dan keselamatan. Ia menegaskan refleksi penting: “bagaimana 

ia tidak mencintai Allah yang memungkinkan semua itu terjadi”. Dengan kata 

lain, segala bentuk cinta yang manusia alami terhadap sesama terutama ketika 

berkaitan dengan perlindungan, keselamatan, dan keberlangsungan hidup harus 

mengarahkan hati pada pengakuan bahwa Allah-lah yang memungkinkan semua 

itu terjadi. Cinta kepada Allah, dalam pandangan al-Ghazali, adalah kelanjutan 

 
 13al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 205–206. 



39 
 

  
 

alami dari pengalaman cinta ini, karena hanya Allah-lah sumber segala nikmat, 

pertolongan, dan keberlangsungan yang sejati.14 

 Ketiga, al-Ghazali menekankan bahwa manusia secara naluriah cenderung 

mencintai kebaikan. Ia menyatakan bahwa manusia memiliki kecenderungan 

untuk mencintai “cinta kepada orang baik yang menebar kebaikan kepada 

siapapun”. Pernyataan ini menunjukkan bahwa hati manusia secara alami tertarik 

pada perbuatan kebaikan, terutama ketika kebaikan itu dilakukan tanpa 

diskriminasi dan berdampak positif bagi banyak pihak. Kecintaan ini bukan 

semata-mata terhadap pribadi individu, tetapi pada kualitas dan tindakan baik 

yang mereka wujudkan. Dari perspektif spiritual, al-Ghazali kemudian 

menekankan refleksi yang lebih tinggi: “bagaimana ia tidak mencintai Allah yang 

maha baik kepada siapa saja”. Dengan kata lain, segala bentuk kebaikan yang 

manusia kagumi pada sesama hanyalah bayangan dari kebaikan Allah Swt, yang 

memberikan nikmat, rahmat, dan kebaikan-Nya kepada seluruh makhluk tanpa 

pamrih. Oleh karena itu, cinta manusia yang sejati harus tertuju kepada Allah, 

karena hanya Allah yang merupakan sumber kebaikan yang hakiki dan 

menyeluruh. Prinsip ini menegaskan bahwa cinta kepada Allah merupakan 

kelanjutan logis dari rasa kagum dan cinta terhadap kebaikan yang hadir di dunia, 

karena Allah adalah penyebab utama dan mutlak dari semua kebaikan.15 

 Keempat, al-Ghazali menekankan bahwa manusia secara alami terdorong 

untuk mencintai objek tertentu karena nilai intrinsiknya. Ia menyatakan bahwa 

manusia memiliki kecenderungan untuk mencintai “cinta kepada sesuatu karena 

 
 14al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 206–209. 
 15al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 209–210. 



40 
 

  
 

sesuatu itu sendiri, misalnya karena keindahan dan kecantikanya”. Pernyataan ini 

menunjukkan bahwa hati manusia merespons kualitas yang tampak dan 

menyenangkan, bukan semata karena hubungan personal atau manfaat 

yangdiperoleh. Cinta semacam ini lahir dari pengakuan terhadap keindahan dan 

kesempurnaan yang melekat pada objek itu sendiri, yang dapat memikat batin dan 

menimbulkan rasa kagum. al-Ghazali kemudian menegaskan refleksi spiritual 

yang lebih tinggi: “bagaimana ia tidak mencintai Allah yang maha indah, maha 

cantik dan maha segalanya”. Dengan kata lain, segala keindahan yang manusia 

temukan pada makhluk hanyalah bayangan dari keindahan hakiki Allah Swt., 

yang Maha Indah, Maha Cantik, dan Maha Sempurna. Oleh karena itu, 

pengalaman mencintai keindahan di dunia seharusnya menuntun hati manusia 

kepada cinta yang sejati kepada Allah, sebagai sumber segala keindahan, 

kesempurnaan, dan kebaikan. Prinsip ini menegaskan pandangan al-Ghazali 

bahwa cinta manusia terhadap sesuatu yang indah bersifat transformatif: ia dapat 

mengarahkan kesadaran dan batin manusia kepada Allah, yang merupakan objek 

cinta yang paling hakiki dan abadi.16 

 Kelima, al-Ghazali menekankan bahwa manusia secara alami memiliki 

kecenderungan untuk mencintai apa saja yang memiliki kesesuaian dengan 

dirinya. Ia menegaskan bahwa manusia cenderung tertarik kepada “cinta kepada 

apapun yang memiliki kesesuaian dengan dirinya, misalnya dalam hal kekuatan, 

keutamaan maupun kebaikan”. Hal ini menunjukkan bahwa hati manusia 

cenderung merespons kesamaan atau keselarasan dengan dirinya, baik dalam 

 
 16al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 210–215. 



41 
 

  
 

karakter, kualitas, maupun atribut yang dianggap baik. Cinta ini muncul sebagai 

bentuk pengakuan terhadap kesesuaian dan harmoni, yang secara psikologis 

memunculkan rasa kagum, keterikatan, dan ketertarikan batin. Al-Ghazali 

kemudian mengaitkan prinsip ini dengan kesadaran spiritual yang lebih tinggi: 

“bagaimana ia tidak mencintai Allah merupakan picak kekuatan, kemuliaan atau 

kebaikan itu”. Dengan kata lain, segala kekuatan, kemuliaan, dan kebaikan yang 

manusia kagumi pada makhluk hanyalah bayangan dari atribut hakiki Allah Swt, 

yang merupakan sumber mutlak dari semua kesempurnaan dan keutamaan. Oleh 

karena itu, cinta manusia terhadap kesesuaian dan kebaikan seharusnya menuntun 

hati kepada cinta yang sejati kepada Allah, sebagai sumber segala kekuatan, 

kemuliaan, dan kebaikan.17 

 Dalam pemaparannya mengenai mahabbah, “menurut al-Ghazali membagi 

tiga jenis pencinta yaitu yang pertama orang yang mencintai mati karena rindu 

kepada Allah dan yang kedua orang yang mencintai hidup, untuk berkidmat 

kepada Allah dan orang yang ketiga orang yang tidak memilih salah satu di antara 

dua hal di atas, namun ridha atas apapun yang dipilihkan Allah untuknya.” 

Pembagian ini menjadi landasan penting dalam menganalisis bagaimana berbagai 

bentuk kecintaan kepada Allah terwujud pada diri seorang hamba berdasarkan 

tingkat pengetahuan, kerohanian, dan kedekatannya dengan Sang Pencipta.  

 Jenis pencinta pertama, yaitu orang yang mencintai mati karena rindu 

kepada Allah, menggambarkan kondisi spiritual yang sangat tinggi, di mana 

perasaan rindu (shawq) telah mencapai puncak intensitasnya. Pada tingkatan ini 

 
 17al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 215–218. 



42 
 

  
 

seorang hamba tidak lagi melihat kematian sebagai akhir, melainkan sebagai jalan 

untuk bertemu dengan Kekasihnya. Kerinduan tersebut lahir dari pengetahuan 

mendalam tentang keagungan Allah dan kedekatan eksistensial dengan-Nya, 

sehingga kehidupan duniawi dipandang sebagai penghalang yang menunda 

perjumpaan itu. 

 Jenis pencinta kedua adalah orang yang mencintai hidup, untuk berkidmat 

kepada Allah. Berbeda dari tipe pertama, kategori ini tidak mengidealkan 

kematian, tetapi justru memaknai hidup sebagai kesempatan luas untuk 

memperbanyak pengabdian. Cinta kepada Allah mendorong seseorang untuk terus 

hidup bukan demi kesenangan dunia, melainkan sebagai ruang untuk 

memperbaiki diri, menunaikan amanah, mengembangkan amal saleh, dan 

melayani agama. Dalam pandangan al-Ghazali, cinta jenis ini merupakan ekspresi 

dari semangat khidmah sebagai bentuk nyata dari mahabbah. 

 Selanjutnya, kategori ketiga adalah orang yang tidak memilih salah satu di 

antara dua hal di atas, namun ridha atas apapun yang dipilihkan Allah untuknya. 

Tingkatan ini mencerminkan kematangan spiritual yang lebih stabil dibanding dua 

tingkatan sebelumnya. Seorang pecinta pada derajat ini tidak memiliki preferensi 

pribadi terhadap hidup atau mati, karena cintanya telah bercampur dengan 

keridhaan (riḍa). Baginya, pilihan Allah baik hidup maupun mati adalah yang 

terbaik dan paling tepat. Ia tidak lagi digerakkan oleh keinginan pribadi, tetapi 

oleh keyakinan bahwa keputusan Allah lebih sempurna daripada keinginannya 

sendiri. 



43 
 

  
 

b. Jalan Menuju Mahabbah Menurut al-Ghazali 

 al-Ghazali mengatakan dua jalan itu sulit maka terangkanlah kepada kami 

dari dua jalan itu, apa yang dapat tertolong denganya, untuk ma’rifat dan bisa 

sampai kepada cinta terhadap Allah Swt. Sebagaimana dikatakan al-Ghazali 

bahwa orang  yang sampai kepada martabat ma’rifat yang membuahkan cinta 

kepada Allah ada dua jalan. Jalan pertama yaitu jalan yang tinggi dan sulit, yaitu 

seseorang terlebih dahulu menyaksikan Allah, baru menyaksikan yang lainnya. 

Sedangkan jalan yang kedua adalah kita terlebih dahulu melihat sesuatu, melihat 

ciptaan Allah yang akhirnya menyampaikan kita kepada ingat kepada Allah Swt. 

 Adapun jalan yang pertama menurut al-Ghazali adalah jalan yang paling 

tinggi dan sulit, yaitu ketika seorang hamba mempersaksikan al-Ḥaqq Allah 

Ta‘ala sebelum menyaksikan segala makhluk. Pada tingkatan ini, hati dipenuhi 

cahaya tauhid sehingga keberadaan Allah tampak lebih nyata daripada apa pun 

selain-Nya. Penyingkapan semacam ini bukan hasil dari usaha lahiriah semata, 

tetapi merupakan berkah, yang diberikan kepada hamba pilihan sebagai rahmat 

dan karunia-Nya. Hamba yang berada pada maqām ini mengalami pengalaman 

spiritual yang paling murni, karena penyaksian terhadap Allah menjadi fondasi 

bagi seluruh pemahaman dan perasaannya.18 

 Biasanya, jalan ini dicapai karena berkah dan karunia Allah, misalnya 

melalui keturunan yang saleh. Selain itu, Allah juga menganugerahkan jalan ini 

kepada orang-orang yang tulus ingin mengenal-Nya, yang memiliki himmāh 

tinggi dan kesungguhan hati yang benar-benar murni. Dalam kondisi ini, Allah 

 
 18al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 240. 



44 
 

  
 

membuka pintu ma‘rifah tanpa hamba harus melalui kesulitan riyāḍah yang 

panjang atau latihan spiritual yang berat, karena Allah mengetahui ketulusan niat 

dan kesiapan batin mereka. 

 Namun demikian, al-Ghazali menegaskan bahwa jalan pertama ini adalah 

jalan yang sulit dan jarang ditempuh. Penyaksian langsung terhadap al-Ḥaqq 

berada di luar jangkauan pemahaman kebanyakan manusia. Pengalaman batin 

yang dialami oleh para arif tidak dapat dijelaskan sepenuhnya dengan bahasa atau 

konsep rasional, karena ia berkaitan dengan rahasia hubungan antara hati dan 

Tuhan. Oleh sebab itu, jalan ini memerlukan kesiapan batin yang luar biasa dan 

keikhlasan yang total. Karena sifatnya yang tinggi dan sulit dipahami, al-Ghazali 

menyarankan bahwa membahas jalan ini secara panjang lebar tidak banyak faedah 

bagi mayoritas manusia.19 

 Adapun jalan yang kedua menurut al-Ghazali adalah memikirkan Af’al 

Allah inilah jalan yang paling mudah, karena kita yakin bahwa seluruh yang ada 

di alam ini perbuatan Allah. Untuk inilah, kebanyakan perintah Al-Qur’an 

mengajak untuk tadabbur dengan cara, tafakkur (berpikir), mengambil ibarat 

(i‘tibar), dan memperhatikan pada tanda-tanda yang di luar hitungan. Karena 

tidak ada dari satu molekul pun dari langit yang tertinggi, sampai pada kedalaman 

bumi, kecuali ada padanya tanda-tanda keajaiban yang menunjukan kesempurnaan 

qudrat (kuasa) Allah Swt., kesempurnaan hikmah-Nya, kesudahan keagungan dan 

kebesaran-Nya. Dan demikian itu tidaklah termasuk yang ada batas akhirnya. 

Sebagaimana Allah telah berfirman, “Katakanlah (Nabi Muhammad), 

 
 19al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 241. 
 



45 
 

  
 

“Seandainya lautan menjadi tinta untuk (menulis) kalimat-kalimat Tuhanku, 

niscaya habislah lautan itu sebelum kalimat-kalimat Tuhanku selesai (ditulis) 

meskipun Kami datangkan tambahan sebanyak itu (pula).” (Qs al-Kahfi [18]: 

109).  

 Menurut al-Ghazali jalan yang paling mudah, yaitu memperhatikan kepada 

af’al (perbuatan-perbuatan). Maka marilah kita membicarakan tentang af’al itu, 

dan marilah kita tinggalkan yang tertinggi. Sementara af’al ilahiyah itu banyak. 

Maka al-Ghazali mencontohkan dari hal yang sedikit, yang paling mudah dan 

yang paling kecil. al-Ghazali mengingatkan bahwa segala ciptaan Allah, sekecil 

apa pun, menyimpan hikmah yang dapat menjadi pelajaran bagi hamba yang 

berpikir dan mengambil pelajaran.  

 al-Ghazali mencontohkan dari se-ekor nyamuk, meskipun tampak remeh 

dan menjengkelkan, sesungguhnya merupakan manifestasi dari kebijaksanaan dan 

keteraturan Allah. Melalui tafakkur dan I’tibar, seorang hamba menatap nyamuk 

bukan sekadar dari sisi lahirnya, tetapi dari sisi makna dan hikmah yang 

tersimpan: bagaimana makhluk sekecil itu memiliki kehidupan yang tertata, 

berperan dalam ekosistem, dan menunjukkan keseimbangan yang sempurna 

dalam ciptaan Allah. Setiap gerakan, fungsi, dan keberadaannya menjadi cermin 

bagi keteraturan dan keagungan Pencipta. Dengan merenungi ciptaan Allah dan 

fenomena serupa, ma‘rifah yang diperoleh melalui dua jalan yang paling mudah 

akan semakin bertambah. Seiring meningkatnya tingkat ma‘rifah, cinta kepada 

Allah pun ikut bertumbuh dan menguat dalam hati.20 

 
 20al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 242–244. 



46 
 

  
 

c. Tanda-Tanda Mahabbah Kepada Allah 

  Al-Ghazali menerangkan jalan. Pertama mahabbah kepada Allah adalah 

kecenderungan hati untuk selalu menyebut dan mengingat-Nya, karena siapa pun 

yang mencintai sesuatu akan banyak menyebut dan memikirkannya. Mahabbah 

kepada Allah tampak melalui lisan yang gemar berdzikir, hati yang rindu pada-

Nya, serta kedekatan dengan Al-Qur’an sebagai kalam-Nya dan membacanya, 

merenungkannya, dan menjadikannya petunjuk hidup. Cinta ini juga mendorong 

seorang hamba mencintai Rasulullah Saw sebagai pembawa risalah dan ahlul bait 

sebagai keluarganya yang dimuliakan. 

  Kedua cinta kepada Allah ialah rasa senang dan tenteramnya hati ketika 

bersunyi-sunyi untuk bermunajat kepada-Nya. Hatinya menemukan kedekatan 

khusus dalam kesendirian bersama Allah, terutama melalui bacaan kitab-Nya yang 

menenangkan jiwa. Karena itu, ia menjadi tekun melaksanakan shalat tahajud, 

memanfaatkan keheningan malam yang jernih dan bersih untuk memperdalam 

hubungannya dengan Allah.21 

 Ketiga ialah tidak adanya penyesalan terhadap segala sesuatu yang luput 

darinya selama hal itu bukan berkaitan dengan Allah Swt. Ia tidak bersedih atas 

hilangnya urusan dunia, namun hatinya justru merasa pilu ketika lalai atau 

terlepas dari mengingat Allah walau sekejap. Kesedihan itu muncul dari kepekaan 

cinta yang membuat kalbunya selalu ingin dekat dengan-Nya.22 

 Keempat ialah hadirnya rasa senang dalam menjalankan ketaatan, tanpa 

merasa berat atau terbebani olehnya. Ketaatan tidak lagi dirasakan sebagai tugas 

 
 21al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 264. 

 22al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 265. 



47 
 

  
 

yang melelahkan, sebab kecintaan kepada Allah telah menghilangkan rasa payah 

dan menjadikan ibadah sebagai sumber ketenangan serta kebahagiaan hati. 

 Kelima ialah tumbuhnya rasa kasih sayang kepada seluruh hamba Allah, 

karena cinta kepada-Nya memancarkan kelembutan dan kepedulian terhadap 

sesama. Namun pada saat yang sama, ia bersikap tegas terhadap musuh-musuh 

Allah dan terhadap siapa pun yang melakukan perbuatan yang tidak diridhai-Nya. 

Sikapnya penuh kasih kepada kebaikan, namun tegas dalam menjaga kehormatan 

agama dan menjauhi segala hal yang dimurkai Allah.23 

 Keenam ialah bahwa dalam kecintaannya kepada Allah, seorang hamba 

justru menghadirkan rasa takut yang penuh takzim, merasa lemah di hadapan 

kehebatan dan keagungan-Nya. Cinta itu membuatnya sadar akan kebesaran Allah 

dan kecilnya dirinya, sehingga ia selalu bersikap tunduk, merendah, dan penuh 

hormat dalam setiap langkah.24 

 Ketujuh ialah kemampuan seorang hamba untuk menyamarkan 

kecintaannya kepada Allah, tidak menonjolkan diri, dan menjauhkan diri dari 

sikap mengaku-aku. Ia menjaga hatinya dari keinginan untuk menampakkan 

perasaan cinta tersebut, sebab memuliakan dan membesarkan yang dicintai 

merupakan salah satu rahasia keikhlasan. Maka ia menyembunyikan 

mahabbahnya agar tetap murni, terjaga dari riya, dan hanya diketahui oleh Allah 

semata.25 

 

 
 23al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 266. 

 24al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 268. 

 25al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 269. 



48 
 

  
 

d. Tujuan Mahabbah: Rida Dan Kedekatan Dengan Allah 

Menurut al-Ghazali, tujuan utama mahabbah kepada Allah bukanlah untuk 

memperoleh kenikmatan duniawi maupun balasan ukhrawi semata, melainkan 

untuk mencapai riḍa Allah dan kedekatan (qurb) dengan-Nya. Mahabbah yang 

sejati mengantarkan seorang hamba kepada keadaan batin yang sepenuhnya 

menerima ketentuan Allah dengan lapang dada, tanpa protes dan kegelisahan. 

Pada tahap ini, kehendak hamba melebur ke dalam kehendak Allah, sehingga apa 

pun yang datang dari-Nya dipandang sebagai kebaikan dan hikmah.  

Riḍa, dalam pandangan al-Ghazali, merupakan buah dari mahabbah yang 

telah matang. Seorang pecinta Allah tidak lagi mempertentangkan antara apa yang 

ia inginkan dengan apa yang ditetapkan oleh Allah. Kecintaannya membuat ia 

menerima takdir dengan penuh ketenangan, baik dalam keadaan lapang maupun 

sempit. Riḍa bukanlah sikap pasif, melainkan keadaan ruhani yang aktif, di mana 

hati tetap tunduk dan tenang meskipun jasad diuji dengan kesulitan. Dengan 

demikian, riḍā menjadi indikator kedalaman cinta seorang hamba kepada 

Tuhannya.26 

Selain riḍa, al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan mahabbah adalah 

tercapainya kedekatan (qurb) dengan Allah. Kedekatan ini tidak dipahami secara 

fisik, melainkan secara spiritual dan batiniah, yakni hadirnya Allah dalam 

kesadaran hati hamba secara terus-menerus. Melalui dzikir, tafakkur, dan 

kepatuhan penuh terhadap perintah-Nya, hati seorang pecinta menjadi hidup dan 

dekat dengan Allah. Pada kondisi ini, kehadiran Allah terasa lebih nyata daripada 

 
 26al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 273. 



49 
 

  
 

segala sesuatu selain-Nya, sehingga dunia tidak lagi menjadi pusat perhatian 

utama. 

Lebih jauh, al-Ghazali menjelaskan bahwa kedekatan dengan Allah 

melahirkan ketenteraman batin dan kebahagiaan sejati. Hati yang dekat dengan 

Allah terbebas dari kegelisahan, ketakutan, dan ketergantungan berlebihan 

terhadap makhluk. Kebahagiaan tidak lagi diukur dari kepemilikan atau 

pencapaian lahiriah, tetapi dari intensitas hubungan batin dengan Allah. Inilah 

kebahagiaan tertinggi menurut al-Ghazali, yang tidak tergantung pada kondisi 

eksternal dan tidak terancam oleh perubahan dunia. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa tujuan mahabbah menurut al-

Ghazali adalah tercapainya riḍa Allah dan kedekatan yang mendalam dengan-Nya. 

Kedua tujuan ini saling berkaitan: mahabbah melahirkan riḍa, dan riḍa 

mengantarkan hamba kepada qurb kepada Allah. Pada tahap ini, seorang hamba 

tidak lagi beribadah karena rasa takut atau mengharap pahala, melainkan karena 

cinta dan kerinduan untuk selalu berada dalam ridha dan kedekatan Allah Swt.27 

 

B. Biografi Ibnu Atha’illah al-Sakandari  

1. Riwayat Hidup Ibnu Athaillah al-Sakandari 

Ibnu Atha’illah al-Sakandari, yang memiliki nama lengkap Syekh Abu al-

Fadhl Taj al-Din Ahmad ibn Muhammad Ibn ‘Abd al-Karim Ibn ‘Abd al-Rahman 

Ibn ‘Abd Allah Ibn Ahmad Ibn Isa Ibn al-Husayn, lahir di Iskandariah, Mesir, 

sehingga dikenal dengan julukan al-Sakandari. Ia terkenal sebagai seorang ulama 

 
 27al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 276. 



50 
 

  
 

yang berhasil memadukan ilmu syariat dan ilmu hakikat secara harmonis. 

Keahliannya dalam kedua bidang ini menjadikannya dihormati sebagai salah satu 

tokoh terkemuka yang berpengaruh dalam pengembangan syariat dan tasawuf. 

Sejak kecil, Ibnu Athaillah sudah akrab dengan literatur Islam dan 

menempuh pembelajaran berbagai cabang ilmu dari guru-guru ternama di Mesir 

pada zamannya. Hal ini wajar mengingat ia lahir dalam keluarga bangsawan yang 

menganut mazhab Maliki. Pada usia muda, Ibnu Athaillah sudah menunjukkan 

kecakapannya dengan menguasai disiplin ilmu seperti nahwu, tafsir, fikih, dan 

hadis, bahkan diakui sebagai ahli fikih mazhab Maliki pada masa itu. Dalam 

ranah tasawuf, ia dikenal sebagai pengikut sekaligus tokoh penting dalam tarekat 

Syadziliyah.28 

 Ibnu Atha’illah lahir pada tahun 648 H/1250 M dan dikenal sebagai 

seorang sufi yang memiliki pengaruh besar dalam perkembangan tasawuf. Sejak 

masa kanak-kanak, ia menempuh pendidikan ilmu secara bertahap dari berbagai 

guru, dengan Syekh Abu al-Abbas Ahmad ibn ‘Ali al-Anshari al-Mursi (w. 686 

H) menjadi guru yang paling banyak memberinya ilmu. Kesetiaannya kepada 

Syekh al-Mursi dan juga guru lainnya, Syekh Abu al-Hasan al-Syadzili, 

mendorong Ibnu Athaillah menulis karya Lathaif al-Minam fi Manaqib al-Syaikh 

Abi al-Abbas wa Syaikhihi Abi al-Hasan. Sebagai murid Syekh Abu al-Abbas al-

Mursi, ia memainkan peran penting dalam memperkenalkan ajaran dasar tarekat 

Syadziliyah yang dipelopori Syekh al-Hasan al-Syadzili ke masyarakat luas. 

 
28Sri Mulyati, Mengenal & Memahami Tarekat-Tarekat Muktabarah di Indonesia, Ed. 4 

(Jakarta: Kencana, 2011), 67. 



51 
 

  
 

 Akhirnya, Ibnu Athaillah memutuskan untuk bertemu langsung dengan 

Syekh Abu al-Abbas guna membahas berbagai persoalan keagamaan. Pertemuan 

ini menjadi titik penting dalam perjalanan hidupnya. Ia tidak hanya menjadi murid 

Syekh Abu al-Abbas al-Mursi, tetapi juga murid kesayangan beliau. Bahkan, 

Syekh Abu al-Abbas pernah meramalkan bahwa Ibnu Athaillah kelak akan 

menjadi seorang juru dakwah yang menuntun umat di jalan Allah Swt., ramalan 

yang kemudian terbukti. Sisa hidupnya dihabiskan di Kairo, di mana ia dikenal 

sebagai guru sufi sekaligus ahli fikih Mazhab Maliki yang terkemuka. 

  Selain dikenal sebagai mursyid dalam tarekat Syadziliyah, Ibnu Athaillah 

juga aktif berdakwah dan mengajar di berbagai madrasah serta institusi ternama, 

termasuk Al-Azhar. Pada masa ini, ia pernah bertemu dan berdiskusi dengan Ibnu 

Taimiyah. Meskipun terdapat perbedaan pandangan, pertemuan mereka 

berlangsung dengan penuh saling menghormati dan tidak berakhir pada 

perdebatan panjang.29 

 Ibnu Atha’illah dikenal luas sebagai sosok yang layak dihormati dan 

dijadikan teladan. Ia menjadi pembimbing bagi para pencari jalan spiritual menuju 

Allah Swt., sekaligus menjadi contoh ketulusan, pemimpin yang bijaksana, dan 

pribadi yang menonjol pada zamannya. Penghormatan terhadap kebijaksanaannya 

begitu besar, hingga Syekh Abu al-Abbas pernah bersabda, “Demi Allah, pemuda 

ini akan menjadi penyeru kepada Allah Swt. sebelum ajalnya tiba.”30 

 
29Muhammad Luthfi Ghozali, Percikan Samudera Hikmah (Jakarta: Siraja, 2011), 7. 
30Fauzi Faisal Bahreisy, Latha-iful Minan : Biografi Dua Wali Allah Dan Pelajaran 

Pencerah Akal Dan Hati, Cetakan Pertama (Jakarta: Zaman, 2015), 11. 



52 
 

  
 

Ibnu Athaillah mendedikasikan seluruh hidupnya untuk menyebarkan cahaya 

ma‘rifat, sehingga ia dicintai dan selalu dikelilingi oleh banyak orang. Berkat 

kesungguhan dan ketulusannya, ajaran tarekat Syadziliyah dan pendirinya, Syekh 

Abu al-Hasan al-Syadzili, dikenal secara luas. Demikian pula, guru beliau, Syekh 

Abu al-Abbas al-Mursi, turut dikenal berkat kontribusi Ibnu Athaillah. Sepanjang 

hidupnya, ia senantiasa dikelilingi oleh murid-murid yang ingin menimba ilmu 

darinya, mulai dari fikih, bahasa, sastra, syariat, hingga tasawuf.31 

 Banyak ulama ternama, termasuk Imam Taqiyuddin al-Subki dan Imam al-

Qurafi, pernah menjadi murid Ibnu Athaillah. Saat memberikan nasihat, petunjuk, 

dan arahan, ia berbicara dengan ketulusan hati yang mendalam, sehingga setiap 

ucapannya mampu memberi pengaruh yang kuat pada jiwa pendengarnya. Murid-

murid sezamannya maupun ulama dari berbagai mazhab yang datang kemudian, 

semuanya mengakui kedalaman pengaruh spiritual yang dimilikinya.  

Ibnu Athaillah meninggal dunia pada 16 Jumadil Akhir 709 H atau yang 

bertepatan dengan 21 November 1309 M, saat ia masih aktif mengajar di Madrasah 

Manshuriyah. Ia kemudian dimakamkan di Qarafah, Iskandariah.32 Ribuan orang 

mengiringi jenazah Ibnu Athaillah menuju tempat peristirahatan terakhirnya. 

Setelah kepergiannya, pengaruhnya terus terasa; ribuan orang senantiasa mengikuti 

ajarannya dan meneladani kemuliaan akhlaknya yang bersumber dari ajaran Islam. 

Di kemudian hari, sebuah masjid didirikan di sekitar makam sufi agung ini, berkat 

 
31Syekh Abu al-Hasan al-Syadzili: Kisah Hidup Sang Wali dan Pesan-Pesan yang 

Menghidupkan Hati, Cetakan I, with Makmun Gharib dkk. (Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 

2017), 137. 
32Abdullah al-Syarqawi, Syarah al-Hikam Ibnu ‘Athaillah al-Sakandari, Terj. Iman 

Firdaus, Cet.II, (Jakarta: Turos, 2014), 94 



53 
 

  
 

jasa Dr. Abdul Halim Mahmud dan Syekh Abdul Halim Mujahid. Hingga kini, 

makam beliau tetap dikenal sebagai tempat yang keramat dan menjadi tujuan ziarah 

bagi banyak umat Islam.33 

2. Karya-Karya Ibnu Atha’illah al-Sakandari  

 Ibnu Aṭha’illah al-Sakandari adalah seorang ulama besar Mesir dan salah 

satu tokoh penting tarekat Syādhiliyah yang dikenal mengajarkan keseimbangan 

antara ibadah, akhlak, dan pembinaan batin. Sebagai guru tasawuf, beliau 

menekankan pentingnya hikmah hidup, pemurnian hati, dan kesadaran spiritual 

agar manusia mampu menapaki jalan kedekatan dengan Allah. Pemikirannya 

menjadi rujukan penting dalam tradisi sufisme klasik karena tidak hanya 

menekankan ritual lahiriah, tetapi juga penyempurnaan moral dan penyucian 

batin. 

Karya paling terkenal Ibnu Aṭha’illah adalah Al-Ḥikam al-‘Aṭā’iyyah, 

kumpulan mutiara hikmah sufistik yang berisi nasihat tentang hubungan manusia 

dengan Allah, pengendalian diri, dan kesadaran kehadiran Ilahi. Terjemahan Al-

Hikam dalam berbagai bahasa semakin mempopulerkannya di kalangan 

pembelajar tasawuf dan pengkaji akhlak. Selain itu, beliau menulis Kitāb al-

Laṭā’if al-Minan, yang membahas perjalanan spiritual melalui adab kepada Allah, 

kesabaran, ketekunan ibadah, dan pengawasan diri dalam menghadapi ujian 

hidup. 

Ibnu Aṭha’illah juga menulis Miftāḥ al-Falāḥ, sebuah karya ringkas namun 

padat berisi pedoman dzikir, penjagaan hati, dan prinsip tawakkul sebagai sarana 

 
 33asy-Syarkawi, Al-Hikam, 9. 



54 
 

  
 

memperbaiki hubungan batin dengan Allah. Kemudian Qūt al-Qulūb menjadi 

karya penting mengenai ilmu hati, cinta kepada Allah, dan etika spiritual serta 

kesabaran dan tawakal dalam menghadapi kesulitan hidup sering dijadikan 

rujukan guru tasawuf dalam pembinaan murid. Adapun Risālah fī al-Tawakkul 

secara khusus menjelaskan berserah diri kepada Allah tanpa meninggalkan usaha 

duniawi sehingga ajaran spiritualnya seimbang antara dimensi Ilahi dan 

kehidupan praktis.34 

3. Konsep Mahabbah Imam Ibnu Atha’illah al-Sakandari  

a. Defenisi Mahabbah Menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari 

  Menurut Ibnu Aṭha’illah al-Sakandari, mahabbah adalah keadaan ruhani 

(ḥālah) ketika seorang hamba mencintai Allah tanpa mengharapkan imbalan apa 

pun dari-Nya. Cinta sejati tidak ditandai oleh keinginan memperoleh balasan dari 

Sang Kekasih, melainkan oleh kerelaan memberi, berkorban, dan memuliakan-

Nya. Dalam pandangannya, mahabbah tidak lahir dari daya upaya manusia 

semata, tetapi merupakan mawhibah (anugerah Ilahi) yang dengannya Allah 

menarik hati seorang hamba untuk sepenuhnya mengarah kepada-Nya. Oleh 

karena itu, mahabbah merupakan karunia batin yang menuntun hamba menuju 

kedekatan yang tulus, murni, dan bebas dari pamrih.35 

 Ibnu Aṭha’illah menjelaskan bahwa Allah membagi hamba-hamba-Nya ke 

dalam dua kelompok: hamba yang ditetapkan untuk melayani-Nya dan hamba 

yang dipilih untuk mencintai-Nya. Hamba yang ditetapkan untuk melayani-Nya 

adalah mereka yang diberi kemampuan menjalankan ibadah dan melaksanakan 

 
 34 asy-Syarkawi, Al-Hikam, 10. 
 35asy-Syarkawi, Al-Hikam, 371. 



55 
 

  
 

syariat secara lahiriah, sedangkan hamba yang dipilih untuk mencintai-Nya adalah 

mereka yang hatinya diarahkan Allah untuk menjadikan-Nya sebagai tujuan 

utama dalam seluruh aspek kehidupan. Pembagian ini menunjukkan bahwa 

mahabbah merupakan kedudukan spiritual yang khusus, karena berkaitan 

langsung dengan relasi batin antara hamba dan Tuhannya. Meskipun kedua 

golongan sama-sama memperoleh kemurahan Allah, namun karunia yang 

diberikan kepada para pencinta-Nya bersifat lebih mendalam karena menyentuh 

dimensi kesadaran tauhid dan kedekatan spiritual.36 

 Mahabbah kepada Allah, menurut Ibnu Aṭha’illah, ditandai oleh dorongan 

batin yang terus-menerus untuk mendekat kepada Allah dalam segala keadaan, 

baik dalam kondisi lapang maupun sempit. Seorang pecinta sejati akan 

menjadikan setiap keadaan sebagai sarana untuk kembali kepada Allah melalui 

ibadah, zikir, dan munajat. Kelapangan waktu yang tidak digunakan untuk 

mendekat kepada-Nya menunjukkan lemahnya cinta, sedangkan rintangan ringan 

yang tidak mendorong seseorang untuk bersandar kepada Allah menandakan hati 

yang belum sepenuhnya tertaut kepada-Nya. Dengan demikian, kesiapsiagaan 

batin dan konsistensi dalam kembali kepada Allah merupakan indikator penting 

dari kematangan mahabbah.37 

 Dalam kerangka ini, Ibnu Aṭha’illah menegaskan bahwa kebahagiaan 

sejati tidak bersumber dari kenikmatan duniawi, melainkan dari kedekatan batin 

dan kemampuan hati untuk menyaksikan kehadiran Allah (musyāhadah). 

Sebaliknya, kesedihan dan kegelisahan batin muncul karena adanya hijab yang 

 
 36asy-Syarkawi, Al-Hikam, 120. 

 37asy-Syarkawi, Al-Hikam, 405. 



56 
 

  
 

menutupi pandangan hati dari Allah, baik berupa dosa, keterikatan dunia, ego, 

maupun kelalaian. Oleh karena itu, kebahagiaan dan penderitaan tidak dipahami 

secara material, tetapi secara spiritual. Kesempurnaan nikmat adalah lenyapnya 

hijab sehingga hati sepenuhnya mengarah kepada Allah tanpa penghalang. 

 Ibnu Aṭha’illah juga menekankan bahwa perjalanan spiritual tidak selalu 

ditandai oleh pengalaman rohani yang tampak, seperti kasyf atau manisnya 

ibadah. Istiqamah dalam menjalankan wirid dan ibadah, meskipun tanpa 

pengalaman spiritual yang mencolok, merupakan anugerah besar yang tidak boleh 

diremehkan. Terkadang Allah menahan rasa manis dan penyingkapan batin 

sebagai bentuk pendidikan ruhani agar hamba tetap beribadah dengan ikhlas 

karena Allah semata. Dalam konteks mahabbah, ketabahan, kesabaran, dan 

kegigihan dalam ketaatan merupakan bentuk cinta tersembunyi yang bernilai 

tinggi di sisi Allah.38 

 

b. Jalan Menuju Mahabbah Menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari 

 Ibnu Atha’illah al-Sakandari dalam al-Ḥikam menjelaskan dua jalan 

seorang hamba agar dicintai oleh Allah melalui ungkapan hikmahnya: “Para 

‘ābid dan para zāhid merisaukan segala sesuatu karena mereka belum melihat 

Allah dalam segala sesuatu. Jika mereka melihat-Nya dalam segala sesuatu, tentu 

mereka tidak akan risau oleh apa pun.39 

 Menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari, jalan pertama untuk meraih 

kedekatan dan cinta Allah adalah jalan ‘ābid, yakni jalan para hamba yang 

 
 38asy-Syarkawi, Al-Hikam, 118. 

 39asy-Syarkawi, Al-Hikam, 186. 



57 
 

  
 

mendekat kepada Allah melalui ibadah. Pada tahap ini, seorang hamba menapaki 

perjalanan spiritual dengan menegakkan ketaatan lahiriah secara konsisten, seperti 

melaksanakan shalat, puasa, zikir, membaca Al-Qur’an, serta menjaga diri dari 

segala larangan Allah. Ibadah berfungsi sebagai landasan utama dalam pembinaan 

jiwa dan penanaman kesadaran akan ketergantungan total manusia kepada Allah. 

 Dalam pandangan Ibnu Atha’illah, ibadah pada fase ‘ābid umumnya masih 

dibarengi oleh rasa takut dan harap, yakni takut terhadap siksa Allah dan berharap 

pahala serta keselamatan. Orientasi ini membuat seorang ‘ābid cenderung sangat 

memperhatikan amal perbuatannya dan kondisi spiritual pribadinya. Walaupun 

belum sepenuhnya murni, tahap ini memiliki peran penting sebagai sarana 

penyucian lahir dan batin, sekaligus melatih keistiqamahan dalam menjalankan 

tuntunan syariat.40 

 Namun, Ibnu Atha’illah menekankan bahwa jalan ‘ābid hanyalah 

permulaan menuju mahabbah, bukan puncak perjalanan. Ketika ibadah dijalani 

dengan keikhlasan yang terus disempurnakan dan kesadaran batin yang semakin 

matang, hati perlahan beralih dari sekadar memperhatikan amal menuju 

menghadirkan Allah dalam setiap ketaatan. Pada titik inilah ibadah tidak lagi 

dirasakan sebagai beban kewajiban, melainkan sebagai jalan cinta yang 

mengantarkan seorang hamba kepada kedekatan dan mahabbah sejati kepada 

Allah. 

 Sedangkan jalan kedua menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari adalah jalan 

zāhid, yaitu jalan orang-orang yang menuju Allah melalui sikap zuhud. Zuhud 

 
 40asy-Syarkawi, Al-Hikam, 187. 



58 
 

  
 

dipahami sebagai upaya melepaskan keterikatan hati dari dunia dan 

kenikmatannya, bukan sekadar meninggalkan dunia secara lahiriah. Seorang zāhid 

menggunakan dunia secukupnya dan menempatkannya sebagai sarana, sementara 

Allah dijadikan sebagai tujuan utama dan tumpuan harapan.  

 Pada tahap ini, seorang hamba berusaha menjaga kejernihan niat dan 

kesucian batin dengan membatasi kecintaan terhadap harta, kedudukan, dan 

kesenangan duniawi. Perhatian hati diarahkan agar tidak terpecah oleh hal-hal 

yang dapat melalaikan ingatan kepada Allah. Menurut Ibnu ‘Atha’illah, sikap 

zuhud berperan penting dalam membersihkan hati, sehingga ia menjadi lebih 

lapang untuk menerima cahaya makrifat serta menumbuhkan rasa cinta yang tulus 

kepada Allah.41 

 Namun, Ibnu Atha’illah menegaskan bahwa jalan zāhid juga merupakan 

fase awal dalam perjalanan spiritual. Selama seorang hamba masih memandang 

dunia sebagai sesuatu yang harus dihindari karena dikhawatirkan menghalangi 

tujuan, berarti pandangan batinnya belum mencapai kematangan. Kesempurnaan 

zuhud terwujud ketika hati mampu menyaksikan kehadiran Allah dalam setiap 

keadaan, sehingga dunia tidak lagi ditakuti atau ditinggalkan secara berlebihan, 

melainkan dihadapi dengan penuh kesadaran, cinta, dan penyerahan diri kepada 

Allah. 

 Kedua golongan ini, yakni ‘ābid dan zāhid, cenderung menjauhi makhluk 

karena keadaan batin mereka yang masih merasa terputus. Oleh karena itu, 

mereka berusaha menjauh dari segala hal yang bersifat duniawi, baik berupa 

 
 41asy-Syarkawi, Al-Hikam, 187. 



59 
 

  
 

hubungan dengan manusia maupun keterikatan terhadap materi. Dunia kerap 

menghantui pandangan batin mereka, karena ada ketakutan bahwa hal-hal tersebut 

akan menghalangi tujuan, menyimpangkan niat, serta melalaikan hati dari Allah. 

 Tujuan dari sikap ini pada akhirnya adalah agar mereka sampai pada 

keadaan batin yang lebih tinggi, yaitu mampu melihat Allah dalam segala sesuatu, 

sebagaimana yang dicapai oleh orang-orang arif dan para muḥibbīn. Ketika 

pandangan batin telah sampai pada tingkat ini, rasa takut dan kekhawatiran pun 

sirna, sebab yang disaksikan bukan lagi dunia dan makhluk itu sendiri, melainkan 

Allah yang hadir di baliknya. Buah dari pandangan tersebut adalah ketenangan 

hati; mereka tidak lagi risau atau takut tertipu oleh dunia, karena segala sesuatu 

dipandang sebagai jalan yang mengantarkan kepada-Nya.42 

c. Tanda-Tanda Mahabbah Menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari  

 Menurut Ibnu Aṭha’illah al-Sakandari, mahabbah kepada Allah bukanlah 

sekadar pengakuan lisan atau perasaan batin yang tersembunyi, melainkan suatu 

keadaan ruhani yang apabila telah menetap kuat di dalam hati, pengaruhnya akan 

tampak secara nyata dalam seluruh aspek kehidupan seorang hamba (muhibb). 

Cinta kepada Allah akan menguasai pikiran, perasaan, kehendak, serta perilaku 

lahir dan batin, sehingga setiap anggota tubuh bergerak selaras dengan kehendak-

Nya. Adapun tanda-tanda dan pengaruh mahabbah tersebut dapat dijelaskan 

sebagai berikut. 

 Pertama, sering berzikir dan mengingat Allah. Menurut Ibnu Aṭha’illah, 

hati seorang pecinta tidak akan pernah lalai dari yang dicintainya. Karena itu, zikir 

 
 42asy-Syarkawi, Al-Hikam, 187. 



60 
 

  
 

menjadi ciri paling awal dan paling nyata dari mahabbah. Zikir tidak hanya 

dilakukan dengan lisan, tetapi juga dengan hati yang senantiasa hadir bersama 

Allah. Dalam kondisi ini, mengingat Allah menjadi kebutuhan ruhani, bukan 

sekadar amalan rutin. Ketika seorang hamba mencintai Allah, ia akan merasakan 

kegelisahan saat lalai dan ketenteraman ketika kembali mengingat-Nya. Zikir pun 

menjadi sumber kekuatan, ketenangan, dan penopang hidup di tengah berbagai 

ujian dan kesibukan duniawi. 

 Kedua, segera melaksanakan perintah Allah dan mengabaikan selain-Nya. 

Mahabbah melahirkan sikap mendahulukan kehendak Allah atas keinginan diri 

sendiri maupun kepentingan makhluk. Seorang muhibb tidak menunda-nunda 

ketaatan dan tidak merasa berat dalam menjalankan perintah-perintah syariat. Ia 

lebih peka terhadap panggilan Allah daripada dorongan hawa nafsu. Dalam 

konteks ini, mengabaikan selain-Nya bukan berarti meninggalkan dunia secara 

total, melainkan tidak membiarkan dunia menguasai hati. Segala aktivitas duniawi 

tetap dilakukan, namun diarahkan untuk mendukung ketaatan dan mendekatkan 

diri kepada Allah. 

 Ketiga, selalu berusaha melayani Allah. Bagi orang yang mencintai Allah, 

ibadah bukanlah beban, melainkan kehormatan dan bentuk pengabdian. Ia 

berusaha melakukan amal-amal kebajikan dengan keikhlasan dan kesungguhan, 

baik yang bersifat wajib maupun sunah. Pelayanan kepada Allah juga tercermin 

dalam sikap rendah hati, rasa tanggung jawab, serta kesediaan berkhidmah kepada 

sesama makhluk sebagai wujud pelaksanaan perintah-Nya. Dalam pandangan 



61 
 

  
 

Ibnu Aṭha’illah, seorang muhibb tidak memperhitungkan lelah atau untung-rugi 

diri, karena orientasi utamanya adalah keridaan Allah semata. 

 Keempat, menikmati munajat kepada Allah. Salah satu buah paling halus 

dari mahabbah adalah kenikmatan batin saat bermunajat, berdoa, dan menyendiri 

bersama Allah. Seorang hamba yang mencintai Allah akan merasakan kelezatan 

spiritual ketika berdialog dengan-Nya, baik dalam shalat, doa, maupun saat 

keheningan malam. Munajat bukan lagi aktivitas formal, tetapi pertemuan penuh 

makna antara hamba dan Rabb-nya. Dalam keadaan ini, hati merasa dekat, tenang, 

dan diliputi rasa aman karena berada di hadapan Zat yang dicintai. 

 Kelima, mengutamakan Allah daripada selain-Nya. Tanda paling tinggi 

dari mahabbah adalah menjadikan Allah sebagai tujuan utama dalam segala 

urusan. Seorang muhibb menimbang setiap pilihan hidup berdasarkan keridaan 

Allah, bukan sekadar keuntungan duniawi. Jika harus memilih antara kesenangan 

diri dan perintah Allah, maka ia akan mengutamakan Allah tanpa ragu. Sikap ini 

melahirkan pengorbanan, keikhlasan, dan keteguhan hati dalam menghadapi 

cobaan. Bagi orang yang mencintai Allah, kehilangan sesuatu selain-Nya tidak 

lagi menjadi sumber penderitaan, karena pusat kecintaannya telah tertambat 

kepada Yang Maha Kekal. 

 Dengan demikian, menurut Ibnu ‘Aṭha’illāh as-Sakandari, mahabbah 

kepada Allah merupakan kekuatan spiritual yang membentuk keseluruhan 

kepribadian seorang hamba. Ia tidak hanya menghidupkan hati, tetapi juga 

mengarahkan seluruh anggota tubuh untuk bergerak dalam ketaatan, pengabdian, 



62 
 

  
 

dan kedekatan kepada Allah, hingga cinta tersebut menjadi poros utama dalam 

kehidupan lahir dan batin.43 

d. Tujuan Mahabbah Menurut Ibnu Atha’illah: Lebur Dalam Kehendak 

Cinta-Nya 

 Menurut Ibnu Aṭha’illah al-Sakandari, tujuan mahabbah kepada Allah 

bukan sekadar memperoleh ketenangan batin atau ganjaran spiritual, melainkan 

tercapainya keadaan ruhani di mana kehendak hamba sepenuhnya larut (fanā’ al-

irādah) dalam kehendak Allah. Pada tahap ini, seorang hamba tidak lagi hidup 

berdasarkan keinginannya sendiri, tetapi seluruh orientasi hidupnya diarahkan 

kepada apa yang dikehendaki Allah. Mahabbah yang sejati menuntun hati untuk 

tunduk total, sehingga tidak ada lagi jarak batin antara keinginan hamba dan 

ketetapan Tuhan. 

 Bagi Ibnu Aṭha’illah, mahabbah merupakan mawhibah ilahiyyah, yakni 

anugerah Allah yang menarik hati hamba untuk hanya berpaling kepada-Nya. 

Oleh karena itu, tujuan mahabbah tidak dapat direduksi sebagai hasil dari 

banyaknya amal lahiriah semata. Ibadah, zikir, dan zuhud berfungsi sebagai 

sarana pendidikan jiwa, namun leburnya kehendak hamba dalam kehendak cinta 

Allah merupakan hasil pilihan dan tarikan Ilahi. Ketika mahabbah telah 

menguasai hati, seorang hamba tidak lagi beribadah karena takut atau berharap 

balasan, melainkan karena dorongan cinta yang murni.44 

 Keadaan leburnya kehendak ini melahirkan sikap batin yang khas, yaitu 

kerelaan penuh terhadap segala ketentuan Allah tanpa perlawanan hati. Dalam al-

 
 43asy-Syarkawi, Al-Hikam, 119. 

 44asy-Syarkawi, Al-Hikam, 262. 



63 
 

  
 

Ḥikam, Ibnu Aṭha’illah menegaskan bahwa kegelisahan muncul ketika seorang 

hamba masih melihat peristiwa secara terpisah dari Allah. Sebaliknya, apabila hati 

telah menyaksikan Allah dalam segala keadaan, maka rasa takut, cemas, dan 

keluh kesah akan sirna. Dengan demikian, tujuan mahabbah bukan hanya 

ketenangan emosional, tetapi kesadaran tauhid yang aktif, di mana Allah 

senantiasa hadir dalam setiap peristiwa kehidupan. 

 Lebih lanjut, Ibnu Aṭha’illah memandang bahwa puncak mahabbah 

terwujud ketika seorang hamba tidak lagi sibuk dengan dirinya, amalnya, maupun 

kedudukannya, tetapi sepenuhnya tenggelam dalam kehadiran Allah. Pada kondisi 

ini, amal tidak ditinggalkan, namun tidak lagi dijadikan sandaran. Hamba tetap 

beribadah, tetapi hatinya bersandar pada rahmat dan kehendak Allah semata. 

Inilah makna leburnya kehendak hamba dalam kehendak cinta-Nya, yang menjadi 

tujuan akhir mahabbah dalam perspektif Ibnu Aṭha’illah. 

 Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa tujuan mahabbah menurut 

Ibnu ‘Aṭha’illah adalah tercapainya keadaan batin di mana kehendak, rasa, dan 

orientasi hidup hamba sepenuhnya larut dalam kehendak Allah. Pada tahap ini, 

cinta tidak lagi menuntut, tidak memilih keadaan, dan tidak bergantung pada 

kondisi. Mahabbah menjadi jalan menuju tauhid yang paling dalam, di mana 

hamba hidup bersama Allah, beramal bersama Allah, dan menerima segala 

sesuatu dari Allah dengan penuh penyerahan dan cinta.45 

. 

 

 
 45asy-Syarkawi, Al-Hikam, 263. 


