
64 
 

BAB IV 

ANALISIS KONSEP MAHABBAH AL-GHAZALI DAN IBNU 

ATHA’ILLAH AS-SAKANDARI 

 

A. Persamaan dan Perbedaan Defenisi Mahabbah al-Ghazali dan Ibnu 

Atha’illah al-Sakandari 

 Dari pemaparan-pemaparan yang terdapat dalam bab tiga, maka penulis 

menemukan persamaan dan perbedaan dalam hal Mahabbah merupakan cinta 

batin yang tertuju kepada Allah sebagai sumber kesempurnaan, kebaikan, dan 

kelezatan hakiki. Dalam perspektif al-Ghazali, mahabbah adalah kecenderungan 

batin alami (al-mayl al-ṭhabī‘ī) yaitu pengenalan mendalam terhadap keindahan, 

kebaikan, dan kesempurnaan Allah. Cinta kepada Allah lahir ketika jiwa 

mengenali kesempurnaan-Nya dan menemukan kesesuaian antara tabiatnya 

dengan objek cinta yang hakiki, sehingga hati tertarik secara batiniah dan 

terdorong untuk mendekat kepada-Nya. Dengan demikian, bagi al-Ghazali, 

pengetahuan adalah fondasi lahirnya mahabbah, dan cinta yang tulus hanya 

mungkin muncul dari pengenalan yang benar.1 

 Sebaliknya, menurut Ibnu Aṭha’illah al-Sakandari, mahabbah adalah 

keadaan spiritual khusus yang lahir dari dorongan Ilahi. Hamba yang dipilih Allah 

menerima tarikan batin yang menumbuhkan cinta murni dan pamrih bebas kepada 

Sang Kekasih. Mahabbah dalam pandangannya bukan sekadar hasil usaha, 

refleksi, atau ibadah intens, tetapi merupakan anugerah khusus dari Allah yang 

 
 1al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 193. 



65 
 

  
 

menempatkan hamba pada kedekatan batin yang total dengan-Nya. Dengan kata 

lain, cinta ini muncul karena kehendak Allah, bukan semata-mata dari amal atau 

pengetahuan manusia.2 

 Persamaan antara kedua pandangan ini terletak pada pengakuan bahwa 

mahabbah adalah cinta batin yang murni dan tertuju kepada Allah. Baik al-

Ghazali maupun Ibn Aṭha’illah sepakat bahwa mahabbah menuntun hamba pada 

kedekatan spiritual dengan Sang Pencipta, menjadikannya pusat perhatian dan 

fokus hati. Keduanya juga menekankan bahwa mahabbah bukan cinta duniawi 

atau sekadar keterikatan emosional, tetapi cinta yang bersifat batiniah, spiritual, 

dan transformatif. 

 Perbedaan dari kedua tokoh tersebut ialah terlelak pada, sumber 

pengetahuan, al-Ghazali memandang bahwa mahabbah itu lahir dari pengenalan 

terhadap sifat dan af'al Allah sehingga menghasilkan buah yaitu mahabbah, 

sedangkan Ibnu Athaillah mahabbah itu lahir dari pemberian Allah atau bisa di 

sebut mawhibah melalui keadaan seseorang itu.. Dengan demikian, mahabbah 

dapat dipahami sebagai konsep yang menggabungkan pengetahuan dan fitrah 

manusia menurut al-Ghazali, serta karunia dan ketulusan batin menurut Ibn 

Aṭha’illah, keduanya menegaskan bahwa cinta kepada Allah adalah inti perjalanan 

spiritual dan tujuan tertinggi kehidupan manusia. 

B. Persamaan dan Perbedaan Jalan Mahabbah Kepada Allah  

 Berdasarkan hasil analisis terhadap pemikiran al-Ghazali, dapat dipahami 

bahwa jalan menuju mahabbah ditempuh melalui pendekatan intelektual dan 

 
 2asy-Syarkawi, Al-Hikam, 371. 



66 
 

  
 

kontemplasi, yakni tafakkur dan i‘tibar terhadap af‘al Allah. al-Ghazali 

memandang bahwa seluruh realitas alam semesta merupakan manifestasi 

perbuatan Allah dengan tanda-tanda kekuasaan, keajaiban-Nya, dan keagungan-

Nya. Oleh karena itu, perintah Al-Qur’an untuk bertadabbur diposisikan sebagai 

sarana paling mudah dan efektif untuk menumbuhkan ma‘rifah. Karena semakin 

mengenal Allah, semakin kuat pula cinta kepada-Nya.3 

 Sementara itu, Ibnu Atha’illah al-Sakandari memetakan jalan menuju 

mahabbah melalui jalan ‘abid (ibadah) dan jalan zahid (zuhud). Jalan ‘abid 

merepresentasikan pendekatan praktis-etik, di mana kedekatan kepada Allah 

dibangun melalui konsistensi ibadah lahiriah yang dilandasi agar dicintai oleh 

Allah dan diberikan anugerah-Nya. Tahap ini berfungsi sebagai fondasi 

mendekatkan diri dengan Allah, meskipun orientasinya masih kuat pada amal dan 

kondisi diri. Adapun jalan zahid menekankan pelepasan keterikatan hati dari 

dunia, sehingga fokus batin tidak terpecah oleh selain Allah.4 

 Secara komparatif, perbedaan mendasar antara kedua tokoh terletak pada 

titik tekan metodologis dalam perjalanan mahabbah. al-Ghazali menekankan 

internalisasi makna af‘al Allah melalui tafakkur dan I’tibar sebagai sarana untuk 

mengenal-Nya, sedangkan Ibnu Aṭha’illah menekankan disiplin amal dan 

penyucian keterikatan dunia sebagai sarana menuju dicintai-Nya. Kendati 

demikian, keduanya bertemu pada tujuan yang sama, yakni tercapainya 

pandangan batin yang mampu menyaksikan kehadiran Allah dalam segala 

sesuatu. Pada tahap inilah kegelisahan spiritual sirna, ibadah tidak lagi dirasakan 

 
 3al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 241. 

 4asy-Syarkawi, Al-Hikam, 186. 



67 
 

  
 

sebagai beban, dan dunia tidak lagi menjadi penghalang, melainkan wasilah 

menuju mahabbah yang utuh dan tenang. 

C. Persamaan dan Perbedaan Tanda-Tanda Mahabbah Menurut al-

Ghazali dan Ibnu Atha’illah al-Sakandari  

 Berdasarkan pemaparan tanda-tanda mahabbah menurut al-Ghazali dan 

Ibnu Aṭha’illah pada bagian sebelumnya, dapat dianalisis bahwa kedua tokoh ini 

sama-sama memahami mahabbah sebagai kondisi batin yang bersifat 

transformatif dan berpengaruh langsung terhadap perilaku lahiriah seorang hamba.  

 Dalam perspektif al-Ghazali, tanda-tanda mahabbah lebih bersifat afektif 

dan reflektif. Mahabbah tercermin dalam kecenderungan hati untuk selalu 

mengingat Allah, menikmati munajat, merasa berat ketika lalai, serta merasakan 

ketenteraman dalam ketaatan. Ia menekankan dimensi pengalaman batin, seperti 

kerinduan, kesedihan karena jauh dari Allah, dan kenikmatan spiritual dalam 

ibadah. Bahkan rasa takut dan ketundukan yang menyertai cinta dipahami sebagai 

bentuk pengagungan terhadap keagungan Allah, bukan sebagai kontradiksi dari 

mahabbah. Dengan demikian, mahabbah menurut al-Ghazali tumbuh secara 

bertahap sebagai pendalaman kualitas hati, yang puncaknya adalah keikhlasan dan 

kemampuan menyembunyikan cinta agar terjaga dari riya.5 

 Sementara itu, Ibnu Aṭha’illah memahami mahabbah dengan penekanan 

pada dominannya kehendak Allah atas diri hamba. Tanda-tanda mahabbah tidak 

hanya dilihat dari rasa batin, tetapi dari keterarahan hidup secara total kepada 

Allah. zikir, ketaatan, pelayanan, dan pengorbanan dipahami sebagai ekspresi 

konkret bahwa cinta telah menguasai pikiran, kehendak, dan perbuatan. Dalam 

 
 5al-Ghazali, Ihya Ulumiddin 9, 264–68. 



68 
 

  
 

pandangan ini, mahabbah tidak berhenti pada kenikmatan spiritual, tetapi 

menuntut konsistensi amal, disiplin ketaatan, serta kemampuan memposisikan 

dunia hanya sebagai sarana, bukan tujuan. Mahabbah sejati tercapai ketika Allah 

menjadi orientasi utama dalam setiap pilihan hidup.6 

 Secara komparatif, dapat disimpulkan bahwa al-Ghazali memandang 

tanda-tanda mahabbah dari sisi kedalaman rasa dan kehalusan hati, sedangkan 

Ibnu Aṭha’illah menilainya dari sisi dominasi cinta terhadap struktur kehidupan 

hamba. Perbedaan ini tidak menunjukkan pertentangan yang signifikan, 

melainkan saling melengkapi. 

 Dengan demikian, tanda-tanda mahabbah menurut al-Ghazali dan Ibnu 

Aṭha’illah menunjukkan dua wajah mahabbah yang saling berkaitan: mahabbah 

sebagai pengalaman batin yang halus dan mahabbah sebagai kekuatan spiritual 

yang mengarahkan seluruh hidup. Keduanya menegaskan bahwa mahabbah tidak 

cukup hanya dirasakan, tetapi harus melahirkan transformasi kepribadian menuju 

ketaatan, keikhlasan, dan kedekatan yang hakiki dengan Allah Swt. 

D. Persamaan dan Perbedaan Tujuan Mahabbah al-Ghazali dan Ibnu 

Atha’Illah al-Sakandari  

 Berdasarkan uraian konseptual pada bab sebelumnya, dapat dianalisis 

bahwa al-Ghazali dan Ibnu Aṭha’illah sama-sama menempatkan mahabbah 

sebagai puncak perjalanan spiritual seorang hamba. Keduanya sepakat bahwa 

mahabbah merupakan kondisi tertinggi relasi antara hamba dan Allah, yang 

meniscayakan keterlepasan hati dari selain-Nya. Namun demikian, perbedaan di 

 
 6asy-Syarkawi, Al-Hikam, 119. 



69 
 

  
 

antara kedua tokoh ini terletak pada corak penekanan tujuan akhir dan arah 

pengolahan kesadaran batin dalam pengalaman mahabbah tersebut. 

 al-Ghazali memandang tujuan mahabbah dalam kerangka proses spiritual 

yang bertahap dan edukatif, yang berpijak pada pendalaman ma‘rifat. Semakin 

sempurna pengenalan seorang hamba terhadap Allah, semakin kuat pula 

mahabbah yang terbangun, hingga melahirkan sikap rida terhadap seluruh 

ketentuan-Nya. Rida dan kedekatan (qurb) menjadi indikator kematangan 

mahabbah, karena hati telah sampai pada keadaan menerima kehendak Allah 

dengan penuh ketenangan. Dalam perspektif ini, relasi cinta masih 

mempertahankan kesadaran hamba sebagai subjek yang mencintai, meskipun 

berada dalam kedekatan spiritual yang tinggi. 

 Sebaliknya, Ibnu Aṭha’illah menekankan tujuan mahabbah sebagai 

transformasi batin yang lebih mendalam, yaitu berubahnya orientasi kehendak 

hamba agar sepenuhnya selaras dengan kehendak Ilahi. Pada tahap ini, kesadaran 

hamba tidak lagi diarahkan pada pencapaian rida atau kedekatan sebagai tujuan 

yang disadari, karena orientasi tersebut dikhawatirkan menyisakan kepentingan 

diri yang halus. Mahabbah sejati, menurut Ibnu Aṭha’illah, terwujud ketika 

kehendak personal tidak lagi mendominasi, melainkan tunduk dan terarah 

sepenuhnya kepada irādah Allah, sehingga kedekatan menjadi realitas batin yang 

terus hadir tanpa disadari sebagai hasil.7 

 Dengan demikian, secara komparatif dapat disimpulkan bahwa perbedaan 

antara al-Ghazali dan Ibnu Aṭha’illah as-Sakandari tidak terletak pada tujuan 

 
 7asy-Syarkawi, Al-Hikam, 272. 



70 
 

  
 

esensial mahabbah, melainkan pada fokus orientasi kesadaran ruhani yang 

ditekankan. Al-Ghazali menitikberatkan mahabbah pada pengolahan kesadaran 

hamba melalui ma‘rifat yang melahirkan rida dan qurb secara progresif, 

sedangkan Ibnu ‘Aṭha’illah menekankan pergeseran struktur kesadaran dan 

kehendak menuju keselarasan total dengan kehendak Ilahi. Kedua pendekatan ini 

tidak bersifat kontradiktif, melainkan saling melengkapi dalam menggambarkan 

dinamika mahabbah sebagai puncak kehidupan spiritual dalam tradisi tasawuf 

Islam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71 
 

  
 

Pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Atha’illah 

Persamaan Perbedaan 

Defenisi mahabbah • Keduanya memandang 

mahabbah sebagai cinta batin 

kepada Allah yang 

mengarahkan seluruh orientasi 

hidup dan bukan sekadar emosi 

lahiriah. 

• Perbedaan dari 

kedua tokoh tersebut 

ialah terlelak pada, 

sumber pengetahuan 

seseorang itu. 

Jalan Menuju 

Mahabbah 

• Keduanya menempatkan 

proses spiritual sebagai jalan 

menuju mahabbah 

• perbedaan 

mendasar antara kedua 

tokoh terletak pada titik 

tekan metodologis dalam 

perjalanan mahabbah  

 

Tanda Tanda 

Mahabbah  

 

 

 

 

• Keduanya menegaskan 

bahwa mahabbah tampak dari 

perubahan batin dan perilaku 

lahir yang konsisten dalam 

ketaatan. 

• Tidak ada 

perbedaan yang 

signifikan mengenai 

tanda-tanda mahabbah  

Tujuan Mahabbah • Tujuan akhir keduanya 

adalah kedekatan total dengan 

Allah dan tertatanya jiwa dalam 

cinta Ilahi. 

• Perbedaan nya 

pada titik fokus orientasi 

kesadaran ruhani yang 

ditekankan 


