BAB IV

ANALISIS KONSEP MAHABBAH AL-GHAZALI DAN IBNU
ATHA’TLLAH AS-SAKANDARI

A. Persamaan dan Perbedaan Defenisi Mahabbah al-Ghazali dan Ibnu
Atha’illah al-Sakandari

Dari pemaparan-pemaparan yang terdapat dalam bab tiga, maka penulis
menemukan persamaan dan perbedaan dalam hal Mahabbah merupakan cinta
batin yang tertuju kepada Allah sebagai sumber kesempurnaan, kebaikan, dan
kelezatan hakiki. Dalam perspektif al-Ghazali, mahabbah adalah kecenderungan
batin alami (al-mayl al-thabi 7) yaitu pengenalan mendalam terhadap keindahan,
kebaikan, dan kesempurnaan Allah. Cinta kepada Allah lahir ketika jiwa
mengenali kesempurnaan-Nya dan menemukan kesesuaian antara tabiatnya
dengan objek cinta yang hakiki, sehingga hati tertarik secara batiniah dan
terdorong untuk mendekat kepada-Nya. Dengan demikian, bagi al-Ghazali,
pengetahuan adalah fondasi lahirnya mahabbah, dan cinta yang tulus hanya
mungkin muncul dari pengenalan yang benar. !

Sebaliknya, menurut Ibnu Atha’illah al-Sakandari, mahabbah adalah
keadaan spiritual khusus yang lahir dari dorongan Ilahi. Hamba yang dipilih Allah
menerima tarikan batin yang menumbuhkan cinta murni dan pamrih bebas kepada

Sang Kekasih. Mahabbah dalam pandangannya bukan sekadar hasil usaha,

refleksi, atau ibadah intens, tetapi merupakan anugerah khusus dari Allah yang

'al-Ghazali, Thya Ulumiddin 9, 193.

64



65

menempatkan hamba pada kedekatan batin yang total dengan-Nya. Dengan kata
lain, cinta ini muncul karena kehendak Allah, bukan semata-mata dari amal atau
pengetahuan manusia.’

Persamaan antara kedua pandangan ini terletak pada pengakuan bahwa
mahabbah adalah cinta batin yang murni dan tertuju kepada Allah. Baik al-
Ghazali maupun Ibn Atha’illah sepakat bahwa mahabbah menuntun hamba pada
kedekatan spiritual dengan Sang Pencipta, menjadikannya pusat perhatian dan
fokus hati. Keduanya juga menekankan bahwa mahabbah bukan cinta duniawi
atau sekadar keterikatan emosional, tetapi cinta yang bersifat batiniah, spiritual,
dan transformatif.

Perbedaan dari kedua tokoh tersebut ialah terlelak pada, sumber
pengetahuan, al-Ghazali memandang bahwa mahabbah itu lahir dari pengenalan
terhadap sifat dan af'a/l Allah sehingga menghasilkan buah yaitu mahabbah,
sedangkan Ibnu Athaillah mahabbah itu lahir dari pemberian Allah atau bisa di
sebut mawhibah melalui keadaan seseorang itu.. Dengan demikian, mahabbah
dapat dipahami sebagai konsep yang menggabungkan pengetahuan dan fitrah
manusia menurut al-Ghazali, serta karunia dan ketulusan batin menurut Ibn
Atha’illah, keduanya menegaskan bahwa cinta kepada Allah adalah inti perjalanan
spiritual dan tujuan tertinggi kehidupan manusia.

B. Persamaan dan Perbedaan Jalan Mahabbah Kepada Allah
Berdasarkan hasil analisis terhadap pemikiran al-Ghazali, dapat dipahami

bahwa jalan menuju mahabbah ditempuh melalui pendekatan intelektual dan

2asy-Syarkawi, AI-Hikam, 371.



66

kontemplasi, yakni fafakkur dan i‘tibar terhadap af‘al Allah. al-Ghazali
memandang bahwa seluruh realitas alam semesta merupakan manifestasi
perbuatan Allah dengan tanda-tanda kekuasaan, keajaiban-Nya, dan keagungan-
Nya. Oleh karena itu, perintah Al-Qur’an untuk bertadabbur diposisikan sebagai
sarana paling mudah dan efektif untuk menumbuhkan ma rifah. Karena semakin
mengenal Allah, semakin kuat pula cinta kepada-Nya.?

Sementara itu, Ibnu Atha’illah al-Sakandari memetakan jalan menuju
mahabbah melalui jalan ‘abid (ibadah) dan jalan zahid (zuhud). Jalan ‘abid
merepresentasikan pendekatan praktis-etik, di mana kedekatan kepada Allah
dibangun melalui konsistensi ibadah lahiriah yang dilandasi agar dicintai oleh
Allah dan diberikan anugerah-Nya. Tahap ini berfungsi sebagai fondasi
mendekatkan diri dengan Allah, meskipun orientasinya masih kuat pada amal dan
kondisi diri. Adapun jalan zahid menekankan pelepasan keterikatan hati dari
dunia, sehingga fokus batin tidak terpecah oleh selain Allah.*

Secara komparatif, perbedaan mendasar antara kedua tokoh terletak pada
titik tekan metodologis dalam perjalanan mahabbah. al-Ghazali menekankan
internalisasi makna af‘al Allah melalui tafakkur dan /’tibar sebagai sarana untuk
mengenal-Nya, sedangkan Ibnu Atha’illah menekankan disiplin amal dan
penyucian keterikatan dunia sebagai sarana menuju dicintai-Nya. Kendati
demikian, keduanya bertemu pada tujuan yang sama, yakni tercapainya
pandangan batin yang mampu menyaksikan kehadiran Allah dalam segala

sesuatu. Pada tahap inilah kegelisahan spiritual sirna, ibadah tidak lagi dirasakan

3al-Ghazali, Thya Ulumiddin 9, 241.
4asy-Syarkawi, AI-Hikam, 186.



67

sebagai beban, dan dunia tidak lagi menjadi penghalang, melainkan wasilah
menuju mahabbah yang utuh dan tenang.

C. Persamaan dan Perbedaan Tanda-Tanda Mahabbah Menurut al-
Ghazali dan Ibnu Atha’illah al-Sakandari

Berdasarkan pemaparan tanda-tanda mahabbah menurut al-Ghazali dan
Ibnu Atha’illah pada bagian sebelumnya, dapat dianalisis bahwa kedua tokoh ini
sama-sama memahami mahabbah sebagai kondisi batin yang bersifat
transformatif dan berpengaruh langsung terhadap perilaku lahiriah seorang hamba.

Dalam perspektif al-Ghazali, tanda-tanda mahabbah lebih bersifat afektif
dan reflektif. Mahabbah tercermin dalam kecenderungan hati untuk selalu
mengingat Allah, menikmati munajat, merasa berat ketika lalai, serta merasakan
ketenteraman dalam ketaatan. la menekankan dimensi pengalaman batin, seperti
kerinduan, kesedihan karena jauh dari Allah, dan kenikmatan spiritual dalam
ibadah. Bahkan rasa takut dan ketundukan yang menyertai cinta dipahami sebagai
bentuk pengagungan terhadap keagungan Allah, bukan sebagai kontradiksi dari
mahabbah. Dengan demikian, mahabbah menurut al-Ghazali tumbuh secara
bertahap sebagai pendalaman kualitas hati, yang puncaknya adalah keikhlasan dan
kemampuan menyembunyikan cinta agar terjaga dari riya.’

Sementara itu, Ibnu Atha’illah memahami mahabbah dengan penekanan
pada dominannya kehendak Allah atas diri hamba. Tanda-tanda mahabbah tidak
hanya dilihat dari rasa batin, tetapi dari keterarahan hidup secara total kepada
Allah. zikir, ketaatan, pelayanan, dan pengorbanan dipahami sebagai ekspresi

konkret bahwa cinta telah menguasai pikiran, kehendak, dan perbuatan. Dalam

Sal-Ghazali, IThya Ulumiddin 9, 264—68.



68

pandangan ini, mahabbah tidak berhenti pada kenikmatan spiritual, tetapi
menuntut konsistensi amal, disiplin ketaatan, serta kemampuan memposisikan
dunia hanya sebagai sarana, bukan tujuan. Mahabbah sejati tercapai ketika Allah
menjadi orientasi utama dalam setiap pilihan hidup.¢

Secara komparatif, dapat disimpulkan bahwa al-Ghazali memandang
tanda-tanda mahabbah dari sisi kedalaman rasa dan kehalusan hati, sedangkan
Ibnu Atha’illah menilainya dari sisi dominasi cinta terhadap struktur kehidupan
hamba. Perbedaan ini tidak menunjukkan pertentangan yang signifikan,
melainkan saling melengkapi.

Dengan demikian, tanda-tanda mahabbah menurut al-Ghazali dan Ibnu
Atha’illah menunjukkan dua wajah mahabbah yang saling berkaitan: mahabbah
sebagai pengalaman batin yang halus dan mahabbah sebagai kekuatan spiritual
yang mengarahkan seluruh hidup. Keduanya menegaskan bahwa mahabbah tidak
cukup hanya dirasakan, tetapi harus melahirkan transformasi kepribadian menuju

ketaatan, keikhlasan, dan kedekatan yang hakiki dengan Allah Swt.

D. Persamaan dan Perbedaan Tujuan Mahabbah al-Ghazali dan Ibnu
Atha’Illah al-Sakandari

Berdasarkan uraian konseptual pada bab sebelumnya, dapat dianalisis
bahwa al-Ghazali dan Ibnu Atha’illah sama-sama menempatkan mahabbah
sebagai puncak perjalanan spiritual seorang hamba. Keduanya sepakat bahwa
mahabbah merupakan kondisi tertinggi relasi antara hamba dan Allah, yang

meniscayakan keterlepasan hati dari selain-Nya. Namun demikian, perbedaan di

Sasy-Syarkawi, AI-Hikam, 119.



69

antara kedua tokoh ini terletak pada corak penekanan tujuan akhir dan arah
pengolahan kesadaran batin dalam pengalaman mahabbah tersebut.

al-Ghazali memandang tujuan mahabbah dalam kerangka proses spiritual
yang bertahap dan edukatif, yang berpijak pada pendalaman ma rifat. Semakin
sempurna pengenalan seorang hamba terhadap Allah, semakin kuat pula
mahabbah yang terbangun, hingga melahirkan sikap rida terhadap seluruh
ketentuan-Nya. Rida dan kedekatan (qurb) menjadi indikator kematangan
mahabbah, karena hati telah sampai pada keadaan menerima kehendak Allah
dengan penuh ketenangan. Dalam perspektif ini, relasi cinta masih
mempertahankan kesadaran hamba sebagai subjek yang mencintai, meskipun
berada dalam kedekatan spiritual yang tinggi.

Sebaliknya, Ibnu Atha’illah menekankan tujuan mahabbah sebagai
transformasi batin yang lebih mendalam, yaitu berubahnya orientasi kehendak
hamba agar sepenuhnya selaras dengan kehendak Ilahi. Pada tahap ini, kesadaran
hamba tidak lagi diarahkan pada pencapaian rida atau kedekatan sebagai tujuan
yang disadari, karena orientasi tersebut dikhawatirkan menyisakan kepentingan
diri yang halus. Mahabbah sejati, menurut Ibnu Atha’illah, terwujud ketika
kehendak personal tidak lagi mendominasi, melainkan tunduk dan terarah
sepenuhnya kepada iradah Allah, sehingga kedekatan menjadi realitas batin yang
terus hadir tanpa disadari sebagai hasil.”

Dengan demikian, secara komparatif dapat disimpulkan bahwa perbedaan

antara al-Ghazali dan Ibnu Atha’illah as-Sakandari tidak terletak pada tujuan

Tasy-Syarkawi, AI-Hikam, 272.



70

esensial mahabbah, melainkan pada fokus orientasi kesadaran ruhani yang
ditekankan. Al-Ghazali menitikberatkan mahabbah pada pengolahan kesadaran
hamba melalui ma‘rifat yang melahirkan rida dan qurb secara progresif,
sedangkan Ibnu ‘Atha’illah menekankan pergeseran struktur kesadaran dan
kehendak menuju keselarasan total dengan kehendak Ilahi. Kedua pendekatan ini
tidak bersifat kontradiktif, melainkan saling melengkapi dalam menggambarkan
dinamika mahabbah sebagai puncak kehidupan spiritual dalam tradisi tasawuf

Islam.



71

Pemikiran

Al-Ghazali dan Ibnu Atha’illah

Persamaan

Perbedaan

Defenisi mahabbah

. Keduanya memandang
mahabbah sebagai cinta batin

kepada Allah

yang
mengarahkan seluruh orientasi
hidup dan bukan sekadar emosi

lahiriah.

J Perbedaan  dari
kedua tokoh tersebut
ialah  terlelak  pada,
sumber pengetahuan

seseorang itu.

Jalan

Mahabbah

Menuju

o Keduanya menempatkan
proses spiritual sebagai jalan

menuju mahabbah

J perbedaan
mendasar antara kedua
tokoh terletak pada titik
tekan metodologis dalam

perjalanan mahabbah

Tanda
Mahabbah

Tanda

o Keduanya menegaskan
bahwa mahabbah tampak dari
perubahan batin dan perilaku
lahir yang konsisten dalam

ketaatan.

° Tidak ada

perbedaan yang
signifikan mengenai

tanda-tanda mahabbah

Tujuan Mahabbah

o Tujuan akhir keduanya
adalah kedekatan total dengan
Allah dan tertatanya jiwa dalam

cinta Ilahi.

. Perbedaan nya
pada titik fokus orientasi
kesadaran ruhani yang

ditekankan




