
72 
 

Bab V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

 Berdasarkan uraian dan analisis yang telah dijelaskan pada bab-bab 

sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa menurut al-Ghazali. Mahabbah adalah 

ungkapan tentang ketertarikan alamiah terhadap sesuatu yang dianggap lezat (al-

mayl al-ṭabī‘ī) yang muncul dari pengenalan atau ma‘rifah terhadap 

kesempurnaan Allah, di mana hati tertarik pada kelezatan, kebaikan, dan 

keindahan-Nya. Cinta kepada Allah lahir ketika jiwa mengenali kesempurnaan-

Nya dan menemukan kesesuaian antara tabiatnya dengan objek cinta yang hakiki. 

Sebaliknya, menurut Ibn Aṭha’illah as-Sakandari, mahabbah adalah suatu keadaan 

spiritual, ketika seorang hamba mencintai Allah tanpa mengharapkan imbalan apa 

pun dari-Nya. Cinta sejati tidak ditandai oleh keinginan memperoleh sesuatu dari 

Sang Kekasih, tetapi oleh kerelaan memberi, berkorban, dan memuliakan-Nya.  

 Setelah menguraikan pandangan mengenai defenisi mahabbah menurut al-

Ghazali dan Ibn Aṭha’illah as-Sakandari secara mendalam, penting untuk 

meninjau titik temu serta perbedaan mendasar antara keduanya. Perbandingan ini 

bertujuan untuk menegaskan bagaimana masing-masing tokoh memahami konsep 

mahabbah, sekaligus menunjukkan corak pendekatan mereka dalam 

menggambarkan hubungan cinta antara hamba dan Allah. Dengan demikian, 

uraian berikut merangkum persamaan dan perbedaan inti dari pandangan 

kedua tokoh tersebut.  



73 
 

  
 

 al-Ghazali dan Ibnu Aṭha’illah as-Sakandari sama-sama memaknai 

mahabbah sebagai cinta batin yang mendalam kepada Allah yang mengarahkan 

seluruh orientasi hidup seorang hamba. Mahabbah dipahami bukan sekadar emosi 

lahiriah, melainkan sebagai inti perjalanan spiritual dan poros pembentukan 

kepribadian ruhani. Perbedaan utama keduanya terletak pada aspek epistemologis 

hadirnya mahabbah: al-Ghazali menekankan ma‘rifat dan refleksi kesadaran 

sebagai sumber lahirnya cinta, sedangkan Ibnu Aṭha’illah memandang mahabbah 

sebagai anugerah Ilahi yang dianugerahkan langsung oleh Allah. 

 Dalam hal jalan menuju mahabbah, keduanya sepakat bahwa proses 

spiritual merupakan sarana utama, namun berbeda dalam titik tekan metodologis. 

al-Ghazali lebih menekankan pendekatan rasional-kontemplatif seperti tafakkur 

dan i‘tibar, sementara Ibnu Aṭha’illah menitikberatkan pada praksis-spiritual 

seperti ibadah, zuhud, dan penyerahan diri. Adapun tanda-tanda mahabbah 

dipahami secara sejalan, yakni tampak pada perubahan batin dan perilaku lahir 

yang konsisten dalam ketaatan. Pada aspek tujuan, keduanya sama-sama 

mengarah pada kedekatan total dengan Allah, meskipun Perbedaan nya pada titik 

fokus orientasi kesadaran ruhani yang ditekankan al-Ghazali menekankan ridha 

dan qurb sebagai hasil buah mahabbah, sedangkan Ibnu Aṭha’illah menekankan 

penyelarasan kehendak hamba dengan kehendak Allah. 

 

 

 

 



74 
 

  
 

B. Saran 

 Ada sejumlah saran berdasarkan hasil penelitian tersebut, khususnya 

sebagai berikut: 

1. Penulis merekomendasikan agar penelitian selanjutnya dapat mengkaji 

konsep mahabbah dengan memperluas objek kajian, baik melalui 

pemikiran tokoh tasawuf lainnya maupun dengan menggunakan 

pendekatan metodologis yang berbeda. Hal ini diharapkan dapat 

memperkaya khazanah keilmuan tasawuf dan memberikan gambaran yang 

lebih komprehensif tentang konsep mahabbah dalam spiritualitas Islam. 

2. Penelitian ini dapat menjadi dasar pengembangan kurikulum dan 

pembinaan akademik di lingkungan UIN. Integrasi nilai-nilai mahabbah 

dalam pembelajaran, pengajaran, dan pembinaan mahasiswa dapat 

meningkatkan kualitas pendidikan spiritual, memperkuat karakter, serta 

menumbuhkan kesadaran moral dan etika dalam kehidupan akademik. Hal 

ini sejalan dengan visi UIN sebagai lembaga pendidikan tinggi yang 

mengedepankan pencapaian unggul dan berakhlak. 

3. Penelitian mengenai konsep mahabbah menurut al-Ghazali dan Ibnu 

Atha’illah juga memberikan manfaat yang signifikan bagi masyarakat 

luas. Pertama, penelitian ini membantu masyarakat memahami pentingnya 

cinta batin kepada Allah dan kasih sayang terhadap sesama, sehingga 

dapat menumbuhkan sikap toleransi, kepedulian sosial, dan harmoni dalam 

kehidupan sehari-hari. 

 


