Bab V

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan uraian dan analisis yang telah dijelaskan pada bab-bab
sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa menurut al-Ghazali. Mahabbah adalah
ungkapan tentang ketertarikan alamiah terhadap sesuatu yang dianggap lezat (al-
mayl al-tabt‘'t) yang muncul dari pengenalan atau ma‘rifah terhadap
kesempurnaan Allah, di mana hati tertarik pada kelezatan, kebaikan, dan
keindahan-Nya. Cinta kepada Allah lahir ketika jiwa mengenali kesempurnaan-
Nya dan menemukan kesesuaian antara tabiatnya dengan objek cinta yang hakiki.
Sebaliknya, menurut Ibn Atha’illah as-Sakandari, mahabbah adalah suatu keadaan
spiritual, ketika seorang hamba mencintai Allah tanpa mengharapkan imbalan apa
pun dari-Nya. Cinta sejati tidak ditandai oleh keinginan memperoleh sesuatu dari
Sang Kekasih, tetapi oleh kerelaan memberi, berkorban, dan memuliakan-Nya.

Setelah menguraikan pandangan mengenai defenisi mahabbah menurut al-
Ghazali dan Ibn Atha’illah as-Sakandari secara mendalam, penting untuk
meninjau titik temu serta perbedaan mendasar antara keduanya. Perbandingan ini
bertujuan untuk menegaskan bagaimana masing-masing tokoh memahami konsep
mahabbah, sekaligus menunjukkan corak pendekatan mereka dalam
menggambarkan hubungan cinta antara hamba dan Allah. Dengan demikian,
uraian berikut merangkum persamaan dan perbedaan inti dari pandangan

kedua tokoh tersebut.

72



73

al-Ghazali dan Ibnu Atha’illah as-Sakandari sama-sama memaknai
mahabbah sebagai cinta batin yang mendalam kepada Allah yang mengarahkan
seluruh orientasi hidup seorang hamba. Mahabbah dipahami bukan sekadar emosi
lahiriah, melainkan sebagai inti perjalanan spiritual dan poros pembentukan
kepribadian ruhani. Perbedaan utama keduanya terletak pada aspek epistemologis
hadirnya mahabbah: al-Ghazali menekankan ma‘rifat dan refleksi kesadaran
sebagai sumber lahirnya cinta, sedangkan Ibnu Atha’illah memandang mahabbah
sebagai anugerah Ilahi yang dianugerahkan langsung oleh Allah.

Dalam hal jalan menuju mahabbah, keduanya sepakat bahwa proses
spiritual merupakan sarana utama, namun berbeda dalam titik tekan metodologis.
al-Ghazali lebih menekankan pendekatan rasional-kontemplatif seperti tafakkur
dan i‘tibar, sementara Ibnu Atha’illah menitikberatkan pada praksis-spiritual
seperti ibadah, zuhud, dan penyerahan diri. Adapun tanda-tanda mahabbah
dipahami secara sejalan, yakni tampak pada perubahan batin dan perilaku lahir
yang konsisten dalam ketaatan. Pada aspek tujuan, keduanya sama-sama
mengarah pada kedekatan total dengan Allah, meskipun Perbedaan nya pada titik
fokus orientasi kesadaran ruhani yang ditekankan al-Ghazali menekankan ridha
dan qurb sebagai hasil buah mahabbah, sedangkan Ibnu Atha’illah menekankan

penyelarasan kehendak hamba dengan kehendak Allah.



74

B. Saran

Ada sejumlah saran berdasarkan hasil penelitian tersebut, khususnya

sebagai berikut:

1.

Penulis merekomendasikan agar penelitian selanjutnya dapat mengkaji
konsep mahabbah dengan memperluas objek kajian, baik melalui
pemikiran tokoh tasawuf lainnya maupun dengan menggunakan
pendekatan metodologis yang berbeda. Hal ini diharapkan dapat
memperkaya khazanah keilmuan tasawuf dan memberikan gambaran yang
lebih komprehensif tentang konsep mahabbah dalam spiritualitas Islam.

Penelitian ini dapat menjadi dasar pengembangan kurikulum dan
pembinaan akademik di lingkungan UIN. Integrasi nilai-nilai mahabbah
dalam pembelajaran, pengajaran, dan pembinaan mahasiswa dapat
meningkatkan kualitas pendidikan spiritual, memperkuat karakter, serta
menumbuhkan kesadaran moral dan etika dalam kehidupan akademik. Hal
ini sejalan dengan visi UIN sebagai lembaga pendidikan tinggi yang

mengedepankan pencapaian unggul dan berakhlak.

. Penelitian mengenai konsep mahabbah menurut al-Ghazali dan Ibnu

Atha’illah juga memberikan manfaat yang signifikan bagi masyarakat
luas. Pertama, penelitian ini membantu masyarakat memahami pentingnya
cinta batin kepada Allah dan kasih sayang terhadap sesama, sehingga
dapat menumbuhkan sikap toleransi, kepedulian sosial, dan harmoni dalam

kehidupan sehari-hari.



