BAB IV

HASIL PENELITIAN DAN ANALISIS DATA

A.Deskripsi Lokasi Penelitian

Deskripsi lokasi penelitian merupakan gambaran umum tentang wilayah
yang menjadi tempat penelitian, data deskriptif mengenai lokasi penelitian ini ber-
dasarkan dari dokumen kependudukan Desa Sungai Madang Kecamatan Sungai
Tabuk Kabupaten Banjar.

1. Letak Geografis

Desa Sungai Madang merupakan bagian dari desa Gudang Hirang, tapi lebih
sering disebut desa Sungai Madang karena letaknya dipinggiran Sungai Madang.
Desa ini termasuk dalam 21 desa di Kecamatan Sungai Tabuk, Kabupaten Banjar.
Kecamatan Sungai Tabuk memiliki luas 147,30 km? dengan jumlah penduduk
52.675 jiwa. Jarak desa ini antara ibu kota kecamatan sekitar + 1 km. Adapun jarak
ke ibu kota Kabupaten Banjar sekitar + 25 km dan jarak dengan Kota Banjarmasin
+ 5 km.

Desa Sungai Madang adalah desa yang tidak terlalu luas, hanya memiliki 2
RT, dengan kondisi jalan belum beraspal. Alat tranportasi menuju dari satu desa ke
desa lainnya menggunakan sepeda motor, mobil, dan juga kelotok (alat tranportasi
sungai).

Desa ini terletak di Jalan Martapura Lama yang menghubungkan perbatasan
Kabupaten Banjar dengan Kota Banjarmasin. Keadaan alam di Desa Sungai

Madang Kecamatan Sungai Tabuk Kabupaten Banjar merupakan dataran rendah,

48



49

persawahan, dan aliran sungai. Sebagian besar daerah di Sungai Madang adalah
merupakan lahan pertanian, desa ini memiliki ciri khas yang dikenal sebagai daerah
perkebunan limau madang.
2. Keadaan Penduduk
Keadaan penduduk mengacu pada total orang yang tinggal di suatu wilayah
tertentu. Berdasarkan data yang diperoleh jumlah keadaan penduduk pada tahun
2024, Desa Sungai Madang memiliki dua Rt dengan luas 6,80 km?, jumlah kepala
keluarga 116, kepadatan penduduk 511, rata rata penduduk per km? adalah 222,
laki-laki = 289, perempuan = 761.
3. Mata Pencaharian
Berdasarkan dari letak geografis, Desa Sungai Madang adalah daerah data-
ran yang sebagian besar merupakan lahan pertanian. Mata pencaharian mayoritas
penduduk Desa Sungai Madang adalah sebagai petani dan buruh tani. Meskipun
ada juga dari mereka yang menjadi PNS, pedagang, dan swasta.
4. Keadaan Pendidikan
Sebagian besar masyarakat Desa Sungai Madang Hanya dapat mengikuti
pendidikan sampai tingkat sekolah dasar (SD) dan hanya sedikit dari mereka yang
melanjutkan sampai tingkat perguruan tinggi. Bahkan untuk melanjutkan
pendidikan ke tingkat SLTP dan SLTA harus pergi ke daerah lain yang terdekat,
seperti Sungai Lulut atau daerah lain di Kecamatan yang menyediakan lembaga
pendidikan formal setingkat SLTP dan SLTA.

5. Keadaan Sosial Keagamaan dan sarana



50

Penduduk Desa Sungai Madang hanya menganut satu agama. Agama se-
luruh masyarakat disana adalah islam dan sangat agamis dalam memperankan
peribadatan. Adapun sarana sampai saat ini hanya memiliki 2 buah tempat ibadah,
yaitu 1 buah mesjid dan musala serta 3 buah sarana pendidikan, yaitu SD, Ml, dan
TPA.

Kehidupan sosial keagamaan masyarakat Islam di Desa Sungai Madang ber-
jalan dengan baik. Di desa ini terdapat majelis taklim khusus yang rutin diadakan
setiap minggu. Majelis taklim ini terbuka untuk umum, dan masyarakat juga dapat
melaksanakan salat lima waktu secara berjemaah. Hal ini menunjukkan bahwa ke-
hidupan keagamaan di desa tersebut cukup baik, karena pendidikan agama telah
diajarkan sejak dini. Meskipun sibuk bekerja mencari rezeki, masyarakat tetap men-
gutamakan agama. Selain itu, mereka juga memiliki berbagai tradisi yang telah di-
wariskan sejak zaman nenek moyang. Salah satu contohnya adalah tradisi Batapung
Tawar yang hampir semua warga lakukan.

Adat atau tradisi di desa ini umumnya diikuti oleh mereka yang sudah
menetap lama di Desa Sungai Madang, meskipun ada juga pendatang. Namun, para
pendatang tersebut biasanya berasal dari provinsi yang sama, sehingga kemung-
kinan besar memiliki adat istiadat yang serupa.

6. Pemerintah Desa

Berdasarkan peraturan dalam negeri No.1 tahun 1981 pasal 2, Desa Gudang
Hirang Kecamatan Sungai Tabuk merupakan unit pelaksana administrasi terkecil
dalam struktur pemerintah di Indonesia. Desa ini berada pada tingkat paling bawah

dalam sistem pemerintahan dan dipimpin oleh seorang pembakal/kepala desa,



51

dengan susunan organisasi sebagai berikut:

Kepala Desa : Syahrani
Sekretaris : Subhan, S.Pd.1
Kasi Pemerintahan . Istigamah, S.Pd.I

Kasi kesejahteraan dan Pelayanan : Rusdiansyah, S.Sos

Kaur Umum dan perencanaan : Rizali Hadi
Kaur Keuangan : M. Amin Fuadi
Kepala lingkungan | : Dalin

Kepala lingkungan Il : Abdullah Masdi
Staf Umum : Ahmad Rifani

B. Hasil Penelitian
1. Prosesi Tradisi Batapung Tawar
a. Sejarah

Tradisi Batapung Tawar awal mulanya sudah ada sejak dulu, namun mun-
culnya tradisi ini di Desa Sungai Madang dibawa oleh keturunan Pangeran Anta-
sari. Salah satu responden dari seorang pelaksana Batapung Tawar mengungkap-
kan:

“Batapung Tawar ni dasar dari leluhur aku, iya pangeran antasari. jadi
awal awalnya tu pangeran antasari Batapung Tawar gasan mengerubutakan
keluarga, mambarasihi pusaka bistu sidin tapung tawari tadih, nah pas Pangeran
Antasari meninggal sidin meniggalkan Batapung Tawar gasan anak cucu, jadilah
Batapung Tawar ni masih digawi jadi tradisi sampai wabhini, tapi kalo nang mem-

bawa tapung tawar ka sungai madang ni iya datu ku”*

Batapung Tawar sudah ada sejak nenek moyang saya, yaitu Pangeran

1 Aidi Rahman, “Pelaksana Batapung tawar, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai
Madang,” 12 Maret 2025.



52

Antasari. Pada awalnya Pangeran Antasari melakukan Batapung Tawar ini untuk
mengumpulkan keluarga dan membersihkan pusaka. Semenjak pangeran Antasari
wafat, dia meniggalkan Batapung Tawar untuk keturunan, kemudian jadilah tradisi
ini masih dilaksanakan sampai sekarang, tapi yang membawa tradisi Batapung Ta-
war ke Sungai madang adalah datu saya.

Berdasarkan hasil wawancara yang dilakukan, tradisi Batapung Tawar telah
ada sejak zaman nenek moyang, khususnya dimulai dari Pangeran Antasari.
Menurut narasumber, pada masa itu beliau melakukan ritual ini dengan tujuan un-
tuk mengumpulkan keluarga besar sekaligus membersihkan pusaka sebagai bentuk
penghormatan terhadap leluhur. Setelah Pangeran Antasari wafat, tradisi ini secara
turun-temurun diwariskan kepada keturunannya dan tetap dilestarikan hingga Kini.

Narasumber menjelaskan lebih lanjut bahwa tradisi Batapung Tawar
kemudian dibawa dan diperkenalkan ke daerah Sungai Madang oleh seorang datu
yang merupakan leluhur mereka. Proses penyebaran tradisi ini dilakukan sebagai
upaya untuk menjaga kelestarian nilai-nilai budaya yang diwariskan Pangeran
Antasari hingga saat ini.

1) Persiapan Batapung Tawar

Tradisi Batapung Tawar dilaksanakan pada bulan muharram disetiap ta-
hunnya akan tetapi ada beberapa perayaan yang didalamnya terdapat Batapung Ta-
war. Perlengkapan yang perlu disiapkan ketika pelaksanaan, salah satu responden
yang peneliti temui, dia mengatakan:

“Nang disiapkan tu baras kuning, baras kuning tu baras yang dianui janar

lawan nang maulah tu kada bulih urang nang masih haid artinya urang yang sudah
tuha, bistu siapakan banyu putih, minyak likat baboreh bisa aja wan minyak harum



53

lawan daun pandan gasan mepupuhinya .2

Yang perlu disiapkan adalah beras kuning, beras kuning adalah beras yang
diwarnai dengan kunyit dengan syarat yang membuat adalah orang yang sudah
tidak haid, berarti orang yang sudah tua, kemudian disediakan air putih dan minyak
baboreh, jika tidak ada bisa diganti dengan minyak harum, kemudian sediakan daun
panan untuk memercikkannya.

Berdasarkan penjelasan narasumber, ada beberapa perlengkapan yang harus
disiapkan dalam Batapung Tawar. Yang utama adalah beras kuning, yaitu beras
biasa yang diberi warna kuning menggunakan kunyit. Menurut tradisi, proses
pembuatan beras kuning ini harus dilakukan oleh perempuan yang sudah tidak haid
lagi, biasanya dari kalangan wanita yang sudah berusia lanjut. Selain itu, perlu
disediakan air putih dan minyak baboreh. Jika minyak baboreh sulit didapatkan,
bisa digantikan dengan minyak wangi biasa. Narasumber menambahkan bahwa
daun pandan juga merupakan komponen penting dalam prosesi ini. Daun ini
digunakan sebagai alat untuk memercikkan air.

2) Pelaksanaan Batapung Tawar

Tradisi Batapung Tawar di Desa Ini dilaksanakan pada saat perayaan awal
muharram yaitu atur dahar, batasmiyah, bulik dari Rantauan dan mahanyari banih,
pelaksanaannya sesuai dengan keterangan yang diberikan oleh responden:

“Batapung Tawar ni digawi pas urang tulak lawan bulik marantau, pas
awal muharram, batasmiyah, lawan pas mahanyari banih. Disatiap acara tu
balain-lain menapung tawarinya. Kalu pas bulik marantau lawan batasmiyah tu

tapung tawarinya dianukan keawak urangnya tadih, nah kalunya pas awal tahun

tu tapung tawarinya tu di percikkan ke urang nang hadir, kalunya pas mahanyari

banih, banihnya tu nang di tapung tawari” 3

2 Aidi Rahman, “Pelaksana Batapung tawar, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai
Madang,” 12 Maret 2025.
% Aidi Rahman, “Pelaksana Batapung tawar, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai



54

“Batapung Tawar dilaksanakan ketika ada orang yang ingin pergi dan da-
tang dari perantauan, ketika awal muharam, betasmiyah dan ingin memanam padi.
Setiap perayaan berbeda-beda cara menapung tawarinya. Cara manapung tawari
batasmiyah dan orang yang datang dari perantauan dengan memercikkan kebadan,
tetapi ketika acara Batapung Tawar diawal tahun, air nya itu dipercikkan ke orang
yang hadir. Dan untuk Batapung Tawar untuk menanam padi airnya dipercikkan ke
padi yang ingin ditanam”.

Berdasarkan penjelasan narasumber, tradisi Batapung Tawar dilaksanakan
pada beberapa momen penting dalam kehidupan masyarakat. Tradisi ini biasanya
dilakukan ketika ada anggota keluarga yang akan pergi atau baru kembali dari
perantauan, saat menyambut awal Muharram (Tahun Baru Hijriah), dalam acara
betasmiyah, serta ketika hendak memulai masa tanam padi. Narasumber
menekankan bahwa setiap pelaksanaan Batapung Tawar memiliki makna dan tata
cara yang berbeda-beda tergantung tujuannya.

Menurut keterangan narasumber, terdapat perbedaan dalam cara
pelaksanaan untuk berbagai acara. Untuk acara batasmiyah dan penyambutan orang
yang pulang dari perantauan, air Batapung Tawar dipercikkan langsung ke badan
orang yang bersangkutan. Sementara itu, ketika dilaksanakan di awal tahun (awal
Muharram), air Batapung Tawar dipercikkan kepada semua orang yang hadir dalam
acara tersebut.

Narasumber menambahkan bahwa untuk keperluan pertanian, khususnya

Madang,” 12 Maret 2025.



55

ketika hendak menanam padi, pelaksanaan Batapung Tawar memiliki cara yang
unik. Air yang telah didoakan ini dipercikkan langsung ke benih padi yang akan
ditanam.

3) Tata Cara Batapung Tawar

Pelaksanaan Batapung Tawar memiliki serangkaian tata cara yang berbeda-
beda, tergantung acara apa yang dilakukan. Menurut salah satu narasumber, dia
memaparkan bahwa:

“Di sungai madang ni urang Batapung Tawar tu gasan batasmiyah, atur
dahar, mahanyari banih, lawan urang yang datang lawan handak tulak marantau.
Lawan jua ngitu balain-lain manapung tawarinya tergantung inya handak apa
tadih. Kalunya tapung tawar gasan batasmiyah lawan gasan urang marantau tu

baca solawat aja, bistu hanyar inya di pupuhi jangan di tinggal jua pas
memupuhinya tu baca solawat jua inya, sholawat tu pang yang meulah barkas ”. 4

Hasil wawancara dengan salah satu narasumber menunjukkan bahwa tata
cara masyarakat di Desa Sungai Madang melakukan Batapung Tawar untuk acara
batasmiyah dan merantau hanya membaca selawat kemudian air Batapung Tawar
di percikkan kepada yang bersangkutan dengan diiringi dengan selawat pula.
Karena selawat itu yang memberi berkah.

Tidak hanya itu salah satu narasumber juga menjelaskan lebih lanjut tentang
tata cara Batapung Tawar untuk mahanyari banih dan atur dahar, dia menerangkan
bahwa:

“Kalu gasan atur dahar lawan mahanyari banih tu lain jua tata caranya
lawan bacaannya, atur dahar tu dimulai lawan baca doa selamat nah habis tu
hanyar ditapung tawari urang nang hadir semunyaan, pas manapung tawarinya tu
baca solawat jua, nah kalu gasan menyahari banih balain lagi am. Bacaan pas

mehanyari banih tu (assalamuaikum ya abu basar, assalamualaikum ya abu tutupi,
bawakan nang mana rajaki ulun, nang jauh parakakan nang di atas turunakan

4 Manah, “Tokoh Masyarakat, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai Madang,” 9 April
2025.



56

nang di bawah naikkakan, nang di kiri di kanan simpunakan wadah ulun berkat la
ilaha illa Allah Muhammadarrasulullah ”.°

Kalau untuk atur dahar dan mahanyari banih beda juga tata cara dan
bacaannya, atur dahar dimulai dengan doa selamat kemudian baru memercikkan
air Batapung Tawar tu untuk orang yang hadir keseluruhan, ketika manapung
tawarinya baca selawat, kalau untuk mahanyari banih beda lagi bacaannya. Bacaan
ketika mahanyari banih adalah (assalamualaikum ya abu basar, assalamualaikum
ya abu tutupi, datangkan yang mana rezeki saya, yang jauh dekatkan yang di atas
turunkan yang di bawah naikkan, yang di kiri di kanan rapikan kepada saya berkat
1a ilaha illa Allah Muhammadarrasulullah.)

Berdasarkan keterangan narasumber menunjukkan bahwa prosesi Batapung
Tawar dalam atur dahar dan mahanyari banih memiliki tata cara serta bacaan yang
berbeda. Atur dahar diawali dengan pembacaan doa selamat, kemudian dilanjutkan
dengan memercikkan air Batapung Tawar dengan daun pandan kepada seluruh
hadirin sebagai simbol keselamatan dan keberkahan. Saat manapung tawari
membaca selawat.

Sementara itu, mahanyari banih memiliki bacaan khusus yang lebih
spesifik, yakni memohon kelancaran rezeki. Bacaan dalam mahanyari banih ini
berbunyi: "Assalamualaikum ya Abu Basar, Assalamualaikum ya Abu Tutupi,
datangkan yang mana rezeki saya, yang jauh dekatkan, yang di atas turunkan, yang
di bawah naikkan, yang di kiri dan kanan kumpulkan kepada saya, berkat 1 iléha
illa Allah Muhammadarrasulullah.

2. Tujuan dan Manfaat Tradisi Batapung Tawar

Aidi Rahman, “Pelaksana Batapung tawar, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai
Madang,” 12 Maret 2025.



57

Tradisi Batapung Tawar merupakan adat masyarakat desa Sungai Madang
untuk silaturrahmi dan mendapat keberkahan dari Allah SWT. Menurut salah satu
narasumber dari seorang pelaksana Batapung Tawar dia mengatakan:

“Tujuan Batapung Tawar nih gasan marakatakan kulawarga, silaturrahmi

sekampung lawan gasan mendapat keberkahan. Urang nang rajin umpat Batapung

Tawar ni inya asa nyaman hidup, damai tentram maksudnya tu inya marasa cukup

tarus toh, padahal hidupnya sugih kada, tapi merasa nyaman tarus”.°

Tujuan Batapung Tawar ini untuk mempererat keluarga, silaturahmi dengan
orang kampung dan untuk mendapat keberkahan. Orang yang ikut Batapung Tawar
ini orangnya serasa hidupnya selalu nyaman, damai, dan tentram yaitu dia selalu
merasa cukup, padahal kehidupannya sederhana.

Berdasarkan penjelasan narasumber Batapung Tawar dalam tradisi Banjar
memiliki makna yang mendalam, terutama dalam mempererat ikatan kekeluargaan
dan silaturahmi dengan masyarakat sekitar. Ritual ini bukan sekadar tradisi biasa,
melainkan sarana untuk menciptakan harmoni sosial sekaligus memohon keberka-
han dalam kehidupan.

Dengan berpartisipasi dalam Batapung Tawar, seseorang diajak untuk
mengingat pentingnya kebersamaan dan saling menghargai sesama, baik keluarga
maupun tetangga. Bagi yang terlibat dalam prosesi Batapung Tawar, efek
psikologis dan spiritual yang dirasakan sangatlah nyata. Meskipun hidup secara se-
derhana, mereka merasakan ketenangan, kedamaian, dan kepuasan batin yang men-
dalam.

Hal ini terjadi karena Batapung Tawar tidak hanya membersihkan secara

6 Aidi Rahman, “Pelaksana Batapung tawar, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai
Madang,” 12 Maret 2025.



58

fisik melalui percikan air, tetapi juga menyucikan hati, menumbuhkan rasa syukur,
dan membuat seseorang merasa cukup dengan apa yang dimiliki. Secara tidak lang-
sung, Batapung Tawar juga berperan sebagai pengingat akan nilai-nilai kesederha-
naan dan kebahagiaan sejati yang tidak selalu diukur dari materi.

Tidak hanya itu, salah seorang tokoh masyarakat juga menjelaskan hal se-
rupa tentang tujuan dan manfaat dari Batapung Tawar:

“iya mintu tadih tujuan Batapung Tawar ni, kalonya yang batasmiyah rajin
tu sakira umur panjang babarkat, kalunya atur dahar supaya dapat berkat tentram
dihidupnya, lamunnya gasan yang marantau hagen mengkuur sumangatnya, nah
lamun mahanyari banih ni gasan mangiau ruh banih nih, karna semunyaan dibumi
ni baisian ruh”."

lya itu tadi tujuan Batapung Tawar ini, tujuan di batasmiyah untuk panjang
umur beberkah, di atur dahar supaya mendapat berkah berupa tentram hidupnya,
di marantau untuk mengkuur semangatnya, dan mahanyari banih untuk memanggil
ruh padi, karena semua yang di bumi mempunyai ruh.

Berdasarkan penjelasan narasumber, setiap pelaksanaan Batapung Tawar
memiliki tujuan spiritual yang spesifik sesuai konteks acaranya. Dalam acara ba-
tasmiyah, ritual ini bertujuan untuk memohon panjang umur dan keberkahan hidup.
Sementara pada acara Atur Dahar, tujuannya adalah agar keluarga memperoleh ke-
tenteraman hidup dan perlindungan dari Tuhan. Narasumber menegaskan bahwa
nilai-nilai spiritual inilah yang membuat tradisi ini tetap lestari di masyarakat.

Menurut keterangan lebih lanjut dari narasumber, Batapung Tawar untuk

orang yang akan merantau memiliki makna khusus sebagai penguat semangat dan

pelindung selama di perjalanan. Yang lebih unik adalah ritual Batapung Tawar

" Nur Jannah, “Tokoh Masyarakat, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai Madang,” 23
April 2025.



59

ketika mahanyari banih, narasumber menjelaskan bahwa tradisi ini berdasarkan ke-
percayaan bahwa segala sesuatu di bumi memiliki ruh, termasuk tanaman padi.
"Kita memanggil ruh padi melalui ritual ini agar tanaman tumbuh subur dan
menghasilkan panen melimpah,"” jelas narasumber.

Berdasarkan penjelasan narasumber menunjukkan bahwa perbedaan tujuan
dan pelaksanaan ritual ini menunjukkan kedalaman filosofi masyarakat dalam me-
mandang hubungan antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. Batapung Tawar
bukan sekadar tradisi, tapi merupakan media komunikasi spiritual yang
menyatukan tiga unsur penting: manusia, alam, dan Tuhan.

3. Pandangan Tokoh Agama Dan Masyarakat Tentang Tabarrukan Dalam

Tradisi Batapung Tawar

Tabarrukan dalam tradisi Batapung Tawar tidak hanya sekadar ritual fisik,
tetapi juga merupakan manifestasi dari pencarian berkah, yang dalam perspektif
tasawuf bersifat transendental sekaligus imanen. Melalui lensa filsafat kebudayaan,
praktik ini dapat dibaca sebagai upaya masyarakat untuk menjembatani yang sakral
dan yang profan. Pandangan tokoh agama dan masyarakat tidak jauh berbeda, salah
satu responden dari seorang tokoh agama mengungkapkan bahwa:

Tabarruk ni lah meambil berkah lawan urang soleh, benda-benda yang
suci, waktu beberkah, lawan macam-macam lah, yang pastinya tabarruk ni boleh,
ikam minta doakan banyu tu lawan peguruan iya itu tabarruk jua, sahabat nabi aja
bertabarruk lawan nabi keringat beliau lah, banyu wudhu, lawan yang rancak di
jual urang tu bentuk terompah nabi, tabarruk tu bulih asal kada mengandung syirik
jat

Tabarruk adalah mengambil berkah dari orang soleh, benda-benda yang

suci, waktu-waktu yang diberkahi, dan lain sebagainya. Yang pasti, pandangan ku

8 Zaitun, “Tokoh Agama, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai Madang,” 9 April 2025.



60

tabarruk itu diperbolehkan. Kamu meminta didoakan air itu dengan guru, itu juga
termasuk tabarruk. Bahkan para sahabat nabi pun bertabarruk dengan Nabi, seperti
mengambil berkah dari keringat beliau, air wudhunya, atau benda yang sering dijual
orang, yaitu bentuk terompah Nabi. Tabarruk itu boleh asalkan tidak mengandung
syirik.

Berdasarkan hasil wawancara dengan narasumber, tabarruk didefinisikan
sebagai upaya mengambil berkah melalui orang-orang saleh, benda yang disucikan,
atau waktu-waktu istimewa dalam Islam. Praktik ini memiliki landasan kuat dalam
tradisi Islam, sebagaimana dicontohkan oleh para sahabat Nabi yang biasa
bertabarruk dengan bekas-bekas pribadi Rasulullah SAW seperti air wudhunya,
keringat, bahkan sandal beliau. Narasumber menegaskan bahwa tabarruk merupa-
kan praktik yang diperbolehkan dalam Islam selama tidak mengandung unsur
syirik.

Dalam praktiknya, tabarruk dapat diwujudkan dalam berbagai bentuk
kekinian seperti meminta air yang telah didoakan guru spiritual atau mengunjungi
tempat-tempat yang dianggap suci. Narasumber memberikan contoh konkret ketika
kamu minta didoakan air kepada seorang guru, itu juga termasuk tabarruk. Hal ini
menunjukkan bahwa esensi tabarruk tetap terjaga meski bentuknya beradaptasi
dengan konteks zaman, selama tetap berada dalam koridor syariat dan tidak
mengarah pada kesyirikan.

Tidak hanya itu, salah seorang tokoh masyarakat juga menjelaskan
pandangannya tentang hal ini:

Tabarrukan diBatapung Tawar ni lah nang kaya dilihat di masyarakat sini
pang nah, buhannya tu memambil berkah lawan benda, doa, atawa yang lainnya.



61

Nang kya di batasmiyah tu tabarruknya lawan bacaan, kalonya yang tapung
tawarnya tu tradisi urang bahari yang sudah melekat dimasyarakat, nah jadi yang
dua ni digabungkan jadi Tabarrukan lawan urang bahari lawan bacaan pas
betasmiyah tu jua yang berkah nya masuk kedalam banyu tapung tawar tadi. Nah
sama tu sabarataannya yang mehanyari banih kah, yang handak tulak marantau
kah, atawa atur dahar sama aja jua tu, yang pastinya Batapung Tawar nya ni
meumpati tradisi urang bahari yang sudah akrab di kampung ni. Nang kaya kaidah
usul figih tu yang al-adatu muhkamah.®

Tabarrukan diBatapung Tawar ini seperti apa yang kamu lihat
dimasyarakat disini, mereka mengambil berkah dengan benda, doa, atau yang
lainnya. Seperti dia cara batasmiyah itu Tabarrukannya melalui bacaan, dan untuk
Batapung Tawar itu tradisi orang dulu yang telah melekat dimasyarakat, keduanya
digabungkan jadi satu. Sama hal nya dengan mehanyari banih, tulak marantau, atau
atur dahar, yang pastinya Batapung Tawar ini mengikuti orang dulu yang sudah
akrab di kampung ini, seperti kaidah ushul figih al-adatu muhkamah.

Berdasarkan wawancara, tradisi Batapung Tawar merupakan contoh nyata
dari inkulturasi yaitu proses penyatuan yang mendalam antara agama dengan
budaya lokal. Dalam filsafat kebudayaan, proses ini menunjukkan bagaimana
sebuah masyarakat tidak hanya menerima agama baru, tetapi juga mengolahnya
menjadi bagian dari identitas budayanya sendiri. Ritual lama seperti tapung tawar
tidak dihilangkan, melainkan diisi dengan makna baru melalui bacaan-bacaan
Islam, sehingga tercipta bentuk keagamaan yang khas dan autentik.

Dari sudut pandang tasawuf, praktik tabarruk (mencari berkah) dalam
tradisi ini dipahami sebagai jalan spiritual untuk mendekatkan diri kepada Allah.

Ketika masyarakat menggunakan air atau benda lain yang telah didoakan, mereka

® Anang Alus, “Tokoh Agama, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai Madang,” 9 April
2025.



62

sebenarnya sedang melakukan meditasi spiritual - dimana benda-benda fisik itu
membantu mereka mengingat Allah. Benda-benda tersebut berfungsi sebagai
penghubung antara dunia fisik dan spiritual, membantu masyarakat yang masih

membutuhkan simbol-simkonkret dalam perjalanan spiritualnya.

C. Analisis Data

Tradisi Batapung Tawar di Kalimantan Selatan, khususnya di Desa Sungai
Madang, merupakan sebuah fenomena budaya-religius yang menarik untuk ditelaah
secara filosofis. Lebih dari sekadar ritual, tradisi ini menyimpan lapisan makna
yang dalam tentang bagaimana agama berinteraksi dengan budaya, bagaimana spir-
itualitas diekspresikan secara konkret, dan yang paling penting, bagaimana sebuah
tradisi dapat bertahan lama dalam masyarakat modern. Melalui pendekatan filsafat
budaya J.W.M. Bakker dan tasawuf Imam Al-Ghazali kita dapat memahami men-
gapa Batapung Tawar tetap relevan hingga hari ini.

1. Batapung Tawar dalam Perspektif Filsafat Kebudayaan J.W.M. Bakker

J.W.M. Bakker, dalam bukunya "Filsafat Kebudayaan", memperkenalkan
konsep inkulturasi sebagai sebuah proses dinamis dan kreatif di mana iman bertemu
dan meresapi suatu budaya lokal. Baginya, agama tidak datang untuk menegasikan
atau menghancurkan budaya, tetapi untuk mentransformasikannya dari dalam,
memberikan makna baru yang selaras dengan nilai-nilai ilahiah, sekaligus memper-
tahankan bentuk-bentuk budaya yang tidak bertentangan.

a. Inkulturasi Batapung Tawar di Desa Sungai Madang

Di Desa Sungai Madang, Batapung Tawar adalah bukti nyata dari proses

inkulturasi yang berhasil dan berlangsung secara organik. Ritual yang melibatkan



63

penaburan air yang telah dibacakan doa (tapung tawar) ini, pada akarnya, kemung-
kinan besar berasal dari sistem kepercayaan pra Islam yang menghormati roh lelu-
hur dan kekuatan alam. Namun, dengan masuknya Islam, ritual ini tidak serta-merta
dihapuskan. Para penyebar Islam baik ulama maupun tokoh adat yang telah me-
meluk Islam melakukan suatu transformasi makna yang cerdas. Unsur-unsur man-
tra yang bersifat animistik secara bertahap digantikan dengan doa-doa Islami yang
jelas ditujukan kepada Allah SWT, seperti pembacaan Surah Al-Fatihah, Ayat
Kursi, Sholawat Nabi, dan doa-doa lainnya. Tujuannya pun mengalami pergeseran
fundamental dari memuaskan atau meminta perlindungan roh halus, menjadi
memohon perlindungan, keselamatan, dan keberkahan hidup secara eksklusif dari
Yang Maha Kuasa.

b. Peran Agama dan Adat dalam Kelahiran Kembali Tradisi

Berdasarkan observasi terhadap pelaksanaannya, kelestarian Batapung
Tawar sangat bergantung pada sinergi antara dua pilarnya tokoh agama (seperti
ulama, tuan guru, atau ustadz) dan tokoh adat (tetua kampung). Pada masa awal
Islamisasi, merekalah yang menjadi arsitek utama inkulturasi. Mereka adalah figur
yang memiliki otoritas keagamaan sekaligus otoritas kultural. Melalui kearifan
mereka, unsur-unsur budaya yang bertentangan dengan syariat disingkirkan, se-
mentara yang dapat dijadikan wasilah (perantara) untuk mendekatkan diri kepada
Allah dipertahankan dan diisi dengan muatan teologis yang baru. Proses ini menun-
jukkan bahwa inkulturasi bukanlah proses pasif, melainkan suatu rekayasa sosial-
budaya yang disengaja dan digerakkan oleh yang menguasai kedua dunia.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa proses inkulturasi adalah



64

faktor agama sesuai konsep J.W.M. Bakker. Agama (Islam) bertindak sebagai
subjek yang aktif dan transformatif, bukan sebagai penonton atau penentang. la
tidak membunuh budaya lokal, tetapi memberinya "nyawa" yang baru. Batapung
Tawar yang kita saksikan hari ini adalah sintesis yang indah raganya adalah budaya
Dayak - Banjar, sementara jiwanya adalah Islam. la telah menjadi sebuah doa
kolektif yang terwujud dalam tindakan, sebuah simbol keyakinan masyarakat
bahwa Allah SWT hadir dan memberkati setiap aspek kehidupan mereka, termasuk
tradisi leluhur mereka yang telah disucikan.
2. Tabarrukan dalam Batapung Tawar Menurut Tasawuf al-Ghazali

Untuk memahami dimensi spiritual yang lebih dalam dari Batapung Tawar,
kita dapat merujuk pada pemikiran Imam al-Ghazali, sang Hujjatul Islam. Dalam
magnum opus-nya, laya" Ulimu al-din, al-Ghazalt membahas panjang lebar tentang
konsep tabarruk. Baginya, mencari berkah adalah bagian dari praktik tasawuf yang
sah dan bahkan dianjurkan, asalkan dilandasi dengan akidah yang lurus. Tabarruk
bukanlah menyembah benda, melainkan menggunakan benda, tempat, waktu, atau
orang shaleh sebagai sarana (wasilah) untuk mendekatkan diri kepada Allah,
dengan keyakinan absolut bahwa segala berkah datang hanya dari-Nya. Niat dalam
hati adalah penentu utama keabsahan praktik ini.

Praktik Batapung Tawar di Desa Sungai Madang, berdasarkan observasi
dan dokumentasi, adalah sebuah manifestasi tabarruk yang menggunakan beberapa
media:

a. Media Benda

Air adalah simbol penyucian, rahmat, dan sumber kehidupan. Dalam tasawuf,



65

benda tidak dilihat sebagai sesuatu yang hina, tetapi sebagai cermin dari yang batin
sebagai ayat-ayat Allah (tanda-tanda kebesaran-Nya) yang dapat mengingatkan
manusia pada karunia-Nya yang tak terhingga.
b. Media Orang Saleh
Doa yang dibacakan dengan khusyuk oleh tokoh agama adalah inti dan ruh

dari ritual ini. Doa inilah yang mentransformasi material dari sekadar benda-benda
menjadi media spiritual yang "dihidupkan" oleh firman, dzikir, dan doa kepada Al-
lah.

c. Media Amalan

Dalam tradisi Batapung Tawar, media amalan memegang peran sentral se-
bagai jembatan antara niat spiritual dengan ekspresi fisik. Praktik memercikkan air
sambil mengucapkan basmalah dan selawat merupakan bentuk konkret dari media
amalan ini. Setiap tetes air yang dipercikkan tidak sekadar bersifat fisikal, melain-
kan mengandung makna filosofis yang mendalam.

d. Media Waktu

Pelaksanaan Batapung Tawar pada waktu-waktu khusus seperti awal
Muharram merepresentasikan bentuk tabarruk melalui media waktu. Masyarakat
memandang waktu bukan sebagai entitas netral, melainkan sebagai wadah yang
memiliki kualitas spiritual berbeda-beda. Awal Muharram sebagai bulan suci dalam
kalender Islam dipahami sebagai waktu mustajab dimana pintu rahmat dan keberka-
han Allah dibuka seluas-luasnya. Pemilihan waktu ini menunjukkan kesadaran kos-
mologis yang mendalam tentang hierarki waktu dalam Islam. Dengan

melaksanakan Batapung Tawar pada momen khusus tersebut, masyarakat berusaha



66

menyelaraskan ritme kehidupan manusia dengan ritme ilahi. Setiap tetes air yang
dipercikkan mengandung doa dan harapan yang diyakini akan lebih mudah
dikabulkan pada waktu-waktu yang diberkati.

Berdasarkan uraian di atas, praktik Batapung Tawar ini sangat sesuai
dengan teori tabarruk Al-Ghazali yang telah diuraikan di bab dua. Oleh karena itu,
dapat dinyatakan dengan tegas bahwa praktik Batapung Tawar di Desa Sungai
Madang memuat aspek tasawuf yang sangat kental, sebagaimana yang lazim
ditemui dalam dunia tasawuf berdasarkan penjelasan Imam Al-Ghazali. Masyarakat
tidak menyembah menyembah air mereka menggunakan air yang telah didoakan
sebagai wasilah untuk mengonsentrasikan hati, memvisualisasikan doa, dan men-
guatkan pengharapan mereka kepada Allah. Keyakinan mereka tidak terletak pada
kekuatan magis tapung tawar, tetapi pada kemurahan Allah yang merespons doa
tulus hamba-Nya, yang diungkapkan melalui bahasa simbolik dan budaya yang
mereka pahami. Dalam perspektif ini, Batapung Tawar adalah sebuah praktik zikir
kolektif yang menggunakan medium budaya, sebuah bentuk spiritualitas yang
membumi dan menyatu dengan denyut nadi kehidupan masyarakat.

3. Kelanggengan Tradisi Batapung Tawar dalam Kehidupan Masyarakat

Kebertahanan sebuah tradisi dalam arus modernisasi tidak terjadi dengan
sendirinya. Kelanggengan Batapung Tawar dapat dijelaskan melalui dua faktor
kunci yang telah dibahas, yang pada hakikatnya bermuara pada pandangan dunia
Sufisme.

a. Inkulturasi sebagai Fondasi Sosial-Kultural

Proses inkulturasi yang sukses, sebagaimana digambarkan oleh Bakker,



67

merupakan fondasi utama kelanggengan tradisi ini. Dengan diinkulturasikan,
Batapung Tawar tidak lagi dipandang sebagai "tradisi luar" yang harus diting-
galkan, melainkan sebagai bagian dari identitas keislaman masyarakat lokal.
Agama, yang seringkali menjadi kekuatan pemutus tradisi, justru dalam konteks
ini menjadi faktor penguat dan pelestari. Tradisi ini menjadi ruang di mana
kesalehan individu dan solidaritas komunal bertemu. Setiap kali ritual ini dil-
aksanakan, ia tidak hanya menguatkan iman secara personal, tetapi juga
merekatkan ikatan sosial, mengingatkan masyarakat pada akar budaya dan
religius mereka yang sama.
b. Tabarruk sebagai Nilai Utama dan Daya Tarik Spiritual
Nilai tabarruk yang menjadi inti dari Batapung Tawar memberikan daya
tarik yang abadi. Manusia, secara alamiah, selalu mencari keberkahan, kesela-
matan, dan kedamaian dalam hidupnya. Batapung Tawar menawarkan jalan un-
tuk memperolehnya dalam sebuah format yang mudah dipahami, konkret, dan
melibatkan seluruh indera. Kebutuhan psikologis dan spiritual untuk merasa
dilindungi dan diberkati ini menjadikan tradisi ini tetap relevan. la memenuhi
hasrat transendental manusia dengan cara yang membumi, menjembatani yang
sakral dan yang profan.
c. Kelanggengan Tradisi karena Faktor Sufisme
Dari analisis komprehensif di atas, menunjukkan bahwa kelanggengan
tradisi Batapung Tawar dalam masyarakat Desa Sungai Madang pada

hakikatnya disebabkan oleh faktor sufisme. Perspektif sufisme, yang diwakili



68

oleh Al-Ghazali dan dioperasionalkan melalui konsep inkulturasi Bakker, mem-
berikan kerangka teologis yang lentur, inklusif, dan mendalam.

Sufisme memandang tradisi tidak hanya dari segi hukum lahiriah (figh) se-
mata, tetapi lebih pada niat, esensi, dan dampak spiritualnya di dalam hati. Pan-
dangan ini:

1) Meyakini bahwa Allah Maha Hadir dan berkah-Nya dapat diraih melalui
berbagai perantara.

2) Menerima bahwa budaya lokal dapat menjadi wadah yang sah untuk
mengekspresikan dan mengalami kedekatan dengan Tuhan.

3) Memfokuskan pada penyucian hati dari syirik, bukan pada penghancuran
bentuk-bentuk budaya.

Oleh karena itu, Batapung Tawar tidak menjadi korban dari puritanisme
agama'® karena ia telah "disufikan". la tidak dilihat sebagai ancaman, tetapi sebagai
sekutu dalam membangun masyarakat yang saleh secara spiritual dan kokoh secara
kultural. Sufisme telah menyelamatkannya dari kepunahan dengan memberinya
jiwa yang Islami, sekaligus membiarkannya tetap hidup sebagai warisan budaya
yang membanggakan. Dalam diri Batapung Tawar, kita menyaksikan bagaimana
sufisme berperan sebagai jantung yang memompa kehidupan spir-

itual sekaligus akal yang membingkai ekspresi kultural, sehingga menjadikannya

10 jstilah "puritan” atau "puritanisme" kini sering digunakan untuk menyebut sikap atau
gerakan dalam agama apa pun yang berusaha kembali kepada bentuk ortodoksi atau
fundamentalnya, dengan menekankan pemurnian doktrin dari pengaruh luar dan penegakan disiplin
moral yang ketat. Sebagai contoh, dalam konteks Islam, gerakan Wahhabisme dan beberapa aliran
Salafi kerap disandingkan dengan semangat puritan karena penekanannya pada pemurnian tauhid
dan penolakan terhadap praktik-praktik yang dianggap bid'ah (inovasi dalam agama). Natana J.
DelLong-Bas, Wahhabi Islam: From Revival and Reform to Global Jihad (Cairo: The American
University in Cairo Press, 2005), 9-12.



sebuah tradisi yang abadi dan bermakna.

69



