
 

48 

 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN ANALISIS DATA 

A.Deskripsi Lokasi Penelitian 

Deskripsi lokasi penelitian merupakan gambaran umum tentang wilayah 

yang menjadi tempat penelitian, data deskriptif mengenai lokasi penelitian ini ber-

dasarkan dari dokumen kependudukan Desa Sungai Madang Kecamatan Sungai 

Tabuk Kabupaten Banjar. 

1.    Letak Geografis 

Desa Sungai Madang merupakan bagian dari desa Gudang Hirang, tapi lebih 

sering disebut desa Sungai Madang karena letaknya dipinggiran Sungai Madang. 

Desa ini termasuk dalam 21 desa di Kecamatan Sungai Tabuk, Kabupaten Banjar. 

Kecamatan Sungai Tabuk memiliki luas 147,30 km2 dengan jumlah penduduk 

52.675 jiwa. Jarak desa ini antara ibu kota kecamatan sekitar ± 1 km. Adapun jarak 

ke ibu kota Kabupaten Banjar sekitar ± 25 km dan jarak dengan Kota Banjarmasin 

± 5 km. 

Desa Sungai Madang adalah desa yang tidak terlalu luas, hanya memiliki 2 

RT, dengan kondisi jalan belum beraspal. Alat tranportasi menuju dari satu desa ke 

desa lainnya menggunakan sepeda motor, mobil, dan juga kelotok (alat tranportasi 

sungai). 

Desa ini terletak di Jalan Martapura Lama yang menghubungkan perbatasan 

Kabupaten Banjar dengan Kota Banjarmasin. Keadaan alam di Desa Sungai 

Madang Kecamatan Sungai Tabuk Kabupaten Banjar merupakan dataran rendah, 



49 

 

 
 

persawahan, dan aliran sungai. Sebagian besar daerah di Sungai Madang adalah 

merupakan lahan pertanian, desa ini memiliki ciri khas yang dikenal sebagai daerah 

perkebunan limau madang.  

2.    Keadaan Penduduk 

Keadaan penduduk mengacu pada total orang yang tinggal di suatu wilayah 

tertentu. Berdasarkan data yang diperoleh jumlah keadaan penduduk pada tahun 

2024, Desa Sungai Madang memiliki dua Rt dengan luas 6,80 km2, jumlah kepala 

keluarga 116, kepadatan penduduk 511, rata rata penduduk per km2 adalah 222, 

laki-laki = 289, perempuan = 761. 

3.    Mata Pencaharian 

Berdasarkan dari letak geografis, Desa Sungai Madang adalah daerah data-

ran yang sebagian besar merupakan lahan pertanian. Mata pencaharian mayoritas 

penduduk Desa Sungai Madang adalah sebagai petani dan buruh tani. Meskipun 

ada juga dari mereka yang menjadi PNS, pedagang, dan swasta. 

4.    Keadaan Pendidikan 

Sebagian besar masyarakat Desa Sungai Madang Hanya dapat mengikuti 

pendidikan sampai tingkat sekolah dasar (SD) dan hanya sedikit dari mereka yang 

melanjutkan sampai tingkat perguruan tinggi. Bahkan untuk melanjutkan 

pendidikan ke tingkat SLTP dan SLTA harus pergi ke daerah lain yang terdekat, 

seperti Sungai Lulut atau daerah lain di Kecamatan yang menyediakan lembaga 

pendidikan formal setingkat SLTP dan SLTA. 

5.    Keadaan Sosial Keagamaan dan sarana  



50 

 

 
 

Penduduk Desa Sungai Madang hanya menganut satu agama. Agama se-

luruh masyarakat disana adalah islam dan sangat agamis dalam memperankan 

peribadatan. Adapun sarana sampai saat ini hanya memiliki 2 buah tempat ibadah, 

yaitu 1 buah mesjid dan musala serta 3 buah sarana pendidikan, yaitu SD, MI, dan 

TPA. 

Kehidupan sosial keagamaan masyarakat Islam di Desa Sungai Madang ber-

jalan dengan baik. Di desa ini terdapat majelis taklim khusus yang rutin diadakan 

setiap minggu. Majelis taklim ini terbuka untuk umum, dan masyarakat juga dapat 

melaksanakan salat lima waktu secara berjemaah. Hal ini menunjukkan bahwa ke-

hidupan keagamaan di desa tersebut cukup baik, karena pendidikan agama telah 

diajarkan sejak dini. Meskipun sibuk bekerja mencari rezeki, masyarakat tetap men-

gutamakan agama. Selain itu, mereka juga memiliki berbagai tradisi yang telah di-

wariskan sejak zaman nenek moyang. Salah satu contohnya adalah tradisi Batapung 

Tawar yang hampir semua warga lakukan. 

Adat atau tradisi di desa ini umumnya diikuti oleh mereka yang sudah 

menetap lama di Desa Sungai Madang, meskipun ada juga pendatang. Namun, para 

pendatang tersebut biasanya berasal dari provinsi yang sama, sehingga kemung-

kinan besar memiliki adat istiadat yang serupa. 

6.    Pemerintah Desa 

Berdasarkan peraturan dalam negeri No.1 tahun 1981 pasal 2, Desa Gudang 

Hirang Kecamatan Sungai Tabuk merupakan unit pelaksana administrasi terkecil 

dalam struktur pemerintah di Indonesia. Desa ini berada pada tingkat paling bawah 

dalam sistem pemerintahan dan dipimpin oleh seorang pembakal/kepala desa, 



51 

 

 
 

dengan susunan organisasi sebagai berikut: 

Kepala Desa                                     : Syahrani 

Sekretaris                                         : Subhan, S.Pd.I 

Kasi Pemerintahan                           : Istiqamah, S.Pd.I 

Kasi kesejahteraan dan Pelayanan   : Rusdiansyah, S.Sos 

Kaur Umum dan perencanaan         : Rizali Hadi  

Kaur Keuangan                                : M. Amin Fuadi  

Kepala lingkungan I                         : Dalin 

Kepala lingkungan II                        : Abdullah Masdi 

Staf Umum                                       : Ahmad Rifani 

B. Hasil Penelitian 

1. Prosesi Tradisi Batapung Tawar 

 

a. Sejarah  

Tradisi Batapung Tawar awal mulanya sudah ada sejak dulu, namun mun-

culnya tradisi ini di Desa Sungai Madang dibawa oleh keturunan Pangeran Anta-

sari. Salah satu responden dari seorang pelaksana Batapung Tawar mengungkap-

kan: 

“Batapung Tawar ni dasar dari leluhur aku, iya pangeran antasari. jadi 

awal awalnya tu pangeran antasari Batapung Tawar gasan mengerubutakan 

keluarga, mambarasihi pusaka bistu sidin tapung tawari tadih, nah pas Pangeran 

Antasari meninggal sidin meniggalkan Batapung Tawar gasan anak cucu, jadilah 

Batapung Tawar ni masih digawi jadi tradisi sampai wahini, tapi kalo nang mem-

bawa tapung tawar ka sungai madang ni iya datu ku”.1 

 

Batapung Tawar sudah ada sejak nenek moyang saya, yaitu Pangeran 

                                                     
1 Aidi Rahman, “Pelaksana Batapung tawar, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai 

Madang,” 12 Maret 2025. 



52 

 

 
 

Antasari. Pada awalnya Pangeran Antasari melakukan Batapung Tawar ini untuk 

mengumpulkan keluarga dan membersihkan pusaka. Semenjak pangeran Antasari 

wafat, dia meniggalkan Batapung Tawar untuk keturunan, kemudian jadilah tradisi 

ini masih dilaksanakan sampai sekarang, tapi yang membawa tradisi Batapung Ta-

war ke Sungai madang adalah datu saya. 

Berdasarkan hasil wawancara yang dilakukan, tradisi Batapung Tawar telah 

ada sejak zaman nenek moyang, khususnya dimulai dari Pangeran Antasari. 

Menurut narasumber, pada masa itu beliau melakukan ritual ini dengan tujuan un-

tuk mengumpulkan keluarga besar sekaligus membersihkan pusaka sebagai bentuk 

penghormatan terhadap leluhur. Setelah Pangeran Antasari wafat, tradisi ini secara 

turun-temurun diwariskan kepada keturunannya dan tetap dilestarikan hingga kini.   

Narasumber menjelaskan lebih lanjut bahwa tradisi Batapung Tawar 

kemudian dibawa dan diperkenalkan ke daerah Sungai Madang oleh seorang datu 

yang merupakan leluhur mereka. Proses penyebaran tradisi ini dilakukan sebagai 

upaya untuk menjaga kelestarian nilai-nilai budaya yang diwariskan Pangeran 

Antasari hingga saat ini. 

1) Persiapan Batapung Tawar 

Tradisi Batapung Tawar dilaksanakan pada bulan muharram disetiap ta-

hunnya akan tetapi ada beberapa perayaan yang didalamnya terdapat Batapung Ta-

war. Perlengkapan yang perlu disiapkan ketika pelaksanaan, salah satu responden 

yang peneliti temui, dia mengatakan: 

“Nang disiapkan tu baras kuning, baras kuning tu baras yang dianui janar 

lawan nang maulah tu kada bulih urang nang masih haid artinya urang yang sudah 

tuha, bistu siapakan banyu putih, minyak likat baboreh bisa aja wan minyak harum 



53 

 

 
 

lawan daun pandan gasan mepupuhinya”.2  

Yang perlu disiapkan adalah beras kuning, beras kuning adalah beras yang 

diwarnai dengan kunyit dengan syarat yang membuat adalah orang yang sudah 

tidak haid, berarti orang yang sudah tua, kemudian disediakan air putih dan minyak 

baboreh, jika tidak ada bisa diganti dengan minyak harum, kemudian sediakan daun 

panan untuk memercikkannya. 

Berdasarkan penjelasan narasumber, ada beberapa perlengkapan yang harus 

disiapkan dalam Batapung Tawar. Yang utama adalah beras kuning, yaitu beras 

biasa yang diberi warna kuning menggunakan kunyit. Menurut tradisi, proses 

pembuatan beras kuning ini harus dilakukan oleh perempuan yang sudah tidak haid 

lagi, biasanya dari kalangan wanita yang sudah berusia lanjut. Selain itu, perlu 

disediakan air putih dan minyak baboreh. Jika minyak baboreh sulit didapatkan, 

bisa digantikan dengan minyak wangi biasa. Narasumber menambahkan bahwa 

daun pandan juga merupakan komponen penting dalam prosesi ini. Daun ini 

digunakan sebagai alat untuk memercikkan air.  

2) Pelaksanaan Batapung Tawar 

Tradisi Batapung Tawar di Desa Ini dilaksanakan pada saat perayaan awal 

muharram yaitu atur dahar, batasmiyah, bulik dari Rantauan dan mahanyari banih, 

pelaksanaannya sesuai dengan keterangan yang diberikan oleh responden:  

“Batapung Tawar ni digawi pas urang tulak lawan bulik marantau, pas 

awal muharram, batasmiyah, lawan pas mahanyari banih. Disatiap acara tu 

balain-lain menapung tawarinya. Kalu pas bulik marantau lawan batasmiyah tu 

tapung tawarinya dianukan keawak urangnya tadih, nah kalunya pas awal tahun 

tu tapung tawarinya tu di percikkan ke urang nang hadir, kalunya pas mahanyari 

banih, banihnya tu nang di tapung tawari”.3 

                                                     
2 Aidi Rahman, “Pelaksana Batapung tawar, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai 

Madang,” 12 Maret 2025. 
3 Aidi Rahman, “Pelaksana Batapung tawar, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai 



54 

 

 
 

 

“Batapung Tawar dilaksanakan ketika ada orang yang ingin pergi dan da-

tang dari perantauan, ketika awal muharam, betasmiyah dan ingin memanam padi. 

Setiap perayaan berbeda-beda cara menapung tawarinya. Cara manapung tawari 

batasmiyah dan orang yang datang dari perantauan dengan memercikkan kebadan, 

tetapi ketika acara Batapung Tawar diawal tahun, air nya itu dipercikkan ke orang 

yang hadir. Dan untuk Batapung Tawar untuk menanam padi airnya dipercikkan ke 

padi yang ingin ditanam”. 

Berdasarkan penjelasan narasumber, tradisi Batapung Tawar dilaksanakan 

pada beberapa momen penting dalam kehidupan masyarakat. Tradisi ini biasanya 

dilakukan ketika ada anggota keluarga yang akan pergi atau baru kembali dari 

perantauan, saat menyambut awal Muharram (Tahun Baru Hijriah), dalam acara 

betasmiyah, serta ketika hendak memulai masa tanam padi. Narasumber 

menekankan bahwa setiap pelaksanaan Batapung Tawar memiliki makna dan tata 

cara yang berbeda-beda tergantung tujuannya. 

Menurut keterangan narasumber, terdapat perbedaan dalam cara 

pelaksanaan untuk berbagai acara. Untuk acara batasmiyah dan penyambutan orang 

yang pulang dari perantauan, air Batapung Tawar dipercikkan langsung ke badan 

orang yang bersangkutan. Sementara itu, ketika dilaksanakan di awal tahun (awal 

Muharram), air Batapung Tawar dipercikkan kepada semua orang yang hadir dalam 

acara tersebut. 

Narasumber menambahkan bahwa untuk keperluan pertanian, khususnya 

                                                     
Madang,” 12 Maret 2025. 



55 

 

 
 

ketika hendak menanam padi, pelaksanaan Batapung Tawar memiliki cara yang 

unik. Air yang telah didoakan ini dipercikkan langsung ke benih padi yang akan 

ditanam. 

3) Tata Cara  Batapung Tawar 

Pelaksanaan Batapung Tawar memiliki serangkaian tata cara yang berbeda-

beda, tergantung acara apa yang dilakukan. Menurut salah satu narasumber, dia 

memaparkan bahwa: 

“Di sungai madang ni urang Batapung Tawar tu gasan batasmiyah, atur 

dahar, mahanyari banih, lawan urang yang datang lawan handak tulak marantau. 

Lawan jua ngitu balain-lain manapung tawarinya tergantung inya handak apa 

tadih. Kalunya tapung tawar gasan batasmiyah lawan gasan urang marantau  tu 

baca solawat aja, bistu hanyar inya di pupuhi jangan di tinggal jua  pas 

memupuhinya tu baca solawat jua inya, sholawat tu pang yang meulah barkah”. 4 

  

Hasil wawancara dengan salah satu narasumber menunjukkan bahwa tata 

cara masyarakat di Desa Sungai Madang melakukan Batapung Tawar  untuk acara 

batasmiyah dan merantau hanya membaca selawat kemudian air Batapung Tawar 

di percikkan kepada yang bersangkutan dengan diiringi dengan selawat pula. 

Karena selawat itu yang memberi berkah.  

Tidak hanya itu salah satu narasumber juga menjelaskan lebih lanjut tentang 

tata cara Batapung Tawar untuk mahanyari banih dan atur dahar, dia menerangkan 

bahwa: 

“Kalu gasan atur dahar lawan mahanyari banih tu lain jua tata caranya 

lawan bacaannya, atur dahar tu dimulai lawan baca doa selamat nah habis tu 

hanyar ditapung tawari urang nang hadir semunyaan, pas manapung tawarinya tu 

baca solawat jua, nah kalu gasan menyahari banih balain lagi am. Bacaan pas 

mehanyari banih tu (assalamuaikum ya abu basar, assalamualaikum  ya abu tutupi, 

bawakan nang mana rajaki ulun, nang jauh parakakan nang di atas turunakan 

                                                     
4 Manah, “Tokoh Masyarakat, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai Madang,” 9 April 

2025. 



56 

 

 
 

nang di bawah naikkakan, nang di kiri di kanan simpunakan wadah ulun berkat lâ 

ilâha illâ Allâh Muhammadarrasulullah”.5 

 Kalau untuk atur dahar dan mahanyari banih beda juga tata cara dan 

bacaannya, atur dahar dimulai dengan doa selamat kemudian baru memercikkan 

air Batapung Tawar tu untuk orang yang hadir keseluruhan, ketika manapung 

tawarinya baca selawat, kalau untuk mahanyari banih beda lagi bacaannya. Bacaan 

ketika mahanyari banih adalah (assalamualaikum ya abu basar, assalamualaikum 

ya abu tutupi, datangkan yang mana rezeki saya, yang jauh dekatkan yang di atas 

turunkan yang di bawah naikkan, yang di kiri di kanan rapikan kepada saya berkat 

lâ ilâha illâ Allâh Muhammadarrasulullah.) 

 Berdasarkan keterangan narasumber menunjukkan bahwa prosesi Batapung 

Tawar dalam atur dahar dan mahanyari banih memiliki tata cara serta bacaan yang 

berbeda. Atur dahar diawali dengan pembacaan doa selamat, kemudian dilanjutkan 

dengan  memercikkan air Batapung Tawar dengan daun pandan kepada seluruh 

hadirin sebagai simbol keselamatan dan keberkahan. Saat manapung tawari 

membaca selawat. 

Sementara itu, mahanyari banih memiliki bacaan khusus yang lebih 

spesifik, yakni memohon kelancaran rezeki. Bacaan dalam mahanyari banih ini 

berbunyi: "Assalamualaikum ya Abu Basar, Assalamualaikum ya Abu Tutupi, 

datangkan yang mana rezeki saya, yang jauh dekatkan, yang di atas turunkan, yang 

di bawah naikkan, yang di kiri dan kanan kumpulkan kepada saya, berkat lâ ilâha 

illâ Allâh Muhammadarrasulullah. 

2.    Tujuan dan Manfaat Tradisi Batapung Tawar 

                                                     
5Aidi Rahman, “Pelaksana Batapung tawar, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai 

Madang,” 12 Maret 2025. 



57 

 

 
 

Tradisi Batapung Tawar merupakan adat masyarakat desa Sungai Madang 

untuk silaturrahmi dan mendapat keberkahan dari Allah SWT. Menurut salah satu 

narasumber dari seorang pelaksana Batapung Tawar dia mengatakan:  

“Tujuan Batapung Tawar nih gasan marakatakan kulawarga, silaturrahmi 

sekampung lawan gasan mendapat keberkahan. Urang nang rajin umpat Batapung 

Tawar ni inya asa nyaman hidup, damai tentram maksudnya tu inya marasa cukup 

tarus toh, padahal hidupnya sugih kada, tapi merasa nyaman tarus”.6 

 

Tujuan Batapung Tawar ini untuk mempererat keluarga, silaturahmi dengan 

orang kampung dan untuk mendapat keberkahan. Orang yang ikut Batapung Tawar 

ini orangnya serasa hidupnya selalu nyaman, damai, dan tentram yaitu dia selalu 

merasa cukup, padahal kehidupannya sederhana. 

Berdasarkan penjelasan narasumber Batapung Tawar dalam tradisi Banjar 

memiliki makna yang mendalam, terutama dalam mempererat ikatan kekeluargaan 

dan silaturahmi dengan masyarakat sekitar. Ritual ini bukan sekadar tradisi biasa, 

melainkan sarana untuk menciptakan harmoni sosial sekaligus memohon keberka-

han dalam kehidupan.  

Dengan berpartisipasi dalam Batapung Tawar, seseorang diajak untuk 

mengingat pentingnya kebersamaan dan saling menghargai sesama, baik keluarga 

maupun tetangga. Bagi yang terlibat dalam prosesi Batapung Tawar, efek 

psikologis dan spiritual yang dirasakan sangatlah nyata. Meskipun hidup secara se-

derhana, mereka merasakan ketenangan, kedamaian, dan kepuasan batin yang men-

dalam. 

Hal ini terjadi karena Batapung Tawar tidak hanya membersihkan secara 

                                                     
6 Aidi Rahman, “Pelaksana Batapung tawar, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai 

Madang,” 12 Maret 2025. 



58 

 

 
 

fisik melalui percikan air, tetapi juga menyucikan hati, menumbuhkan rasa syukur, 

dan membuat seseorang merasa cukup dengan apa yang dimiliki. Secara tidak lang-

sung, Batapung Tawar juga berperan sebagai pengingat akan nilai-nilai kesederha-

naan dan kebahagiaan sejati yang tidak selalu diukur dari materi. 

Tidak hanya itu, salah seorang tokoh masyarakat juga menjelaskan hal se-

rupa tentang tujuan dan manfaat dari Batapung Tawar: 

“iya mintu tadih tujuan Batapung Tawar ni, kalonya yang batasmiyah rajin 

tu sakira umur panjang babarkat, kalunya atur dahar supaya dapat berkat tentram 

dihidupnya, lamunnya gasan yang marantau hagen mengkuur sumangatnya, nah 

lamun mahanyari banih ni gasan mangiau ruh banih nih, karna semunyaan dibumi 

ni baisian ruh”.7 

 

Iya itu tadi tujuan Batapung Tawar ini, tujuan di batasmiyah untuk panjang 

umur beberkah, di atur dahar supaya mendapat berkah berupa tentram hidupnya, 

di marantau untuk mengkuur semangatnya, dan mahanyari banih untuk memanggil 

ruh padi, karena semua yang di bumi mempunyai ruh. 

Berdasarkan penjelasan narasumber, setiap pelaksanaan Batapung Tawar 

memiliki tujuan spiritual yang spesifik sesuai konteks acaranya. Dalam acara ba-

tasmiyah, ritual ini bertujuan untuk memohon panjang umur dan keberkahan hidup. 

Sementara pada acara Atur Dahar, tujuannya adalah agar keluarga memperoleh ke-

tenteraman hidup dan perlindungan dari Tuhan. Narasumber menegaskan bahwa 

nilai-nilai spiritual inilah yang membuat tradisi ini tetap lestari di masyarakat. 

Menurut keterangan lebih lanjut dari narasumber, Batapung Tawar untuk 

orang yang akan merantau memiliki makna khusus sebagai penguat semangat dan 

pelindung selama di perjalanan. Yang lebih unik adalah ritual Batapung Tawar 

                                                     
7 Nur Jannah, “Tokoh Masyarakat, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai Madang,” 23 

April 2025. 



59 

 

 
 

ketika mahanyari banih, narasumber menjelaskan bahwa tradisi ini berdasarkan ke-

percayaan bahwa segala sesuatu di bumi memiliki ruh, termasuk tanaman padi. 

"Kita memanggil ruh padi melalui ritual ini agar tanaman tumbuh subur dan 

menghasilkan panen melimpah," jelas narasumber. 

Berdasarkan penjelasan narasumber menunjukkan bahwa perbedaan tujuan 

dan pelaksanaan ritual ini menunjukkan kedalaman filosofi masyarakat dalam me-

mandang hubungan antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. Batapung Tawar 

bukan sekadar tradisi, tapi merupakan media komunikasi spiritual yang 

menyatukan tiga unsur penting: manusia, alam, dan Tuhan. 

3.    Pandangan Tokoh Agama Dan Masyarakat Tentang Tabarrukan Dalam    

Tradisi Batapung Tawar 

Tabarrukan dalam tradisi Batapung Tawar tidak hanya sekadar ritual fisik, 

tetapi juga merupakan manifestasi dari pencarian berkah, yang dalam perspektif 

tasawuf bersifat transendental sekaligus imanen. Melalui lensa filsafat kebudayaan, 

praktik ini dapat dibaca sebagai upaya masyarakat untuk menjembatani yang sakral 

dan yang profan. Pandangan tokoh agama dan masyarakat tidak jauh berbeda, salah 

satu responden dari seorang tokoh agama mengungkapkan bahwa: 

Tabarruk ni lah meambil berkah lawan urang soleh, benda-benda yang 

suci, waktu beberkah, lawan macam-macam lah, yang pastinya tabarruk ni boleh, 

ikam minta doakan banyu tu lawan peguruan iya itu tabarruk jua, sahabat nabi aja 

bertabarruk lawan nabi keringat beliau lah, banyu wudhu, lawan yang rancak di 

jual urang tu bentuk terompah nabi, tabarruk tu bulih asal kada mengandung syirik 

ja.8 

Tabarruk adalah mengambil berkah dari orang soleh, benda-benda yang 

suci, waktu-waktu yang diberkahi, dan lain sebagainya. Yang pasti, pandangan ku 

                                                     
8 Zaitun, “Tokoh Agama, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai Madang,” 9 April 2025. 



60 

 

 
 

tabarruk itu diperbolehkan. Kamu meminta didoakan air itu dengan guru, itu juga 

termasuk tabarruk. Bahkan para sahabat nabi pun bertabarruk dengan Nabi, seperti 

mengambil berkah dari keringat beliau, air wudhunya, atau benda yang sering dijual 

orang, yaitu bentuk terompah Nabi. Tabarruk itu boleh asalkan tidak mengandung 

syirik. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan narasumber, tabarruk didefinisikan 

sebagai upaya mengambil berkah melalui orang-orang saleh, benda yang disucikan, 

atau waktu-waktu istimewa dalam Islam. Praktik ini memiliki landasan kuat dalam 

tradisi Islam, sebagaimana dicontohkan oleh para sahabat Nabi yang biasa 

bertabarruk dengan bekas-bekas pribadi Rasulullah SAW seperti air wudhunya, 

keringat, bahkan sandal beliau. Narasumber menegaskan bahwa tabarruk merupa-

kan praktik yang diperbolehkan dalam Islam selama tidak mengandung unsur 

syirik. 

Dalam praktiknya, tabarruk dapat diwujudkan dalam berbagai bentuk 

kekinian seperti meminta air yang telah didoakan guru spiritual atau mengunjungi 

tempat-tempat yang dianggap suci. Narasumber memberikan contoh konkret ketika 

kamu minta didoakan air kepada seorang guru, itu juga termasuk tabarruk. Hal ini 

menunjukkan bahwa esensi tabarruk tetap terjaga meski bentuknya beradaptasi 

dengan konteks zaman, selama tetap berada dalam koridor syariat dan tidak 

mengarah pada kesyirikan. 

Tidak hanya itu, salah seorang tokoh masyarakat juga menjelaskan 

pandangannya tentang hal ini: 

Tabarrukan diBatapung Tawar ni lah nang kaya dilihat di masyarakat sini 

pang nah, buhannya tu memambil berkah lawan benda, doa, atawa yang lainnya. 



61 

 

 
 

Nang kya di batasmiyah tu tabarruknya lawan bacaan, kalonya yang tapung 

tawarnya tu tradisi urang bahari yang sudah melekat dimasyarakat, nah jadi yang 

dua ni digabungkan jadi Tabarrukan lawan urang bahari lawan bacaan pas 

betasmiyah tu jua yang berkah nya masuk kedalam banyu tapung tawar tadi. Nah 

sama tu sabarataannya yang mehanyari banih kah, yang handak tulak marantau 

kah, atawa atur dahar sama aja jua tu, yang pastinya Batapung Tawar nya  ni 

meumpati tradisi urang bahari yang sudah akrab di kampung ni. Nang kaya kaidah 

usul fiqih tu yang al-adatu muhkamah.9 

Tabarrukan diBatapung Tawar  ini seperti apa yang kamu lihat 

dimasyarakat disini, mereka mengambil berkah dengan benda, doa, atau yang 

lainnya. Seperti dia cara batasmiyah itu Tabarrukannya melalui bacaan, dan untuk 

Batapung Tawar itu tradisi orang dulu yang telah melekat dimasyarakat,  keduanya 

digabungkan jadi satu. Sama hal nya dengan mehanyari banih, tulak marantau, atau 

atur dahar, yang pastinya Batapung Tawar ini mengikuti orang dulu yang sudah 

akrab di kampung ini, seperti kaidah ushul fiqih  al-adatu muhkamah. 

Berdasarkan wawancara, tradisi Batapung Tawar merupakan contoh nyata 

dari inkulturasi  yaitu proses penyatuan yang mendalam antara agama dengan 

budaya lokal. Dalam filsafat kebudayaan, proses ini menunjukkan bagaimana 

sebuah masyarakat tidak hanya menerima agama baru, tetapi juga mengolahnya 

menjadi bagian dari identitas budayanya sendiri. Ritual lama seperti tapung tawar 

tidak dihilangkan, melainkan diisi dengan makna baru melalui bacaan-bacaan 

Islam, sehingga tercipta bentuk keagamaan yang khas dan autentik. 

Dari sudut pandang tasawuf, praktik tabarruk (mencari berkah) dalam 

tradisi ini dipahami sebagai jalan spiritual untuk mendekatkan diri kepada Allah. 

Ketika masyarakat menggunakan air atau benda lain yang telah didoakan, mereka 

                                                     
9 Anang Alus, “Tokoh Agama, wawancara pribadi oleh penulis, Sungai Madang,” 9 April 

2025. 



62 

 

 
 

sebenarnya sedang melakukan meditasi spiritual - dimana benda-benda fisik itu 

membantu mereka mengingat Allah. Benda-benda tersebut berfungsi sebagai 

penghubung antara dunia fisik dan spiritual, membantu masyarakat yang masih 

membutuhkan simbol-simkonkret dalam perjalanan spiritualnya. 

C. Analisis Data 

Tradisi Batapung Tawar di Kalimantan Selatan, khususnya di Desa Sungai 

Madang, merupakan sebuah fenomena budaya-religius yang menarik untuk ditelaah 

secara filosofis. Lebih dari sekadar ritual, tradisi ini menyimpan lapisan makna 

yang dalam tentang bagaimana agama berinteraksi dengan budaya, bagaimana spir-

itualitas diekspresikan secara konkret, dan yang paling penting, bagaimana sebuah 

tradisi dapat bertahan lama dalam masyarakat modern. Melalui pendekatan filsafat 

budaya J.W.M. Bakker dan tasawuf Imam Al-Ghazâlî kita dapat memahami men-

gapa Batapung Tawar tetap relevan hingga hari ini. 

1.    Batapung Tawar dalam Perspektif Filsafat Kebudayaan J.W.M. Bakker 

J.W.M. Bakker, dalam bukunya "Filsafat Kebudayaan", memperkenalkan 

konsep inkulturasi sebagai sebuah proses dinamis dan kreatif di mana iman bertemu 

dan meresapi suatu budaya lokal. Baginya, agama tidak datang untuk menegasikan 

atau menghancurkan budaya, tetapi untuk mentransformasikannya dari dalam, 

memberikan makna baru yang selaras dengan nilai-nilai ilahiah, sekaligus memper-

tahankan bentuk-bentuk budaya yang tidak bertentangan. 

a. Inkulturasi Batapung Tawar di Desa Sungai Madang 

Di Desa Sungai Madang, Batapung Tawar adalah bukti nyata dari proses 

inkulturasi yang berhasil dan berlangsung secara organik. Ritual yang melibatkan 



63 

 

 
 

penaburan air yang telah dibacakan doa (tapung tawar) ini, pada akarnya, kemung-

kinan besar berasal dari sistem kepercayaan pra Islam yang menghormati roh lelu-

hur dan kekuatan alam. Namun, dengan masuknya Islam, ritual ini tidak serta-merta 

dihapuskan. Para penyebar Islam baik ulama maupun tokoh adat yang telah me-

meluk Islam melakukan suatu transformasi makna yang cerdas. Unsur-unsur man-

tra yang bersifat animistik secara bertahap digantikan dengan doa-doa Islami yang 

jelas ditujukan kepada Allah SWT, seperti pembacaan Surah Al-Fatihah, Ayat 

Kursi, Sholawat Nabi, dan doa-doa lainnya. Tujuannya pun mengalami pergeseran 

fundamental dari memuaskan atau meminta perlindungan roh halus, menjadi 

memohon perlindungan, keselamatan, dan keberkahan hidup secara eksklusif dari 

Yang Maha Kuasa. 

b. Peran Agama dan Adat dalam Kelahiran Kembali Tradisi  

Berdasarkan observasi terhadap pelaksanaannya, kelestarian Batapung 

Tawar sangat bergantung pada sinergi antara dua pilarnya tokoh agama (seperti 

ulama, tuan guru, atau ustadz) dan tokoh adat (tetua kampung). Pada masa awal 

Islamisasi, merekalah yang menjadi arsitek utama inkulturasi. Mereka adalah figur 

yang memiliki otoritas keagamaan sekaligus otoritas kultural. Melalui kearifan 

mereka, unsur-unsur budaya yang bertentangan dengan syariat disingkirkan, se-

mentara yang dapat dijadikan wasilah (perantara) untuk mendekatkan diri kepada 

Allah dipertahankan dan diisi dengan muatan teologis yang baru. Proses ini menun-

jukkan bahwa inkulturasi bukanlah proses pasif, melainkan suatu rekayasa sosial-

budaya yang disengaja dan digerakkan oleh yang menguasai kedua dunia. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa proses inkulturasi adalah 



64 

 

 
 

faktor agama sesuai konsep J.W.M. Bakker. Agama (Islam) bertindak sebagai 

subjek yang aktif dan transformatif, bukan sebagai penonton atau penentang. Ia 

tidak membunuh budaya lokal, tetapi memberinya "nyawa" yang baru. Batapung 

Tawar yang kita saksikan hari ini adalah sintesis yang indah raganya adalah budaya 

Dayak - Banjar, sementara jiwanya adalah Islam. Ia telah menjadi sebuah doa 

kolektif yang terwujud dalam tindakan, sebuah simbol keyakinan masyarakat 

bahwa Allah SWT hadir dan memberkati setiap aspek kehidupan mereka, termasuk 

tradisi leluhur mereka yang telah disucikan. 

2.    Tabarrukan dalam Batapung Tawar Menurut Tasawuf al-Ghazâlî 

Untuk memahami dimensi spiritual yang lebih dalam dari Batapung Tawar, 

kita dapat merujuk pada pemikiran Imam al-Ghazâlî, sang Hujjatul Islam. Dalam 

magnum opus-nya, Iẖyâ' Ulûmu al-dîn, al-Ghazâlî membahas panjang lebar tentang 

konsep tabarruk. Baginya, mencari berkah adalah bagian dari praktik tasawuf yang 

sah dan bahkan dianjurkan, asalkan dilandasi dengan akidah yang lurus. Tabarruk 

bukanlah menyembah benda, melainkan menggunakan benda, tempat, waktu, atau 

orang shaleh sebagai sarana (wasilah) untuk mendekatkan diri kepada Allah, 

dengan keyakinan absolut bahwa segala berkah datang hanya dari-Nya. Niat dalam 

hati adalah penentu utama keabsahan praktik ini. 

Praktik Batapung Tawar di Desa Sungai Madang, berdasarkan observasi 

dan dokumentasi, adalah sebuah manifestasi tabarruk yang menggunakan beberapa 

media: 

a. Media Benda 

Air adalah simbol penyucian, rahmat, dan sumber kehidupan. Dalam tasawuf, 



65 

 

 
 

benda tidak dilihat sebagai sesuatu yang hina, tetapi sebagai cermin dari yang batin 

sebagai ayat-ayat Allah (tanda-tanda kebesaran-Nya) yang dapat mengingatkan 

manusia pada karunia-Nya yang tak terhingga. 

b. Media Orang Saleh 

Doa yang dibacakan dengan khusyuk oleh tokoh agama adalah inti dan ruh 

dari ritual ini. Doa inilah yang mentransformasi material dari sekadar benda-benda 

menjadi media spiritual yang "dihidupkan" oleh firman, dzikir, dan doa kepada Al-

lah. 

c. Media Amalan 

Dalam tradisi Batapung Tawar, media amalan memegang peran sentral se-

bagai jembatan antara niat spiritual dengan ekspresi fisik. Praktik memercikkan air 

sambil mengucapkan basmalah dan selawat merupakan bentuk konkret dari media 

amalan ini. Setiap tetes air yang dipercikkan tidak sekadar bersifat fisikal, melain-

kan mengandung makna filosofis yang mendalam. 

d. Media Waktu 

Pelaksanaan Batapung Tawar pada waktu-waktu khusus seperti awal 

Muharram merepresentasikan bentuk tabarruk melalui media waktu. Masyarakat 

memandang waktu bukan sebagai entitas netral, melainkan sebagai wadah yang 

memiliki kualitas spiritual berbeda-beda. Awal Muharram sebagai bulan suci dalam 

kalender Islam dipahami sebagai waktu mustajab dimana pintu rahmat dan keberka-

han Allah dibuka seluas-luasnya. Pemilihan waktu ini menunjukkan kesadaran kos-

mologis yang mendalam tentang hierarki waktu dalam Islam. Dengan 

melaksanakan Batapung Tawar pada momen khusus tersebut, masyarakat berusaha 



66 

 

 
 

menyelaraskan ritme kehidupan manusia dengan ritme ilahi. Setiap tetes air yang 

dipercikkan mengandung doa dan harapan yang diyakini akan lebih mudah 

dikabulkan pada waktu-waktu yang diberkati. 

Berdasarkan uraian di atas, praktik Batapung Tawar ini sangat sesuai 

dengan teori tabarruk Al-Ghazâlî yang telah diuraikan di bab dua. Oleh karena itu, 

dapat dinyatakan dengan tegas bahwa praktik Batapung Tawar di Desa Sungai 

Madang memuat aspek tasawuf yang sangat kental, sebagaimana yang lazim 

ditemui dalam dunia tasawuf berdasarkan penjelasan Imam Al-Ghazâlî. Masyarakat 

tidak menyembah menyembah air mereka menggunakan air yang telah didoakan 

sebagai wasilah untuk mengonsentrasikan hati, memvisualisasikan doa, dan men-

guatkan pengharapan mereka kepada Allah. Keyakinan mereka tidak terletak pada 

kekuatan magis tapung tawar, tetapi pada kemurahan Allah yang merespons doa 

tulus hamba-Nya, yang diungkapkan melalui bahasa simbolik dan budaya yang 

mereka pahami. Dalam perspektif ini, Batapung Tawar adalah sebuah praktik zikir 

kolektif yang menggunakan medium budaya, sebuah bentuk spiritualitas yang 

membumi dan menyatu dengan denyut nadi kehidupan masyarakat. 

3.    Kelanggengan Tradisi Batapung Tawar dalam Kehidupan Masyarakat 

Kebertahanan sebuah tradisi dalam arus modernisasi tidak terjadi dengan 

sendirinya. Kelanggengan Batapung Tawar dapat dijelaskan melalui dua faktor 

kunci yang telah dibahas, yang pada hakikatnya bermuara pada pandangan dunia 

Sufisme. 

a. Inkulturasi sebagai Fondasi Sosial-Kultural 

Proses inkulturasi yang sukses, sebagaimana digambarkan oleh Bakker, 



67 

 

 
 

merupakan fondasi utama kelanggengan tradisi ini. Dengan diinkulturasikan, 

Batapung Tawar tidak lagi dipandang sebagai "tradisi luar" yang harus diting-

galkan, melainkan sebagai bagian dari identitas keislaman masyarakat lokal. 

Agama, yang seringkali menjadi kekuatan pemutus tradisi, justru dalam konteks 

ini menjadi faktor penguat dan pelestari. Tradisi ini menjadi ruang di mana 

kesalehan individu dan solidaritas komunal bertemu. Setiap kali ritual ini dil-

aksanakan, ia tidak hanya menguatkan iman secara personal, tetapi juga 

merekatkan ikatan sosial, mengingatkan masyarakat pada akar budaya dan 

religius mereka yang sama. 

b. Tabarruk sebagai Nilai Utama dan Daya Tarik Spiritual 

Nilai tabarruk yang menjadi inti dari Batapung Tawar memberikan daya 

tarik yang abadi. Manusia, secara alamiah, selalu mencari keberkahan, kesela-

matan, dan kedamaian dalam hidupnya. Batapung Tawar menawarkan jalan un-

tuk memperolehnya dalam sebuah format yang mudah dipahami, konkret, dan 

melibatkan seluruh indera. Kebutuhan psikologis dan spiritual untuk merasa 

dilindungi dan diberkati ini menjadikan tradisi ini tetap relevan. Ia memenuhi 

hasrat transendental manusia dengan cara yang membumi, menjembatani yang 

sakral dan yang profan. 

c. Kelanggengan Tradisi karena Faktor Sufisme 

Dari analisis komprehensif di atas, menunjukkan bahwa kelanggengan 

tradisi Batapung Tawar dalam masyarakat Desa Sungai Madang pada 

hakikatnya disebabkan oleh faktor sufisme. Perspektif sufisme, yang diwakili 



68 

 

 
 

oleh Al-Ghazâlî dan dioperasionalkan melalui konsep inkulturasi Bakker, mem-

berikan kerangka teologis yang lentur, inklusif, dan mendalam. 

Sufisme memandang tradisi tidak hanya dari segi hukum lahiriah (fiqh) se-

mata, tetapi lebih pada niat, esensi, dan dampak spiritualnya di dalam hati. Pan-

dangan ini: 

1) Meyakini bahwa Allah Maha Hadir dan berkah-Nya dapat diraih melalui 

berbagai perantara. 

2) Menerima bahwa budaya lokal dapat menjadi wadah yang sah untuk 

mengekspresikan dan mengalami kedekatan dengan Tuhan. 

3) Memfokuskan pada penyucian hati dari syirik, bukan pada penghancuran 

bentuk-bentuk budaya. 

Oleh karena itu, Batapung Tawar tidak menjadi korban dari puritanisme 

agama10 karena ia telah "disufikan". Ia tidak dilihat sebagai ancaman, tetapi sebagai 

sekutu dalam membangun masyarakat yang saleh secara spiritual dan kokoh secara 

kultural. Sufisme telah menyelamatkannya dari kepunahan dengan memberinya 

jiwa yang Islami, sekaligus membiarkannya tetap hidup sebagai warisan budaya 

yang membanggakan. Dalam diri Batapung Tawar, kita menyaksikan bagaimana 

sufisme berperan sebagai jantung yang memompa kehidupan spir-

itual sekaligus akal yang membingkai ekspresi kultural, sehingga menjadikannya 

                                                     
10 istilah "puritan" atau "puritanisme" kini sering digunakan untuk menyebut sikap atau 

gerakan dalam agama apa pun yang berusaha kembali kepada bentuk ortodoksi atau 

fundamentalnya, dengan menekankan pemurnian doktrin dari pengaruh luar dan penegakan disiplin 

moral yang ketat. Sebagai contoh, dalam konteks Islam, gerakan Wahhabisme dan beberapa aliran 

Salafi kerap disandingkan dengan semangat puritan karena penekanannya pada pemurnian tauhid 

dan penolakan terhadap praktik-praktik yang dianggap bid'ah (inovasi dalam agama). Natana J. 

DeLong-Bas, Wahhabi Islam: From Revival and Reform to Global Jihad (Cairo: The American 

University in Cairo Press, 2005), 9-12. 



69 

 

 
 

sebuah tradisi yang abadi dan bermakna. 

 


