
 1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Indonesia merupakan negara multicultural yang memiliki kekayaan budaya. 

Setiap daerah memiliki tradisi serta adat istiadat yang diwariskan oleh nenek 

moyang terdahulu. Kalimantan selatan merupakan daerah yang kaya akan tradisi 

dan adat istiadat. Selain dikenal sebagai daerah yang religius, Kalimantan Selatan 

juga kental akan tradisi maupun adat istiadat. Tradisi yang selalu dilakukan oleh 

masyarakat di Kalimantan Selatan salah satunya adalah bepangantinan atau ritual 

acara perkawinan. 

Bagi masyarakat di Kalimantan Selatan selanjutnya disebut Masyarakat 

Banjar, perkawinan merupakan suatu kegiatan yang sangat kental akan tradisi dan 

nilai-nilai kebudayaan. Prosesi perkawinan memerlukan waktu yang panjang, 

rangkaian acara yang kompleks serta biaya yang tidak sedikit.1 Para ahli juga 

mengungkapkan bahwa, dalam perkembangannya terjadi akulturasi dan asimilasi 

budaya antara Islam dengan kebudayaan masyarakat banjar. Akhirnya, walaupun 

selama berabad-abad Masyarakat Banjar identik dengan Islam, namun pada 

konteksnya banyak praktek-praktek keagamaan yang referensinya tidak 

sepenuhnya ditemukan dalam ajaran Islam.2 

 
1 Gusti Muzainah, Baantar Jujuran Dalam Perkawinan Adat Masyarakat Banjar 5, No. 2 

(2019). 
2 Irfan Noor, Alfani Daud Dan Studi Islam Banjar, IAIN Antasari Banjarmasin, 2007. 



 2 

Kehidupan masyarakat banjar didasari atas tiga unsur, yaitu agama, adat 

istiadat dan lingkungan tempat tinggal. Pada kasus tradisi perkawinan orang Banjar, 

tiga unsur tersebut telah terintegrasi dan menyatu menjadi pola tingkah laku dan 

kebiasaan secara berulang dalam kehidupan masyarakat.3 Islam memiliki pengaruh 

besar terhadap tradisi perkawinan orang Banjar karena mayoritas orang Banjar 

adalah penganut agama Islam. Hal itu tak lepas karena faktor historis kebudayaan 

yang dipengaruhi ajaran Islam oleh pedagang Arab pada zaman dulu. Agama Islam 

seolah menjadi suatu identitas urang Banjar, karena itulah Islam sangat 

mempengaruhi berbagai aspek kehidupan mereka terutama dalam aspek 

kebudayaan. Kendati unsur-unsur kepercayaan bahari masih ada, namun Islam 

telah memberikan pengaruh besar dan kuat terhadap budaya lokal di Kalimantan 

Selatan.4 Pada upacara perkawinan, pelaksanaannya dilakukan dengan memuat 

unsur-unsur keislaman seperti pelaksanaan akad nikah (ijab qabul), keberadaan 

wali, pemberian mahar, dan seterusnya.5 

Islam dan budaya memiliki hubungan yang tak terpisahkan. Kedua konsep 

ini memiliki keterikatan, saling berinteraksi dan mempengaruhi satu dengan yang 

lainnya. 6 Konsep inilah yang membentuk relasi antara budaya dengan syariat islam 

terhadap suatu tradisi lokal. Karakteristik islam di Indonesia menunjukkan adanya 

relasi antar budaya dengan ajaran Islam, yaitu adanya perpaduan antara ajaran islam 

dengan adat istiadat maupun tradisi setempat. 

 
3 M. Idwar Shaleh Et Al., Adat Istiadat Dan Upacara Perkawinan Daerah Kalimantan 

Selatan,19. 
 4 Rahmadi, Islam Kawasan Kalimanta, (Antasari Press Banjarmasin, 2020), 295. 

5 Shaleh Et Al., 115-116. 
 6 Zulfa Jamalie, Akulturasi Dan Kearifan Lokal Dalam Tradisi Baayun Maulid Pada 
Masyarakat Banjar, El Harakah Jurnal Budaya Islam, 2014, 235. 



 3 

Islam mempengaruhi pembentukan budaya dengan memberikan nilai-nilai 

keislaman di dalamnya. Islam sendiri memiliki nilai yang universal dan adaptif 

terhadap perubahan zaman, selalu menampakkan diri dalam bentuk yang luwes 

terhadap masyarakat yang beraneka ragam budaya, adat kebiasaan atau 

tradisi.7 Islam sendiri merespon dan membuka diri untuk menerima budaya-budaya 

lokal, adat atau tradisi di manapun dan kapanpun sepanjang hal tersebut tidak 

bertentangan dengan ketentuan syariat. Islam dan budaya pada hakikatnya memiliki 

prinsip yang sama, yaitu memberikan wawasan dan cara pandang dalam menjalani 

kehidupan agar sejalan dengan syariat dan nilai-nilai kemanusiaan.8  

Perkawinan urang banjar di Kalimantan Selatan tak lepas dari nuansa 

budaya dalam setiap pelaksanaanya. Upacara perkawinan adat banjar dilaksanakan 

melalui tahapan yang panjang, mulai dari basasuluh (menyelidiki), bedatang-

bepara (meminang atau melamar), bepapayuan atau beantar jujuran (penentuan 

mas kawin), beantar petalian (kepastian atau keseriusan pasangan) hingga akad 

nikah. Sebelum acara berlangsung, beberapa tahapan juga dilakukan oleh kedua 

mempelai sebelum hari perkawinan dilaksanakan, yaitu seperti: bapingit, bapacar, 

badudus atau bapapai, batamat (khatam al-Qur’ān) Maarak pengantin (mengarak 

pengantin), basanding atau batatai dan lain-lain.9 Tradisi tersebut pada umumnya 

dilaksanakan oleh urang banjar dalam melaksanakan prosesi perkawinan. Dalam 

 
 7 Kastolani And Abdullah Yusof, Relasi Islam Dan Budaya Lokal Studi Tentang Tradisi 
Nyadran Di Desa Sumogawe Kecamatan Getasan Kabupaten Semarang, Kontemplasi 04 (Agustus 
2016): 52. 

8 Zulfa Jamalie, Akulturasi Dakwah Dan Nilai-Nilai Budaya Lokal Dalam Sejarah 
Penyebaran Islam Di Indonesia, Al Hadharah, 2011, 21. 
 9 Muzainah, Baantar Jujuran Dalam Perkawinan Adat Masyarakat Banjar, Jurnal Al-
Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman, 13-15” 



 4 

pelaksanaannya, rangkaian kegiatan tidak lepas dari unsur-unsur yang berbau nilai-

nilai keislaman. 

Alur panjang pelaksanaan perkawinan tersebut umumnya dilaksanakan oleh 

semua wilayah di Kalimantan Selatan. Namun, salah satu daerah di Kalimantan 

Selatan, tepatnya di desa Lampihong Kabupaten Balangan, terdapat suatu tradisi 

perkawinan yang memiliki daya Tarik tersendiri, yaitu tradisi Balawang Tujuh. 

Pelaksanaan tradisi ini dilakukan setelah rangkaian acara walimah yakni pada 

malam hari. Pada pelaksanaannya, kedua mempelai pengantin diharuskan melewati 

jalan labirin tujuh pintu yang telah dibuat sedemikian rupa yang diiringi dengan 

musik-musik tradisional (musik panting atau kuriding) ataupun sholawat burdah.  

Tradisi Balawang Tujuh10 merupakan tradisi perkawinan bagi seorang janda 

dan duda, yang melangsungkan pernikahan kembali dan menginginkan kehidupan 

rumah tangga yang baru, harmonis, dan bahagia hingga akhir hayat. Seiring 

berkembangnya zaman, tradisi ini kemudian mengalami dinamisasi budaya. Kini 

pelaksanaannya tidak hanya dilakukan oleh pengantin berstatus janda duda saja 

(balu), tetapi juga dilakukan oleh pasangan pengantin yang perawan dan jejaka.  

Walaupun tidak diatur secara spesifik mengenai teknis pelaksanaan 

perkawinan, tetapi Islam memberikan ruang bagi masyarakat untuk 

menjalankannya sesuai dengan adat istiadat setempat. Ini memungkinkan adanya 

akulturasi timbal balik antara budaya lokal dan Islam diterima oleh kaidah Ushul 

Fiqh, yaitu “adat itu dihukumkan”(al-adah muhakkamah), atau “adat adalah syariah 

 
10 Secara Lengkap, Masyarakat Setempat Juga Menyebutnya Tradisi Balawang Tujuh 

Begunung Api Bejalan Liuk. 



 5 

yang dihukumkan” (al-adah syariah muhakkamah), artinya kebiasaan dan budaya 

lokal masyarakat dapat menjadi sumber hukum dalam Islam.11  Meski begitu, Islam 

tetap memberikan batasan yang harus dihindari dan yang dianjurkan dalam 

pelaksanaan upacara perkawinan sesuai dengan prinsip syariat.12 Jika seandainya 

nilai dalam budaya lokal itu bertentangan dengan syariat Islam, maka dalam 

konteks itulah peran Islam dalam melakukan reformasi budaya (cultural reform) 

agar nilai-nilai yang ada di dalam budaya lokal tetap sejalan dengan nilai-nilai islam 

(islamisasi budaya). 

Tradisi Balawang Tujuh menggambarkan prosesi adat yang kaya akan nilai 

sosial, filosofis, nilai-nilai keagamaan, serta menunjukkan identitas kultural 

masyarakat setempat. Tradisi ini tidak hanya sebagai sarana untuk mempererat 

hubungan sosial masyarakat, tetapi juga sebagai bentuk pelestarian budaya lokal.13 

Dalam kerangka hukum Islam, perkawinan diposisikan sebagai salah satu bentuk 

ibadah yang memiliki nilai keutamaan dan tujuan mulia. Namun, perkawinan tidak 

hanya bagian dari ibadah semata, tetapi juga mengandung aspek sosial yang 

kontekstual. Sebab, beberapa hadis juga menunjukkan bahwa ada keterlibatan 

unsur soasial dalam perkawinan, sehingga adanya keterlibatan orang lain dan 

pemerintah dianggap penting dalam acara perkawinan. Itulah kemudian yang 

menjadi pembeda antara perkawinan siri dengan perkawinan non-siri. 

 
 11 Fathurrahman Muhtar, Metodologi Studi Islam (Mataram: Buku Ajar IAIN Mataram), 
69. 
 12 Muzainah, Baantar Jujuran Dalam Perkawinan Adat Masyarakat Banjar, 11. 

13 Tradisi ‘Balawang Tujuh Perkawinan Janda-Duda - ANTARA News Kalimantan 
Selatan,” Accessed January 15, 2025, Https://Kalsel.Antaranews.Com/Berita/60618/Tradisi-
Balawang-Tujuh-Perkawinan-Janda-Duda. 



 6 

Tradisi Balawang Tujuh mencerminkan bentuk konkret dari relasi antara 

budaya lokal dan ajaran Islam. Di tengah masyarakat Banjar yang religius dan 

memegang erat nilai-nilai adat, tradisi ini menjadi simbol perpaduan antara syariat 

Islam dan kearifan lokal khususnya dalam praktik perkawinan. Penelitian ini 

didukung oleh fakta bahwa banyak tradisi di Indonesia yang telah mengalami 

proses akulturasi dengan ajaran Islam, seperti dalam ritual perkawinan adat di 

berbagai daerah yang telah diselaraskan dengan norma-norma Islam tanpa harus 

menghilangkan esensi budayanya. Dengan demikian, ada peluang besar bahwa 

Balawang Tujuh juga dapat diintegrasikan dengan syariat Islam tanpa 

menghilangkan aspek-aspek budaya yang melekat di dalamnya. 

Dari segi kebaruan (novelty), penelitian ini akan memberikan kontribusi 

baru dalam kajian hubungan antara budaya dan agama, khususnya dalam konteks 

perkawinan di Kalimantan Selatan. Berbeda dengan penelitian sebelumnya yang 

lebih menyoroti pernikahan adat secara umum atau sekadar mendeskripsikan 

prosesi Balawang Tujuh, penelitian ini akan mengkaji secara spesifik bagaimana 

aspek-aspek tradisi ini dapat diselaraskan dengan prinsip-prinsip Islam melalui 

pendekatan sosiologi hukum, antropologi hukum dan perspektif hukum Islam. 

Beberapa penelitian terdahulu telah membahas mengenai hubungan budaya 

dan agama dalam pernikahan, seperti studi tentang pernikahan adat Jawa yang 

mengalami islamisasi dalam beberapa aspeknya, serta penelitian mengenai tradisi 

pernikahan adat di Sumatera yang tetap mempertahankan unsur Islam dalam 

ritualnya. Adat pernikahan suku Bugis di Sulawesi yang menerapkan nilai-nilai 

keislaman dalam proses pelaksanaannya, relasi agama islam dan budaya lokal pada 



 7 

tradisi pernikahan di keraton Cirebon. Selain itu, berdasarkan telaah terhadap 

penelitian terdahulu, kajian mengenai tradisi perkawinan di Kalimantan Selatan 

yakni perkawinan Banjar umumnya masih bersifat deskriptif kultural dan belum 

menempatkan tradisi adat sebagai norma yang hidup dan berfungsi dalam 

masyarakat. Di sisi lain, kajian hukum Islam tentang konsep ‘urf lebih banyak 

dibahas secara normatif-teoretis tanpa keterkaitan langsung dengan praktik adat 

yang dijalankan secara empiris. Hingga saat ini, belum ditemukan penelitian yang 

secara khusus mengkaji Tradisi Balawang Tujuh di Kecamatan Lampihong dengan 

mengintegrasikan data empiris lapangan dan analisis hukum Islam untuk menilai 

posisinya sebagai living law serta statusnya dalam perspektif ‘urf. Kekosongan 

inilah yang menjadi fokus dan kebaruan penelitian ini. 

Oleh karena itu, penelitian ini diharapkan dapat mengisi celah dalam kajian 

akademik dan memberikan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai relasi 

budaya dan agama (syariat islam) di era modern. Lebih lanjut, penelitian ini 

bertujuan untuk memahami bagaimana tradisi Belawang Tujuh dipraktikkan dan 

dimaknai oleh masyarakat, serta bagaimana nilai-nilai Islam diterapkan atau 

diintegrasikan ke dalamnya. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

dalam memahami interaksi antara budaya lokal dan syariat Islam, serta memberikan 

pandangan yang komprehensif mengenai posisi tradisi ini dalam perspektif hukum 

Islam dan kehidupan masyarakat muslim kontemporer. 

Berdasarkan latar belakang masalah yang diuraikan diatas, peneliti tertarik 

untuk melakukan penelitian tesis dengan judul Relasi Budaya dan Syariat Pada 

Tradisi Balawang Tujuh: Studi di Kecamatan Lampihong Kabupaten Balangan. 



 8 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang masalah di atas, peneliti kemudian merumuskan 

masalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana pelaksanaan tradisi Balawang Tujuh pada Masyarakat Banjar 

Kalimantan Selatan? 

2. Bagaimana pandangan hukum islam terhadap pelaksanaan tradisi Balawang 

Tujuh? 

C. Tujuan Dan Signifikansi Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah tersebut di atas, penelitan ini bertujuan 

untuk menjawab pertanyaan dari rumusan masalah, yaitu: 

a) Untuk memahami dan mengetahui pelaksanaan tradisi Balawang 

Tujuh dan dapat diterima oleh masyarakat Banjar, Kalimantan 

Selatan. 

b) Untuk memahami dan mengetahui tinjauan hukum islam terhadap 

pelaksanaan tradisi Balawang Tujuh. 

2. Signifikansi Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk memahami relasi antara nilai-nilai budaya 

dan hukum islam (syariat) pada tradisi Balawang Tujuh. Penelitian ini memiliki 

signifikansi yang sangat penting, baik secara teorits maupun praktis, yaitu 

sebagai berikut: 

a) Dari sisi teoritis, penelitian ini dapat memperkaya kajian tentang 

hubungan antara budaya lokal dan hukum Islam, khususnya terkait 



 9 

adat perkawinan di Kalimantan Selatan. Penelitian ini juga berusaha 

untuk mengintegrasikan perspektif sosiologis dan hukum Islam 

dalam memahami tradisi Balawang Tujuh sebagi salah satu tradisi 

perkawinan di Kalimantan Selatan. Tradisi Balawang Tujuh dapat 

memperkuat solidaritas dan nilai-nilai gotong-royong dalam 

masyarakat di Kalimantan Selatan. Penelitian ini dapat membantu 

melestarikan warisan budaya lokal yang dapat merefleksikan nilai-

nilai sosial dan agama. Kajian ini diharapkan dapat melahirkan 

penelitian berdasarkan filosofi keilmuan UIN Antasari Banjarmasin 

yang memuat integrasi keilmuan yang dinamis, berbasis lokal dan 

berwawasan global. 

b) Secara praktis, penelitian ini dapat memberikan rekomendasi dalam 

menjalankan tradisi Balawang Tujuh agar tetap sesuai dengan 

prinsip-prinsip Islam. Pentingnya memberikan edukasi kepada 

masyarakat melalui pemahaman tentang pentingnya menjaga tradisi 

lokal yang Islami dan bermanfaat. Alhasil temuan dalam penelitian 

ini dapat digunakan oleh tokoh adat dan ulama untuk mendukung 

pelaksanaan tradisi yang selaras, harmonis dan tidak bertentangan 

dengan hukum Islam. 

 

D. Definisi Operasional 

 Untuk menghindari terjadinya multi-interpretasi pada beberapa istilah dlam 

penelitian ini, berikut uraian definisi operasional dari istilah kunci: 



 10 

1. Relasi Budaya dan Syariat 

 Relasi berarti hubungan (kekerabatan, persahabatan, kerja sama, dan 

sebagainya) antara dua pihak atau lebih.14 Dalam penelitian ini, relasi diartikan 

sebagai hubungan timbal balik yang terjadi antara unsur-unsur budaya lokal dengan 

nilai-nilai ajaran Islam, baik yang tercermin dalam bentuk simbolik, norma sosial, 

maupun praktik budayanya. Relasi budaya dan syariat dimaknai sebagai hubungan 

timbal balik antara nilai-nilai budaya lokal yang dijalankan masyarakat dengan 

prinsip-prinsip normatif syariat Islam. Dalam konteks ini, relasi dimaksud 

mencakup keterkaitan antara adat istiadat masyarakat (dalam hal ini tradisi 

Balawang Tujuh) dengan tujuan-tujuan hukum Islam, baik secara praktik maupun 

dengan nilai-nilai yang terkandung di dalamnya. Dalam proses pelaksanaan tradisi 

Belawang Tujuh, relasi ini tampak melalui keterlibatan masyarakat, pelestarian 

budaya, hingga penyesuaian tradisi dengan prinsip-prinsip syariah. 

2. Syariat Islam 

Wahbah Az-Zuhaili mengemukakan bahwa syariat adalah hukum-hukum 

yang ditetapkan oleh Allah untuk umat manusia melalui Al-Qur'an dan Sunnah, 

yang mencakup segala hal yang berkaitan dengan ibadah, hubungan antarindividu, 

ekonomi, politik, dan aspek-aspek sosial lainnya. 

Syariat adalah apa-apa yang Allah tentukan bagi para hamba-Nya yaitu 

berupa hukum atau aturan terkait dengan keimanan, akhlak, ibadah, mu`amalah 

hingga undang-undang berdasarkan variannya yang mengatur hubungan manusia 

 
 14 Badan Pengembangan & Pembinaan Bahasa, Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, 
Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI). 



 11 

dengan Tuhan maupun hubungan antar manusia demi terwujudnya kehidupan yang 

Bahagia dunia dan akhirat.15 Dalam defenisi lain juga disebutkan yaitu 

sebagaimana dalam buku mausu`ah al-fiqhiyah syari`at bermakna:  

ةيقلخ وأ ةيلمع وأ ةيديقع ماكحأ نم هدابعل الله هنس ام  
 “semua yang ditentukan oleh Allah Swt untuk hamba-Nya, seperti hukum-
hukum mengenai keyakinan, perbuatan, akhlak”.16 
 

Istilah kontemporer menjelaskan bahwa, syari`at dimaknai sebagai 

ketentuan-ketentuan Allah yang berkenaan dengan hukum-hukum atau aturan-

aturan yang berkenaan dengan perbuatan seorang hamba. Dalam firman Allah swt:  

 48) :ةدئالما ةروس (اًجاهَْـنمِوَ ةًعَرْشِ مْكُنْمِ انَلْعَجَ لِّكُلِ

Artinya: “bagi setiap kamu Kami tentukan bagi mereka syariat dan pedoman 

hidup”. (QS Al Maidah: 48)17 

3. Tradisi Balawang Tujuh 

Tradisi adalah adat kebiasaan turun-temurun (dari nenek moyang) yang 

masih dijalankan oleh masyarakat.18 Menurut Koentjaraningrat (1987), tradisi 

adalah warisan yang terdiri atas nilai-nilai, kebiasaan, dan norma yang diwariskan 

secara turun temurun antar generasi dalam suatu masyarakat.19 Tradisi dapat pula 

diartikan sebagai sesuatu yang diwariskan dari masa lalu ke masa sekarang. Tradisi 

 
15 Muhammad `Amir Yasin, Syar`Un Man Qabalana (Arsyif Multaqa Ahli Al-Hadis: 

Maktabah As-Syamilah), Juz.2, Hal.68, Lihat Juga:Www. Ahlalhdeeth.Com). 
16 Muhibbuthabry, Syariat Islam dalam konteks keindonesiaan, 6. 
17 Ibid. 
18 Badan Pengembangan Dan Pembinaan Bahasa Kementerian Pendidikan Dan 

Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, 2018. 
19 Koentjaraningrat, Sejarah Teori Antropologi. 



 12 

merupakan gambaran atau citra (image) dari tingkah laku seperti kepercayaan, 

aturan, anjuran dan larangan untuk melanjutkan tingkah laku mengalami perubahan 

secara terus menerus. Dalam praktiknya, tradisi merujuk pada suatu aktivitas terus 

menerus dan berulang. Praktik tersebut merupakan suatu perwujudan aktivitas 

kehidupan sehari-hari, lingkungan, dan interaksi sosial yang kemudian dimaknai 

sebagai pengetahuan lokal atau kearifan lokal.20 

Tradisi "Balawang Tujuh" merupakan prosesi perkawinan seorang janda 

dan atau duda yang melaksanakan pernikahan kembali guna menginginkan 

kehidupan rumah tangganya yang baru dan harmonis hingga akhir hayat. Balawang 

Tujuh merupakan istilah dalam Bahasa Banjar, Kalimantan Selatan yang diambil 

dari kata "Lawang" artinya pintu, dan "Tujuh" merupakan jumlah dalam hitungan. 

Sehingga, Balawang Tujuh dapat diartikan sebagai Tujuh Pintu atau Tujuh Lawang 

yang harus dilewati atau dilalui.21 Makna Tujuh pada Balawang Tujuh diartikan 

oleh masyarakat sekitar sebagai tujuh hari dalam seminggu. Ada pula yang 

mengartikan makna tujuh diartikan sebagai banyaknya cobaan pada kehidupan 

rumah tangga setelah menikah. Sehingga pasangan pengantin diharapkan mampu 

melewati dan menjalaninya. Balawang Tujuh juga dianggap sebagai pengukuhan 

pengantin yang berstatus balu pada zaman dulu sebagai pengganti acara 

perkawinan yang biasanya dilaksanakan pada siang hari.  

E. PENELITIAN TERDAHULU 

 
20 Nasruddin, Siti Dloyana Kusumah, dan Bambang H.S. Purwana, Kearifan Lokal Di 

Tengah Modernisasi (Pusat Penelitian dan Pengembangan Kebudayaan Badan Pengembangan 
Sumber Daya Kebudayaan dan Pariwisata Kementerian Kebudayaan dan Pariwisata Republik 
Indonesia), viii-ix, 2011. 

21 ANTARA News Agency,“Tradisi ‘Balawang Tujuh’ Perkawinan Janda-Duda,” 
ANTARA News Kalimantan Selatan, Accessed January 10, 2025. 



 13 

Sebagai rujukan penelitian, berikut beberapa penelitian terdahulu yang telah 

mengkaji penelitian yang serupa, diantaranya:  

1. Penelitan oleh Sugianoor, Wahyudi ‘Baslau’, 2016, Cerita dari 

Balangan,Balangan, Bagian Humas dan Protokol Sekretaiat Daerah  

Kabupaten Balangan. Penelitian ini mengkaji tentang bagaimana teknis 

pelaksanaan tradisi Balawang Tujuh, alat dan bahan, serta tahapan-tahapan 

pelaksanaannya berdasarkan hasil wawancara dengan warga setempat. 

Penelitian yang dilakukan oleh Tim Humas dan Protokol Setda Balangan ini 

juga menjelaskan makna-makna filosofis dari tahapan-tahapan tradisi 

Balawang Tujuh. Namun, penelitian ini akan diteruskan oleh penulis untuk 

melihat bagaimana integrasi antara tradisi dengan syariat islam pada Tradisi 

Balawang Tujuh, mengingat penelitian terdahulu belum mengkaji melalui 

sudut pandang integrasi antara agama dan budaya secara khusus. 

2. Penelitian oleh Ahmad Ibrizul Izzi, Adang Djumhur Salikin, Siti Fatimah 

Jurusan Hukum Keluarga Islam Pascasarjana IAIN Syekh Nurjati Cirebon 

yang berjudul Relasi Agama Dan Budaya Dalam Pernikahan Di Keraton 

Cirebon Perspektif Hukum Islam Dan Filsafat Sosial Budaya.22 Dalam 

jurnalnya ditemukan bahwa relasi agama dan budaya pada tradisi 

pernikahan di Keraton Cirebon dapat terjadi jika tradisi telah ada sejak lama, 

tradisi yang dimaksud merupakan suatu kegiatan yang baik dan penting 

untuk dilestarikan serta tidak bertentangan dengan prinsip dan ajaran Islam.  

 
22 Ahmad Ibrizul Izzi et al., “Relasi Agama Dan Budaya Dalam Pernikahan Di Keraton 

Cirebon Perspektif Hukum Islam Dan Filsafat Sosial Budaya.” 



 14 

3. Penelitian oleh Ali Akhbar Abaib Mas Rabbani Lubis dan Muhammad 

Abdul Kholiq Suhri dalam jurnal Volksgeist dari Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. Penelitian yang berjudul Relasi Hukum Islam 

dan Adat dalam Tradisi Pamogih pada Perkawinan Masyarakat Muslim 

Bondowoso,23 memiliki relevansi terhadap kajian penelitian Tradisi 

Balawang Tujuh oleh Penulis. Berdasarkan hasil penelitian oleh Ali dan 

Abdul, Tradisi Pamogih merupakan tradisi masyarakat muslim di 

Bondowoso Desa Koncer Kidul. Tradisi Pamogih merupakan suatu tradisi 

pemberian barang dari pihak laki-laki kepada pihak perempuan (seperti: 

perhiasan, pakaian, perabot rumah tangga, dll) pada sesi serah terima 

sebelum atau sesudah akad nikah. Tradisi ini memiliki konsekuensi berupa 

nasib buruk atau malapetaka apabila tidak dilaksanakan. Seperti halnya 

tradisi Pamogih dalam masyarakat Muslim Bondowoso yang memadukan 

unsur adat dengan nilai-nilai Islam, tradisi Balawang Tujuh dalam 

masyarakat Banjar juga menunjukkan adanya interaksi antara ajaran agama 

dan budaya lokal dalam praktik perkawinan. Tradisi Balawang Tujuuh tetap 

mempertahankan unsur budaya tanpa bertentangan dengan prinsip-prinsip 

Islam. 

4. Penelitian oleh Abidin Nurdin dari Universitas Malikussaleh, Aceh tentang 

Integrasi Agama Dan Budaya. Nurdin memfokuskan kajiannya Tentang 

 
23 Ali Akhbar Abaib Mas Rabbani Lubis and Muhammad Abdul Khaliq Suhri, “Relasi 

Hukum Islam dan Adat dalam Tradisi Pamogih pada Perkawinan Masyarakat Muslim Bondowoso,” 
Volksgeist: Jurnal Ilmu Hukum dan Konstitusi 3, no. 2 (December 27, 2020): 45–63. 



 15 

Tradisi Maulod pada Masyarakat Aceh.24 Nurdin mengungkapkan bahwa 

terjadi integrasi agama dengan tradisi maulud pada masyarakat Aceh. Hal 

itu dapat dilihat dalam pelaksanaannya termuat unsur-unsur dan nilai-nilai 

keislaman yang mengiringi pelaksanaan tradisi tersebut. Dilihat dari lokasi 

penelitian yang dilakukan oleh Nurdin, Aceh merupakan daerah yang 

mayoritasnya muslim dan kental dengan kegiatan yang religius. Begitu pula 

dengan daerah Kalimantan Selatan, masyarakat Banjar dikenal sebagai 

masyarakat yang religius dan mayoritasnya beragama Islam. Meskipun 

kajian Nurdin memiliki keserupaan dengan tema yang peneliti kaji, yaitu 

telaah integrasi antara agama Islam dengan tradisi tertentu. Namun, kajian 

peneliti memiliki perbedaan dalam hal tradisi yang dilaksanakan, 

masyarakat, dan daerah yang diteliti yaitu tradisi Balawang Tujuh yang ada 

di daerah Kalimantan Selatan. 

5. Integration Of Islam And Nusantara Culture (Overview Of Historical Islam 

In The Nusantara) oleh Muhammad Ikhsan Ghofur dari IAIN Syekh Nurjati 

Cirebon. Penelitian ini mengkaji tentang integrasi islam dan budaya dalam 

ruang lingkup kenusantaraan dimana penelitian ini secara umum membahas 

tentang keanekaragaman budaya di nusantara yang dipengaruhi oleh sejarah 

masuknya islam ke Indonesia. Walaupun memiliki kesamaan dalam kajian 

penelitian, namun terdapat perbedaan yang signifikan dengan objek 

 
24 Abidin Nurdin, “Integrasi Agama Dan Budaya: Kajian Tentang Tradisi Maulod Dalam 

Masyarakat Aceh.” 



 16 

penelitian yang penulis kaji, yaitu tentang tradisi Balawang Tujuh di 

Kalimantan Selatan. 

6. Penelitian oleh Alvia dalam skripsinya yang berjudul Upacara Balawang 

Tujuh pada Resepsi Perkawinan di Desa Sungai Awang Kecamatan 

Lampihong Kabupaten Balangan. Penelitian oleh Alvia dari UIN Antasari 

Banjarmasin telah mengupas terkait teknis pelaksanaan tradisi Balawang 

Tujuh di kecamatan Lampihong Kabupaten Balangan, Kalimantan Selatan. 

Penelitian ini memiliki relevansi dengan kajian Penulis secara objek 

penelitiannya, namun Penulis lebih memfokuskan penelitian terhadap relasi 

atau hubungan antara budaya lokal dengan syariat islam pada tradisi 

Balawang Tujuh secara khusus. 

F. KAJIAN TEORI DAN KERANGKA PIKIR 

Penelitian ini akan didukung beberapa teori, diantaranya teori 

Rechtsstaat yang akan digunakan sebagai teori utama dalam penelitian ini (grand 

theory). Teori Rechsstaat dipelopori oleh J.J. Rousseau, merupakan suatu konsep 

penyelenggaraan negara yang didasarkan atas hukum yang berlaku yang telah  

ditentukan dan disepakati bersama.25 Teori rechsstaat akan mendukung kajian 

penelitian ini guna memahami pandangan hukum sebagai alat yang mengatur 

kehidupan sosial, sehingga penting melihat bagaimana hukum Islam dan hukum 

negara berinteraksi dengan budaya lokal seperti tradisi Balawang Tujuh. 

 
25 Satya Arinanto, Negara Hukum Dalam Perspektif Pancasila, Dalam Agus Wahyudi 

(Ed.), Tim Penyusun Buku Proceding Kongres Pancasila Dalam Berbagai Perspektif, Sekretarit 
Jenderal Mahkamah Konstitusi. 



 17 

Selanjutnya, teori perkawinan akan digunakan untuk melengkapi pengantar 

dan latar belakang dalam penelitian ini (middle theory). Pada dasarnya, kajian 

penelitian ini membahas mengenai praktek pelaksanaan perkawinan adat banjar, 

Kalimantan Selatan. Sehingga penelitian ini akan memuat penjelasan mengenai 

tujuan, dasar dan hakikat perkawinan dari perspektif hukum, agama Islam dan 

budaya (hukum adat). 

Penelitian ini juga akan menggunakan beberapa teori tambahan (applied 

theory) seperti teori hukum adat, sosiologi hukum, hukum islam, konsep ‘urf, al 

adah al muhakamah serta hukum adat di indonesia.  

G. SISTEMATIKA PENULISAN 

Penelitian ini disusun menjadi lima bab, dimana dalam setiap bab terdiri 

dari sub-sub pembahasan. Berikut sistematika penulisan pada penelitian ini : 

 Bab I merupakan bagian pendahuluan yang meliputi latar belakang masalah, 

fokus penelitian atau rumusan masalah, tujuan dan signifikansi penelitian, definisi 

operasional, penelitian sebelumnya, kajian teori dan kerangka berfikir, metode 

penelitian dan sistematika penulisan. 

 Bab II berupa tinjauan teori mengenai konsep umum tentang perkawinan, 

perkawinan adat Banjar (Kalimantan Selatan), penjabaran makna dari tradisi 

Balawang Tujuh, konsep ‘urf, al adah al muhakkamah dan maqashid syariah dan 

hubungannya dengan Tradisi Balawang Tujuh. 

Bab III yaitu metode penelitian. Berisi jenis penelitian, teknik pengumpulan 

data pendekatan penelitian, data dan sumber data serta analisis data. 



 18 

 Bab IV merupakan hasil penelitian dan pembahasan berupa analisis peneliti 

dalam melihat dan memahami bagaimana relasi antara tradisi dengan syariat dapat 

melahirkan harmonisasi dan relevansi yang saling menguatkan, khususnya tradisi 

Balawang Tujuh. 

 Bab V merupakan bagian penutup. Berisi kesimpulan dan daftar rujukan 

dari penelitian. Pada bagian ini juga akan dipaparkan jawaban dari rumusan 

masalah secara singkat serta saran untuk penelitian selanjutnya. 

  


