
30 

 

BAB IV 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Hasil Penelitian 

1. Gambaran Umum Penelitian 

a. Profil K.H Ahmad Barmawi 

K.H. Ahmad Barmawi lahir pada 10 Maret 1982 di Desa 

Pematang Karangan, Kecamatan Tapin Tengah, Kabupaten Tapin. Beliau 

merupakan putra dari Haji Junaidi Rifandi dan Hj. Siti Rahmah, serta 

dikenal oleh masyarakat dengan sebutan Guru Muda. Saat ini, usia beliau 

sekitar 40 tahun. Dari garis keturunan ibu, beliau merupakan cucu dari 

Guru Haji Muhammad Aini atau yang dikenal sebagai Guru Ayan, 

seorang ulama berpengaruh di Kabupaten Tapin, yang menikah dengan 

Hj. Siti Aminah. Guru Haji Muhammad Aini bin Haji Ali bin Haji Sanusi 

wafat pada tahun 2000 dan dikenal sebagai tokoh agama yang memiliki 

peran penting dalam perkembangan Islam di Tapin. Sementara itu, Hj. 

Siti Aminah merupakan putri dari Tuan Guru Haji Bijuri, seorang ulama 

kharismatik Desa Pematang Karangan yang menjadi pendahulu Guru 

Haji Ayan.44 

Ketika Ustaz H. Ahmad Barmawi berusia sekitar tiga tahun, 

tepatnya pada 10 Agustus 1985, kakek beliau mendirikan sebuah pondok 

pesantren yang berlokasi tidak jauh dari rumah keluarga dan diberi nama 

 
44 Asmaran Asmaran, Husnul Yaqin, and Mahmud Mahmud, “Transmisi Ilmu Tasawuf Tuan Guru 

Di Kalimantan Selatan,” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan 16, no. 2 

(2022): 510–526. 



31 

 

 

 

 

Pesantren Subulussalam. Pada awal pendiriannya, pesantren ini hanya 

menyelenggarakan pendidikan pada tingkat Madrasah Diniyyah 

Awaliyah, kemudian pada tahun 1990 berkembang dengan membuka 

jenjang Madrasah Wustha selama tiga tahun. Pesantren inilah yang 

menjadi tempat awal beliau menimba ilmu agama. Sejak usia dini, beliau 

memperoleh pendidikan keislaman secara langsung dari kakeknya. 

Bahkan sejak masih bayi hingga mencapai usia 18 tahun, Guru 

Muhammad Aini berperan aktif dalam pengasuhan sekaligus pembinaan 

keagamaan beliau sesuai dengan ajaran Islam.45 

K.H. Ahmad Barmawi dikenal sebagai santri yang memiliki 

kecerdasan dan daya tangkap yang tinggi. Beliau dengan cepat 

menguasai pelajaran yang diajarkan oleh kakeknya serta secara aktif 

mengulang kembali pelajaran melalui kegiatan muthala’ah. Selain itu, 

beliau juga membaca dan mempelajari kitab-kitab yang belum diajarkan 

secara langsung oleh para gurunya. Melihat kemampuan tersebut, 

kakeknya memberikan kepercayaan kepada beliau untuk membantu 

mengajarkan ilmu agama di pesantren sejak usia sekitar 13 hingga 14 

tahun.46  

Kecintaan beliau terhadap ilmu pengetahuan mendorong 

keinginan untuk memperluas wawasan keagamaan di luar pesantren 

asuhan kakeknya. Oleh karena itu, pada usia sekitar 15 tahun, beliau 

mulai menimba ilmu di berbagai pesantren dan majelis taklim. Setelah 

 
45 Ahmad Samman, “Etika Komunikasi Dakwah Ustaz Ahmad Barmawi Di Majelis Taklim Darul 

Musthafa Kabupaten Tapin,” Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin (2022). 
46 Ibid. 



32 

 

 

 

 

menyelesaikan pendidikan di Pesantren Subulussalam, beliau 

melanjutkan studi ke Pondok Pesantren Darussalam di Martapura. 

Selama berada di Martapura, beliau juga mengikuti pengajian di Majelis 

Taklim Ar-Raudhah Sekumpul yang diasuh oleh Guru Sekumpul. Selain 

itu, beliau sempat memperdalam ilmu agama di Mekkah dengan berguru 

kepada Habib Zein bin Smith serta Sayyid Muhammad bin Alwi al-

Maliki.47 

1) Peranan Guru Muda sebagai Pendakwah 

Beliau mengamati banyak generasi muda, baik yang menempuh 

pendidikan lanjutan maupun yang tidak, sering menunjukkan perilaku 

yang mengganggu ketertiban sosial. Perilaku tersebut meliputi mabuk-

mabukan, balapan liar, perjudian, perkelahian, dan tindak kekerasan. 

Berangkat dari kondisi ini, beliau turun langsung ke masyarakat. Beliau 

mendekati para pemuda, bergaul, menemani, dan mengikuti aktivitas 

mereka. Melalui proses yang bertahap dan penuh kesabaran, beliau 

mengarahkan mereka menuju perubahan sikap yang lebih baik. 

Dengan keyakinan dan ketekunan, beliau menghimpun para pemuda 

dalam sebuah perkumpulan bernama AMPERA, singkatan dari Anak 

Muda Pencinta Rasul. Wadah ini bertujuan menumbuhkan kecintaan 

kepada Rasulullah saw. Anggotanya berjumlah sekitar 40 orang. Mereka 

berinteraksi bersama beliau melalui kegiatan bermain, berbincang, dan 

berbagi cerita. Beliau juga memberikan motivasi dan bimbingan secara 

langsung. Bahkan, beliau sering makan dan bermalam bersama mereka. 

 
47 Ibid. 



33 

 

 

 

 

Kebersamaan ini membuat para pemuda meninggalkan kebiasaan buruk 

dan mulai mengikuti arahan beliau dengan harapan baru. 

Dalam perkembangannya, beliau mendapat dukungan dari tokoh 

masyarakat setempat, di antaranya Guru Haji Bustami, Guru Haji 

Muhammad Arsyad, Guru Haji Hajur, Guru Haji Manhuri, Guru Haji 

Anjang, Basir, dan Haji Undul. Dengan dukungan tersebut, dibuka 

Majelis Taklim di Jalan Ampera Desa Pematang Karangan, wilayah yang 

sebelumnya dikenal masyarakat sebagai daerah angker. Atas 

kesepakatan bersama dan izin kepala desa, dibangun sebuah rumah di 

atas tanah seluas sekitar 10 borongan yang dihibahkan oleh Guru Haji 

Bustami. Bangunan ini digunakan untuk menampung sekitar 40 anak 

binaan. 

Setelah bangunan selesai dan ditempati oleh anak binaan bersama 

guru muda sebagai pembimbing dan pendidik, masyarakat mulai 

membangun rumah di sekitar lokasi sebagai bentuk dukungan. Dengan 

izin al-Arif billah Tuan Guru Sekumpul, pengajian dibuka untuk 

masyarakat setiap malam Selasa. Kegiatan ini membuat kawasan Jalan 

Ampera semakin ramai. Jumlah rumah penduduk bertambah dan 

aktivitas ekonomi mulai berkembang. Para pedagang hadir untuk 

mencari rezeki di sekitar lokasi pengajian. 

Seiring berjalannya waktu, jumlah jamaah semakin meningkat. 

Majelis ini juga sering dikunjungi para habaib dari Tapin, Martapura, 

Banjarmasin, Pulau Jawa, Sumatera, serta dari luar negeri seperti 

Mekkah, Madinah, dan Hadramaut. Dukungan mereka terus mengalir 



34 

 

 

 

 

sepanjang tahun. Majelis taklim ini kemudian diberi nama Darul 

Musthafa sebagai bentuk tabaruk kepada Majelis Taklim di Hadramaut. 

Setelah beberapa tahun, jamaah semakin membludak. Untuk 

memenuhi kebutuhan masyarakat di luar Kecamatan Tapin Tengah, 

dibuka cabang pengajian di beberapa wilayah Kabupaten Tapin. Cabang 

tersebut berada di Desa Sawang Kecamatan Tapin Selatan setiap malam 

Jumat, Desa Tungkap Haruban Kecamatan Binuang setiap malam 

Minggu secara bergantian dengan Margasari Kecamatan Candi Laras 

Selatan, serta Desa Miawa Kecamatan Piani pada siang hari Sabtu.48 

2) Peranan sebagai Pendidik dan Pengajar 

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, Tuan Guru Haji 

Muhammad Aini merupakan pengasuh Pondok Pesantren Sublussalam di 

Desa Pematang Karangan. Setelah beliau wafat, kepemimpinan 

pesantren dilanjutkan oleh putra tertuanya, Tuan Guru Haji Ibrahim yang 

dikenal dengan sebutan Guru Walang. Sepeninggal beliau, 

kepemimpinan pesantren kemudian diteruskan oleh keponakannya yang 

juga cucu Tuan Guru Haji Muhammad Aini, yaitu Guru Muda Haji 

Ahmad Barmawi, dan masih berlangsung hingga saat ini. 

Di bawah kepemimpinan Guru Muda, Pondok Pesantren 

Sublussalam berkembang menjadi beberapa unit pendidikan Islam. Unit 

tersebut meliputi pendidikan khusus santri perempuan, pendidikan 

rumah santri bagi orang tua lanjut usia, serta pendidikan khusus untuk 

remaja yang memiliki permasalahan sosial. Selain mengelola pendidikan 

 
48 Asmaran, Yaqin, and Mahmud, “Transmisi Ilmu Tasawuf Tuan Guru Di Kalimantan Selatan.” 



35 

 

 

 

 

Islam di Desa Pematang Karangan, beliau juga berperan sebagai 

pengasuh pondok pesantren di Desa Pulau Pinang Kecamatan Binuang 

yang pendanaannya didukung oleh PT Hasnur Group. 

Dalam perjalanan pengelolaan majelis taklim dan kegiatan 

pengajian, Guru Muda setiap tahun menerima santri binaan baru. Para 

santri tersebut dibina secara langsung dan diasramakan. Jumlah santri 

binaan hingga saat ini mencapai sekitar 600 orang. Selama mengikuti 

pendidikan di Majelis Taklim Darul Musthafa dan Pondok Pesantren 

Sublussalam, para santri memperoleh pendidikan tanpa dipungut biaya. 

Setelah menyelesaikan pendidikan di Pesantren Sublussalam, mereka 

melanjutkan pendidikan ke Pesantren Darussalam Martapura dengan 

seluruh biaya tetap ditanggung oleh Guru Muda hingga tamat. 

Setelah menyelesaikan pendidikan di Darussalam Martapura, 

para santri diharapkan kembali untuk membantu membina santri baru di 

Majelis Taklim Darul Musthafa. Sebagian santri bahkan dinikahkan 

setelah kembali dari Martapura dengan harapan dapat menetap dan 

mengabdi di lingkungan majelis. Sejak tahun 2012, beliau juga 

mendirikan pesantren khusus puteri yang hingga kini menampung sekitar 

400 santriawati.49 

3) Peranan sebagai Pembimbing 

Selain membina anak binaan, santri, dan memberikan nasihat 

keagamaan kepada masyarakat umum, beliau setiap tahun melaksanakan 

ibadah umrah hingga tiga kali. Dalam perjalanan umrah tersebut, beliau 

 
49 Ibid. 



36 

 

 

 

 

memanfaatkan waktu untuk menambah wawasan keilmuan dengan 

berguru kepada para ulama di Mekkah dan Madinah. 

Sejak Januari 2013, beliau membuka program pesantren kilat 

bagi santri dewasa berusia 50 tahun ke atas. Program ini berlangsung 

selama sepuluh hari dengan materi pendidikan agama Islam. Pada hari 

terakhir, peserta diajak berziarah ke makam para wali Allah di wilayah 

Kalimantan Selatan. Setiap angkatan diikuti sekitar 70 peserta. Sejak 

pelaksanaan pertama pada Januari 2013 hingga akhir November 2013, 

jumlah peserta mencapai sekitar 2.200 orang. Seluruh biaya kegiatan 

ditanggung oleh beliau, termasuk konsumsi harian dan kebutuhan peserta 

selama program berlangsung.50 

4) Peranan sebagai Pemimpin Rohani 

Peran Guru Muda sebagai pemimpin rohani tampak jelas melalui 

keteladanan yang beliau tunjukkan kepada masyarakat. Salah satu 

bentuknya terlihat pada komitmen beliau dalam pembiayaan kegiatan 

dakwah sebagai wujud pengorbanan harta untuk menegakkan ajaran 

Islam. Dana yang dikeluarkan mencakup pembinaan generasi muda yang 

awalnya berjumlah 40 orang dan terus bertambah setiap tahun, serta 

pembangunan dan pemeliharaan sarana di lingkungan majelis taklim. 

Seluruh kebutuhan tersebut ditanggung langsung oleh beliau tanpa 

mewajibkan orang tua santri memberikan sumbangan, tanpa meminta 

bantuan kepada masyarakat, pengusaha, maupun pemerintah daerah. 

Beliau pernah menyampaikan bahwa dana yang digunakan berasal dari 

 
50 Ibid. 



37 

 

 

 

 

apa yang beliau sebut sebagai Bank Rasulullah saw, yang 

mengisyaratkan adanya amanah dari pihak tertentu yang sengaja 

dirahasiakan 

Kedermawanan beliau juga terlihat dalam pemenuhan kebutuhan 

harian sekitar 600 orang yang terdiri atas santri, anak binaan, dan dewan 

guru. Beliau menanggung biaya makan dan minum mereka setiap hari. 

Para pendidik dan tenaga pendukung menerima tunjangan kesejahteraan 

setiap bulan. Bagi mereka yang dinilai memiliki peran besar, keaktifan 

tinggi, dan keikhlasan dalam mengabdi, beliau memberikan penghargaan 

tambahan berupa perjalanan ziarah ke Jawa untuk mengunjungi makam 

Wali Songo serta kesempatan menunaikan ibadah umrah. Menjelang 

Idulfitri setiap tahun, beliau menyalurkan zakat dalam jumlah besar 

kepada masyarakat Kecamatan Tapin Tengah dan seluruh santri. Pada 

setiap tanggal 10 Muharam, beliau juga menyantuni anak yatim dan piatu 

di Kabupaten Tapin, bahkan hingga ke luar daerah. 

b. Profil Majelis Taklim 

Sejarah majelis taklim baiturrahman bardiri pada tahun 2001 

yang dipimpin oleh K.H Ibrahim Aini (guru walang) anak dari K.H 

Muhammad Aini yang dilaksanakan majelis tersebut pada malam hari, 

dan majelis yang dipimpin beliau sampai pada tahun 2010 beliau wafat, 

dan dilanjutkan oleh K.H Ahmad Barmawi Pada tahun 2011 yang waktu 

nya diganti menjadi siang jumat majelis beliau berjalan saampai 

sekarang. 

 



38 

 

 

 

 

 

c.  Gambaran Kitab Nashoihud Diniyah 

Gambaran Kitab Nashoihud Diniyah (An-Nashoih Ad-Diniyyah Wal 

Washoya Al-Imaniyyah) disusun oleh Al-Habib Abdullah bin Alwi Al-

Haddad pada abad ke-12 Hijriah (meninggal 1132 H). Kitab ini merupakan 

panduan akhlak dan tasawuf yang berisi nasihat-nasihat agama dan wasiat 

keimanan, membahas berbagai aspek penting bagi umat Islam seperti 

kewajiban ibadah, akhlak terpuji, cara berinteraksi yang baik, pentingnya 

ilmu, hingga bahaya maksiat dan pentingnya taubat. Kitab ini ditulis oleh 

Habib Abdullah bin Alwi al-Haddad (الحبيب عبدالله بن علوي الحداد). Beliau lahir 

di Tarim, Hadramaut, Yaman, pada tanggal 5 Šafar 1044 H (masehi sekitar 

1634) menurut sebagian riwayat.Wafat beliau pada tahun 1132 H.Beliau 

dikenal sebagai ulama dalam bidang dakwah, akhlak, tasawuf dan banyak 

pengaruhnya di kalangan umat Islam kawasan Yaman dan Nusantara. 

 

 

Gambar 1. Kitab Nashoihud Diniyah 

https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&q=Nashoihud+Diniyah&mstk=AUtExfALskRX87olwuqmEEhvCck3u3rWPIFHtU-Du-PldhjgqBRKwku0xqnKlpRv-VYNW6qoypYNnWyu09UuZ0AocIYphyxc3QfvuuygCdlGrWrK9OFa8XsQO65uI1JS0S1fwHQ&csui=3&ved=2ahUKEwjq7Kq5hs6QAxW_TmwGHVx6BsMQgK4QegQIARAB
https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&q=Nashoihud+Diniyah&mstk=AUtExfALskRX87olwuqmEEhvCck3u3rWPIFHtU-Du-PldhjgqBRKwku0xqnKlpRv-VYNW6qoypYNnWyu09UuZ0AocIYphyxc3QfvuuygCdlGrWrK9OFa8XsQO65uI1JS0S1fwHQ&csui=3&ved=2ahUKEwjq7Kq5hs6QAxW_TmwGHVx6BsMQgK4QegQIARAB
https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&q=An-Nashoih+Ad-Diniyyah+Wal+Washoya+Al-Imaniyyah&mstk=AUtExfALskRX87olwuqmEEhvCck3u3rWPIFHtU-Du-PldhjgqBRKwku0xqnKlpRv-VYNW6qoypYNnWyu09UuZ0AocIYphyxc3QfvuuygCdlGrWrK9OFa8XsQO65uI1JS0S1fwHQ&csui=3&ved=2ahUKEwjq7Kq5hs6QAxW_TmwGHVx6BsMQgK4QegQIARAC
https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&q=An-Nashoih+Ad-Diniyyah+Wal+Washoya+Al-Imaniyyah&mstk=AUtExfALskRX87olwuqmEEhvCck3u3rWPIFHtU-Du-PldhjgqBRKwku0xqnKlpRv-VYNW6qoypYNnWyu09UuZ0AocIYphyxc3QfvuuygCdlGrWrK9OFa8XsQO65uI1JS0S1fwHQ&csui=3&ved=2ahUKEwjq7Kq5hs6QAxW_TmwGHVx6BsMQgK4QegQIARAC
https://www.alkhoirot.org/2024/03/terjemah-nashoihud-diniyah.html
https://www.alkhoirot.org/2024/03/terjemah-nashoihud-diniyah.html


39 

 

 

 

 

Adapun Judul lengkapnya: An-Nashā’iḥ ad-Dīniyyah wa al-Wāṣāyā al-Īmāniyyah 

( الإيمانية  والوصايا  الدينية  النصائح ) yang secara harfiah berarti “Nasihat-Nasihat Agama 

dan Wasiat-Wasiat Keimanan” Di Indonesia banyak dikenal dengan nama “Kitab 

Nashoihud Diniyah”. Kitab ini berisi kumpulan nasihat agama dan wasiat 

keimanan: menjelaskan hal-hal yang wajib diketahui oleh seorang muslim seperti 

akidah (keyakinan), hukum, akhlak terpuji serta aspek-aspek pengembangan diri 

dan spiritualitas.   Misalnya, kitab ini menekankan pentingnya takwa sebagai 

benteng seseorang dari azab Allah, perlunya memperkuat iman dan menjaga hati 

agar tidak terjerumus ke maksiat.  Kitab juga dipakai sebagai bahan kajian di 

banyak pesantren dan majelis taklim, khususnya dalam pembelajaran tasawuf dan 

akhlak.  

Di pesantren-pesantren tradisional (kitab kuning) di Indonesia dan Melayu, 

kitab Nashoihud Diniyah termasuk dalam daftar kitab klasik dalam bidang 

tasawuf/akhlak yang banyak dikaji. Metode pembelajarannya menggunakan 

sorogan (murid menyodorkan kitab ke guru) atau bandongan (guru membahas di 

depan) seperti halnya kitab-kitab klasik lainnya. Pemanfaatan kitab ini tidak 

terbatas di Yaman saja: di Indonesia banyak majelis taklim yang menjadikannya 

rujukan pengajian. 

Kitab ini membantu umat untuk memahami bukan hanya ‘apa yang harus 

dilakukan’ dari sisi syariat, tetapi juga ‘bagaimana’ dari sisi hati, akhlak dan 

keimanan sehingga menjadi lengkap dalam praktik keagamaan.  Karena sifatnya 

sebagai “nasihat dan wasiat”, kitab ini memiliki karakter yang mudah dijadikan 

bahan penghayatan dan refleksi pribadi, bukan hanya kajian tekstual semata. Di 



40 

 

 

 

 

lingkungan pesantren, kitab ini memperkuat tradisi pendidikan Islam yang 

menyentuh aspek lahir dan batin — yaitu ilmu dan amal, akidah dan akhlak. 

2. Bimbingan Rohani Islam yang Dilakukan Oleh K.H Ahmad Barmawi 

a. Materi 

Dari sisi materi, pengajian berfokus pada pembahasan Kitab 

Nashoihud Diniyah sebagai rujukan utama. Penyampaian materi 

dilakukan secara langsung dengan membaca dan menjelaskan isi 

kitab menggunakan bahasa Banjar lisan agar mudah dipahami 

jamaah. Dalam proses observasi, terlihat bahwa pemateri tidak 

hanya membaca teks, tetapi juga memberikan penjelasan tambahan 

yang dikaitkan dengan praktik ibadah dan kehidupan sehari-hari 

jamaah. Pendekatan ini membantu jamaah memahami makna 

nasihat dalam kitab secara lebih konkret. Dalam materi bimbingan 

rohani Islam yang disampaikan ada akidah, syariat dan akhlak. 

1) Akidah 

Berdasarkan hasil observasi menunjukkan bahwa Kitab 

Nashoihud Diniyah berfungsi sebagai rujukan utama dalam 

pelaksanaan pengajian. Jamaah mengikuti taklim dengan membawa 

dan merujuk langsung pada kitab tersebut. Materi diarahkan untuk 

membangun pemahaman dasar tentang kewajiban menuntut ilmu 

agama sebagai fondasi iman dan keislaman. Jamaah didorong 

memahami ajaran agama secara sadar, sehingga praktik keagamaan 

tidak berhenti pada kebiasaan turun temurun tanpa dasar 



41 

 

 

 

 

pengetahuan. Hal ini sejalan dengan pernyataan KH. Ahmad 

Barmawi, beliau mengatakan:  

Kitab Nashoihud Diniyah ini yang ampunan kita pakai 

karena di dalamnya ada banyak tuntunan gasan 

memperbaiki diri. Ulun selalu manyampaikan kepada 

jamaah bahwa menuntut ilmu agama itu kewajiban 

setiap muslim. Mun imannya handak kuat, amalnya 

handak lurus, maka ilmunya harus benar. Kada cukup 

orang hanya ikut-ikutan dalam beribadah. Harus paham 

apa yang dikerjakan. Itulah sebabnya ulun mengajiakan 

kitab ini supaya jamaah kada hanya melihat bentuk 

ibadah, tapi memahami makna dan tujuan amalan 

itu.Ulun jua sering mangingatkan bahwa ilmu itu kada 

cukup cuma didengar. Ilmu itu dipakai dalam 

kehidupan. Mun ilmu hanya tinggal di telinga, kada jadi 

manfaat. Ilmu itu memperbaiki akhlak, menguatkan 

ibadah, dan membaguskan hubungan kita lawan Allah 

dan lawan manusia. Agama itu bukan cuma di majelis. 

Agama itu dibawa pulang, dipakai di rumah, di tempat 

kerja, di masyarakat.51 

 Hal ini juga sejalan dengan pendapat oleh beberapa jamaah. 

Ahmad Maulana dan Wajih At’’Aillah mengatakan bahwa: 

Kitab Nashoihud Diniyah dipahami sebagai pegangan 

penting gasan umat Islam dalam menjalani kehidupan. 

kitab ini dengan jelas manegaskan bahwa manuntut ilmu 

agama itu adalah kewajiban tiap muslim. Ilmu agama 

menjadi dasar iman dan Islam. Mun seseorang kada 

baalaman ilmu yang banar, maka keyakinan dan amalnya 

bisa lemah. Oleh karena itu, pengkajian kitab ini 

diarahkan supaya jamaah paham agama secara utuh dan 

kada hanya ikut-ikutan dalam beribadah.52 

 

Mun urang kada baalaman ilmu yang banar, keyakinan 

bisa lemah dan ibadah kada punya arah. Ulun paham 

bahwa tujuan pengajian kitab ini supaya jamaah kada 

asal baamal, tapi tahu dasar dan maknanya.Dalam 

Taklim K.H. Ahmad Barmawi, beliau selalu 

mangingatakan bahwa manuntut ilmu kada cukup gasan 

 
51 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
52 Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



42 

 

 

 

 

formalitas haja. Ilmu kada gasan disimpan di kepala, tapi 

harus dimasukkan ka kehidupan.53 

 

2) Syariah  

Berdasarkan hasil Observasi aspek ibadah pengajian 

disampaikan secara sistematis dan terstruktur. Penjelasan tidak 

hanya menekankan tata cara dan hukum, tetapi juga mengaitkan 

ibadah dengan niat, keikhlasan, dan kesadaran hati. Jamaah diajak 

memahami tujuan dan makna spiritual ibadah agar 

pelaksanaannya tidak bersifat mekanis, melainkan menjadi sarana 

pembinaan batin dan kedekatan dengan Allah. Hal ini sejalan 

dengan pernyataan KH. Ahmad Barmawi, beliau mengatakan:  

Dalam pengajian berkaitan tentang ibadah pokok, seperti 

syahadat, shalat, zakat, puasa, haji, membaca Al-Qur’an, 

dan dzikir, ulun kada hanya menjelaskan hukumnya. Ulun 

selalu mengaitkan ibadah itu lawan hati. Apa tujuan 

ibadah itu. Bagaimana cara mengerjakannya dengan 

benar. Ibadah itu bukan sekadar gerakan tubuh. Ibadah 

itu bergerak dari hati yang ikhlas dan sadar.54 

 Hal ini juga sejalan dengan pernyataan beberapa  jamaah, 

Ahmad Maulana dan Wajih At’’Aillah mengatakan: 

Dalam masalah ibadah, Nashoihud Diniyah mambahas 

banyak amalan pokok dalam Islam, seperti syahadat, 

shalat, zakat, puasa, haji, membaca Al-Qur’an, dan dzikir. 

Dalam majelis, ibadah ini kada hanya dijelaskan dari sisi 

hukum. Guru Ahmad Barmawi selalu mengaitkan ibadah 

lawan kualitas hati. Jamaah diajak memahami kenapa 

ibadah itu dikerjakan dan bagaimana cara melakukannya 

dengan benar. Ibadah bukan hanya gerakan tubuh, tapi 

amal yang harus lahir dari hati yang ikhlas dan sadar.55 

 
53 Wajih At”Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
54 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
55 Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



43 

 

 

 

 

 

Dalam hal ibadah, isi kitab ini luas. Dimulai dari 

syahadat sebagai dasar iman. Lalu shalat, zakat, puasa, 

haji, membaca Al-Qur’an, dan dzikir. Dalam majelis, 

Guru Ahmad Barmawi kada hanya menyuruh ibadah, tapi 

menjelaskan maksud dan hikmahnya. Jamaah diajak 

memahami kenapa ibadah itu penting dan bagaimana 

melakukannya dengan benar. Ibadah dianggap bernilai 

apabila lahir dari hati yang sadar dan ikhlas.56 

 

3) Akhlak 

Dalam pelaksanaan pengajian, pembinaan akhlak dan 

adab tampak menjadi fokus utama. Materi yang disampaikan 

mencakup hubungan manusia dengan Allah serta hubungan sosial 

dengan orang tua, keluarga, tetangga, dan masyarakat. Nilai 

takwa ditekankan sebagai pengendali perilaku, khususnya dalam 

menjaga lisan dan perbuatan. Akhlak dipresentasikan sebagai 

wujud nyata dari iman yang dapat diamati dalam kehidupan sosial 

jamaah. 

Observasi juga menunjukkan adanya penekanan pada 

keseimbangan antara dimensi spiritual dan sosial. Pengajian 

mengajarkan bahwa hubungan dengan Allah melalui ibadah harus 

sejalan dengan kepedulian terhadap sesama. Nilai silaturahim, 

tolong menolong, dan tanggung jawab sosial disampaikan 

sebagai bagian dari ajaran agama yang tidak terpisahkan dari 

kehidupan sehari hari. 

 
56 Wajih At”Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



44 

 

 

 

 

Selain itu, pengajian menanamkan nilai istiqamah, ikhlas, 

dan sabar sebagai ukuran kualitas amal. Jamaah diarahkan untuk 

menjaga konsistensi dalam kebaikan, meskipun dalam bentuk 

sederhana. Penilaian amal ditekankan pada kualitas niat dan 

keteguhan hati, bukan pada banyaknya amalan. Secara 

keseluruhan, hasil observasi menunjukkan bahwa pengajian 

Kitab Nashoihud Diniyah diarahkan untuk membentuk pola 

keberagamaan yang menyeluruh, mengintegrasikan iman, ibadah, 

akhlak, dan kepedulian sosial. Hal ini  sejalan dengan pernyataan 

KH. Ahmad Barmawi, beliau mengatakan: 

Dalam kitab ini banyak dibahas tentang akhlak dan 

adab. Ulun selalu menekankan takwa. Takwa itu benteng 

diri manusia. Mun takwanya kuat, ia kawa manahan diri 

dari hal yang salah. Hak orang tua harus dijunjung tinggi. 

Hak anak dijaga. Tetangga, kawan, semuanya punya hak 

yang harus dihormati. Jangan sampai lisan menyakiti, 

jangan sampai tingkah laku membuat orang lain susah hati. 

Silaturahim itu amalan besar. Tawadhu itu tanda iman. 

Ulun selalu manyampaikan bahwa adab yang baik itu 

bukan hiasan. Itu cerminan hati seseorang. Pengajian ini 

selalu ulun arahkan supaya jamaah menjaga dua 

hubungan. Hubungan lawan Allah dijaga lewat ibadah, 

takwa, dan dzikir. Hubungan lawan manusia dijaga lewat 

silaturahim, kada manyakiti, manunaikan hak orang lain, 

dan saling tolong menolong. Agama itu kada bisa dipisah 

dari kehidupan sosial. Mun ibadahnya rajin, tapi hubungan 

sosialnya rusak, berarti ada yang harus dibenahi.Ulun jua 

sering menekankan pentingnya istiqamah. Amalan yang 

sedikit tapi terus dilakukan itu lebih baik daripada amalan 

besar tapi sesekali. Ulun mangingatkan jamaah supaya 

menjaga niat. Ikhlas, sabar, dan niat lurus itu yang 

menentukan nilai ibadah di sisi Allah. Amalan batin itu 

lebih utama daripada sekadar gerakan lahir. Dalam kitab 



45 

 

 

 

 

ini ada jua pembahasan tentang dakwah dan tanggung 

jawab sosial.57 

Hal ini juga sejalan dengan pernyataan beberapa  jamaah, 

Ahmad Maulana dan Wajih At’’Aillah mengatakan: 

Kitab Nashoihud Diniyah dan ceramah Guru Ahmad 

Barmawi banyak menyentuh masalah akhlak dan adab. 

Takwa selalu disebut sebagai benteng manusia dalam 

menghadapi godaan. Mun takwa kuat, urang kawa 

manahan diri dari perbuatan yang salah. Selain itu, hak-

hak sesama manusia sangat ditekankan. Hak orang tua 

harus dijunjung tinggi. Hak anak harus dijaga. Tatangga 

dan kawan jua punya hak yang wajib dihormati. Etika 

lisan dan tubuh jua diajarkan supaya urang kada 

sembarangan bacakap dan batingkah. Silaturahim dan 

tawadhu sering dijadikan contoh akhlak yang harus hidup 

dalam diri orang beriman. Guru Ahmad Barmawi selalu 

manyampaikan bahwa adab yang baik bukan pajangan, 

tapi cerminan iman yang nyata.58 

 

Kitab Nashoihud Diniyah bahandap sebagai pegangan 

hidup gasan umat Islam gasan manjalani kehidupan 

saban hari. Kitab ini manyurahi dengan tegas bahwa tiap 

muslim wajib manuntut ilmu agama K.H. Ahmad 

Barmawi mendorong jamaah supaya kada hanya sibuk 

lawan diri sorangan, tapi jua mau bermanfaat gasan 

lingkungan.Dalam banyak ceramah, Guru Ahmad 

Barmawi menekankan kesadaran diri, keyakinan, dan 

istiqamah. Jamaah diingatkan supaya yakin bahwa Allah 

menerima amalan yang dilakukan dengan ikhlas. 

Istiqamah dalam kebaikan dianggap lebih penting 

daripada amalan besar tapi jarang. Dalam kajian kitab 

dijelaskan bahwa amalan hati jauh lebih utama daripada 

gerakan fisik. Kualitas hati menentukan nilai ibadah di 

sisi Allah.Selain itu, Nashoihud Diniyah jua mambahas 

peran sosial umat Islam.59 

b. Metode  

2) Metode Langsung 

 
57 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
58 Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
59 Wajih At”Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



46 

 

 

 

 

Metode pembelajaran yang digunakan masih didominasi oleh 

ceramah. Interaksi dua arah dalam bentuk tanya jawab memang ada, 

namun berlangsung terbatas dan hanya diikuti oleh sebagian kecil 

jamaah. Jamaah yang memiliki kemampuan membaca kitab 

cenderung lebih aktif dan responsif, sementara jamaah yang belum 

mampu membaca kitab terlihat pasif dan hanya menyimak 

penjelasan. Tidak ditemukan adanya pembagian kelas atau halaqah 

khusus untuk menyesuaikan tingkat kemampuan jamaah. 

Hasil observasi menunjukkan bahwa metode pengajaran 

yang digunakan bersifat ceramah interaktif berbasis kitab. K.H. 

Ahmad Barmawi membaca teks Nashoihud Diniyah, lalu 

menjelaskan maknanya secara langsung. Penjelasan disampaikan 

runtut dan fokus pada inti pesan kitab. Metode ini membantu jamaah 

mengikuti alur pembahasan dengan jelas. 

Dalam pelaksanaannya, metode ceramah dikombinasikan 

dengan penjelasan kontekstual. Materi kitab selalu dikaitkan dengan 

situasi kehidupan sehari hari jamaah. Contoh perilaku sosial, ibadah, 

dan akhlak digunakan untuk memperjelas isi materi. Pendekatan ini 

memudahkan jamaah memahami dan menerapkan ajaran yang 

disampaikan. 

 



47 

 

 

 

 

 

Gambar 2. KH. Ahmad Barmawi menyampaikan materi 

Observasi juga menunjukkan adanya penekanan pada 

internalisasi nilai. K.H. Ahmad Barmawi tidak hanya 

menyampaikan isi materi, tetapi menekankan penghayatan makna. 

Jamaah diarahkan memahami tujuan ilmu dan dampaknya terhadap 

sikap hidup. Metode ini mendorong perubahan perilaku, bukan 

sekadar penambahan pengetahuan. 

Selain itu, metode pengulangan digunakan untuk 

menegaskan poin penting. Nilai seperti ikhlas, istiqamah, dan adab 

sering diulang dalam beberapa pertemuan. Pengulangan ini 

membantu jamaah mengingat dan menjadikan nilai tersebut sebagai 

kebiasaan. Proses belajar berlangsung bertahap dan konsisten. 

Secara keseluruhan, metode yang digunakan bersifat 

edukatif dan aplikatif. Ceramah kitab dipadukan dengan penjelasan 

praktis dan penanaman nilai. Metode ini efektif membentuk 



48 

 

 

 

 

pemahaman, sikap, dan perilaku keagamaan jamaah secara 

berkelanjutan. 

Hal di atas sejalan dengan pernyataan KH. Ahmad Barmawi,  

beliau mengatakan: 

Selama ini ulun selalu ceramah langsung, amun 

sampat ada tanya jawab tetapi habis pengajian. Jadi 

sambal membaca akan kitab ulun iringi dengan praktik 

atau contohnya supaya  jamaah paham apa yang ulun 

sampaikan. Ulun belum wani lagi menggunakan media 

gasan media penyampaian dakwahnya karena takut ada 

hal yang tidak diinginkan. Lawan jua supaya jamaah 

hadir tarus ke majlis secara langsung.60 

Hal ini juga sejalan dengan pernyataan beberapa jamaah. 

Ahmad Maulana dan Wajih At’’Aillah Mereka mengatakan:  

Guru Ahmad Barmawi dikenal lawan cara 

manyampaikan pengajian yang sederhana dan mudah 

dipahami. Beliau kada kaku memakai istilah Arab yang 

berat. Mun ada istilah dari kitab, langsung diterjemahkan 

dan dijelaskan maknanya. Penjelasan selalu dikaitkan 

lawan contoh kehidupan saban hari. Jamaah jadi cepat 

mangarti dan kada merasa jauh lawan isi kitab. Contoh 

yang dibari jua nyata dan dekat lawan pengalaman urang 

banyak.Selain bahasa, isi pengajian beliau selalu 

kontekstual lawan kondisi lingkungan sekitar. Beliau 

sering manyinggung masalah pergaulan remaja yang 

mulai longgar, sikap anak yang kurang hormat lawan 

orang tua, serta warga yang mulai kada peduli lawan 

gotong royong. Semua itu dibahas sebagai bahan 

muhasabah bersama, bukan gasan menyalahkan. Dengan 

cara itu, jamaah merasa diingatkan, bukan ditekan.Guru 

Ahmad Barmawi jua sangat menekankan pentingnya amal 

nyata.61” 

 

“Guru Ahmad Barmawi manyampaikan pengajian lawan 

gaya yang ringkas dan mudah ditarima. Bahasa yang 

dipakai kada rumit. Istilah kitab yang berat langsung 

dijelaskan maknanya lawan bahasa yang dekat lawan 

kehidupan urang kampung. Dengan cara itu, jamaah kada 

 
60 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
61 Ahmad Maulana, Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



49 

 

 

 

 

merasa asing lawan isi pengajian. Apa yang disampaikan 

langsung bisa dipahami dan diingat.Selain bicara, 

jamaah selalu diajak babuat. Guru Ahmad Barmawi 

manekankan bahwa ilmu agama harus kelihatan dalam 

perbuatan. Jamaah didorong untuk rajin bersedekah 

walau sedikit. Dianjurkan menengok urang sakit. Jua 

diingatkan supaya mau meluangkan waktu mengajar 

ngaji anak-anak. Amal yang sederhana dianggap cukup 

asal benar dan terus dilakukan.Pengajian beliau jua kuat 

pada sisi batin. Jamaah diajak merenung tentang amal 

sorang-sorang. Bukan cuma tahu hukum, tapi jua merasa 

diawasi Allah. Suasana pengajian sering membuat 

jamaah diam dan mikirkan diri sorang.62” 

 

3. Faktor Pendukung Dan Penghambat Bimbingan Rohani Islam oleh 

KH. Ahmad Barmawi 

Hasil observasi juga menunjukkan adanya keterbatasan sarana 

pendukung pembelajaran. Media pembelajaran selain kitab hampir 

tidak digunakan. Selain itu, kondisi sound system terkadang kurang 

mendukung, terutama ketika jumlah jamaah meningkat. Pada 

beberapa kesempatan, suara pemateri terdengar kurang jelas di 

bagian belakang majelis. Materi pengajian juga belum 

terdokumentasi secara tertulis atau audio, sehingga jamaah tidak 

memiliki bahan untuk mengulang pembahasan di luar majelis. 

Dari segi suasana, hubungan antara pemateri dan jamaah 

terjalin dengan baik. Jamaah menunjukkan sikap hormat, tertib, dan 

menjaga kekhidmatan selama pengajian berlangsung. Tidak 

ditemukan gangguan atau konflik selama kegiatan. Secara umum, 

majelis berjalan dengan suasana yang kondusif dan mendukung 

proses bimbingan rohani. 

 
62 Wajih At’’Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



50 

 

 

 

 

Dampak pengajian terlihat dari antusiasme jamaah yang tetap 

hadir secara konsisten dan menjadikan majelis sebagai rujukan 

utama dalam memahami ajaran agama. Beberapa jamaah 

menunjukkan perubahan sikap dalam pelaksanaan ibadah dan 

kehidupan sehari-hari sesuai dengan nasihat yang disampaikan. 

Berdasarkan hasil observasi ini, pengajian tidak hanya berfungsi 

sebagai forum penyampaian ilmu, tetapi juga sebagai pusat 

pembinaan dan penguatan kehidupan keagamaan jamaah. 

a. Faktor Pendukung Bimbingan Rohani Islam oleh KH. Ahmad Barmawi 

1) Karismatik dan Keulamaan KH. Ahmad Barmawi 

Berdasarkan hasil observasi menunjukkan bahwa pelaksanaan 

pengajian Kitab Nashoihud Diniyah di majelis K.H. Ahmad Barmawi 

berlangsung secara terstruktur dan berkelanjutan. Selama kegiatan 

berlangsung, K.H. Ahmad Barmawi tampil sebagai figur sentral yang 

mengarahkan jalannya pengajian. Otoritas keilmuan beliau terlihat 

dari penguasaan terhadap kitab klasik serta kemampuan menjelaskan 

isi kitab dengan bahasa yang sederhana dan mudah dipahami. Jamaah 

tampak memperhatikan penjelasan dengan serius dan menunjukkan 

sikap hormat, yang mencerminkan tingginya tingkat kepercayaan 

terhadap kapasitas keilmuan dan keteladanan beliau. Hal ini sejalan 

dengan pernyataan salah satu jamaah yaitu  Ahmad Maulana, beliau 

mengatakan:  

kapabilitas dan ketokohan Guru Ahmad Barmawi. Beliau 

dipandang sebagai urang alim yang baalam ilmu luas dan 

paham betul lawan isi kitab kuning. Cara beliau 

manyampaikan ilmu lawan tutur kata yang lunak, taratur, 



51 

 

 

 

 

dan mudah dipahami manjadikan jamaah dari barbagai 

latar balakang kawa mangikuti pengajian. Keteladanan 

sikap dan akhlak Guru jua manambah kayakinan jamaah, 

sehingga apa yang disampaikan dianggap bukan hanya ilmu, 

tapi jua tuntunan hidup.63 

 

Selain itu, jamaah lain juga menyatakan hal yang sama, Wajih 

At’’Aillah beliau mengatakan 

“salah satu unsur panyokong pangajian Kitab Nashoihud 

Diniyah adalah kualitas keulamaan Guru Ahmad Barmawi. 

Beliau dipandang sebagai guru yang matang ilmunya dan 

lawas baurusan lawan kitab kitab turats. Cara beliau 

manyampaikan pelajaran kada kasar dan kada barat, tapi 

halus serta taratur, sehingga jamaah merasa nyaman duduk 

balajar. Jamaah jua melihat langsung keteladanan beliau 

dalam adab dan sikap, manjadikan apa yang diucapkan 

mudah ditarima dan disimpan dalam hati.64 

 

2) Metode penyampaian yang adaptif 

Observasi juga menunjukkan penggunaan metode 

penyampaian yang adaptif. Materi tidak disampaikan secara tekstual 

semata, tetapi disertai penjelasan makna, pengulangan poin penting, 

serta contoh yang relevan dengan kehidupan jamaah. Pendekatan ini 

membantu jamaah yang memiliki keterbatasan kemampuan 

membaca kitab Arab gundul tetap dapat mengikuti pengajian. 

Interaksi satu arah dari pengajar ke jamaah tetap berjalan efektif 

karena penjelasan disesuaikan dengan tingkat pemahaman jamaah. 

Hal ini sejalan dengan pernyataan salah satu jamaah  yaitu Ahmad 

Maulana, beliau mengatakan: 

Narasumber jua manyabutkan bahwa cara panyampaian 

pengajian menjadi faktor pendukung yang penting. Isi Kitab 

Nashoihud Diniyah kada dibaca sacara tekstual haja, tapi 

diuraikan maknanya, dijelaskan tujuan dan hikmahnya, serta 

 
63 Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
64 Wajih At’’Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



52 

 

 

 

 

dihubungkan lawan kahidupan saban hari. Cara kaya ini 

sangat manolong jamaah yang kada paham membaca Arab 

gundul. Pengulangan bahasan dan panyampaian lawan 

contoh nyata manjadikan ajaran kitab mudah disimpan dan 

diingat oleh jamaah.65 

 

Selain itu, jamaah lain juga menyatakan hal yang sama, Wajih 

At’’Aillah beliau mengatakan: 

metode pangajian yang dipakai sangat manolong jamaah. 

Kitab Nashoihud Diniyah kada hanya dibacakan, tapi 

dipaparkan isi dan maksudnya lawan langkah sabar. Guru 

Ahmad Barmawi sering mangaitakan bahasan kitab lawan 

kaadaan kahidupan jamaah saban hari. Dengan cara ini, 

jamaah yang kada mahir membaca Arab gundul tetap kawa 

mangarti inti ajaran. Pangulangan materi dan pambarian 

contoh nyata manjadikan pamahaman jamaah makin kuat.66 

 

3) Lingkungan yang kondusif 

Lingkungan majelis selama observasi berlangsung tampak 

kondusif dan mendukung proses pembelajaran. Jamaah hadir secara 

tertib dan menunjukkan kedisiplinan dalam mengikuti pengajian. 

Interaksi sosial antarjamaah menciptakan suasana kebersamaan dan 

memperkuat motivasi untuk terus hadir. Majelis berfungsi tidak 

hanya sebagai ruang transfer ilmu, tetapi juga sebagai ruang 

pembinaan sikap religius dan akhlak sosial.  Hal ini sejalan dengann 

pernyataan KH.  Ahmad Barmawi,  beliau  mengatakan:  

“Kalau ditanya apa saja yang mendukung 

bimbingan rohani yang ulun jalankan, ada beberapa hal 

yang sangat membantu jalannya majelis ini. Pertama, niat 

baik jamaah. Ulun melihat bahwa jamaah datang ke 

majelis dengan keinginan handak memahami agama. Niat 

itu yang membuat pengajian berjalan hidup. Mun jamaah 

sudah ada niat yang benar, maka penjelasan lebih mudah 

masuk.Kedua, suasana majelis yang tertib. Jamaah 

 
65 Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
66 Wajih At’’Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



53 

 

 

 

 

menjaga adab, duduk dengan tenang, dan menghormati 

ilmu. Keadaan seperti itu sangat membantu ulun dalam 

manyampaikan isi kitab. Ulun sering mengatakan, ilmu itu 

turun pada hati yang siap. Mun suasananya rapi, pikiran 

pun tenang, maka ilmu lebih mudah dipahami.67 

 

Hal itu juga sejalan dengan pernyataan beberapa jamaah, 

Ahmad Maulana dan Wajih At’’Aillah mereka mengatakan:  

Lingkungan majelis pengajian jua dianggap sebagai faktor 

pendukung yang kuat. Majelis menjadi wadah berkumpulnya 

jamaah dalam suasana religius dan penuh adab. Jamaah 

saling menghormati, saling manyapa, dan saling 

managuhkan dalam kebaikan. Kaadaan ini manumbuhkan 

rasa nyaman dan semangat gasan tarus hadir dalam 

pengajian. Suasana majelis yang tenang dan sarat nilai 

agama jua manjadi benteng dari pangaruh luar yang kurang 

saluyu lawan ajaran agama.68 

 

suasana majelis jua manjadi alah satu panyokong utama. 

Majelis dirasakan damai, baradab, dan penuh hormat. 

Jamaah duduk rukun, kada ribut, serta saling manghargai. 

Kaadaan kaya ini manumbuhkan rasa betah dan kadida 

handak tinggal pengajian. Majelis dipandang salaku tempat 

mambaiki hati dari kasibukan dunia luar.69 

 

4) Relevansi materi sesuai kebutuhan jamaah 

Dari sisi substansi, materi Kitab Nashoihud Diniyah yang dibahas 

terlihat relevan dengan kebutuhan jamaah. Pembahasan mengenai 

akidah, ibadah, akhlak, dan tanggung jawab sosial sering dikaitkan 

dengan kondisi nyata yang dihadapi jamaah. Hal ini membuat jamaah 

menunjukkan respons positif dan ketertarikan yang tinggi karena 

materi dirasakan memiliki manfaat langsung dalam kehidupan sehari 

 
67 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
68 Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
69 Wajih At’’Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



54 

 

 

 

 

hari. Hal ini sejalan dengan pernyataan salah satu  jamaah yaitu 

Ahmad Maulana, beliau mengatakan: 

isi Kitab Nashoihud Diniyah sangat saluyu lawan kabutuhan 

jamaah. Bahasan akidah, ibadah, akhlak, dan tanggung 

jawab sosial dirasa dekat lawan permasalahan hidup urang 

saban hari. Jamaah merasa bahwa apa yang dipelajari kada 

sia sia, karena bisa langsung diamalkan dalam kahidupan. 

Kaadaan ini manambah minat jamaah gasan tetap mengikuti 

pengajian walaupun menghadapi barbagai kasibukan. 

Faktor lain yang jua manyokong pangajian adalah niat dan 

kasadaran jamaah itu sorangan. Walaupun pamahaman dan 

kehadiran kada salawasnya sama, jamaah memiliki 

kahandak gasan mambahagusakan iman dan akhlak. 

Kasadaran ini manjadikan jamaah tetap datang, duduk 

belajar, dan barusaha maamalakan apa yang didangar 

sesuai lawan kadar masing masing.Secara kasaluruhan, 

pangajian Kitab Nashoihud Diniyah tetap barjalan dan 

bertahan karena didukung oleh gabungan faktor guru yang 

alim dan bijaksana, cara panyampaian yang batul, 

lingkungan majelis yang kondusif, isi kitab yang relevan, 

serta niat jamaah yang tulus gasan balajar dan baramal. 

Kombinasi faktor inilah yang manjadikan pengajian terus 

hidup di tangah tantangan zaman.70 

 

Selain itu, ada juga jamaah lain yang menyatakan yaitu Wajih 

At’’Aillah bahwa:   

kandungan Kitab Nashoihud Diniyah sangat rakat lawan 

kahidupan jamaah. Bahasan soal iman, ibadah, adab, dan 

muamalah dirasa pas lawan pasualan hidup saban hari. 

Jamaah merasa pengajian ini mambari arah dan tuntunan 

yang nyata, pian mambari jawaban atas pasualan rumah 

tangga dan bermasyarakat. Hal inilah yang manambah 

minat jamaah gasan tetap mengikuti pengajian walaupun 

waktu terbatas.71 

 

Secara umum, hasil observasi menguatkan temuan wawancara 

bahwa keberlangsungan pengajian didukung oleh kombinasi ketokohan 

pengajar, metode pedagogis yang sesuai, lingkungan majelis yang 

 
70 Ahmad Maulana. Wawanvara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
71 Wajih At’’Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



55 

 

 

 

 

kondusif, relevansi materi, serta motivasi spiritual jamaah. Faktor faktor 

tersebut berperan penting dalam mendukung efektivitas pengajian dan 

proses internalisasi nilai nilai keislaman. 

b. Faktor Penghambat Bimbingan Rohani Islam KH. Ahmad Barmawi 

1) Perbedaan pemahaman agama 

Pelaksanaan pengajian Kitab Nashoihud Diniyah di majelis K.H. 

Ahmad Barmawi menghadapi sejumlah hambatan yang memengaruhi 

efektivitas proses pembelajaran. Selama pengajian berlangsung, 

terlihat adanya perbedaan tingkat pemahaman jamaah yang cukup 

mencolok. Sebagian jamaah mampu mengikuti penjelasan dengan 

baik, sementara jamaah lain tampak kesulitan memahami materi, 

terutama saat pembahasan mengacu langsung pada teks kitab. Kondisi 

ini mencerminkan latar belakang pendidikan keagamaan jamaah yang 

tidak seragam. 

Dari aspek kehadiran, observasi mencatat bahwa jumlah 

jamaah tidak selalu stabil pada setiap pertemuan. Beberapa jamaah 

hadir secara tidak rutin, datang terlambat, atau meninggalkan 

majelis sebelum pengajian selesai. Ketidakteraturan ini berdampak 

pada kesinambungan materi, karena pembahasan kitab dilakukan 

secara bertahap dan saling berkaitan. Jamaah yang tidak hadir secara 

konsisten tampak kurang memahami konteks pembahasan secara 

utuh.  Hal ini sejalan dengan pernyataan KH. Ahmad Barmawi,  

beliau mengatakan: 



56 

 

 

 

 

“Dalam menjalankan bimbingan rohani ini, tentu ada 

hambatan yang ulun rasakan. Pertama, perbedaan 

kemampuan jamaah dalam memahami agama. Ada yang 

sudah biasa membaca kitab, ada yang barataan di tingkat 

dasar. Mun kemampuan berbeda jauh, ulun harus 

mengulang banyak kali agar semua dapat mengikuti. 

Kadang penjelasan yang sudah paham bagi sebagian 

jamaah jadi terasa lambat bagi yang lain. Ini hambatan 

yang sering terjadi.”72 

Hal ini juga sejalan dengan pernyataan Ahmad Maulana, 

Wajih At’Ailah, beliau  mengatakan: 

salah satu hambatan utama dalam pengajian 

Kitab Nashoihud Diniyah adalah tingkat pamahaman 

agama jamaah yang kada sama. Jamaah majelis datang 

dari latar balakang yang baragam. Ada yang sudah lama 

balajar agama di pesantren, tapi ada jua yang hanyar 

mulai mengenal ilmu agama. Kaadaan ini manjadikan 

Guru Ahmad Barmawi harus manyampaikan isi kitab 

lawan bahasa yang sangat sederhana dan diulang ulang 

supaya bisa dipahami samua jamaah. Dampaknya, 

pamahaman yang didapat kada selalu sampai ka makna 

batin. Sabagian jamaah hanya manangkap isi luar haja 

tanpa mendalami maksud yang sabanarnya.73 

salah satu rintangan dalam pangajian Kitab Nashoihud 

Diniyah adalah kada samanya kadar pamahaman agama 

di antara jamaah. Jamaah yang hadir barasal dari asal 

usul yang barlain lain. Ada yang sudah lawas bauntung 

ilmu agama di pesantren, ada jua yang hanyar mengenal 

dasar dasar agama. Kaadaan kaya ini manuntut Guru 

Ahmad Barmawi manyampaikan isi kitab lawan tutur kata 

yang lunak dan basahaja. Akibatnya, pamahaman jamaah 

kada sabarataan. Sabagiannya kawa mandalami makna 

batin, tapi ada jua yang hanya mangambil maksud zahir 

haja.74 

 

2) Keterbatasan kemampuan membaca kitab klasik 

Observasi juga memperlihatkan rendahnya keterlibatan 

jamaah dalam membaca kitab secara mandiri. Mayoritas jamaah 

 
72 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
73 Ahmad Maulana. Wawanvara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
74 Wajih At’’Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



57 

 

 

 

 

tidak membawa atau membuka kitab selama pengajian dan lebih 

mengandalkan penjelasan lisan dari pengasuh majelis. 

Ketergantungan ini menunjukkan keterbatasan kemampuan 

membaca kitab Arab tanpa harakat serta lemahnya budaya belajar 

mandiri. Akibatnya, proses pembelajaran cenderung bersifat satu 

arah dan tidak berlanjut di luar forum pengajian. Hal ini sejalan 

dengan pernyataan KH. Ahmad Barmawi, beliau mengatakan:   

keterbatasan sebagian jamaah dalam membaca kitab 

kuning. Karena banyak yang kada paham Arab gundul, 

maka proses memahami teks kitab harus pelan-pelan. Bila 

jamaah kada belajar mandiri di luar majelis, maka 

pemahaman mereka mudah hilang. Hambatan ini 

membuat perkembangan ilmu tidak sama antar jamaah. 

ketidakteraturan kehadiran. Ada jamaah yang kada bisa 

hadir setiap pertemuan karena pekerjaan, jarak rumah, 

atau kesibukan keluarga. Ketika hadir, materi yang sudah 

lewat harus dijelaskan ulang. Ini menghambat 

kesinambungan pembahasan kitab. Padahal 

pembelajaran agama itu sebaiknya berurutan supaya 

pemahaman lebih utuh.”75 

Hal ini juga sejalan dengan pernyataan beberapa jamaah, 

mereka mengatakan: 

kurangnya minat jamaah dalam membaca kitab 

klasik manjadi hambatan dalam pendalaman materi. 

Kitab Nashoihud Diniyah ditulis lawan bahasa Arab 

gundul yang mamarlukan pamahaman ilmu alat. Banyak 

jamaah kada terbiasa membaca teks kaya ini. Akhirnya, 

jamaah lebih banyak barharap lawan panjelasan yang 

disampaikan di majelis haja. Hal ini manjadikan proses 

balajar kada barlanjut di luar pengajian dan pamahaman 

agama kada diperdalam sacara mandiri.76 

 

kabanyakan jamaah kada paling bisa lawan kabiasaan 

membaca kitab kuning. Nashoihud Diniyah yang 

bartuliskan Arab gundul mamarlukan kakarasan ilmu alat 

 
75 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
76 Ahmad Maulana. Wawanvara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



58 

 

 

 

 

dan panjelasan panjang. Sabagian jamaah kada biasa 

lawan cara balajar kaya ini. Maka dari itu, jamaah 

banyak bargantung lawan uraian yang disampaikan di 

majelis. Kaadaan ini manjadikan pangkajian kada 

barlanjut di rumah dan pamahaman kada makin dalam.77 

 

3) Pengaruh budaya modern 

Observasi terhadap perilaku jamaah di luar sesi pengajian juga 

menunjukkan adanya tantangan dalam pengamalan nilai nilai yang 

diajarkan. Nilai akhlak seperti kesederhanaan, pengendalian diri, dan 

kepedulian sosial yang disampaikan dalam pengajian sering 

berhadapan dengan pola hidup modern yang tampak memengaruhi 

sebagian jamaah. Hal ini terlihat dari sikap dan kebiasaan jamaah yang 

belum sepenuhnya mencerminkan nilai nilai tersebut secara konsisten. 

Hal tersebut sejalan dengan pernyataan KH. Ahmad Barmawi, beliau 

mengatakan: 

pengaruh lingkungan sosial modern. Ulun sering melihat 

jamaah yang paham ilmu, tetapi ketika kembali ke 

lingkungan, mereka terpengaruh hiburan, media sosial, 

atau pergaulan yang kurang mendukung. Lingkungan 

seperti itu membuat mereka sulit menjaga istiqamah. 

Hambatan ini yang paling berat karena datang dari luar 

majelis.”78 

Hal ini juga sejalan dengan pernyataan beberapa jamaah, 

Ahmad Maulana dan Wajih At’’Aillah mereka mengatakan: 

keterbatasan waktu dan kada konsistennya kehadiran 

jamaah jua diakui sebagai hambatan. Narasumber 

manuturkan bahwa sabagian jamaah kada kawa hadir 

tiap kali pengajian karena kesibukan gawian, jarak rumah 

yang jauh, atawa urusan keluarga. Kaadaan ini 

manjadikan materi pengajian yang saling barkaitan jadi 

 
77 Wajih At’’Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
78 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



59 

 

 

 

 

taputus. Akhirnya, prosés pambinaan rohani jamaah kada 

barjalan sacara taratur dan berkesinambungan. 

pengaruh budaya modern dan media sosial sangat terasa 

dalam pengamalan nilai nilai akhlak. Nasihat akhlak 

dalam Kitab Nashoihud Diniyah kadang batabrakan 

lawan gaya hidup zaman ini yang cenderung 

mementingakan hiburan, harta, dan diri sorangan. 

Sabagian jamaah paham apa yang diajarkan, tapi masih 

merasa sulit gasan maamalakannya dalam kehidupan 

saban hari karena lingkungan sekitar kada mendukung. 

Hal ini manunjukkan bahwa tantangan pengajian kada 

hanya berkaitan lawan pamahaman materi, tapi jua 

lawan konsistensi dalam maamalkan ajaran agama.79 

 

kuatnya pangaruh budaya zaman ini dan media sosial. 

Nasihat akhlak yang ada dalam Kitab Nashoihud Diniyah 

kadang kada saluyu lawan tabi’at kehidupan modern 

yang labih mementingakan kasukaan dunia dan 

kapentingan diri sorangan. Jamaah ada yang sudah 

paham isi nasihatnya, tapi sulit gasan maamalakannya 

saban hari lantaran lingkungan kada manyokong. Ini 

manandakan bahwa tantangan pangajian kada hanya 

pada pamahaman ilmu, tapi jua pada istiqamah dalam 

maumalkan ajaran agama di kahidupan nyata.80 

 

4) Masalah Soundsystem 

Hasil observasi menunjukkan bahwa masalah soundsystem 

menjadi penghambat serius dalam pengajian di majlis taklim. Suara 

yang tidak jernih, tidak merata, serta kondisi mikrofon yang sering 

mati hidup menyebabkan jamaah kesulitan mendengar penjelasan 

guru. Hal ini sangat terasa ketika pembahasan Kitab Nashoihud 

Diniyah yang menuntut penyimakan kalimat secara utuh dan teliti. 

Ketika satu bagian penjelasan tidak terdengar, makna nasihat yang 

disampaikan dapat hilang. Dampak paling besar dialami oleh jamaah 

lanjut usia yang memiliki keterbatasan pendengaran. Mereka terlihat 

 
79 Ahmad Maulana.  Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 
80 Wajih At’’Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



60 

 

 

 

 

harus mencondongkan badan ke depan atau memilih diam karena 

tidak memahami isi pengajian. Gangguan cuaca dan listrik yang 

tidak stabil juga menyebabkan suara terputus di tengah penyampaian 

nasihat penting, sehingga konsentrasi jamaah terganggu. Kondisi ini 

menunjukkan bahwa kualitas soundsystem sangat menentukan 

kelancaran pengajian karena suara merupakan sarana utama 

penyampaian ilmu kepada jamaah. Hal ini sejalan dengan 

pernyataan salah satu jamaah yaitu Ahmad Maulana, beliau 

mengatakan: 

“Kada jarang ulun maamati dalam pangajian, ada satu 

hal yang jadi panghambat, yaitu masalah sound. Mun 

suara kada jernih, kada rata, atau kadang mati hidup, 

jamaah jadi kada jelas mandangar panjelasan. Apalagi 

mun bahasan kitab lagi halus dan perlu panyimakan yang 

teliti. Mun satu kalimat kada kadangar, bisa hilang 

maksudnya. Kitab Nashoihud Diniyah banyak 

mangandung nasihat yang dalam. Jadi suara yang kada 

jelas itu sangat manguaruhi pamahaman jamaah.Ulun 

jua mandangar dari jamaah tuha, pendengaran mereka 

kada lagi kuat. Mun sound bermasalah, suara kecil atau 

pecah, mereka makin susah mangarti. Kadang mereka 

harus manyungkung ka depan, atau malah hanya diam 

tanpa paham isinya. Hal ini kada karasa gasan jamaah 

muda, tapi gasan jamaah tuha, sound yang kada baik itu 

jadi halangan besar dalam mangaji. Ada jua waktu pas 

hujan atau listrik kada stabil, sound jadi mati sabentar. 

Guru lagi manyampaikan nasihat penting, tiba tiba suara 

hilang. Jamaah jadi kada tahu apa yang disampaikan. 

Mun hal kaya ini sering terjadi, konsentrasi jamaah bisa 

buyar. Pengajian yang sakudunya tenang jadi terganggu. 

Menurut ulun, masalah sound ini bukan hal sepele. 

Pangajian itu bergantung lawan suara. Mun suara kada 

sampai ka jamaah, ilmu kada sampai. Guru sudah 

manyampaikan lawan sungguh sungguh, tapi alat kada 

manyokong, hasilnya jadi kurang maksimal. Ulun 

berharap ada perhatian khusus gasan masalah sound ini 



61 

 

 

 

 

supaya pangajian bisa barjalan lebih lancar dan jamaah 

bisa mandangar ilmu lawan jelas dan nyaman.81 

Hal ini juga disampaikan salah satu jamaah yang lain, Wajih 

At’’Aillah beliau mengatakan 

masalah soundsystem sangat manguaruhi 

pamahaman waktu pangajian di majlis taklim. Jamaah 

manyampaikan bahwa suara kadang kada jernih, kada 

rata, dan sering jua mati hidup, jadi panjelasan guru kada 

jelas kadangarnya. Jamaah marasa susah mangikuti 

pangajian, utamanya pas mambahas Kitab Nashoihud 

Diniyah, karena isi kitab tu halus dan perlu panyimakan 

yang teliti. Mun satu kalimat haja kada kadangar, maksud 

nasihatnya bisa hilang. Jamaah tuha mangaku lebih 

tarasa hambatannya karena pendengaran sudah kada 

kuat lagi, sampai harus manyungkung ka depan atau 

hanya diam tanpa paham isinya. Jamaah jua 

manyabutkan mun hujan atau listrik kada stabil, sound 

sering mati sabentar pas guru lagi manyampaikan nasihat 

penting, jadi konsentrasi langsung buyar. Menurut 

jamaah, mun sound kada baik, pangajian kada bisa 

barjalan maksimal karena suara itu satu-satunya jalan 

gasan mandangar ilmu.82 

Secara keseluruhan, hasil observasi menguatkan temuan 

wawancara bahwa hambatan pengajian Kitab Nashoihud Diniyah 

bersifat relatif. Hambatan tersebut mencakup aspek kemampuan 

keilmuan, keberlanjutan proses belajar, konsistensi kehadiran, serta 

pengaruh lingkungan sosial dan budaya. Kondisi ini menunjukkan 

perlunya penguatan pendekatan pedagogis yang lebih adaptif serta 

dukungan lingkungan yang lebih kondusif untuk meningkatkan 

efektivitas internalisasi ajaran kitab. 

 
81 Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Biturrahman. 27 Juni 2025. 
82 Wajih At’’Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025. 



62 

 

 

 

 

B. Pembahasan 

1. Bimbingan Rohani Islam yang Dilakukan oleh K.H Ahmad Barmawi 

Praktik bimbingan rohani yang dilakukan K.H Ahmad Barmawi 

dapat dijelaskan secara komprehensif dengan menggunakan konsep dan 

teori yang dituangkan dalam bagian kajian teori. Dalam buku bimbingan 

konseling Islam oleh Anwar Sutoyo83 bimbingan rohani Islam dipahami 

sebagai proses pemberian bantuan agar individu hidup selaras dengan 

ketentuan Allah. Praktik pengajian Kitab Nashoihud Diniyah menunjukkan 

implementasi langsung dari definisi tersebut. Beliau membimbing jamaah 

melalui penjelasan nilai akidah, ibadah, dan akhlak. Pengajaran diarahkan 

untuk menguatkan keyakinan, membenarkan praktik ibadah, dan 

memperbaiki perilaku. 

Dari sisi metode, bimbingan rohani Islam dalam Bagian kajian teori 

menurut Fuad Anwar membagi metode ke dalam dua kelompok84, yaitu 

metode langsung dan metode tidak langsung. K.H Ahmad Barmawi hanya 

menggunakan metode langsung dalam bentuk ceramah dan dialog. Cara ini 

sesuai dengan kategori group teaching yang dijelaskan dalam teori. Beliau 

menyampaikan materi secara terstruktur di hadapan jamaah. Kitab 

dibacakan, diterjemahkan, dan dijelaskan dengan uraian yang memudahkan 

jamaah. Pendekatan tatap muka ini memungkinkan interaksi emosional dan 

intelektual, sesuai dengan penekanan teori bahwa bimbingan rohani 

memerlukan komunikasi interpersonal yang intens. 

 
83 Sutoyo, “Bimbingan & Konseling Islami (Teori Dan Praktik).” 
84 Anwar, Landasan Bimbingan Dan Konseling Islam. 



63 

 

 

 

 

Praktik bimbingan beliau juga sesuai dengan konsep materi 

bimbingan rohani. Materi akidah disampaikan dengan penekanan pada 

kewajiban menuntut ilmu sebagai dasar keyakinan. Konsep dalam teori 

akidah, yaitu pentingnya keyakinan yang benar dan bersumber pada Qur’an 

dan Sunnah, dijelaskan melalui anjuran untuk memahami agama secara 

utuh. Pada aspek syariat, materi yang dijelaskan berkaitan dengan ibadah 

wajib. Penjelasannya tidak hanya menyangkut hukum dan tata cara, tetapi 

juga makna dan tujuan, sesuai dengan teori yang menekankan bahwa 

bimbingan rohani harus menyentuh dimensi lahir dan batin. Pada dimensi 

akhlak, penjelasan diberikan tentang adab terhadap orang tua, anak, 

tetangga, dan sesama manusia. Hal ini selaras dengan teori akhlakul 

karimah yang menempatkan akhlak sebagai penyempurna iman. 

Hubungan antara Allah dan manusia menjadi aspek penting dalam 

praktik bimbingan. Teori bimbingan rohani menekankan pemulihan 

hubungan vertikal dan horizontal. K.H Ahmad Barmawi mendorong jamaah 

untuk memperkuat hubungan dengan Allah melalui ibadah, takwa, dan 

dzikir. Hubungan antar manusia diperkuat melalui adab sosial, silaturahim, 

dan pemenuhan hak. Pendekatan ini menunjukkan integrasi nilai spiritual 

dan sosial dalam proses bimbingan, sebagaimana ditegaskan dalam teori 

bahwa agama tidak dapat dipisahkan dari dimensi sosial. 

Beliau juga menguatkan nilai istiqamah, sabar, dan ikhlas, yang 

dalam teori bimbingan rohani merupakan bagian dari tujuan pembinaan 

psikis. Teori menekankan bahwa tujuan bimbingan ialah memberikan 

keteduhan hati, keyakinan, dan motivasi spiritual. K.H Ahmad Barmawi 



64 

 

 

 

 

menghubungkan amalan dengan kondisi batin jamaah, sehingga jamaah 

tidak hanya memahami kewajiban, tetapi juga merasakan makna 

spiritualnya. Sikap aktif dalam dakwah, amar ma’ruf nahi munkar, dan 

kepedulian sosial yang beliau terangkan juga sesuai dengan teori bahwa 

bimbingan rohani harus menghasilkan perubahan perilaku personal dan 

sosial. 

Kesesuaian praktik bimbingan K.H. Ahmad Barmawi dengan teori 

juga terlihat pada aspek materi bimbingan rohani. Dalam kajian teori 

dijelaskan bahwa materi bimbingan rohani Islam mencakup aspek akidah, 

syariat, dan akhlak. Ketiga aspek ini secara konsisten muncul dalam 

pengajian Kitab Nashoihud Diniyah. Pada aspek akidah, K.H. Ahmad 

Barmawi menekankan pentingnya menuntut ilmu agama sebagai fondasi 

keyakinan yang benar. Beliau menjelaskan bahwa keimanan yang kuat 

harus dibangun di atas pemahaman yang bersumber dari Al Qur’an dan 

Sunnah. Penekanan ini sejalan dengan teori akidah yang menegaskan bahwa 

keyakinan yang benar merupakan dasar bagi seluruh amal perbuatan 

seorang muslim. Pada aspek syariat, materi pengajian difokuskan pada 

ibadah wajib dan amalan keagamaan sehari hari. Penjelasan yang diberikan 

tidak terbatas pada hukum dan tata cara, tetapi juga mencakup hikmah, 

tujuan, dan nilai spiritual di balik ibadah tersebut. Pendekatan ini sesuai 

dengan teori bimbingan rohani yang menekankan bahwa pembinaan 

keagamaan harus menyentuh dimensi lahir dan batin secara seimbang. 

Sementara itu, pada aspek akhlak, K.H. Ahmad Barmawi memberikan 

penekanan pada adab terhadap orang tua, anak, tetangga, dan masyarakat 



65 

 

 

 

 

secara luas. Akhlak diposisikan sebagai wujud nyata dari keimanan, 

sebagaimana dalam teori akhlakul karimah yang menempatkan akhlak 

sebagai penyempurna iman. 

Dengan demikian, praktik bimbingan rohani K.H Ahmad Barmawi 

memiliki kesesuaian kuat dengan teori-teori bimbingan rohani dalam 

Bagian kajian teori. Beliau menerapkan metode, materi, dan tujuan 

bimbingan secara terstruktur, sehingga proses pembinaan tidak berhenti 

pada aspek kognitif, tetapi juga menyentuh aspek moral dan spiritual. 

2. Faktor Pendukung dan Penghambat Bimbingan Rohani Islam KH. Ahmad 

Barmawi 

Keberhasilan bimbingan rohani yang dilakukan oleh K.H. Ahmad 

Barmawi tidak dapat dilepaskan dari sejumlah faktor pendukung yang 

relevan dengan teori bimbingan rohani. Analisisnya merujuk pada tiga 

aspek utama dalam kajian teori, yaitu fungsi pembimbing, metode 

bimbingan, dan karakteristik majelis taklim. Dalam teori bimbingan rohani, 

pembimbing tidak hanya berperan sebagai penyampai materi keagamaan, 

tetapi juga sebagai pendidik, teladan, dan figur moral yang membimbing 

jamaah secara spiritual dan etis. Oleh karena itu, kualitas personal 

pembimbing menjadi faktor yang sangat menentukan efektivitas bimbingan. 

Kapasitas keulamaan K.H. Ahmad Barmawi diposisikan sebagai 

faktor pendukung utama karena mencerminkan kompetensi keilmuan yang 

mendalam sekaligus integritas moral yang tinggi. Teori bimbingan rohani 

menegaskan bahwa pembimbing ideal harus memiliki penguasaan ilmu 

agama yang memadai agar materi yang disampaikan memiliki landasan 



66 

 

 

 

 

ilmiah dan dapat dipertanggungjawabkan. Dalam konteks ini, penguasaan 

beliau terhadap kitab Nashoihud Diniyah menunjukkan kedalaman 

pemahaman terhadap nilai-nilai nasihat keagamaan yang aplikatif dalam 

kehidupan sehari-hari jamaah. Hal ini membuat materi bimbingan tidak 

hanya bersifat normatif, tetapi juga kontekstual dan relevan dengan 

kebutuhan spiritual jamaah. 

Selain kompetensi keilmuan, aspek keteladanan akhlak menjadi 

elemen penting yang memperkuat peran beliau sebagai pembimbing rohani. 

Teori bimbingan menekankan bahwa efektivitas bimbingan sangat 

dipengaruhi oleh kesesuaian antara ucapan dan perbuatan pembimbing. 

Jamaah menilai bahwa K.H. Ahmad Barmawi menunjukkan akhlak yang 

baik dalam sikap, tutur kata, dan perilaku sosialnya. Keteladanan ini 

menumbuhkan kepercayaan (trust) dan rasa hormat jamaah, sehingga 

nasihat yang disampaikan lebih mudah diterima dan diamalkan. 

Dengan demikian, keteladanan akhlak dan kapasitas keilmuan yang 

dimiliki beliau berfungsi memperkuat otoritas moral pembimbing. Otoritas 

ini bukan bersifat formal atau struktural semata, melainkan lahir dari 

pengakuan jamaah terhadap integritas pribadi dan kualitas keilmuan 

pembimbing. Hal tersebut sejalan dengan teori bimbingan rohani yang 

menyatakan bahwa keberhasilan bimbingan sangat ditentukan oleh figur 

pembimbing yang berilmu, berakhlak, dan mampu menjadi contoh nyata 

bagi jamaahnya.Metode penyampaian yang digunakan beliau juga menjadi 

faktor pendukung.  



67 

 

 

 

 

Teori metode langsung menyatakan bahwa bimbingan efektif ketika 

pembimbing mampu menguraikan materi secara jelas dan menyesuaikan 

bahasa dengan kemampuan jamaah. K.H Ahmad Barmawi menggunakan 

bahasa sederhana dan penjelasan bertahap. Hal ini membantu jamaah yang 

tidak menguasai kemampuan membaca kitab klasik. Metode ini selaras 

dengan teori bahwa teknik mengajar harus adaptif dan relevan dengan 

kebutuhan mad’u.  Hal ini sudah dijelaskan oleh Imam Al-Ghazali dalam 

kitabnya Ihya Ulumuddin.85 

Lingkungan majelis taklim merupakan faktor pendukung penting 

dalam keberhasilan bimbingan rohani karena berfungsi sebagai konteks 

sosial dan kultural tempat proses pembelajaran keagamaan berlangsung. 

Dalam teori majelis taklim, majelis tidak hanya dipahami sebagai ruang 

fisik untuk menyampaikan materi keagamaan, tetapi juga sebagai ruang 

pembinaan akhlak dan pembentukan interaksi sosial yang bernilai religius. 

Dengan demikian, lingkungan majelis memiliki peran strategis dalam 

mendukung tercapainya tujuan bimbingan rohani secara menyeluruh. 

Suasana majelis yang tertib, religius, dan penuh adab mencerminkan 

internalisasi nilai-nilai Islam yang telah terbangun dalam komunitas jamaah. 

Ketertiban menunjukkan adanya kesadaran kolektif terhadap pentingnya 

menghormati proses belajar, sedangkan nuansa religius dan adab yang 

terjaga menciptakan rasa khidmat serta penghormatan terhadap ilmu dan 

pembimbing. Dalam teori pendidikan dan bimbingan rohani, kondisi 

 
85 Al-Ghazali, Ringkasan Ihya’ulumuddin. 



68 

 

 

 

 

lingkungan yang kondusif sangat berpengaruh terhadap kesiapan psikologis 

jamaah untuk menerima dan menghayati materi yang disampaikan. 

Lingkungan yang demikian memungkinkan jamaah mengikuti 

kegiatan majelis dengan fokus dan kenyamanan, sehingga proses 

internalisasi nilai-nilai keagamaan baik berupa pemahaman ajaran, 

pembentukan sikap, maupun pengamalan akhlak dapat berjalan lebih 

optimal. Nilai-nilai yang disampaikan tidak hanya dipahami secara kognitif, 

tetapi juga dirasakan secara afektif dan diwujudkan dalam perilaku. Hal ini 

sejalan dengan teori bimbingan rohani yang menekankan pentingnya 

keselarasan antara suasana belajar dan tujuan pembinaan spiritual. 

Selain itu, lingkungan majelis yang positif juga berperan dalam 

memperkuat motivasi jamaah untuk terus hadir dan mengikuti kegiatan 

bimbingan. Rasa aman, nyaman, dan diterima dalam lingkungan sosial 

majelis menumbuhkan keterikatan emosional jamaah terhadap majelis 

taklim. Keterikatan ini mendorong konsistensi kehadiran dan partisipasi 

aktif jamaah, yang pada akhirnya mendukung keberlanjutan proses 

bimbingan rohani serta pencapaian tujuan pembinaan keagamaan secara 

jangka panjang. 

Relevansi materi bimbingan dengan kebutuhan jamaah merupakan 

salah satu faktor pendukung utama dalam pelaksanaan bimbingan rohani 

sebagaimana ditegaskan dalam teori materi bimbingan rohani. Teori ini 

menekankan bahwa materi yang disampaikan harus kontekstual, yaitu 

sesuai dengan kondisi psikologis, sosial, dan spiritual jamaah agar pesan 

bimbingan dapat diterima secara efektif. Materi yang tidak relevan dengan 



69 

 

 

 

 

realitas kehidupan jamaah berpotensi hanya dipahami secara teoritis tanpa 

memberikan dampak nyata terhadap perubahan sikap dan perilaku. 

Dalam konteks ini, penggunaan kitab Nashoihud Diniyah menjadi 

faktor pendukung karena isi materinya mencakup aspek akidah, ibadah, dan 

akhlak yang bersentuhan langsung dengan persoalan keseharian jamaah. 

Pembahasan tentang keimanan, pelaksanaan ibadah yang benar, serta 

pembinaan akhlak memberikan panduan praktis yang dapat langsung 

diaplikasikan dalam kehidupan pribadi, keluarga, maupun sosial. Kedekatan 

materi dengan pengalaman nyata jamaah membuat pengajian tidak hanya 

bersifat informatif, tetapi juga solutif dan transformatif. 

Kesesuaian materi tersebut menyebabkan jamaah merasakan 

manfaat langsung dari kegiatan pengajian, baik dalam bentuk peningkatan 

pemahaman keagamaan maupun dorongan untuk memperbaiki perilaku. 

Dalam teori bimbingan rohani, kondisi ini sangat penting karena manfaat 

yang dirasakan akan memperkuat keterlibatan jamaah dan meningkatkan 

efektivitas proses internalisasi nilai-nilai keagamaan. Jamaah menjadi lebih 

terbuka terhadap nasihat dan lebih siap untuk mengamalkannya dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Selain relevansi materi, niat jamaah untuk memperbaiki diri juga 

merupakan unsur pendukung yang signifikan. Teori bimbingan menyatakan 

bahwa keberhasilan bimbingan sangat dipengaruhi oleh kesiapan batin atau 

motivasi internal individu yang dibimbing. Jamaah yang memiliki 

kesadaran spiritual dan keinginan untuk berubah akan lebih mudah 

menerima arahan, nasihat, dan nilai-nilai yang disampaikan oleh 



70 

 

 

 

 

pembimbing. Kesiapan batin ini membuat proses bimbingan berjalan secara 

timbal balik, bukan sekadar satu arah. 

Dengan demikian, perpaduan antara materi bimbingan yang relevan 

dengan kebutuhan jamaah dan kesiapan spiritual jamaah itu sendiri 

menciptakan kondisi ideal bagi berlangsungnya bimbingan rohani. Faktor-

faktor tersebut saling melengkapi dan memperkuat, sehingga tujuan 

pembinaan keagamaan—baik peningkatan pemahaman, penguatan iman, 

maupun perbaikan akhlak—dapat tercapai secara lebih optimal. 

Faktor penghambat dapat dijelaskan melalui teori hambatan dalam 

bimbingan rohani. Perbedaan kemampuan pemahaman agama menjadi 

hambatan utama. Teori Djalaluddin Rakhmat86 menyatakan bahwa tingkat 

kesiapan kognitif klien mempengaruhi efektivitas bimbingan. Jamaah 

dengan latar belakang pendidikan agama yang berbeda menyebabkan 

penyampaian materi harus disesuaikan, namun kedalaman pemahaman 

tidak selalu merata. Kondisi ini membuat hasil pembinaan tidak sepenuhnya 

seimbang. Keberagaman latar belakang pendidikan agama jamaah menjadi 

salah satu faktor yang memengaruhi proses dan hasil pembinaan rohani. 

Dalam teori bimbingan rohani dan pendidikan keagamaan, perbedaan 

tingkat pengetahuan, pengalaman belajar, serta pemahaman keagamaan 

menuntut pembimbing untuk menyesuaikan cara penyampaian materi agar 

dapat diterima oleh seluruh jamaah. Penyesuaian ini umumnya dilakukan 

melalui penggunaan bahasa yang sederhana, contoh-contoh yang dekat 

 
86 Rakhmat, Psikologi Komunikasi. 



71 

 

 

 

 

dengan kehidupan sehari-hari, serta penekanan pada aspek praktis ajaran 

agama. 

Namun demikian, penyesuaian penyampaian materi tersebut 

memiliki konsekuensi terhadap kedalaman pemahaman jamaah. Karena 

materi harus disampaikan dengan mempertimbangkan jamaah yang 

memiliki tingkat pemahaman paling dasar, maka tidak semua jamaah dapat 

mencapai kedalaman pemahaman yang sama. Jamaah dengan latar belakang 

pendidikan agama yang lebih kuat cenderung dapat menangkap makna dan 

implikasi materi secara lebih mendalam, sementara jamaah dengan 

pengetahuan yang terbatas membutuhkan waktu dan proses yang lebih 

panjang untuk memahami materi secara komprehensif. 

 

Kondisi ini berdampak pada hasil pembinaan rohani yang tidak 

sepenuhnya seimbang di antara jamaah. Dalam teori bimbingan, perbedaan 

capaian ini merupakan hal yang wajar, mengingat proses internalisasi nilai 

sangat dipengaruhi oleh kemampuan kognitif, kesiapan psikologis, dan latar 

belakang individu masing-masing. Oleh karena itu, hasil pembinaan tidak 

dapat diukur secara seragam, melainkan bersifat relatif sesuai dengan 

kapasitas dan proses perkembangan setiap jamaah. 

Dengan demikian, perbedaan latar belakang pendidikan agama 

jamaah menjadi tantangan tersendiri dalam pelaksanaan bimbingan rohani. 

Meskipun pembimbing telah berupaya menyesuaikan metode dan 

penyampaian materi, ketimpangan dalam tingkat pemahaman tetap 

mungkin terjadi. Hal ini menunjukkan bahwa proses pembinaan rohani 



72 

 

 

 

 

bersifat berkelanjutan dan memerlukan pendekatan yang variatif agar setiap 

jamaah dapat berkembang secara optimal sesuai dengan kemampuan dan 

kebutuhannya masing-masing. 

Keterbatasan kemampuan jamaah dalam membaca dan memahami 

kitab klasik merupakan salah satu hambatan dalam proses bimbingan rohani 

jika ditinjau dari teori belajar mandiri. Dalam teori tersebut, proses 

pembelajaran idealnya tidak berhenti pada saat kegiatan majelis 

berlangsung, tetapi berlanjut secara mandiri melalui pengulangan, 

pendalaman, dan refleksi materi. Namun, keterbatasan jamaah dalam 

membaca kitab berbahasa Arab klasik dengan struktur bahasa dan istilah 

keilmuan yang kompleks menyebabkan proses pendalaman materi di luar 

majelis tidak dapat berjalan secara optimal. 

Teori bimbingan rohani menekankan pentingnya kesinambungan 

proses belajar agar nilai-nilai yang disampaikan dapat tertanam secara 

mendalam dan berkelanjutan. Ketika jamaah tidak mampu mengakses 

kembali sumber materi secara mandiri, ketergantungan terhadap penjelasan 

pembimbing menjadi semakin besar. Akibatnya, pemahaman jamaah 

cenderung bersifat sementara dan kurang mendalam, karena tidak diperkuat 

melalui proses belajar lanjutan di luar forum majelis taklim. 

Selain keterbatasan kemampuan membaca kitab, ketidakteraturan 

kehadiran jamaah juga menjadi hambatan yang bersifat struktural dalam 

pelaksanaan bimbingan rohani. Dalam teori majelis taklim, proses 

pendidikan dan pembinaan keagamaan menuntut adanya kesinambungan 

dan keteraturan agar materi yang disampaikan dapat dipahami secara utuh 



73 

 

 

 

 

dan sistematis. Kehadiran yang tidak konsisten menyebabkan jamaah 

kehilangan keterkaitan antar materi, sehingga pemahaman menjadi 

terputus-putus. 

Ketidakhadiran jamaah pada beberapa pertemuan tertentu 

mengakibatkan hilangnya konteks pembahasan, terutama ketika materi 

disampaikan secara bertahap dan saling berkesinambungan. Kondisi ini 

berdampak pada rendahnya efektivitas bimbingan, karena jamaah yang 

tidak hadir harus menyesuaikan kembali pemahamannya pada pertemuan 

berikutnya. Dengan demikian, baik keterbatasan kemampuan membaca 

kitab klasik maupun ketidakteraturan kehadiran jamaah menjadi faktor 

penghambat yang saling berkaitan, yang mengurangi optimalisasi proses 

bimbingan rohani sebagaimana dijelaskan dalam teori bimbingan dan teori 

majelis taklim. 

Pengaruh budaya modern dan media sosial merupakan hambatan 

eksternal dalam pelaksanaan bimbingan rohani sebagaimana dijelaskan 

dalam teori pendidikan Islam. Teori ini memandang bahwa proses 

pendidikan dan internalisasi nilai-nilai agama tidak berlangsung dalam 

ruang hampa, melainkan sangat dipengaruhi oleh dinamika sosial dan 

budaya yang melingkupi individu. Perubahan sosial yang cepat, terutama 

yang dipicu oleh perkembangan teknologi dan media digital, dapat 

melemahkan proses internalisasi nilai keagamaan apabila tidak diimbangi 

dengan penguatan spiritual yang memadai. 

Dalam konteks budaya modern, gaya hidup yang cenderung 

individualistis dan konsumtif sering kali bertentangan dengan nilai-nilai 



74 

 

 

 

 

akhlak yang diajarkan dalam kitab-kitab keagamaan. Nilai kesederhanaan, 

keikhlasan, pengendalian diri, dan kepedulian sosial yang ditekankan dalam 

ajaran akhlak menjadi kurang relevan dalam realitas sosial yang 

menonjolkan pencapaian materi, citra diri, dan kepuasan instan. Media 

sosial turut memperkuat kecenderungan tersebut melalui arus informasi, 

simbol gaya hidup, dan standar sosial yang tidak selalu selaras dengan nilai-

nilai Islam. 

Akibatnya, meskipun jamaah secara kognitif mampu memahami 

materi bimbingan yang disampaikan dalam majelis, pemahaman tersebut 

tidak selalu diikuti oleh konsistensi dalam praktik kehidupan sehari-hari. 

Dalam teori pendidikan Islam, kesenjangan antara pemahaman dan 

pengamalan ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai belum berlangsung 

secara utuh. Lingkungan sosial yang kurang mendukung, baik di lingkungan 

keluarga, pekerjaan, maupun pergaulan digital, menjadi faktor yang 

menghambat penerapan nilai-nilai akhlak yang telah dipelajari. 

Dengan demikian, pengaruh budaya modern dan media sosial tidak 

hanya menjadi tantangan individual, tetapi juga tantangan struktural dalam 

pembinaan keagamaan. Teori pendidikan Islam menegaskan perlunya 

strategi pendidikan yang adaptif dan kontekstual agar nilai-nilai agama tetap 

dapat diinternalisasikan dan diamalkan di tengah arus perubahan sosial. 

Tanpa dukungan lingkungan yang selaras, bimbingan rohani cenderung 

menghasilkan pemahaman normatif yang belum sepenuhnya terwujud 

dalam perilaku nyata jamaah. 



75 

 

 

 

 

Dengan demikian, faktor pendukung dan penghambat bimbingan 

rohani yang dilakukan K.H Ahmad Barmawi mencerminkan interaksi antara 

kapasitas pembimbing, metode penyampaian, kondisi jamaah, dan pengaruh 

lingkungan. Analisis faktor ini selaras dengan teori bimbingan rohani, teori 

majelis taklim, dan teori materi bimbingan dalam bagian kajian teori. 

Selain itu,  Berdasarkan data wawancara, masalah sound menjadi 

salah satu faktor penghambat yang nyata dalam pelaksanaan bimbingan 

rohani di majelis. Pengajian kitab sangat bergantung pada kejelasan suara 

karena materi yang disampaikan bersifat nasihat dan penjelasan makna. Jika  

suara tidak jelas, isi kitab tidak sampai utuh ke jamaah. Satu kalimat yang 

hilang bisa mangurangi pamahaman secara keseluruhan. Hal ini membuat 

proses penyampaian ilmu menjadi kurang maksimal walaupun guru sudah 

menyampaikan dengan baik. 

Masalah sound ini paling dirasakan oleh jamaah tua yang daya 

dengarnya sudah berkurang. Suara yang kecil, pecah, atau tidak stabil 

membuat mereka sulit mengikuti pengajian. Jamaah kadang memilih diam 

walaupun tidak paham karena sungkan bertanya. Akibatnya, tujuan 

pengajian untuk menambah pemahaman agama tidak tercapai sepenuhnya. 

Kondisi ini menunjukkan bahwa kualitas sarana pendukung sangat 

menentukan keberhasilan bimbingan rohani. 

Gangguan teknis seperti listrik yang tidak stabil dan hujan juga 

berpengaruh pada kualitas sound. Suara yang tiba tiba mati atau terputus 

mengganggu konsentrasi jamaah. Pengajian yang seharusnya berlangsung 

tenang dan khusyuk menjadi terpecah. Konsentrasi yang hilang sulit 



76 

 

 

 

 

dikembalikan, terutama ketika pembahasan kitab sedang masuk pada 

nasihat yang dalam dan membutuhkan perhatian penuh. 

Faktor penghambat ini menunjukkan bahwa bimbingan rohani tidak 

hanya ditentukan oleh kualitas materi dan guru, tetapi juga oleh kesiapan 

sarana. Masalah sound yang terus berulang berpotensi menurunkan minat 

jamaah untuk hadir secara rutin. Jika tidak ditangani, hambatan ini bisa 

mengurangi efektivitas pengajian dan menghambat penyampaian nilai nilai 

akhlak dan ibadah yang menjadi tujuan utama majelis. Oleh karena itu, 

perhatian terhadap aspek teknis menjadi bagian penting dalam mendukung 

kelancaran bimbingan rohani di majelis. 

 

 

  


