BAB IV
HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Hasil Penelitian

1. Gambaran Umum Penelitian
a. Profil K.H Ahmad Barmawi
K.H. Ahmad Barmawi lahir pada 10 Maret 1982 di Desa
Pematang Karangan, Kecamatan Tapin Tengah, Kabupaten Tapin. Beliau
merupakan putra dari Haji Junaidi Rifandi dan Hj. Siti Rahmah, serta
dikenal oleh masyarakat dengan sebutan Guru Muda. Saat ini, usia beliau
sekitar 40 tahun. Dari garis keturunan ibu, beliau merupakan cucu dari
Guru Haji Muhammad Aini atau yang dikenal sebagai Guru Ayan,
seorang ulama berpengaruh di Kabupaten Tapin, yang menikah dengan
Hj. Siti Aminah. Guru Haji Muhammad Aini bin Haji Ali bin Haji Sanusi
wafat pada tahun 2000 dan dikenal sebagai tokoh agama yang memiliki
peran penting dalam perkembangan Islam di Tapin. Sementara itu, Hj.
Siti Aminah merupakan putri dari Tuan Guru Haji Bijuri, seorang ulama
kharismatik Desa Pematang Karangan yang menjadi pendahulu Guru
Haji Ayan.**
Ketika Ustaz H. Ahmad Barmawi berusia sekitar tiga tahun,
tepatnya pada 10 Agustus 1985, kakek beliau mendirikan sebuah pondok

pesantren yang berlokasi tidak jauh dari rumah keluarga dan diberi nama

4 Asmaran Asmaran, Husnul Yaqin, and Mahmud Mahmud, “Transmisi Ilmu Tasawuf Tuan Guru
Di Kalimantan Selatan,” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan 16, no. 2
(2022): 510-526.

30



31

Pesantren Subulussalam. Pada awal pendiriannya, pesantren ini hanya
menyelenggarakan pendidikan pada tingkat Madrasah Diniyyah
Awaliyah, kemudian pada tahun 1990 berkembang dengan membuka
jenjang Madrasah Wustha selama tiga tahun. Pesantren inilah yang
menjadi tempat awal beliau menimba ilmu agama. Sejak usia dini, beliau
memperoleh pendidikan keislaman secara langsung dari kakeknya.
Bahkan sejak masih bayi hingga mencapai usia 18 tahun, Guru
Muhammad Aini berperan aktif dalam pengasuhan sekaligus pembinaan
keagamaan beliau sesuai dengan ajaran Islam.*®

K.H. Ahmad Barmawi dikenal sebagai santri yang memiliki
kecerdasan dan daya tangkap yang tinggi. Beliau dengan cepat
menguasai pelajaran yang diajarkan oleh kakeknya serta secara aktif
mengulang kembali pelajaran melalui kegiatan muthala’ah. Selain itu,
beliau juga membaca dan mempelajari kitab-kitab yang belum diajarkan
secara langsung oleh para gurunya. Melihat kemampuan tersebut,
kakeknya memberikan kepercayaan kepada beliau untuk membantu
mengajarkan ilmu agama di pesantren sejak usia sekitar 13 hingga 14
tahun.*

Kecintaan beliau terhadap ilmu pengetahuan mendorong
keinginan untuk memperluas wawasan keagamaan di luar pesantren
asuhan kakeknya. Oleh karena itu, pada usia sekitar 15 tahun, beliau

mulai menimba ilmu di berbagai pesantren dan majelis taklim. Setelah

4 Ahmad Samman, “Etika Komunikasi Dakwah Ustaz Ahmad Barmawi Di Majelis Taklim Darul
Musthafa Kabupaten Tapin,” Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin (2022).
46 Ibid.



1)

32

menyelesaikan  pendidikan di  Pesantren Subulussalam, beliau
melanjutkan studi ke Pondok Pesantren Darussalam di Martapura.
Selama berada di Martapura, beliau juga mengikuti pengajian di Majelis
Taklim Ar-Raudhah Sekumpul yang diasuh oleh Guru Sekumpul. Selain
itu, beliau sempat memperdalam ilmu agama di Mekkah dengan berguru
kepada Habib Zein bin Smith serta Sayyid Muhammad bin Alwi al-
Maliki.*’

Peranan Guru Muda sebagai Pendakwah

Beliau mengamati banyak generasi muda, baik yang menempuh
pendidikan lanjutan maupun yang tidak, sering menunjukkan perilaku
yang mengganggu Kketertiban sosial. Perilaku tersebut meliputi mabuk-
mabukan, balapan liar, perjudian, perkelahian, dan tindak kekerasan.
Berangkat dari kondisi ini, beliau turun langsung ke masyarakat. Beliau
mendekati para pemuda, bergaul, menemani, dan mengikuti aktivitas
mereka. Melalui proses yang bertahap dan penuh kesabaran, beliau
mengarahkan mereka menuju perubahan sikap yang lebih baik.

Dengan keyakinan dan ketekunan, beliau menghimpun para pemuda
dalam sebuah perkumpulan bernama AMPERA, singkatan dari Anak
Muda Pencinta Rasul. Wadah ini bertujuan menumbuhkan kecintaan
kepada Rasulullah saw. Anggotanya berjumlah sekitar 40 orang. Mereka
berinteraksi bersama beliau melalui kegiatan bermain, berbincang, dan
berbagi cerita. Beliau juga memberikan motivasi dan bimbingan secara

langsung. Bahkan, beliau sering makan dan bermalam bersama mereka.

47 Ibid.



33

Kebersamaan ini membuat para pemuda meninggalkan kebiasaan buruk
dan mulai mengikuti arahan beliau dengan harapan baru.

Dalam perkembangannya, beliau mendapat dukungan dari tokoh
masyarakat setempat, di antaranya Guru Haji Bustami, Guru Haji
Muhammad Arsyad, Guru Haji Hajur, Guru Haji Manhuri, Guru Haji
Anjang, Basir, dan Haji Undul. Dengan dukungan tersebut, dibuka
Majelis Taklim di Jalan Ampera Desa Pematang Karangan, wilayah yang
sebelumnya dikenal masyarakat sebagai daerah angker. Atas
kesepakatan bersama dan izin kepala desa, dibangun sebuah rumah di
atas tanah seluas sekitar 10 borongan yang dihibahkan oleh Guru Haji
Bustami. Bangunan ini digunakan untuk menampung sekitar 40 anak
binaan.

Setelah bangunan selesai dan ditempati oleh anak binaan bersama
guru muda sebagai pembimbing dan pendidik, masyarakat mulai
membangun rumah di sekitar lokasi sebagai bentuk dukungan. Dengan
izin al-Arif billah Tuan Guru Sekumpul, pengajian dibuka untuk
masyarakat setiap malam Selasa. Kegiatan ini membuat kawasan Jalan
Ampera semakin ramai. Jumlah rumah penduduk bertambah dan
aktivitas ekonomi mulai berkembang. Para pedagang hadir untuk
mencari rezeki di sekitar lokasi pengajian.

Seiring berjalannya waktu, jumlah jamaah semakin meningkat.
Majelis ini juga sering dikunjungi para habaib dari Tapin, Martapura,
Banjarmasin, Pulau Jawa, Sumatera, serta dari luar negeri seperti

Mekkah, Madinah, dan Hadramaut. Dukungan mereka terus mengalir



34

sepanjang tahun. Majelis taklim ini kemudian diberi nama Darul
Musthafa sebagai bentuk tabaruk kepada Majelis Taklim di Hadramaut.
Setelah beberapa tahun, jamaah semakin membludak. Untuk
memenuhi kebutuhan masyarakat di luar Kecamatan Tapin Tengah,
dibuka cabang pengajian di beberapa wilayah Kabupaten Tapin. Cabang
tersebut berada di Desa Sawang Kecamatan Tapin Selatan setiap malam
Jumat, Desa Tungkap Haruban Kecamatan Binuang setiap malam
Minggu secara bergantian dengan Margasari Kecamatan Candi Laras
Selatan, serta Desa Miawa Kecamatan Piani pada siang hari Sabtu.*®
2) Peranan sebagai Pendidik dan Pengajar

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, Tuan Guru Haji
Muhammad Aini merupakan pengasuh Pondok Pesantren Sublussalam di
Desa Pematang Karangan. Setelah beliau wafat, kepemimpinan
pesantren dilanjutkan oleh putra tertuanya, Tuan Guru Haji Ibrahim yang
dikenal dengan sebutan Guru Walang. Sepeninggal beliau,
kepemimpinan pesantren kemudian diteruskan oleh keponakannya yang
juga cucu Tuan Guru Haji Muhammad Aini, yaitu Guru Muda Haji
Ahmad Barmawi, dan masih berlangsung hingga saat ini.

Di bawah kepemimpinan Guru Muda, Pondok Pesantren
Sublussalam berkembang menjadi beberapa unit pendidikan Islam. Unit
tersebut meliputi pendidikan khusus santri perempuan, pendidikan
rumah santri bagi orang tua lanjut usia, serta pendidikan khusus untuk

remaja yang memiliki permasalahan sosial. Selain mengelola pendidikan

48 Asmaran, Yaqin, and Mahmud, “Transmisi Ilmu Tasawuf Tuan Guru Di Kalimantan Selatan.”



3)

35

Islam di Desa Pematang Karangan, beliau juga berperan sebagai
pengasuh pondok pesantren di Desa Pulau Pinang Kecamatan Binuang
yang pendanaannya didukung oleh PT Hasnur Group.

Dalam perjalanan pengelolaan majelis taklim dan kegiatan
pengajian, Guru Muda setiap tahun menerima santri binaan baru. Para
santri tersebut dibina secara langsung dan diasramakan. Jumlah santri
binaan hingga saat ini mencapai sekitar 600 orang. Selama mengikuti
pendidikan di Majelis Taklim Darul Musthafa dan Pondok Pesantren
Sublussalam, para santri memperoleh pendidikan tanpa dipungut biaya.
Setelah menyelesaikan pendidikan di Pesantren Sublussalam, mereka
melanjutkan pendidikan ke Pesantren Darussalam Martapura dengan
seluruh biaya tetap ditanggung oleh Guru Muda hingga tamat.

Setelah menyelesaikan pendidikan di Darussalam Martapura,
para santri diharapkan kembali untuk membantu membina santri baru di
Majelis Taklim Darul Musthafa. Sebagian santri bahkan dinikahkan
setelah kembali dari Martapura dengan harapan dapat menetap dan
mengabdi di lingkungan majelis. Sejak tahun 2012, beliau juga
mendirikan pesantren khusus puteri yang hingga kini menampung sekitar
400 santriawati.*°
Peranan sebagai Pembimbing

Selain membina anak binaan, santri, dan memberikan nasihat
keagamaan kepada masyarakat umum, beliau setiap tahun melaksanakan

ibadah umrah hingga tiga kali. Dalam perjalanan umrah tersebut, beliau

49 Ibid.



4)

36

memanfaatkan waktu untuk menambah wawasan keilmuan dengan
berguru kepada para ulama di Mekkah dan Madinah.

Sejak Januari 2013, beliau membuka program pesantren kilat
bagi santri dewasa berusia 50 tahun ke atas. Program ini berlangsung
selama sepuluh hari dengan materi pendidikan agama Islam. Pada hari
terakhir, peserta diajak berziarah ke makam para wali Allah di wilayah
Kalimantan Selatan. Setiap angkatan diikuti sekitar 70 peserta. Sejak
pelaksanaan pertama pada Januari 2013 hingga akhir November 2013,
jumlah peserta mencapai sekitar 2.200 orang. Seluruh biaya kegiatan
ditanggung oleh beliau, termasuk konsumsi harian dan kebutuhan peserta
selama program berlangsung.*

Peranan sebagai Pemimpin Rohani

Peran Guru Muda sebagai pemimpin rohani tampak jelas melalui
keteladanan yang beliau tunjukkan kepada masyarakat. Salah satu
bentuknya terlihat pada komitmen beliau dalam pembiayaan kegiatan
dakwah sebagai wujud pengorbanan harta untuk menegakkan ajaran
Islam. Dana yang dikeluarkan mencakup pembinaan generasi muda yang
awalnya berjumlah 40 orang dan terus bertambah setiap tahun, serta
pembangunan dan pemeliharaan sarana di lingkungan majelis taklim.
Seluruh kebutuhan tersebut ditanggung langsung oleh beliau tanpa
mewajibkan orang tua santri memberikan sumbangan, tanpa meminta
bantuan kepada masyarakat, pengusaha, maupun pemerintah daerah.

Beliau pernah menyampaikan bahwa dana yang digunakan berasal dari

% Tbid.



37

apa yang beliau sebut sebagai Bank Rasulullah saw, yang
mengisyaratkan adanya amanah dari pihak tertentu yang sengaja
dirahasiakan

Kedermawanan beliau juga terlihat dalam pemenuhan kebutuhan
harian sekitar 600 orang yang terdiri atas santri, anak binaan, dan dewan
guru. Beliau menanggung biaya makan dan minum mereka setiap hari.
Para pendidik dan tenaga pendukung menerima tunjangan kesejahteraan
setiap bulan. Bagi mereka yang dinilai memiliki peran besar, keaktifan
tinggi, dan keikhlasan dalam mengabdi, beliau memberikan penghargaan
tambahan berupa perjalanan ziarah ke Jawa untuk mengunjungi makam
Wali Songo serta kesempatan menunaikan ibadah umrah. Menjelang
Idulfitri setiap tahun, beliau menyalurkan zakat dalam jumlah besar
kepada masyarakat Kecamatan Tapin Tengah dan seluruh santri. Pada
setiap tanggal 10 Muharam, beliau juga menyantuni anak yatim dan piatu
di Kabupaten Tapin, bahkan hingga ke luar daerah.
. Profil Majelis Taklim

Sejarah majelis taklim baiturrahman bardiri pada tahun 2001

yang dipimpin oleh K.H Ibrahim Aini (guru walang) anak dari K.H
Muhammad Aini yang dilaksanakan majelis tersebut pada malam hari,
dan majelis yang dipimpin beliau sampai pada tahun 2010 beliau wafat,
dan dilanjutkan oleh K.H Ahmad Barmawi Pada tahun 2011 yang waktu
nya diganti menjadi siang jumat majelis beliau berjalan saampai

sekarang.



38

c. Gambaran Kitab Nashoihud Diniyah

Gambaran Kitab Nashoihud Diniyah (An-Nashoih Ad-Diniyyah Wal
Washoya Al-Imaniyyah) disusun oleh Al-Habib Abdullah bin Alwi Al-
Haddad pada abad ke-12 Hijriah (meninggal 1132 H). Kitab ini merupakan
panduan akhlak dan tasawuf yang berisi nasihat-nasihat agama dan wasiat
keimanan, membahas berbagai aspek penting bagi umat Islam seperti
kewajiban ibadah, akhlak terpuji, cara berinteraksi yang baik, pentingnya
ilmu, hingga bahaya maksiat dan pentingnya taubat. Kitab ini ditulis oleh
Habib Abdullah bin Alwi al-Haddad (32 (s sle ¢p dllue cwall), Beliau lahir
di Tarim, Hadramaut, Yaman, pada tanggal 5 Safar 1044 H (maschi sekitar
1634) menurut sebagian riwayat.Wafat beliau pada tahun 1132 H.Beliau
dikenal sebagai ulama dalam bidang dakwah, akhlak, tasawuf dan banyak

pengaruhnya di kalangan umat Islam kawasan Yaman dan Nusantara.

Ry YIS erly

ol )31y Bgeall b aly 3l pla s
L o il s g 4l G f e il
Sl

abufl _ael e

Gambar 1. Kitab Nashoihud Diniyah


https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&q=Nashoihud+Diniyah&mstk=AUtExfALskRX87olwuqmEEhvCck3u3rWPIFHtU-Du-PldhjgqBRKwku0xqnKlpRv-VYNW6qoypYNnWyu09UuZ0AocIYphyxc3QfvuuygCdlGrWrK9OFa8XsQO65uI1JS0S1fwHQ&csui=3&ved=2ahUKEwjq7Kq5hs6QAxW_TmwGHVx6BsMQgK4QegQIARAB
https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&q=Nashoihud+Diniyah&mstk=AUtExfALskRX87olwuqmEEhvCck3u3rWPIFHtU-Du-PldhjgqBRKwku0xqnKlpRv-VYNW6qoypYNnWyu09UuZ0AocIYphyxc3QfvuuygCdlGrWrK9OFa8XsQO65uI1JS0S1fwHQ&csui=3&ved=2ahUKEwjq7Kq5hs6QAxW_TmwGHVx6BsMQgK4QegQIARAB
https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&q=An-Nashoih+Ad-Diniyyah+Wal+Washoya+Al-Imaniyyah&mstk=AUtExfALskRX87olwuqmEEhvCck3u3rWPIFHtU-Du-PldhjgqBRKwku0xqnKlpRv-VYNW6qoypYNnWyu09UuZ0AocIYphyxc3QfvuuygCdlGrWrK9OFa8XsQO65uI1JS0S1fwHQ&csui=3&ved=2ahUKEwjq7Kq5hs6QAxW_TmwGHVx6BsMQgK4QegQIARAC
https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&q=An-Nashoih+Ad-Diniyyah+Wal+Washoya+Al-Imaniyyah&mstk=AUtExfALskRX87olwuqmEEhvCck3u3rWPIFHtU-Du-PldhjgqBRKwku0xqnKlpRv-VYNW6qoypYNnWyu09UuZ0AocIYphyxc3QfvuuygCdlGrWrK9OFa8XsQO65uI1JS0S1fwHQ&csui=3&ved=2ahUKEwjq7Kq5hs6QAxW_TmwGHVx6BsMQgK4QegQIARAC
https://www.alkhoirot.org/2024/03/terjemah-nashoihud-diniyah.html
https://www.alkhoirot.org/2024/03/terjemah-nashoihud-diniyah.html

39

Adapun Judul lengkapnya: An-Nasha'ih ad-Diniyyah wa al-Wasaya al-Imaniyyah
(AilaY) Lla 5l 5 4l =ilaill) yang secara harfiah berarti “Nasihat-Nasihat Agama
dan Wasiat-Wasiat Keimanan” Di Indonesia banyak dikenal dengan nama “Kitab
Nashoihud Diniyah”. Kitab ini berisi kumpulan nasihat agama dan wasiat
keimanan: menjelaskan hal-hal yang wajib diketahui oleh seorang muslim seperti
akidah (keyakinan), hukum, akhlak terpuji serta aspek-aspek pengembangan diri
dan spiritualitas.  Misalnya, kitab ini menekankan pentingnya takwa sebagai
benteng seseorang dari azab Allah, perlunya memperkuat iman dan menjaga hati
agar tidak terjerumus ke maksiat. Kitab juga dipakai sebagai bahan kajian di
banyak pesantren dan majelis taklim, khususnya dalam pembelajaran tasawuf dan

akhlak.

Di pesantren-pesantren tradisional (kitab kuning) di Indonesia dan Melayu,
kitab Nashoihud Diniyah termasuk dalam daftar kitab klasik dalam bidang
tasawuf/akhlak yang banyak dikaji. Metode pembelajarannya menggunakan
sorogan (murid menyodorkan kitab ke guru) atau bandongan (guru membahas di
depan) seperti halnya kitab-kitab klasik lainnya. Pemanfaatan kitab ini tidak
terbatas di Yaman saja: di Indonesia banyak majelis taklim yang menjadikannya

rujukan pengajian.

Kitab ini membantu umat untuk memahami bukan hanya ‘apa yang harus
dilakukan’ dari sisi syariat, tetapi juga ‘bagaimana’ dari sisi hati, akhlak dan
keimanan sehingga menjadi lengkap dalam praktik keagamaan. Karena sifatnya
sebagai “nasihat dan wasiat”, kitab ini memiliki karakter yang mudah dijadikan

bahan penghayatan dan refleksi pribadi, bukan hanya kajian tekstual semata. Di



40

lingkungan pesantren, kitab ini memperkuat tradisi pendidikan Islam yang

menyentuh aspek lahir dan batin — yaitu ilmu dan amal, akidah dan akhlak.

2. Bimbingan Rohani Islam yang Dilakukan Oleh K.H Ahmad Barmawi
a. Materi

Dari sisi materi, pengajian berfokus pada pembahasan Kitab
Nashoihud Diniyah sebagai rujukan utama. Penyampaian materi
dilakukan secara langsung dengan membaca dan menjelaskan isi
kitab menggunakan bahasa Banjar lisan agar mudah dipahami
jamaah. Dalam proses observasi, terlihat bahwa pemateri tidak
hanya membaca teks, tetapi juga memberikan penjelasan tambahan
yang dikaitkan dengan praktik ibadah dan kehidupan sehari-hari
jamaah. Pendekatan ini membantu jamaah memahami makna
nasihat dalam kitab secara lebih konkret. Dalam materi bimbingan
rohani Islam yang disampaikan ada akidah, syariat dan akhlak.

1) Akidah

Berdasarkan hasil observasi menunjukkan bahwa Kitab
Nashoihud Diniyah berfungsi sebagai rujukan utama dalam
pelaksanaan pengajian. Jamaah mengikuti taklim dengan membawa
dan merujuk langsung pada kitab tersebut. Materi diarahkan untuk
membangun pemahaman dasar tentang kewajiban menuntut ilmu
agama sebagai fondasi iman dan keislaman. Jamaah didorong
memahami ajaran agama secara sadar, sehingga praktik keagamaan

tidak berhenti pada kebiasaan turun temurun tanpa dasar



41

pengetahuan. Hal ini sejalan dengan pernyataan KH. Ahmad

Barmawi, beliau mengatakan:

Kitab Nashoihud Diniyah ini yang ampunan kita pakai
karena di dalamnya ada banyak tuntunan gasan
memperbaiki diri. Ulun selalu manyampaikan kepada
jamaah bahwa menuntut ilmu agama itu kewajiban
setiap muslim. Mun imannya handak kuat, amalnya
handak lurus, maka ilmunya harus benar. Kada cukup
orang hanya ikut-ikutan dalam beribadah. Harus paham
apa yang dikerjakan. Itulah sebabnya ulun mengajiakan
kitab ini supaya jamaah kada hanya melihat bentuk
ibadah, tapi memahami makna dan tujuan amalan
itu.Ulun jua sering mangingatkan bahwa ilmu itu kada
cukup cuma didengar. Illmu itu dipakai dalam
kehidupan. Mun ilmu hanya tinggal di telinga, kada jadi
manfaat. llmu itu memperbaiki akhlak, menguatkan
ibadah, dan membaguskan hubungan kita lawan Allah
dan lawan manusia. Agama itu bukan cuma di majelis.
Agama itu dibawa pulang, dipakai di rumah, di tempat
kerja, di masyarakat.>*

Hal ini juga sejalan dengan pendapat oleh beberapa jamaah.

Ahmad Maulana dan Wajih At’’Aillah mengatakan bahwa:

Kitab Nashoihud Diniyah dipahami sebagai pegangan
penting gasan umat Islam dalam menjalani kehidupan.
kitab ini dengan jelas manegaskan bahwa manuntut ilmu
agama itu adalah kewajiban tiap muslim. llmu agama
menjadi dasar iman dan Islam. Mun seseorang kada
baalaman ilmu yang banar, maka keyakinan dan amalnya
bisa lemah. Oleh karena itu, pengkajian kitab ini
diarahkan supaya jamaah paham agama secara utuh dan
kada hanya ikut-ikutan dalam beribadah.%?

Mun urang kada baalaman ilmu yang banar, keyakinan
bisa lemah dan ibadah kada punya arah. Ulun paham
bahwa tujuan pengajian kitab ini supaya jamaah kada
asal baamal, tapi tahu dasar dan maknanya.Dalam
Taklim KH. Ahmad  Barmawi, beliau  selalu
mangingatakan bahwa manuntut ilmu kada cukup gasan

51 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.
52 Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



42

formalitas haja. Ilmu kada gasan disimpan di kepala, tapi
harus dimasukkan ka kehidupan.>®

2) Syariah

Berdasarkan hasil Observasi aspek ibadah pengajian
disampaikan secara sistematis dan terstruktur. Penjelasan tidak
hanya menekankan tata cara dan hukum, tetapi juga mengaitkan
ibadah dengan niat, keikhlasan, dan kesadaran hati. Jamaah diajak
memahami tujuan dan makna spiritual ibadah agar
pelaksanaannya tidak bersifat mekanis, melainkan menjadi sarana
pembinaan batin dan kedekatan dengan Allah. Hal ini sejalan

dengan pernyataan KH. Ahmad Barmawi, beliau mengatakan:

Dalam pengajian berkaitan tentang ibadah pokok, seperti
syahadat, shalat, zakat, puasa, haji, membaca Al-Qur’an,
dan dzikir, ulun kada hanya menjelaskan hukumnya. Ulun
selalu mengaitkan ibadah itu lawan hati. Apa tujuan
ibadah itu. Bagaimana cara mengerjakannya dengan
benar. Ibadah itu bukan sekadar gerakan tubuh. Ibadah
itu bergerak dari hati yang ikhlas dan sadar.>*

Hal ini juga sejalan dengan pernyataan beberapa jamaah,

Ahmad Maulana dan Wajih At’’Aillah mengatakan:

Dalam masalah ibadah, Nashoihud Diniyah mambahas
banyak amalan pokok dalam Islam, seperti syahadat,
shalat, zakat, puasa, haji, membaca Al-Qur ’an, dan dzikir.
Dalam majelis, ibadah ini kada hanya dijelaskan dari sisi
hukum. Guru Ahmad Barmawi selalu mengaitkan ibadah
lawan kualitas hati. Jamaah diajak memahami kenapa
ibadah itu dikerjakan dan bagaimana cara melakukannya
dengan benar. Ibadah bukan hanya gerakan tubuh, tapi
amal yang harus lahir dari hati yang ikhlas dan sadar.>®

58 Wajih At”Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.
5 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.
% Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



43

Dalam hal ibadah, isi kitab ini luas. Dimulai dari
syahadat sebagai dasar iman. Lalu shalat, zakat, puasa,
haji, membaca Al-Qur’an, dan dzikir. Dalam majelis,
Guru Ahmad Barmawi kada hanya menyuruh ibadah, tapi
menjelaskan maksud dan hikmahnya. Jamaah diajak
memahami kenapa ibadah itu penting dan bagaimana
melakukannya dengan benar. Ibadah dianggap bernilai
apabila lahir dari hati yang sadar dan ikhlas.>®

3) Akhlak

Dalam pelaksanaan pengajian, pembinaan akhlak dan
adab tampak menjadi fokus utama. Materi yang disampaikan
mencakup hubungan manusia dengan Allah serta hubungan sosial
dengan orang tua, keluarga, tetangga, dan masyarakat. Nilai
takwa ditekankan sebagai pengendali perilaku, khususnya dalam
menjaga lisan dan perbuatan. Akhlak dipresentasikan sebagai
wujud nyata dari iman yang dapat diamati dalam kehidupan sosial

jamaah.

Observasi juga menunjukkan adanya penekanan pada
keseimbangan antara dimensi spiritual dan sosial. Pengajian
mengajarkan bahwa hubungan dengan Allah melalui ibadah harus
sejalan dengan kepedulian terhadap sesama. Nilai silaturahim,
tolong menolong, dan tanggung jawab sosial disampaikan
sebagai bagian dari ajaran agama yang tidak terpisahkan dari

kehidupan sehari hari.

% Wajih At”Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



44

Selain itu, pengajian menanamkan nilai istigamabh, ikhlas,
dan sabar sebagai ukuran kualitas amal. Jamaah diarahkan untuk
menjaga konsistensi dalam kebaikan, meskipun dalam bentuk
sederhana. Penilaian amal ditekankan pada kualitas niat dan
keteguhan hati, bukan pada banyaknya amalan. Secara
keseluruhan, hasil observasi menunjukkan bahwa pengajian
Kitab Nashoihud Diniyah diarahkan untuk membentuk pola
keberagamaan yang menyeluruh, mengintegrasikan iman, ibadah,
akhlak, dan kepedulian sosial. Hal ini sejalan dengan pernyataan

KH. Ahmad Barmawi, beliau mengatakan:

Dalam kitab ini banyak dibahas tentang akhlak dan
adab. Ulun selalu menekankan takwa. Takwa itu benteng
diri manusia. Mun takwanya kuat, ia kawa manahan diri
dari hal yang salah. Hak orang tua harus dijunjung tinggi.
Hak anak dijaga. Tetangga, kawan, semuanya punya hak
yang harus dihormati. Jangan sampai lisan menyakiti,
jangan sampai tingkah laku membuat orang lain susah hati.
Silaturahim itu amalan besar. Tawadhu itu tanda iman.
Ulun selalu manyampaikan bahwa adab yang baik itu
bukan hiasan. Itu cerminan hati seseorang. Pengajian ini
selalu ulun arahkan supaya jamaah menjaga dua
hubungan. Hubungan lawan Allah dijaga lewat ibadah,
takwa, dan dzikir. Hubungan lawan manusia dijaga lewat
silaturahim, kada manyakiti, manunaikan hak orang lain,
dan saling tolong menolong. Agama itu kada bisa dipisah
dari kehidupan sosial. Mun ibadahnya rajin, tapi hubungan
sosialnya rusak, berarti ada yang harus dibenahi.Ulun jua
sering menekankan pentingnya istiqgamah. Amalan yang
sedikit tapi terus dilakukan itu lebih baik daripada amalan
besar tapi sesekali. Ulun mangingatkan jamaah supaya
menjaga niat. lkhlas, sabar, dan niat lurus itu yang
menentukan nilai ibadah di sisi Allah. Amalan batin itu
lebih utama daripada sekadar gerakan lahir. Dalam kitab



45

ini ada jua pembahasan tentang dakwah dan tanggung
jawab sosial.>’

Hal ini juga sejalan dengan pernyataan beberapa jamaah,

Ahmad Maulana dan Wajih At’’ Aillah mengatakan:

Kitab Nashoihud Diniyah dan ceramah Guru Ahmad
Barmawi banyak menyentuh masalah akhlak dan adab.
Takwa selalu disebut sebagai benteng manusia dalam
menghadapi godaan. Mun takwa kuat, urang kawa
manahan diri dari perbuatan yang salah. Selain itu, hak-
hak sesama manusia sangat ditekankan. Hak orang tua
harus dijunjung tinggi. Hak anak harus dijaga. Tatangga
dan kawan jua punya hak yang wajib dihormati. Etika
lisan dan tubuh jua diajarkan supaya urang kada
sembarangan bacakap dan batingkah. Silaturahim dan
tawadhu sering dijadikan contoh akhlak yang harus hidup
dalam diri orang beriman. Guru Ahmad Barmawi selalu
manyampaikan bahwa adab yang baik bukan pajangan,
tapi cerminan iman yang nyata.>®

Kitab Nashoihud Diniyah bahandap sebagai pegangan
hidup gasan umat Islam gasan manjalani kehidupan
saban hari. Kitab ini manyurahi dengan tegas bahwa tiap
muslim wajib manuntut ilmu agama KH. Ahmad
Barmawi mendorong jamaah supaya kada hanya sibuk
lawan diri sorangan, tapi jua mau bermanfaat gasan
lingkungan.Dalam banyak ceramah, Guru Ahmad
Barmawi menekankan kesadaran diri, keyakinan, dan
istigamah. Jamaah diingatkan supaya yakin bahwa Allah
menerima amalan yang dilakukan dengan ikhlas.
Istigamah dalam kebaikan dianggap lebih penting
daripada amalan besar tapi jarang. Dalam kajian kitab
dijelaskan bahwa amalan hati jauh lebih utama daripada
gerakan fisik. Kualitas hati menentukan nilai ibadah di
sisi Allah.Selain itu, Nashoihud Diniyah jua mambahas
peran sosial umat Islam.>
b. Metode

2) Metode Langsung

5 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 20235.
% Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 20235.
% Wajih At”Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



46

Metode pembelajaran yang digunakan masih didominasi oleh
ceramah. Interaksi dua arah dalam bentuk tanya jawab memang ada,
namun berlangsung terbatas dan hanya diikuti oleh sebagian kecil
jamaah. Jamaah yang memiliki kemampuan membaca kitab
cenderung lebih aktif dan responsif, sementara jamaah yang belum
mampu membaca kitab terlihat pasif dan hanya menyimak
penjelasan. Tidak ditemukan adanya pembagian kelas atau halaqah

khusus untuk menyesuaikan tingkat kemampuan jamaah.

Hasil observasi menunjukkan bahwa metode pengajaran
yang digunakan bersifat ceramah interaktif berbasis kitab. K.H.
Ahmad Barmawi membaca teks Nashoihud Diniyah, Ilalu
menjelaskan maknanya secara langsung. Penjelasan disampaikan
runtut dan fokus pada inti pesan kitab. Metode ini membantu jamaah

mengikuti alur pembahasan dengan jelas.

Dalam pelaksanaannya, metode ceramah dikombinasikan
dengan penjelasan kontekstual. Materi kitab selalu dikaitkan dengan
situasi kehidupan sehari hari jamaah. Contoh perilaku sosial, ibadah,
dan akhlak digunakan untuk memperjelas isi materi. Pendekatan ini
memudahkan jamaah memahami dan menerapkan ajaran yang

disampaikan.



47

Gambar 2. KH. Ahmad Barmawi menyampaikan materi

Observasi juga menunjukkan adanya penekanan pada
internalisasi nilai. K.H. Ahmad Barmawi tidak hanya
menyampaikan isi materi, tetapi menekankan penghayatan makna.
Jamaah diarahkan memahami tujuan ilmu dan dampaknya terhadap
sikap hidup. Metode ini mendorong perubahan perilaku, bukan

sekadar penambahan pengetahuan.

Selain itu, metode pengulangan digunakan untuk
menegaskan poin penting. Nilai seperti ikhlas, istiqamah, dan adab
sering diulang dalam beberapa pertemuan. Pengulangan ini
membantu jamaah mengingat dan menjadikan nilai tersebut sebagai

kebiasaan. Proses belajar berlangsung bertahap dan konsisten.

Secara keseluruhan, metode yang digunakan bersifat
edukatif dan aplikatif. Ceramah kitab dipadukan dengan penjelasan

praktis dan penanaman nilai. Metode ini efektif membentuk



48

pemahaman, sikap, dan perilaku keagamaan jamaah secara

berkelanjutan.

Hal di atas sejalan dengan pernyataan KH. Ahmad Barmawi,
beliau mengatakan:

Selama ini ulun selalu ceramah langsung, amun
sampat ada tanya jawab tetapi habis pengajian. Jadi
sambal membaca akan kitab ulun iringi dengan praktik
atau contohnya supaya jamaah paham apa yang ulun
sampaikan. Ulun belum wani lagi menggunakan media
gasan media penyampaian dakwahnya karena takut ada
hal yang tidak diinginkan. Lawan jua supaya jamaah
hadir tarus ke majlis secara langsung.®°

Hal ini juga sejalan dengan pernyataan beberapa jamaah.

Ahmad Maulana dan Wajih At”’ Aillah Mereka mengatakan:

Guru  Ahmad  Barmawi  dikenal lawan  cara
manyampaikan pengajian yang sederhana dan mudah
dipahami. Beliau kada kaku memakai istilah Arab yang
berat. Mun ada istilah dari kitab, langsung diterjemahkan
dan dijelaskan maknanya. Penjelasan selalu dikaitkan
lawan contoh kehidupan saban hari. Jamaah jadi cepat
mangarti dan kada merasa jauh lawan isi kitab. Contoh
vang dibari jua nyata dan dekat lawan pengalaman urang
banyak.Selain bahasa, isi pengajian beliau selalu
kontekstual lawan kondisi lingkungan sekitar. Beliau
sering manyinggung masalah pergaulan remaja yang
mulai longgar, sikap anak yang kurang hormat lawan
orang tua, serta warga yang mulai kada peduli lawan
gotong royong. Semua itu dibahas sebagai bahan
muhasabah bersama, bukan gasan menyalahkan. Dengan
cara itu, jamaah merasa diingatkan, bukan ditekan. Guru
Ahmad Barmawi jua sangat menekankan pentingnya amal
nyata.%t”

“Guru Ahmad Barmawi manyampaikan pengajian lawan
gaya yang ringkas dan mudah ditarima. Bahasa yang
dipakai kada rumit. Istilah kitab yang berat langsung
dijelaskan maknanya lawan bahasa yang dekat lawan
kehidupan urang kampung. Dengan cara itu, jamaah kada

0 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.
81 Ahmad Maulana, Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



49

merasa asing lawan isi pengajian. Apa yang disampaikan
langsung bisa dipahami dan diingat.Selain bicara,
jamaah selalu diajak babuat. Guru Ahmad Barmawi
manekankan bahwa ilmu agama harus kelihatan dalam
perbuatan. Jamaah didorong untuk rajin bersedekah
walau sedikit. Dianjurkan menengok urang sakit. Jua
diingatkan supaya mau meluangkan waktu mengajar
ngaji anak-anak. Amal yang sederhana dianggap cukup
asal benar dan terus dilakukan.Pengajian beliau jua kuat
pada sisi batin. Jamaah diajak merenung tentang amal
sorang-sorang. Bukan cuma tahu hukum, tapi jua merasa
diawasi Allah. Suasana pengajian sering membuat
Jjamaah diam dan mikirkan diri sorang.%?”

3. Faktor Pendukung Dan Penghambat Bimbingan Rohani Islam oleh

KH. Ahmad Barmawi

Hasil observasi juga menunjukkan adanya keterbatasan sarana
pendukung pembelajaran. Media pembelajaran selain kitab hampir
tidak digunakan. Selain itu, kondisi sound system terkadang kurang
mendukung, terutama ketika jumlah jamaah meningkat. Pada
beberapa kesempatan, suara pemateri terdengar kurang jelas di
bagian belakang majelis. Materi pengajian juga belum
terdokumentasi secara tertulis atau audio, sehingga jamaah tidak
memiliki bahan untuk mengulang pembahasan di luar majelis.

Dari segi suasana, hubungan antara pemateri dan jamaah
terjalin dengan baik. Jamaah menunjukkan sikap hormat, tertib, dan
menjaga kekhidmatan selama pengajian berlangsung. Tidak
ditemukan gangguan atau konflik selama kegiatan. Secara umum,

majelis berjalan dengan suasana yang kondusif dan mendukung

proses bimbingan rohani.

82 Wajih At” Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



50

Dampak pengajian terlihat dari antusiasme jamaah yang tetap
hadir secara konsisten dan menjadikan majelis sebagai rujukan
utama dalam memahami ajaran agama. Beberapa jamaah
menunjukkan perubahan sikap dalam pelaksanaan ibadah dan
kehidupan sehari-hari sesuai dengan nasihat yang disampaikan.
Berdasarkan hasil observasi ini, pengajian tidak hanya berfungsi
sebagai forum penyampaian ilmu, tetapi juga sebagai pusat
pembinaan dan penguatan kehidupan keagamaan jamaah.

a. Faktor Pendukung Bimbingan Rohani Islam oleh KH. Ahmad Barmawi
1) Karismatik dan Keulamaan KH. Ahmad Barmawi
Berdasarkan hasil observasi menunjukkan bahwa pelaksanaan
pengajian Kitab Nashoihud Diniyah di majelis K.H. Ahmad Barmawi
berlangsung secara terstruktur dan berkelanjutan. Selama kegiatan
berlangsung, K.H. Ahmad Barmawi tampil sebagai figur sentral yang
mengarahkan jalannya pengajian. Otoritas keilmuan beliau terlihat
dari penguasaan terhadap kitab klasik serta kemampuan menjelaskan
isi kitab dengan bahasa yang sederhana dan mudah dipahami. Jamaah
tampak memperhatikan penjelasan dengan serius dan menunjukkan
sikap hormat, yang mencerminkan tingginya tingkat kepercayaan
terhadap kapasitas keilmuan dan keteladanan beliau. Hal ini sejalan
dengan pernyataan salah satu jamaah yaitu Ahmad Maulana, beliau
mengatakan:
kapabilitas dan ketokohan Guru Ahmad Barmawi. Beliau
dipandang sebagai urang alim yang baalam ilmu luas dan

paham  betul lawan isi kitab kuning. Cara beliau
manyampaikan ilmu lawan tutur kata yang lunak, taratur,



51

dan mudah dipahami manjadikan jamaah dari barbagai
latar balakang kawa mangikuti pengajian. Keteladanan
sikap dan akhlak Guru jua manambah kayakinan jamaah,
sehingga apa yang disampaikan dianggap bukan hanya ilmu,
tapi jua tuntunan hidup.®®
Selain itu, jamaah lain juga menyatakan hal yang sama, Wajih
At Aillah beliau mengatakan
“salah satu unsur panyokong pangajian Kitab Nashoihud
Diniyah adalah kualitas keulamaan Guru Ahmad Barmawi.
Beliau dipandang sebagai guru yang matang ilmunya dan
lawas baurusan lawan kitab kitab turats. Cara beliau
manyampaikan pelajaran kada kasar dan kada barat, tapi
halus serta taratur, sehingga jamaah merasa nyaman duduk
balajar. Jamaah jua melihat langsung keteladanan beliau
dalam adab dan sikap, manjadikan apa yang diucapkan
mudah ditarima dan disimpan dalam hati.%
2) Metode penyampaian yang adaptif
Observasi juga menunjukkan penggunaan metode
penyampaian yang adaptif. Materi tidak disampaikan secara tekstual
semata, tetapi disertai penjelasan makna, pengulangan poin penting,
serta contoh yang relevan dengan kehidupan jamaah. Pendekatan ini
membantu jamaah yang memiliki keterbatasan kemampuan
membaca kitab Arab gundul tetap dapat mengikuti pengajian.
Interaksi satu arah dari pengajar ke jamaah tetap berjalan efektif
karena penjelasan disesuaikan dengan tingkat pemahaman jamaah.
Hal ini sejalan dengan pernyataan salah satu jamaah yaitu Ahmad
Maulana, beliau mengatakan:
Narasumber jua manyabutkan bahwa cara panyampaian
pengajian menjadi faktor pendukung yang penting. Isi Kitab

Nashoihud Diniyah kada dibaca sacara tekstual haja, tapi
diuraikan maknanya, dijelaskan tujuan dan hikmahnya, serta

63 Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 20235.
8 Wajih At” Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



52

dihubungkan lawan kahidupan saban hari. Cara kaya ini
sangat manolong jamaah yang kada paham membaca Arab
gundul. Pengulangan bahasan dan panyampaian lawan
contoh nyata manjadikan ajaran kitab mudah disimpan dan
diingat oleh jamaah.®®

Selain itu, jamaah lain juga menyatakan hal yang sama, Wajih
At Aillah beliau mengatakan:

metode pangajian yang dipakai sangat manolong jamaah.
Kitab Nashoihud Diniyah kada hanya dibacakan, tapi
dipaparkan isi dan maksudnya lawan langkah sabar. Guru
Ahmad Barmawi sering mangaitakan bahasan kitab lawan
kaadaan kahidupan jamaah saban hari. Dengan cara ini,
jamaah yang kada mahir membaca Arab gundul tetap kawa
mangarti inti ajaran. Pangulangan materi dan pambarian
contoh nyata manjadikan pamahaman jamaah makin kuat.%®

3) Lingkungan yang kondusif

Lingkungan majelis selama observasi berlangsung tampak
kondusif dan mendukung proses pembelajaran. Jamaah hadir secara
tertib dan menunjukkan kedisiplinan dalam mengikuti pengajian.
Interaksi sosial antarjamaah menciptakan suasana kebersamaan dan
memperkuat motivasi untuk terus hadir. Majelis berfungsi tidak
hanya sebagai ruang transfer ilmu, tetapi juga sebagai ruang
pembinaan sikap religius dan akhlak sosial. Hal ini sejalan dengann
pernyataan KH. Ahmad Barmawi, beliau mengatakan:

“Kalau ditanya apa saja yang mendukung
bimbingan rohani yang ulun jalankan, ada beberapa hal
yang sangat membantu jalannya majelis ini. Pertama, niat
baik jamaah. Ulun melihat bahwa jamaah datang ke
majelis dengan keinginan handak memahami agama. Niat
itu yang membuat pengajian berjalan hidup. Mun jamaah

sudah ada niat yang benar, maka penjelasan lebih mudah
masuk.Kedua, suasana majelis yang tertib. Jamaah

85 Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 20235.
% Wajih At” Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



53

menjaga adab, duduk dengan tenang, dan menghormati
ilmu. Keadaan seperti itu sangat membantu ulun dalam
manyampaikan isi kitab. Ulun sering mengatakan, ilmu itu
turun pada hati yang siap. Mun suasananya rapi, pikiran

pun tenang, maka ilmu lebih mudah dipahami.®’

Hal itu juga sejalan dengan pernyataan beberapa jamaah,
Ahmad Maulana dan Wajih At’’ Aillah mereka mengatakan:

Lingkungan majelis pengajian jua dianggap sebagai faktor
pendukung yang kuat. Majelis menjadi wadah berkumpulnya
jamaah dalam suasana religius dan penuh adab. Jamaah
saling  menghormati, saling manyapa, dan saling
managuhkan dalam kebaikan. Kaadaan ini manumbuhkan
rasa nyaman dan semangat gasan tarus hadir dalam
pengajian. Suasana majelis yang tenang dan sarat nilai
agama jua manjadi benteng dari pangaruh luar yang kurang
saluyu lawan ajaran agama.®®

suasana majelis jua manjadi alah satu panyokong utama.
Majelis dirasakan damai, baradab, dan penuh hormat.
Jamaah duduk rukun, kada ribut, serta saling manghargai.
Kaadaan kaya ini manumbuhkan rasa betah dan kadida
handak tinggal pengajian. Majelis dipandang salaku tempat

mambaiki hati dari kasibukan dunia luar®®

4) Relevansi materi sesuai kebutuhan jamaah

Dari sisi substansi, materi Kitab Nashoihud Diniyah yang dibahas
terlihat relevan dengan kebutuhan jamaah. Pembahasan mengenai
akidah, ibadah, akhlak, dan tanggung jawab sosial sering dikaitkan
dengan kondisi nyata yang dihadapi jamaah. Hal ini membuat jamaah

menunjukkan respons positif dan ketertarikan yang tinggi karena

materi dirasakan memiliki manfaat langsung dalam kehidupan sehari

7 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.
8 Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 20235.
8 Wajih At” Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



54

hari. Hal ini sejalan dengan pernyataan salah satu jamaah yaitu
Ahmad Maulana, beliau mengatakan:

isi Kitab Nashoihud Diniyah sangat saluyu lawan kabutuhan
jamaah. Bahasan akidah, ibadah, akhlak, dan tanggung
Jjawab sosial dirasa dekat lawan permasalahan hidup urang
saban hari. Jamaah merasa bahwa apa yang dipelajari kada
sia sia, karena bisa langsung diamalkan dalam kahidupan.
Kaadaan ini manambah minat jamaah gasan tetap mengikuti
pengajian walaupun menghadapi barbagai kasibukan.
Faktor lain yang jua manyokong pangajian adalah niat dan
kasadaran jamaah itu sorangan. Walaupun pamahaman dan
kehadiran kada salawasnya sama, jamaah memiliki
kahandak gasan mambahagusakan iman dan akhlak.
Kasadaran ini manjadikan jamaah tetap datang, duduk
belajar, dan barusaha maamalakan apa yang didangar
sesuai lawan kadar masing masing.Secara kasaluruhan,
pangajian Kitab Nashoihud Diniyah tetap barjalan dan
bertahan karena didukung oleh gabungan faktor guru yang
alim dan bijaksana, cara panyampaian yang batul,
lingkungan majelis yang kondusif, isi kitab yang relevan,
serta niat jamaah yang tulus gasan balajar dan baramal.
Kombinasi faktor inilah yang manjadikan pengajian terus
hidup di tangah tantangan zaman.

Selain itu, ada juga jamaah lain yang menyatakan yaitu Wajih
At Aillah bahwa:

kandungan Kitab Nashoihud Diniyah sangat rakat lawan
kahidupan jamaah. Bahasan soal iman, ibadah, adab, dan
muamalah dirasa pas lawan pasualan hidup saban hari.
Jamaah merasa pengajian ini mambari arah dan tuntunan
yvang nyata, pian mambari jawaban atas pasualan rumah
tangga dan bermasyarakat. Hal inilah yang manambah
minat jamaah gasan tetap mengikuti pengajian walaupun
waktu terbatas.”™

Secara umum, hasil observasi menguatkan temuan wawancara
bahwa keberlangsungan pengajian didukung oleh kombinasi ketokohan

pengajar, metode pedagogis yang sesuai, lingkungan majelis yang

0 Ahmad Maulana. Wawanvara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 20235.
"l Wajih At” Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



55

kondusif, relevansi materi, serta motivasi spiritual jamaah. Faktor faktor
tersebut berperan penting dalam mendukung efektivitas pengajian dan
proses internalisasi nilai nilai keislaman.
b. Faktor Penghambat Bimbingan Rohani Islam KH. Ahmad Barmawi
1) Perbedaan pemahaman agama
Pelaksanaan pengajian Kitab Nashoihud Diniyah di majelis K.H.
Ahmad Barmawi menghadapi sejumlah hambatan yang memengaruhi
efektivitas proses pembelajaran. Selama pengajian berlangsung,
terlihat adanya perbedaan tingkat pemahaman jamaah yang cukup
mencolok. Sebagian jamaah mampu mengikuti penjelasan dengan
baik, sementara jamaah lain tampak kesulitan memahami materi,
terutama saat pembahasan mengacu langsung pada teks kitab. Kondisi
ini mencerminkan latar belakang pendidikan keagamaan jamaah yang

tidak seragam.

Dari aspek kehadiran, observasi mencatat bahwa jumlah
jamaah tidak selalu stabil pada setiap pertemuan. Beberapa jamaah
hadir secara tidak rutin, datang terlambat, atau meninggalkan
majelis sebelum pengajian selesai. Ketidakteraturan ini berdampak
pada kesinambungan materi, karena pembahasan kitab dilakukan
secara bertahap dan saling berkaitan. Jamaah yang tidak hadir secara
konsisten tampak kurang memahami konteks pembahasan secara
utuh. Hal ini sejalan dengan pernyataan KH. Ahmad Barmawi,

beliau mengatakan:



56

“Dalam menjalankan bimbingan rohani ini, tentu ada
hambatan yang ulun rasakan. Pertama, perbedaan
kemampuan jamaah dalam memahami agama. Ada yang
sudah biasa membaca kitab, ada yang barataan di tingkat
dasar. Mun kemampuan berbeda jauh, ulun harus
mengulang banyak kali agar semua dapat mengikuti.
Kadang penjelasan yang sudah paham bagi sebagian
jamaah jadi terasa lambat bagi yang lain. Ini hambatan
yang sering terjadi.” "

Hal ini juga sejalan dengan pernyataan Ahmad Maulana,

Wajih At’ Ailah, beliau mengatakan:

salah satu hambatan utama dalam pengajian
Kitab Nashoihud Diniyah adalah tingkat pamahaman
agama jamaah yang kada sama. Jamaah majelis datang
dari latar balakang yang baragam. Ada yang sudah lama
balajar agama di pesantren, tapi ada jua yang hanyar
mulai mengenal ilmu agama. Kaadaan ini manjadikan
Guru Ahmad Barmawi harus manyampaikan isi kitab
lawan bahasa yang sangat sederhana dan diulang ulang
supaya bisa dipahami samua jamaah. Dampaknya,
pamahaman yang didapat kada selalu sampai ka makna
batin. Sabagian jamaah hanya manangkap isi luar haja
tanpa mendalami maksud yang sabanarnya.”

salah satu rintangan dalam pangajian Kitab Nashoihud
Diniyah adalah kada samanya kadar pamahaman agama
di antara jamaah. Jamaah yang hadir barasal dari asal
usul yang barlain lain. Ada yang sudah lawas bauntung
ilmu agama di pesantren, ada jua yang hanyar mengenal
dasar dasar agama. Kaadaan kaya ini manuntut Guru
Ahmad Barmawi manyampaikan isi kitab lawan tutur kata
vang lunak dan basahaja. Akibatnya, pamahaman jamaah
kada sabarataan. Sabagiannya kawa mandalami makna
batin, tapi ada jua yang hanya mangambil maksud zahir
haja.™

2) Keterbatasan kemampuan membaca kitab klasik
Observasi juga memperlihatkan rendahnya keterlibatan

jamaah dalam membaca kitab secara mandiri. Mayoritas jamaah

2 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.
8 Ahmad Maulana. Wawanvara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 20235.
" Wajih At” Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



57

tidak membawa atau membuka kitab selama pengajian dan lebih
mengandalkan  penjelasan lisan dari pengasuh  majelis.
Ketergantungan ini menunjukkan keterbatasan kemampuan
membaca kitab Arab tanpa harakat serta lemahnya budaya belajar
mandiri. Akibatnya, proses pembelajaran cenderung bersifat satu
arah dan tidak berlanjut di luar forum pengajian. Hal ini sejalan

dengan pernyataan KH. Ahmad Barmawi, beliau mengatakan:

keterbatasan sebagian jamaah dalam membaca kitab
kuning. Karena banyak yang kada paham Arab gundul,
maka proses memahami teks kitab harus pelan-pelan. Bila
jamaah kada belajar mandiri di luar majelis, maka
pemahaman mereka mudah hilang. Hambatan ini
membuat perkembangan ilmu tidak sama antar jamaah.
ketidakteraturan kehadiran. Ada jamaah yang kada bisa
hadir setiap pertemuan karena pekerjaan, jarak rumah,
atau kesibukan keluarga. Ketika hadir, materi yang sudah
lewat harus dijelaskan ulang. Ini menghambat
kesinambungan pembahasan kitab. Padahal
pembelajaran agama itu sebaiknya berurutan supaya
pemahaman lebih utuh.”™

Hal ini juga sejalan dengan pernyataan beberapa jamaah,

mereka mengatakan:

kurangnya minat jamaah dalam membaca kitab
klasik manjadi hambatan dalam pendalaman materi.
Kitab Nashoihud Diniyah ditulis lawan bahasa Arab
gundul yang mamarlukan pamahaman ilmu alat. Banyak
jamaah kada terbiasa membaca teks kaya ini. Akhirnya,
jamaah lebih banyak barharap lawan panjelasan yang
disampaikan di majelis haja. Hal ini manjadikan proses
balajar kada barlanjut di luar pengajian dan pamahaman
agama kada diperdalam sacara mandiri.

kabanyakan jamaah kada paling bisa lawan kabiasaan
membaca kitab kuning. Nashoihud Diniyah yang
bartuliskan Arab gundul mamarlukan kakarasan ilmu alat

S KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.
® Ahmad Maulana. Wawanvara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



58

dan panjelasan panjang. Sabagian jamaah kada biasa
lawan cara balajar kaya ini. Maka dari itu, jamaah
banyak bargantung lawan uraian yang disampaikan di
majelis. Kaadaan ini manjadikan pangkajian kada
barlanjut di rumah dan pamahaman kada makin dalam.”’

3) Pengaruh budaya modern

Observasi terhadap perilaku jamaah di luar sesi pengajian juga
menunjukkan adanya tantangan dalam pengamalan nilai nilai yang
diajarkan. Nilai akhlak seperti kesederhanaan, pengendalian diri, dan
kepedulian sosial yang disampaikan dalam pengajian sering
berhadapan dengan pola hidup modern yang tampak memengaruhi
sebagian jamaah. Hal ini terlihat dari sikap dan kebiasaan jamaah yang
belum sepenuhnya mencerminkan nilai nilai tersebut secara konsisten.
Hal tersebut sejalan dengan pernyataan KH. Ahmad Barmawi, beliau

mengatakan:

pengaruh lingkungan sosial modern. Ulun sering melihat
jamaah yang paham ilmu, tetapi ketika kembali ke
lingkungan, mereka terpengaruh hiburan, media sosial,
atau pergaulan yang kurang mendukung. Lingkungan
seperti itu membuat mereka sulit menjaga istiqgamah.
Hambatan ini yang paling berat karena datang dari luar
majelis. "

Hal ini juga sejalan dengan pernyataan beberapa jamaah,

Ahmad Maulana dan Wajih At” Aillah mereka mengatakan:

keterbatasan waktu dan kada konsistennya kehadiran
jamaah jua diakui sebagai hambatan. Narasumber
manuturkan bahwa sabagian jamaah kada kawa hadir
tiap kali pengajian karena kesibukan gawian, jarak rumah
vang jauh, atawa urusan keluarga. Kaadaan ini
manjadikan materi pengajian yang saling barkaitan jadi

"' Wajih At” Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.
8 KH. Ahmad Barmawi. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



59

taputus. Akhirnya, prosés pambinaan rohani jamaah kada
barjalan  sacara taratur dan  berkesinambungan.
pengaruh budaya modern dan media sosial sangat terasa
dalam pengamalan nilai nilai akhlak. Nasihat akhlak
dalam Kitab Nashoihud Diniyah kadang batabrakan
lawan gaya hidup zaman ini yang cenderung
mementingakan hiburan, harta, dan diri sorangan.
Sabagian jamaah paham apa yang diajarkan, tapi masih
merasa sulit gasan maamalakannya dalam kehidupan
saban hari karena lingkungan sekitar kada mendukung.
Hal ini manunjukkan bahwa tantangan pengajian kada
hanya berkaitan lawan pamahaman materi, tapi jua
lawan konsistensi dalam maamalkan ajaran agama."

kuatnya pangaruh budaya zaman ini dan media sosial.
Nasihat akhlak yang ada dalam Kitab Nashoihud Diniyah
kadang kada saluyu lawan tabi’at kehidupan modern
vang labih mementingakan kasukaan dunia dan
kapentingan diri sorangan. Jamaah ada yang sudah
paham isi nasihatnya, tapi sulit gasan maamalakannya
saban hari lantaran lingkungan kada manyokong. Ini
manandakan bahwa tantangan pangajian kada hanya
pada pamahaman ilmu, tapi jua pada istigamah dalam

maumalkan ajaran agama di kahidupan nyata.®

4) Masalah Soundsystem

Hasil observasi menunjukkan bahwa masalah soundsystem
menjadi penghambat serius dalam pengajian di majlis taklim. Suara
yang tidak jernih, tidak merata, serta kondisi mikrofon yang sering
mati hidup menyebabkan jamaah kesulitan mendengar penjelasan
guru. Hal ini sangat terasa ketika pembahasan Kitab Nashoihud
Diniyah yang menuntut penyimakan kalimat secara utuh dan teliti.
Ketika satu bagian penjelasan tidak terdengar, makna nasihat yang

disampaikan dapat hilang. Dampak paling besar dialami oleh jamaah

lanjut usia yang memiliki keterbatasan pendengaran. Mereka terlihat

" Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.
8 Wajih At” Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



60

harus mencondongkan badan ke depan atau memilih diam karena
tidak memahami isi pengajian. Gangguan cuaca dan listrik yang
tidak stabil juga menyebabkan suara terputus di tengah penyampaian
nasihat penting, sehingga konsentrasi jamaah terganggu. Kondisi ini
menunjukkan bahwa kualitas soundsystem sangat menentukan
kelancaran pengajian karena suara merupakan sarana utama
penyampaian ilmu kepada jamaah. Hal ini sejalan dengan
pernyataan salah satu jamaah yaitu Ahmad Maulana, beliau
mengatakan:

“Kada jarang ulun maamati dalam pangajian, ada satu
hal yang jadi panghambat, yaitu masalah sound. Mun
suara kada jernih, kada rata, atau kadang mati hidup,
jamaah jadi kada jelas mandangar panjelasan. Apalagi
mun bahasan kitab lagi halus dan perlu panyimakan yang
teliti. Mun satu kalimat kada kadangar, bisa hilang
maksudnya. Kitab  Nashoihud Diniyah  banyak
mangandung nasihat yang dalam. Jadi suara yang kada
jelas itu sangat manguaruhi pamahaman jamaah.Ulun
jua mandangar dari jamaah tuha, pendengaran mereka
kada lagi kuat. Mun sound bermasalah, suara kecil atau
pecah, mereka makin susah mangarti. Kadang mereka
harus manyungkung ka depan, atau malah hanya diam
tanpa paham isinya. Hal ini kada karasa gasan jamaah
muda, tapi gasan jamaah tuha, sound yang kada baik itu
jadi halangan besar dalam mangaji. Ada jua waktu pas
hujan atau listrik kada stabil, sound jadi mati sabentar.
Guru lagi manyampaikan nasihat penting, tiba tiba suara
hilang. Jamaah jadi kada tahu apa yang disampaikan.
Mun hal kaya ini sering terjadi, konsentrasi jamaah bisa
buyar. Pengajian yang sakudunya tenang jadi terganggu.
Menurut ulun, masalah sound ini bukan hal sepele.
Pangajian itu bergantung lawan suara. Mun suara kada
sampai ka jamaah, ilmu kada sampai. Guru sudah
manyampaikan lawan sungguh sungguh, tapi alat kada
manyokong, hasilnya jadi kurang maksimal. Ulun
berharap ada perhatian khusus gasan masalah sound ini



61

supaya pangajian bisa barjalan lebih lancar dan jamaah
bisa mandangar ilmu lawan jelas dan nyaman.®!

Hal ini juga disampaikan salah satu jamaah yang lain, Wajih

At Aillah beliau mengatakan

masalah  soundsystem  sangat manguaruhi
pamahaman waktu pangajian di majlis taklim. Jamaah
manyampaikan bahwa suara kadang kada jernih, kada
rata, dan sering jua mati hidup, jadi panjelasan guru kada
jelas kadangarnya. Jamaah marasa susah mangikuti
pangajian, utamanya pas mambahas Kitab Nashoihud
Diniyah, karena isi kitab tu halus dan perlu panyimakan
yvang teliti. Mun satu kalimat haja kada kadangar, maksud
nasihatnya bisa hilang. Jamaah tuha mangaku lebih
tarasa hambatannya karena pendengaran sudah kada
kuat lagi, sampai harus manyungkung ka depan atau
hanya diam tanpa paham isinya. Jamaah jua
manyabutkan mun hujan atau listrik kada stabil, sound
sering mati sabentar pas guru lagi manyampaikan nasihat
penting, jadi konsentrasi langsung buyar. Menurut
jamaah, mun sound kada baik, pangajian kada bisa
barjalan maksimal karena suara itu satu-satunya jalan
gasan mandangar ilmu.%?

Secara keseluruhan, hasil observasi menguatkan temuan
wawancara bahwa hambatan pengajian Kitab Nashoihud Diniyah
bersifat relatif. Hambatan tersebut mencakup aspek kemampuan
keilmuan, keberlanjutan proses belajar, konsistensi kehadiran, serta
pengaruh lingkungan sosial dan budaya. Kondisi ini menunjukkan
perlunya penguatan pendekatan pedagogis yang lebih adaptif serta
dukungan lingkungan yang lebih kondusif untuk meningkatkan

efektivitas internalisasi ajaran kitab.

81 Ahmad Maulana. Wawancara di Majlis Taklim Biturrahman. 27 Juni 2025.
82 Wajih At” Aillah. Wawancara di Majlis Taklim Baiturrahman. 27 Juni 2025.



62

B. Pembahasan

1. Bimbingan Rohani Islam yang Dilakukan oleh K.H Ahmad Barmawi

Praktik bimbingan rohani yang dilakukan K.H Ahmad Barmawi
dapat dijelaskan secara komprehensif dengan menggunakan konsep dan
teori yang dituangkan dalam bagian kajian teori. Dalam buku bimbingan
konseling Islam oleh Anwar Sutoyo® bimbingan rohani Islam dipahami
sebagai proses pemberian bantuan agar individu hidup selaras dengan
ketentuan Allah. Praktik pengajian Kitab Nashoihud Diniyah menunjukkan
implementasi langsung dari definisi tersebut. Beliau membimbing jamaah
melalui penjelasan nilai akidah, ibadah, dan akhlak. Pengajaran diarahkan
untuk menguatkan keyakinan, membenarkan praktik ibadah, dan
memperbaiki perilaku.

Dari sisi metode, bimbingan rohani Islam dalam Bagian kajian teori
menurut Fuad Anwar membagi metode ke dalam dua kelompok®, yaitu
metode langsung dan metode tidak langsung. K.H Ahmad Barmawi hanya
menggunakan metode langsung dalam bentuk ceramah dan dialog. Cara ini
sesuai dengan kategori group teaching yang dijelaskan dalam teori. Beliau
menyampaikan materi secara terstruktur di hadapan jamaah. Kitab
dibacakan, diterjemahkan, dan dijelaskan dengan uraian yang memudahkan
jamaah. Pendekatan tatap muka ini memungkinkan interaksi emosional dan
intelektual, sesuai dengan penekanan teori bahwa bimbingan rohani

memerlukan komunikasi interpersonal yang intens.

8 Sutoyo, “Bimbingan & Konseling Islami (Teori Dan Praktik).”
8 Anwar, Landasan Bimbingan Dan Konseling Islam.



63

Praktik bimbingan beliau juga sesuai dengan konsep materi
bimbingan rohani. Materi akidah disampaikan dengan penekanan pada
kewajiban menuntut ilmu sebagai dasar keyakinan. Konsep dalam teori
akidah, yaitu pentingnya keyakinan yang benar dan bersumber pada Qur’an
dan Sunnah, dijelaskan melalui anjuran untuk memahami agama secara
utuh. Pada aspek syariat, materi yang dijelaskan berkaitan dengan ibadah
wajib. Penjelasannya tidak hanya menyangkut hukum dan tata cara, tetapi
juga makna dan tujuan, sesuai dengan teori yang menekankan bahwa
bimbingan rohani harus menyentuh dimensi lahir dan batin. Pada dimensi
akhlak, penjelasan diberikan tentang adab terhadap orang tua, anak,
tetangga, dan sesama manusia. Hal ini selaras dengan teori akhlakul
karimah yang menempatkan akhlak sebagai penyempurna iman.

Hubungan antara Allah dan manusia menjadi aspek penting dalam
praktik bimbingan. Teori bimbingan rohani menekankan pemulihan
hubungan vertikal dan horizontal. K.H Ahmad Barmawi mendorong jamaah
untuk memperkuat hubungan dengan Allah melalui ibadah, takwa, dan
dzikir. Hubungan antar manusia diperkuat melalui adab sosial, silaturahim,
dan pemenuhan hak. Pendekatan ini menunjukkan integrasi nilai spiritual
dan sosial dalam proses bimbingan, sebagaimana ditegaskan dalam teori
bahwa agama tidak dapat dipisahkan dari dimensi sosial.

Beliau juga menguatkan nilai istiqamah, sabar, dan ikhlas, yang
dalam teori bimbingan rohani merupakan bagian dari tujuan pembinaan
psikis. Teori menekankan bahwa tujuan bimbingan ialah memberikan

keteduhan hati, keyakinan, dan motivasi spiritual. K.H Ahmad Barmawi



64

menghubungkan amalan dengan kondisi batin jamaah, sehingga jamaah
tidak hanya memahami kewajiban, tetapi juga merasakan makna
spiritualnya. Sikap aktif dalam dakwah, amar ma’ruf nahi munkar, dan
kepedulian sosial yang beliau terangkan juga sesuai dengan teori bahwa
bimbingan rohani harus menghasilkan perubahan perilaku personal dan
sosial.

Kesesuaian praktik bimbingan K.H. Ahmad Barmawi dengan teori
juga terlihat pada aspek materi bimbingan rohani. Dalam kajian teori
dijelaskan bahwa materi bimbingan rohani Islam mencakup aspek akidah,
syariat, dan akhlak. Ketiga aspek ini secara konsisten muncul dalam
pengajian Kitab Nashoihud Diniyah. Pada aspek akidah, K.H. Ahmad
Barmawi menekankan pentingnya menuntut ilmu agama sebagai fondasi
keyakinan yang benar. Beliau menjelaskan bahwa keimanan yang kuat
harus dibangun di atas pemahaman yang bersumber dari Al Qur’an dan
Sunnah. Penekanan ini sejalan dengan teori akidah yang menegaskan bahwa
keyakinan yang benar merupakan dasar bagi seluruh amal perbuatan
seorang muslim. Pada aspek syariat, materi pengajian difokuskan pada
ibadah wajib dan amalan keagamaan sehari hari. Penjelasan yang diberikan
tidak terbatas pada hukum dan tata cara, tetapi juga mencakup hikmah,
tujuan, dan nilai spiritual di balik ibadah tersebut. Pendekatan ini sesuai
dengan teori bimbingan rohani yang menekankan bahwa pembinaan
keagamaan harus menyentuh dimensi lahir dan batin secara seimbang.
Sementara itu, pada aspek akhlak, K.H. Ahmad Barmawi memberikan

penekanan pada adab terhadap orang tua, anak, tetangga, dan masyarakat



65

secara luas. Akhlak diposisikan sebagai wujud nyata dari keimanan,
sebagaimana dalam teori akhlakul karimah yang menempatkan akhlak
sebagai penyempurna iman.

Dengan demikian, praktik bimbingan rohani K.H Ahmad Barmawi
memiliki kesesuaian kuat dengan teori-teori bimbingan rohani dalam
Bagian kajian teori. Beliau menerapkan metode, materi, dan tujuan
bimbingan secara terstruktur, sehingga proses pembinaan tidak berhenti
pada aspek kognitif, tetapi juga menyentuh aspek moral dan spiritual.

. Faktor Pendukung dan Penghambat Bimbingan Rohani Islam KH. Ahmad
Barmawi

Keberhasilan bimbingan rohani yang dilakukan oleh K.H. Ahmad
Barmawi tidak dapat dilepaskan dari sejumlah faktor pendukung yang
relevan dengan teori bimbingan rohani. Analisisnya merujuk pada tiga
aspek utama dalam kajian teori, yaitu fungsi pembimbing, metode
bimbingan, dan karakteristik majelis taklim. Dalam teori bimbingan rohani,
pembimbing tidak hanya berperan sebagai penyampai materi keagamaan,
tetapi juga sebagai pendidik, teladan, dan figur moral yang membimbing
jamaah secara spiritual dan etis. Oleh karena itu, kualitas personal
pembimbing menjadi faktor yang sangat menentukan efektivitas bimbingan.

Kapasitas keulamaan K.H. Ahmad Barmawi diposisikan sebagai
faktor pendukung utama karena mencerminkan kompetensi keilmuan yang
mendalam sekaligus integritas moral yang tinggi. Teori bimbingan rohani
menegaskan bahwa pembimbing ideal harus memiliki penguasaan ilmu

agama yang memadai agar materi yang disampaikan memiliki landasan



66

ilmiah dan dapat dipertanggungjawabkan. Dalam konteks ini, penguasaan
beliau terhadap kitab Nashoihud Diniyah menunjukkan kedalaman
pemahaman terhadap nilai-nilai nasihat keagamaan yang aplikatif dalam
kehidupan sehari-hari jamaah. Hal ini membuat materi bimbingan tidak
hanya bersifat normatif, tetapi juga kontekstual dan relevan dengan
kebutuhan spiritual jamaah.

Selain kompetensi keilmuan, aspek keteladanan akhlak menjadi
elemen penting yang memperkuat peran beliau sebagai pembimbing rohani.
Teori bimbingan menekankan bahwa efektivitas bimbingan sangat
dipengaruhi oleh kesesuaian antara ucapan dan perbuatan pembimbing.
Jamaah menilai bahwa K.H. Ahmad Barmawi menunjukkan akhlak yang
baik dalam sikap, tutur kata, dan perilaku sosialnya. Keteladanan ini
menumbuhkan kepercayaan (trust) dan rasa hormat jamaah, sehingga
nasihat yang disampaikan lebih mudah diterima dan diamalkan.

Dengan demikian, keteladanan akhlak dan kapasitas keilmuan yang
dimiliki beliau berfungsi memperkuat otoritas moral pembimbing. Otoritas
ini bukan bersifat formal atau struktural semata, melainkan lahir dari
pengakuan jamaah terhadap integritas pribadi dan kualitas keilmuan
pembimbing. Hal tersebut sejalan dengan teori bimbingan rohani yang
menyatakan bahwa keberhasilan bimbingan sangat ditentukan oleh figur
pembimbing yang berilmu, berakhlak, dan mampu menjadi contoh nyata
bagi jamaahnya.Metode penyampaian yang digunakan beliau juga menjadi

faktor pendukung.



67

Teori metode langsung menyatakan bahwa bimbingan efektif ketika
pembimbing mampu menguraikan materi secara jelas dan menyesuaikan
bahasa dengan kemampuan jamaah. K.H Ahmad Barmawi menggunakan
bahasa sederhana dan penjelasan bertahap. Hal ini membantu jamaah yang
tidak menguasai kemampuan membaca kitab klasik. Metode ini selaras
dengan teori bahwa teknik mengajar harus adaptif dan relevan dengan
kebutuhan mad’u. Hal ini sudah dijelaskan oleh Imam Al-Ghazali dalam
kitabnya Ihya Ulumuddin.®

Lingkungan majelis taklim merupakan faktor pendukung penting
dalam keberhasilan bimbingan rohani karena berfungsi sebagai konteks
sosial dan kultural tempat proses pembelajaran keagamaan berlangsung.
Dalam teori majelis taklim, majelis tidak hanya dipahami sebagai ruang
fisik untuk menyampaikan materi keagamaan, tetapi juga sebagai ruang
pembinaan akhlak dan pembentukan interaksi sosial yang bernilai religius.
Dengan demikian, lingkungan majelis memiliki peran strategis dalam
mendukung tercapainya tujuan bimbingan rohani secara menyeluruh.

Suasana majelis yang tertib, religius, dan penuh adab mencerminkan
internalisasi nilai-nilai Islam yang telah terbangun dalam komunitas jamaah.
Ketertiban menunjukkan adanya kesadaran kolektif terhadap pentingnya
menghormati proses belajar, sedangkan nuansa religius dan adab yang
terjaga menciptakan rasa khidmat serta penghormatan terhadap ilmu dan

pembimbing. Dalam teori pendidikan dan bimbingan rohani, kondisi

8 Al-Ghazali, Ringkasan Ihya ulumuddin.



68

lingkungan yang kondusif sangat berpengaruh terhadap kesiapan psikologis
jamaah untuk menerima dan menghayati materi yang disampaikan.

Lingkungan yang demikian memungkinkan jamaah mengikuti
kegiatan majelis dengan fokus dan kenyamanan, sehingga proses
internalisasi nilai-nilai keagamaan baik berupa pemahaman ajaran,
pembentukan sikap, maupun pengamalan akhlak dapat berjalan lebih
optimal. Nilai-nilai yang disampaikan tidak hanya dipahami secara kognitif,
tetapi juga dirasakan secara afektif dan diwujudkan dalam perilaku. Hal ini
sejalan dengan teori bimbingan rohani yang menekankan pentingnya
keselarasan antara suasana belajar dan tujuan pembinaan spiritual.

Selain itu, lingkungan majelis yang positif juga berperan dalam
memperkuat motivasi jamaah untuk terus hadir dan mengikuti kegiatan
bimbingan. Rasa aman, nyaman, dan diterima dalam lingkungan sosial
majelis menumbuhkan Kketerikatan emosional jamaah terhadap majelis
taklim. Keterikatan ini mendorong konsistensi kehadiran dan partisipasi
aktif jamaah, yang pada akhirnya mendukung keberlanjutan proses
bimbingan rohani serta pencapaian tujuan pembinaan keagamaan secara
jangka panjang.

Relevansi materi bimbingan dengan kebutuhan jamaah merupakan
salah satu faktor pendukung utama dalam pelaksanaan bimbingan rohani
sebagaimana ditegaskan dalam teori materi bimbingan rohani. Teori ini
menekankan bahwa materi yang disampaikan harus kontekstual, yaitu
sesuai dengan kondisi psikologis, sosial, dan spiritual jamaah agar pesan

bimbingan dapat diterima secara efektif. Materi yang tidak relevan dengan



69

realitas kehidupan jamaah berpotensi hanya dipahami secara teoritis tanpa
memberikan dampak nyata terhadap perubahan sikap dan perilaku.

Dalam konteks ini, penggunaan kitab Nashoihud Diniyah menjadi
faktor pendukung karena isi materinya mencakup aspek akidah, ibadah, dan
akhlak yang bersentuhan langsung dengan persoalan keseharian jamaah.
Pembahasan tentang keimanan, pelaksanaan ibadah yang benar, serta
pembinaan akhlak memberikan panduan praktis yang dapat langsung
diaplikasikan dalam kehidupan pribadi, keluarga, maupun sosial. Kedekatan
materi dengan pengalaman nyata jamaah membuat pengajian tidak hanya
bersifat informatif, tetapi juga solutif dan transformatif.

Kesesuaian materi tersebut menyebabkan jamaah merasakan
manfaat langsung dari kegiatan pengajian, baik dalam bentuk peningkatan
pemahaman keagamaan maupun dorongan untuk memperbaiki perilaku.
Dalam teori bimbingan rohani, kondisi ini sangat penting karena manfaat
yang dirasakan akan memperkuat keterlibatan jamaah dan meningkatkan
efektivitas proses internalisasi nilai-nilai keagamaan. Jamaah menjadi lebih
terbuka terhadap nasihat dan lebih siap untuk mengamalkannya dalam
kehidupan sehari-hari.

Selain relevansi materi, niat jamaah untuk memperbaiki diri juga
merupakan unsur pendukung yang signifikan. Teori bimbingan menyatakan
bahwa keberhasilan bimbingan sangat dipengaruhi oleh kesiapan batin atau
motivasi internal individu yang dibimbing. Jamaah yang memiliki
kesadaran spiritual dan keinginan untuk berubah akan lebih mudah

menerima arahan, nasihat, dan nilai-nilai yang disampaikan oleh



70

pembimbing. Kesiapan batin ini membuat proses bimbingan berjalan secara
timbal balik, bukan sekadar satu arah.

Dengan demikian, perpaduan antara materi bimbingan yang relevan
dengan kebutuhan jamaah dan kesiapan spiritual jamaah itu sendiri
menciptakan kondisi ideal bagi berlangsungnya bimbingan rohani. Faktor-
faktor tersebut saling melengkapi dan memperkuat, sehingga tujuan
pembinaan keagamaan—baik peningkatan pemahaman, penguatan iman,
maupun perbaikan akhlak—dapat tercapai secara lebih optimal.

Faktor penghambat dapat dijelaskan melalui teori hambatan dalam
bimbingan rohani. Perbedaan kemampuan pemahaman agama menjadi

hambatan utama. Teori Djalaluddin Rakhmat®®

menyatakan bahwa tingkat
kesiapan kognitif klien mempengaruhi efektivitas bimbingan. Jamaah
dengan latar belakang pendidikan agama yang berbeda menyebabkan
penyampaian materi harus disesuaikan, namun kedalaman pemahaman
tidak selalu merata. Kondisi ini membuat hasil pembinaan tidak sepenuhnya
seimbang. Keberagaman latar belakang pendidikan agama jamaah menjadi
salah satu faktor yang memengaruhi proses dan hasil pembinaan rohani.
Dalam teori bimbingan rohani dan pendidikan keagamaan, perbedaan
tingkat pengetahuan, pengalaman belajar, serta pemahaman keagamaan
menuntut pembimbing untuk menyesuaikan cara penyampaian materi agar

dapat diterima oleh seluruh jamaah. Penyesuaian ini umumnya dilakukan

melalui penggunaan bahasa yang sederhana, contoh-contoh yang dekat

8 Rakhmat, Psikologi Komunikasi.



71

dengan kehidupan sehari-hari, serta penekanan pada aspek praktis ajaran
agama.

Namun demikian, penyesuaian penyampaian materi tersebut
memiliki konsekuensi terhadap kedalaman pemahaman jamaah. Karena
materi harus disampaikan dengan mempertimbangkan jamaah yang
memiliki tingkat pemahaman paling dasar, maka tidak semua jamaah dapat
mencapai kedalaman pemahaman yang sama. Jamaah dengan latar belakang
pendidikan agama yang lebih kuat cenderung dapat menangkap makna dan
implikasi materi secara lebih mendalam, sementara jamaah dengan
pengetahuan yang terbatas membutuhkan waktu dan proses yang lebih

panjang untuk memahami materi secara komprehensif.

Kondisi ini berdampak pada hasil pembinaan rohani yang tidak
sepenuhnya seimbang di antara jamaah. Dalam teori bimbingan, perbedaan
capaian ini merupakan hal yang wajar, mengingat proses internalisasi nilai
sangat dipengaruhi oleh kemampuan kognitif, kesiapan psikologis, dan latar
belakang individu masing-masing. Oleh karena itu, hasil pembinaan tidak
dapat diukur secara seragam, melainkan bersifat relatif sesuai dengan
kapasitas dan proses perkembangan setiap jamaah.

Dengan demikian, perbedaan latar belakang pendidikan agama
jamaah menjadi tantangan tersendiri dalam pelaksanaan bimbingan rohani.
Meskipun pembimbing telah berupaya menyesuaikan metode dan
penyampaian materi, ketimpangan dalam tingkat pemahaman tetap

mungkin terjadi. Hal ini menunjukkan bahwa proses pembinaan rohani



72

bersifat berkelanjutan dan memerlukan pendekatan yang variatif agar setiap
jamaah dapat berkembang secara optimal sesuai dengan kemampuan dan
kebutuhannya masing-masing.

Keterbatasan kemampuan jamaah dalam membaca dan memahami
kitab klasik merupakan salah satu hambatan dalam proses bimbingan rohani
jika ditinjau dari teori belajar mandiri. Dalam teori tersebut, proses
pembelajaran idealnya tidak berhenti pada saat kegiatan majelis
berlangsung, tetapi berlanjut secara mandiri melalui pengulangan,
pendalaman, dan refleksi materi. Namun, keterbatasan jamaah dalam
membaca kitab berbahasa Arab klasik dengan struktur bahasa dan istilah
keilmuan yang kompleks menyebabkan proses pendalaman materi di luar
majelis tidak dapat berjalan secara optimal.

Teori bimbingan rohani menekankan pentingnya kesinambungan
proses belajar agar nilai-nilai yang disampaikan dapat tertanam secara
mendalam dan berkelanjutan. Ketika jamaah tidak mampu mengakses
kembali sumber materi secara mandiri, ketergantungan terhadap penjelasan
pembimbing menjadi semakin besar. Akibatnya, pemahaman jamaah
cenderung bersifat sementara dan kurang mendalam, karena tidak diperkuat
melalui proses belajar lanjutan di luar forum majelis taklim.

Selain keterbatasan kemampuan membaca kitab, ketidakteraturan
kehadiran jamaah juga menjadi hambatan yang bersifat struktural dalam
pelaksanaan bimbingan rohani. Dalam teori majelis taklim, proses
pendidikan dan pembinaan keagamaan menuntut adanya kesinambungan

dan keteraturan agar materi yang disampaikan dapat dipahami secara utuh



73

dan sistematis. Kehadiran yang tidak konsisten menyebabkan jamaah
kehilangan keterkaitan antar materi, sehingga pemahaman menjadi
terputus-putus.

Ketidakhadiran jamaah pada beberapa pertemuan tertentu
mengakibatkan hilangnya konteks pembahasan, terutama ketika materi
disampaikan secara bertahap dan saling berkesinambungan. Kondisi ini
berdampak pada rendahnya efektivitas bimbingan, karena jamaah yang
tidak hadir harus menyesuaikan kembali pemahamannya pada pertemuan
berikutnya. Dengan demikian, baik keterbatasan kemampuan membaca
kitab klasik maupun ketidakteraturan kehadiran jamaah menjadi faktor
penghambat yang saling berkaitan, yang mengurangi optimalisasi proses
bimbingan rohani sebagaimana dijelaskan dalam teori bimbingan dan teori
majelis taklim.

Pengaruh budaya modern dan media sosial merupakan hambatan
eksternal dalam pelaksanaan bimbingan rohani sebagaimana dijelaskan
dalam teori pendidikan Islam. Teori ini memandang bahwa proses
pendidikan dan internalisasi nilai-nilai agama tidak berlangsung dalam
ruang hampa, melainkan sangat dipengaruhi oleh dinamika sosial dan
budaya yang melingkupi individu. Perubahan sosial yang cepat, terutama
yang dipicu oleh perkembangan teknologi dan media digital, dapat
melemahkan proses internalisasi nilai keagamaan apabila tidak diimbangi
dengan penguatan spiritual yang memadai.

Dalam konteks budaya modern, gaya hidup yang cenderung

individualistis dan konsumtif sering kali bertentangan dengan nilai-nilai



74

akhlak yang diajarkan dalam kitab-kitab keagamaan. Nilai kesederhanaan,
keikhlasan, pengendalian diri, dan kepedulian sosial yang ditekankan dalam
ajaran akhlak menjadi kurang relevan dalam realitas sosial yang
menonjolkan pencapaian materi, citra diri, dan kepuasan instan. Media
sosial turut memperkuat kecenderungan tersebut melalui arus informasi,
simbol gaya hidup, dan standar sosial yang tidak selalu selaras dengan nilai-
nilai Islam.

Akibatnya, meskipun jamaah secara kognitif mampu memahami
materi bimbingan yang disampaikan dalam majelis, pemahaman tersebut
tidak selalu diikuti oleh konsistensi dalam praktik kehidupan sehari-hari.
Dalam teori pendidikan Islam, kesenjangan antara pemahaman dan
pengamalan ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai belum berlangsung
secara utuh. Lingkungan sosial yang kurang mendukung, baik di lingkungan
keluarga, pekerjaan, maupun pergaulan digital, menjadi faktor yang
menghambat penerapan nilai-nilai akhlak yang telah dipelajari.

Dengan demikian, pengaruh budaya modern dan media sosial tidak
hanya menjadi tantangan individual, tetapi juga tantangan struktural dalam
pembinaan keagamaan. Teori pendidikan Islam menegaskan perlunya
strategi pendidikan yang adaptif dan kontekstual agar nilai-nilai agama tetap
dapat diinternalisasikan dan diamalkan di tengah arus perubahan sosial.
Tanpa dukungan lingkungan yang selaras, bimbingan rohani cenderung
menghasilkan pemahaman normatif yang belum sepenuhnya terwujud

dalam perilaku nyata jamaah.



75

Dengan demikian, faktor pendukung dan penghambat bimbingan
rohani yang dilakukan K.H Ahmad Barmawi mencerminkan interaksi antara
kapasitas pembimbing, metode penyampaian, kondisi jamaah, dan pengaruh
lingkungan. Analisis faktor ini selaras dengan teori bimbingan rohani, teori
majelis taklim, dan teori materi bimbingan dalam bagian kajian teori.

Selain itu, Berdasarkan data wawancara, masalah sound menjadi
salah satu faktor penghambat yang nyata dalam pelaksanaan bimbingan
rohani di majelis. Pengajian kitab sangat bergantung pada kejelasan suara
karena materi yang disampaikan bersifat nasihat dan penjelasan makna. Jika
suara tidak jelas, isi Kitab tidak sampai utuh ke jamaah. Satu kalimat yang
hilang bisa mangurangi pamahaman secara keseluruhan. Hal ini membuat
proses penyampaian ilmu menjadi kurang maksimal walaupun guru sudah
menyampaikan dengan baik.

Masalah sound ini paling dirasakan oleh jamaah tua yang daya
dengarnya sudah berkurang. Suara yang kecil, pecah, atau tidak stabil
membuat mereka sulit mengikuti pengajian. Jamaah kadang memilih diam
walaupun tidak paham karena sungkan bertanya. Akibatnya, tujuan
pengajian untuk menambah pemahaman agama tidak tercapai sepenuhnya.
Kondisi ini menunjukkan bahwa kualitas sarana pendukung sangat
menentukan keberhasilan bimbingan rohani.

Gangguan teknis seperti listrik yang tidak stabil dan hujan juga
berpengaruh pada kualitas sound. Suara yang tiba tiba mati atau terputus
mengganggu konsentrasi jamaah. Pengajian yang seharusnya berlangsung

tenang dan khusyuk menjadi terpecah. Konsentrasi yang hilang sulit



76

dikembalikan, terutama ketika pembahasan kitab sedang masuk pada
nasihat yang dalam dan membutuhkan perhatian penuh.

Faktor penghambat ini menunjukkan bahwa bimbingan rohani tidak
hanya ditentukan oleh kualitas materi dan guru, tetapi juga oleh kesiapan
sarana. Masalah sound yang terus berulang berpotensi menurunkan minat
jamaah untuk hadir secara rutin. Jika tidak ditangani, hambatan ini bisa
mengurangi efektivitas pengajian dan menghambat penyampaian nilai nilai
akhlak dan ibadah yang menjadi tujuan utama majelis. Oleh karena itu,
perhatian terhadap aspek teknis menjadi bagian penting dalam mendukung

kelancaran bimbingan rohani di majelis.



