
62 
 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Simpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis yang telah dilakukan mengenai 

kepercayaan masyarakat terhadap tradisi Ngejot di desa Lunuk Ramba Kecamatan 

Basarang Kabupaten Kapuas, dapat disimpulkan bahwa tradisi ini memiliki makna 

yang sangat mendalam dalam kehidupan sosial, religius, toleransi terhadap sesama 

namun berbeda agama. Tradisi ini bukan hanya sebatas tentang saling memberi dan 

diberi, tetapi juga menjadi simbol kolektif dari ekspresi spiritual, identitas budaya, 

dan mekanisme integratif komunitas dalam menghadapi dinamika zaman. 

Tradisi Ngejot dan Gotong-Royong merupakan bagian integral dari 

kehidupan sosial dan budaya masyarakat desa Lunuk Ramba, yang telah diwarikan 

secara turun temurun sejak zaman nenek moyang. Tradisi ini melibatkan kegiatan 

saling memberi makanan (Ngejot) dan saling membantu dalam berbagai aktivitas 

(Gotong-Royong), yang dilakukan secara bersama-sama oleh masyarakat muslim 

dan Hindu. Gambaran ini mencerminkan nilai-nilai kebersamaan, solidaritas, dan 

harmoni sosial, di mana tradisi ini tidak hanya sebagai ritual keagamaan tetapi juga 

sebagai mekanisme untuk mempererat tali silaturahmi, tali persaudaraan antar umat 

beragama yang berbeda keyakinan. Pelaksanaannya meliputi tahap persiapan, 

pelaksanaan, dan waktu yang fleksibel, dengan tujuan utama memperkuat rasa saling 

menghormati dan tolong menolong, sehingga membangun kehidupan yang harmonis 

di tengah keberagamaan etnis, agama, dan budaya. 



63 
 

 
 

Implementasi tradisi ini secara nyata berkontribusi pada pembentukan 

toleransi antarumat beragama muslim dan Hindu di desa Lunuk Ramba. Melalui 

kegiatan saling memberi makanan pada hari-hari besar seperti hari raya keagamaan 

(seperti Idul Fitri untuk muslim dan Galungan untuk Hindu) dan Gotong Royong 

dalam kegiatan sosial seperti pembangunan dan pembersihan lingkungan, 

masyarakat menunjukkan sikap saling menghargai, menghormati, dan membiarkan 

perbedaan keyakinan tanpa diskriminasi. Tradisi ini berfungsi sebagai jembatan 

untuk mencegah konflik, membangun kepercayaan, dan memperkuat integrasi sosial, 

di mana nilai-nilai kearifan lokal seperti keselarasan dan kerangka normatif menjadi 

dasar interaksi harmonis. Hasilnya, toleransi tidak hanya bersifat pasif (menerima 

perbedaan) tetapi juga aktif (berpartisipasi dalam kegiatan agama), yang terlihat dari 

kepercayaan masyarakat yang kuat terhadap tradisi ini sebagai sarana untuk menjaga 

kerukunan.  

Kemudian penelitian ini merujuk pada relevansi teori fungsionalisme Emil 

Durkheim, di mana tradisi Ngejot dan Gotong-Royong berfungsi sebagai elemen 

budaya dan agama yang menjaga keteraturan sosial, solidaritas, dan integrasi 

masyarakat. Tradisi ini tidak hanya memenuhi kebutuhan psiko-biologis manusia 

(seperti rasa aman dan kebersamaan) tetapi juga memperkuat kesadaran kolektif, 

mencegah anomie (kekacauan sosial), dan memberikan makna moral dalam 

kehidupan. Dalam konteks masyarakat majemuk di Desa Lunuk Ramba, tradisi ini 

berperan sebagai mekanisme adaptasi, pencapaian tujuan bersama, integrasi, dan 

pelestarian nilai-nilai budaya, sehingga mendukung stabilitas sosial di tengah 

dinamika modernisasi. 



64 
 

 
 

Secara keseluruhan, tradisi Ngejot dan Gotong-Royong bukan sekedar 

kegiatan adat, tetapi merupakan kearifan lokal yang sangat berdampak untuk 

membangun toleransi dan harmoni antarumat beragama di Desa Lunuk Ramba. 

Penelitian ini menegaskan bahwa pelestarian tradisi ini penting untuk mencegah 

konflik intra dan antaragama, serta menjadi model bagi masyarakat multikultural 

lainnya di indonesia. Dengan demikian, tradisi ini berkontribusi pada pembangunan 

nasional yang berbasis pada nilai-nilai keberagaman dan kerukunan, sesuai dengan 

prinsip-prinsip toleransi yang dianut dalam konteks keislaman dan keindonesiaan. 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi acuan untuk upaya-upaya peningkatan 

toleransi melalui kearifan lokal di tengah tantangan globalisasi. 

B. Rekomendasi 

Masyarakat, khususnya tokoh adat, pemuka agama, dan pemuda, 

diharapkan untuk terus melestarikan tradisi ini dengan cara mengadakan kegiatan 

rutin dan melibatkan generasi muda dalam pelaksanaannya. Dorong partisipasi aktif 

dari keluarga muslim dan Hindu dalam kegiatan bersama, seperti saling 

mengundang pada hari raya atau gotong-royong pembangunan infrastruktur. Selain 

itu, tingkatkan kesadaran tentang pentingnya dokumentasi tradisi ini melalui media 

sosial atau buku catatan lokal, agar tidak punah di tengah modernisasi. Masyarakat 

juka perlu membuka ruang diskusi untuk menyesuaikan tradisi dengan 

perkembangan zaman tanpa kehilangan esensinya. 

Penelitian lanjutan diperlukan untuk mengkaji dampak jangka panjang 

tradisi ini terhadap pembangunan sosial di daerah lain dengan karakteristik serupa. 

Misalnya, melalukan penelitian komparatif dengan tradisi serupa di wilayah 



65 
 

 
 

Kalimantan lainnya atau indonesia secara umum, serta evaluasi efektivitas tradisi 

ini dalam menghadapi tantangan seperti urbanisasi dan perubahan iklim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


