BAB YV

PENUTUP

A. Simpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis yang telah dilakukan mengenai
kepercayaan masyarakat terhadap tradisi Ngejot di desa Lunuk Ramba Kecamatan
Basarang Kabupaten Kapuas, dapat disimpulkan bahwa tradisi ini memiliki makna
yang sangat mendalam dalam kehidupan sosial, religius, toleransi terhadap sesama
namun berbeda agama. Tradisi ini bukan hanya sebatas tentang saling memberi dan
diberi, tetapi juga menjadi simbol kolektif dari ekspresi spiritual, identitas budaya,
dan mekanisme integratif komunitas dalam menghadapi dinamika zaman.

Tradisi Ngejot dan Gotong-Royong merupakan bagian integral dari
kehidupan sosial dan budaya masyarakat desa Lunuk Ramba, yang telah diwarikan
secara turun temurun sejak zaman nenek moyang. Tradisi ini melibatkan kegiatan
saling memberi makanan (Ngejof) dan saling membantu dalam berbagai aktivitas
(Gotong-Royong), yang dilakukan secara bersama-sama oleh masyarakat muslim
dan Hindu. Gambaran ini mencerminkan nilai-nilai kebersamaan, solidaritas, dan
harmoni sosial, di mana tradisi ini tidak hanya sebagai ritual keagamaan tetapi juga
sebagai mekanisme untuk mempererat tali silaturahmi, tali persaudaraan antar umat
beragama yang berbeda keyakinan. Pelaksanaannya meliputi tahap persiapan,
pelaksanaan, dan waktu yang fleksibel, dengan tujuan utama memperkuat rasa saling
menghormati dan tolong menolong, sehingga membangun kehidupan yang harmonis

di tengah keberagamaan etnis, agama, dan budaya.

62



63

Implementasi tradisi ini secara nyata berkontribusi pada pembentukan
toleransi antarumat beragama muslim dan Hindu di desa Lunuk Ramba. Melalui
kegiatan saling memberi makanan pada hari-hari besar seperti hari raya keagamaan
(seperti Idul Fitri untuk muslim dan Galungan untuk Hindu) dan Gotong Royong
dalam kegiatan sosial seperti pembangunan dan pembersihan lingkungan,
masyarakat menunjukkan sikap saling menghargai, menghormati, dan membiarkan
perbedaan keyakinan tanpa diskriminasi. Tradisi ini berfungsi sebagai jembatan
untuk mencegah konflik, membangun kepercayaan, dan memperkuat integrasi sosial,
di mana nilai-nilai kearifan lokal seperti keselarasan dan kerangka normatif menjadi
dasar interaksi harmonis. Hasilnya, toleransi tidak hanya bersifat pasif (menerima
perbedaan) tetapi juga aktif (berpartisipasi dalam kegiatan agama), yang terlihat dari
kepercayaan masyarakat yang kuat terhadap tradisi ini sebagai sarana untuk menjaga
kerukunan.

Kemudian penelitian ini merujuk pada relevansi teori fungsionalisme Emil
Durkheim, di mana tradisi Ngejot dan Gotong-Royong berfungsi sebagai elemen
budaya dan agama yang menjaga keteraturan sosial, solidaritas, dan integrasi
masyarakat. Tradisi ini tidak hanya memenuhi kebutuhan psiko-biologis manusia
(seperti rasa aman dan kebersamaan) tetapi juga memperkuat kesadaran kolektif,
mencegah anomie (kekacauan sosial), dan memberikan makna moral dalam
kehidupan. Dalam konteks masyarakat majemuk di Desa Lunuk Ramba, tradisi ini
berperan sebagai mekanisme adaptasi, pencapaian tujuan bersama, integrasi, dan
pelestarian nilai-nilai budaya, sehingga mendukung stabilitas sosial di tengah

dinamika modernisasi.



64

Secara keseluruhan, tradisi Ngejot dan Gotong-Royong bukan sekedar
kegiatan adat, tetapi merupakan kearifan lokal yang sangat berdampak untuk
membangun toleransi dan harmoni antarumat beragama di Desa Lunuk Ramba.
Penelitian ini menegaskan bahwa pelestarian tradisi ini penting untuk mencegah
konflik intra dan antaragama, serta menjadi model bagi masyarakat multikultural
lainnya di indonesia. Dengan demikian, tradisi ini berkontribusi pada pembangunan
nasional yang berbasis pada nilai-nilai keberagaman dan kerukunan, sesuai dengan
prinsip-prinsip toleransi yang dianut dalam konteks keislaman dan keindonesiaan.
Penelitian ini diharapkan dapat menjadi acuan untuk upaya-upaya peningkatan

toleransi melalui kearifan lokal di tengah tantangan globalisasi.

B. Rekomendasi

Masyarakat, khususnya tokoh adat, pemuka agama, dan pemuda,
diharapkan untuk terus melestarikan tradisi ini dengan cara mengadakan kegiatan
rutin dan melibatkan generasi muda dalam pelaksanaannya. Dorong partisipasi aktif
dari keluarga muslim dan Hindu dalam kegiatan bersama, seperti saling
mengundang pada hari raya atau gotong-royong pembangunan infrastruktur. Selain
itu, tingkatkan kesadaran tentang pentingnya dokumentasi tradisi ini melalui media
sosial atau buku catatan lokal, agar tidak punah di tengah modernisasi. Masyarakat
juka perlu membuka ruang diskusi untuk menyesuaikan tradisi dengan
perkembangan zaman tanpa kehilangan esensinya.

Penelitian lanjutan diperlukan untuk mengkaji dampak jangka panjang
tradisi ini terhadap pembangunan sosial di daerah lain dengan karakteristik serupa.

Misalnya, melalukan penelitian komparatif dengan tradisi serupa di wilayah



65

Kalimantan lainnya atau indonesia secara umum, serta evaluasi efektivitas tradisi

ini dalam menghadapi tantangan seperti urbanisasi dan perubahan iklim.



