
63 
 

BAB IV  

ANALISIS KOMPERATIF PANDANGAN MAZHAB HANAFI DAN 

MAZHAB SYAFI’I TENTANG HUKUM WANITA BERWUDHU KETIKA 

HAID 

 

A. Pandangan hukum berwudhu bagi wanita yang sedang haid menurut 
Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi’i 
 

Haid merupakan suatu kondisi biologis yang dialami oleh perempuan secara 

periodik. Dalam perspektif fikih, haid tergolong sebagai hadats akbar, yaitu keadaan 

yang menghalangi beberapa bentuk ibadah seperti shalat, puasa, thawaf, dan menyentuh 

mushaf. Status hadats akbar menetapkan bahwa seseorang berada dalam kondisi tidak 

suci menurut hukum syariat (ṭahārah ḥukmiyyah) sehingga diperlukan mandi wajib 

(ghusl) untuk kembali pada kondisi suci. 

Para ulama sepakat bahwa haid merupakan kondisi hadats besar yang tidak 

dapat dihilangkan oleh sekadar wudhu. Oleh karena itu, semua bentuk ibadah yang 

mensyaratkan kesucian seperti shalat tidak dapat dilakukan sampai wanita tersebut suci 

dari haid dan mandi wajib. Namun, ulama berbeda pendapat mengenai apakah wudhu 

tetap bisa memiliki nilai ibadah bagi wanita yang sedang haid. 

Wudhu secara prinsip merupakan ṭahārah sughrā, yaitu bentuk kesucian untuk 

menghilangkan hadats kecil. Secara hukum, wudhu memiliki peran penting sebagai 

syarat sah shalat, thawaf, dan menyentuh mushaf (menurut sebagian ulama). Selain 

fungsi hukumnya, wudhu juga memiliki dimensi spiritual berupa peningkatan kesucian 

maknawi dan kesiapan mental sebelum beribadah.1 

 
1 Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Fiqih Ibadah (Jakarta: Bulan bintang, 2016). 



64 
 

 
 

Dalam konteks wanita haid, muncul pertanyaan apakah wudhu tetap memiliki 

nilai spiritual dan kesucian maknawi meskipun tidak dapat digunakan untuk 

melaksanakan ibadah yang disyaratkan suci seperti shalat. Perbedaan pemahaman ini 

menjadi titik utama perbedaan antara Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi'i. 

1. Pandangan Mazhab Hanafi tentang Wudhu bagi Wanita Haid 

Dalam kerangka hukum Mazhab Hanafi, keadaan haid ditempatkan 

sebagai bagian dari kategori hadats besar (al-ḥadats al-akbar). Kondisi ini 

menyebabkan seorang wanita berada pada status yang tidak memungkinkan untuk 

melaksanakan ibadah-ibadah yang mensyaratkan kesucian, seperti shalat, thawaf, 

dan menyentuh mushaf. Oleh sebab itu, wudhu yang dilakukan oleh wanita haid 

tidak memiliki relevansi hukum dalam konteks thaharah ritual, karena 

penghilangan hadats besar secara syar‘i hanya dapat dilakukan melalui mandi 

(ghusl) setelah darah haid benar-benar berhenti. Dengan demikian, wudhu yang 

dilakukan pada masa haid hanya dapat dipahami sebagai tindakan kebersihan fisik 

tanpa fungsi penyucian secara syariat. 

Pemahaman ini didukung oleh penjelasan dalam literatur fiqh Hanafi, 

seperti karya al-Marghīnānī al-Hidāyah, yang membedakan secara tegas antara 

hadats kecil dan hadats besar. Hadats kecil dihapus dengan wudhu, sedangkan 

hadats besar tidak dapat hilang kecuali dengan mandi. Oleh karenanya, wanita haid 

yang berada dalam kondisi hadats besar tidak akan memperoleh status suci hanya 

dengan wudhu. Dalam al-Hidāyah dinyatakan: 

 لاَ يَرْتفَِعُ الْحَدثَُ الأكَْبَرُ إِلاَّ باِلْغسُْلِ 

“Hadats besar tidak terangkat kecuali dengan mandi.” 

Mazhab Hanafi berpendapat bahwa wudhu bagi wanita haid adalah 

mustahab (dianjurkan) meskipun tidak dapat mengubah status hadats besar. Ulama 



65 
 

 
 

Hanafi memandang bahwa wudhu tetap memiliki nilai ibadah, terutama ketika 

dilakukan dalam rangka aktivitas spiritual seperti membaca doa, berdzikir, atau 

membaca Al-Qur’an tanpa menyentuh mushaf. 

Pandangan ini didasarkan pada keyakinan bahwa wudhu tidak semata-

mata berfungsi menghilangkan hadats kecil, tetapi juga sebagai bentuk penyucian 

secara maknawi. Oleh karena itu, wudhu dinilai dapat membawa keberkahan dan 

meningkatkan kualitas ibadah non-shalat. 

لى المرأة فيهماأحكام الحيض والنفاس وما يحرم ع : 

١- يمنع الحيض والنفاس صحة الطهارة، إلا إذا قصدت التنظيف فلا يحرم، لأنه يستحب للحائض   

في مصلاها تسبح وتهلل وتكبر بقدر أدائها كي لا تفتر    أو النفساء أن تتوضأ لوقت كل صلاة وتقعد

 .همتها

٢- رأ عليهيمنع الاعتكاف ويفسده إذا ط  . 

٣- يمنع وجوب طواف الصدر أو الوداع    ، لما روى ابن عباس رضي الله (أي يصبح سنة في حقها)

 :عنهما قال

 .(أمُر الناس أن يكون آخر عهدهم بالبيت، إلا أنه خُفِّف عن الحائض)

Artinya 

Hukum-hukum haid dan nifas serta hal-hal yang diharamkan bagi wanita 
ketika keduanya: 
Haid dan nifas menghalangi sahnya bersuci (thaharah). Namun jika niatnya 
hanya untuk membersihkan diri, maka tidak diharamkan. Karena dianjurkan 
bagi wanita haid atau nifas untuk berwudhu pada setiap waktu shalat, lalu 
duduk di tempat shalatnya untuk bertasbih, bertahlil, dan bertakbir sesuai 
kadar waktu shalatnya, agar semangat ibadahnya tidak melemah. 
Haid dan nifas menghalangi i‘tikaf dan membatalkannya jika terjadi ketika 
sedang i‘tikaf. 
Haid dan nifas menggugurkan kewajiban thawaf shadr atau thawaf wada‘ 
(sehingga bagi wanita haid hukumnya menjadi sunnah). Hal ini berdasarkan 
riwayat Ibnu Abbas radhiyallahu ‘anhuma, ia berkata: 
“Manusia diperintahkan agar akhir pertemuan mereka adalah di Baitullah, 
kecuali wanita haid yang diberi keringanan.” 
 



66 
 

 
 

Berdasarkan pandangan-pandangan dari ulama Mazhab Hanafi, haid dan 

nifas menghalangi sahnya thaharah, sehingga perempuan yang berada dalam 

kondisi tersebut tidak sah melakukan bersuci untuk tujuan ibadah. Oleh 

karena itu, ibadah seperti salat tidak dapat dilaksanakan selama haid dan nifas 

masih berlangsung. 

Namun, Mazhab Hanafi memberikan pengecualian penting, yaitu apabila 

bersuci dilakukan dengan niat pembersihan (النظافة) semata, bukan dengan 

niat mengangkat hadats untuk ibadah, maka hal tersebut tidak dihukumi 

haram. Pengecualian ini sejalan dengan kaidah Hanafiyah yang membedakan 

antara perbuatan yang berkaitan langsung dengan syarat sah ibadah dan 

perbuatan yang bersifat adat atau kebiasaan. 

Pandangan tersebut menegaskan anjuran bagi perempuan haid dan nifas 

untuk tetap menjaga keterikatan dengan ibadah melalui amalan non-fisik. 

Dalam Mazhab Hanafi, disunnahkan bagi perempuan haid dan nifas untuk 

berwudu setiap masuk waktu salat, duduk di tempat salatnya, serta 

memperbanyak tasbih, tahlil, dan takbir sesuai kemampuannya. Tujuan 

anjuran ini adalah agar perempuan tidak kehilangan semangat beribadah dan 

tidak terputus secara spiritual dari rutinitas ibadah harian.2 

 

.الدمُ انتقضَ ذلك قال الصدرُ حُسامُ الدين   : تستقبل    هذا إذا كان دمًا خالصًا، ثم إنما ينتقض به اليأس فيما  

كان على لون الدم، وإن لم يكن على لون الدم بل صفرة    حتى لا تفسد الأنكحةُ المباشرة قبل المعاودة إن 

 .أو خضرة أو كدرة لا ينتقض الحكم بالإياس

 
2 Muḥammad Amīn Ibn ‘Ābidīn, Radd Al-Muḥtār ‘alā al-Durr al-Mukhtār, Juz 1 (Beirut: 

Dār al-Fikr, n.d.). 



67 
 

 
 

ترُكت الصلاةُ والصوم عند أكثر مشايخ بخارىوإذا رأت المبت دمًا في سنٍّ يحُكم ببلوغها فيه  دأة  . 

ام، ويسُتحبُّ للحائض أن توضأ وقت الصلاة وتجلس في  رك حتى يستمر ثلاثة أيوعن أبي حنيفة لا تتُ 

 .مسجد بيتها تسبّح وتهلّل كي لا تنسى العادة

 (قوله عليه الصلاة والسلام)

الدارقطني عن أبي أمامة قالروى   : قال رسولُ الله     أقلُّ الحيض للجارية البكر والشابة ثلاثٌ  » :صلى الله عليه وسلم

فإذا زاد فهي مستحاضةوأكثر ما يكون عشرة أيام،  ». 

الدارقطني قال : عبدُ الملك مجهول، والعلاء بن كثير ضعيف الحديث، وأخُرج عن عبد الله يعني ابن   

» :مسعود  .« وستٌّ وسبعٌ وثمانٌ وتسعٌ وعشرٌ، فإذا زاد فهي مستحاضةالحيض ثلاثٌ وأربعٌ وخمسٌ 

:وقال وهو ضعيف الحديث، وروى ابن عدي  لم يروه عن الأعمش بهذا الإسناد غير هارون بن زياد    

 .صلى الله عليه وسلم في الكامل عن أنس عنه 

Darah tersebut membatalkan (hukum sebelumnya). Ash-Shadr Husamuddin 
berkata: Hal ini berlaku apabila darah itu murni darah. Adapun yang 
membatalkan hukum putus haid (ya’s) hanyalah darah yang akan datang, agar 
tidak merusak akad nikah dan hubungan suami-istri sebelum kembali (masa 
haid), jika darah itu berwarna darah. Namun bila tidak berwarna darah, 
melainkan kekuningan, kehijauan, atau keruh, maka tidak membatalkan 
hukum putus haid. 
Apabila seorang perempuan yang baru pertama kali haid melihat darah pada 
usia yang dihukumi sebagai usia baligh, maka menurut kebanyakan masyaikh 
Bukhara ia meninggalkan shalat dan puasa. Menurut Abu Hanifah, ia belum 
meninggalkan shalat dan puasa hingga darah itu berlangsung selama tiga hari. 
Dan disunnahkan bagi perempuan haid untuk berwudhu pada waktu shalat 
dan duduk di tempat shalat di rumahnya, bertasbih dan bertahlil agar ia tidak 
melupakan kebiasaannya (ibadah). 
(Dalam sabda Nabi صلى الله عليه وسلم) 
Ad-Daraquthni meriwayatkan dari Abu Umamah, ia berkata: Rasulullah صلى الله عليه وسلم 
bersabda: “Paling sedikit masa haid bagi gadis perawan dan wanita muda 
adalah tiga hari, dan paling banyaknya sepuluh hari. Jika lebih dari itu maka 
ia adalah darah istihadhah.” 
Ad-Daraquthni berkata: Abdul Malik adalah perawi yang majhul (tidak 
dikenal), dan Al-‘Ala’ bin Katsir lemah hadisnya. Diriwayatkan pula dari 
Abdullah (yakni Ibnu Mas‘ud): “Haid itu bisa tiga, empat, lima, enam, tujuh, 
delapan, sembilan, atau sepuluh hari. Jika lebih dari itu maka ia adalah 
istihadhah.” 
Ia berkata: Hadis ini tidak diriwayatkan dari Al-A‘masy dengan sanad ini 
kecuali oleh Harun bin Ziyad, dan ia lemah hadisnya. Dan Ibnu ‘Adi 
meriwayatkannya dalam kitab Al-Kamil dari Anas dari Nabi صلى الله عليه وسلم. 

 



68 
 

 
 

Mazhab Hanafi menetapkan bahwa haid merupakan hadats besar 

yang tidak dapat dihilangkan kecuali dengan mandi setelah darah berhenti. 

Oleh karena itu, selama seorang wanita berada dalam masa haid, ia tidak sah 

melaksanakan shalat meskipun telah berwudhu. Wudhu dalam kondisi 

tersebut tidak berfungsi mengangkat hadats, melainkan hanya bernilai 

sebagai perbuatan kebersihan dan adab. 

Pandangan  Mazhab Hanafi antara lain riwayat yang menyebutkan anjuran 

bagi wanita haid untuk berwudhu pada waktu shalat dan duduk di tempat 

shalat di rumahnya sambil berdzikir. Riwayat ini dipahami bukan sebagai 

dalil bolehnya shalat atau sahnya wudhu bagi wanita haid, melainkan sebagai 

bentuk anjuran untuk menjaga hubungan spiritual dengan Allah dan 

mempertahankan rutinitas ibadah. 

Menurut penjelasan ulama Hanafi, anjuran tersebut bertujuan agar wanita 

haid tidak sepenuhnya terputus dari suasana ibadah. Wudhu dalam hal ini 

dimaknai sebagai sarana kebersihan dan pendekatan diri secara maknawi, 

bukan sebagai syarat sah shalat. Dengan demikian, wanita haid tetap 

dianjurkan berdzikir dan berdoa, tetapi tetap dilarang melaksanakan shalat 

hingga suci dan mandi. 

Mazhab Hanafi juga menegaskan bahwa riwayat-riwayat tentang haid 

yang berkaitan dengan adab dan kebiasaan ibadah meskipun sebagian 

sanadnya lemah, dapat diamalkan dalam ranah anjuran (istihbāb), bukan 

dalam penetapan sah atau tidaknya ibadah. Hal ini sejalan dengan kaidah 

ushul fiqh Hanafi yang membedakan antara dalil hukum wajib dan dalil 

keutamaan amal. 



69 
 

 
 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa menurut mazhab Hanafi, 

wanita haid boleh berwudhu sebagai bentuk adab dan persiapan spiritual pada 

waktu shalat, tetapi wudhu tersebut tidak mengangkat hadats haid dan tidak 

menjadikan shalatnya sah. Larangan shalat tetap berlaku hingga haid berhenti 

dan dilakukan mandi wajib.3 

2. Pandangan Mazhab Syafi’i tentang Wudhu bagi Wanita Haid 

Dalam fikih klasik, haid dipandang sebagai salah satu sebab terjadinya 

hadas besar (al-hadats al-akbar). Mazhab Syafi’i memandang bahwa keberadaan 

hadas besar pada wanita haid menjadikan seluruh ibadah yang mensyaratkan 

kesucian tidak dapat dilaksanakan hingga hadas tersebut diangkat melalui mandi 

wajib atau ghusl. Oleh karena itu, persoalan wudhu bagi wanita haid memperoleh 

perhatian khusus, terutama karena sebagian masyarakat masih mengira bahwa 

wudhu dapat memberi nilai ibadah tertentu meskipun dalam keadaan haid. Mazhab 

Syafi’i memberikan batasan yang jelas terhadap hal ini berdasarkan dalil Al-

Qur’an, hadis, serta kaidah ushul fikih yang digunakan oleh para fuqaha 

Syafi’iyyah. 

Menurut Mazhab Syafi’i, wudhu yang dilakukan wanita haid tidak 

memiliki efek syar’i dalam konteks thaharah, sebab wudhu hanya mampu 

mengangkat hadas kecil, sedangkan haid merupakan hadas besar yang tidak dapat 

hilang kecuali dengan mandi. Dengan demikian, seorang wanita haid tidak 

memperoleh status suci melalui wudhu, sehingga wudhu tidak membolehkannya 

melakukan ibadah-ibadah seperti shalat, tawaf, atau menyentuh mushaf. Imam An-

Nawawi dalam Al-Majmū’ Syarḥ al-Muhażżab menjelaskan bahwa hukum-hukum 

 
3 As-Sarakhsī, Al-Mabsūṭ, Juz 3 (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, n.d.). 
 



70 
 

 
 

yang berkaitan dengan thaharah tidak berlaku bagi wanita haid sebelum ia mandi, 

sehingga wudhu yang dilakukan dalam keadaan haid tidak memberikan hasil syar’i 

sebagaimana wudhu pada keadaan suci.4 

لأِنََّ الْ  وَالنُّفَسَاءِ؛  لِلْحَائضِِ  الْوُضُوءُ  يسُْتحََبُّ  لاَ  أنََّهُ  عَلىَ  مُتَّفِقوُنَ  فإَنَِّهُمْ  أصَْحَابنَُا  ا  فِي  أمََّ يؤَُثِّرُ  لاَ  وُضُوءَ 

كَالْجُنبُِ  حَدثَهِِمَا، فإَنِْ كَانَتِ الْحَائِضُ قَدِ انْقَطَعتَْ حَيْضَتهَُا صَارَتْ  . 

“Adapun para ulama mazhab kami (Syafi’iyah), maka mereka sepakat bahwa 
tidak dianjurkan berwudhu bagi wanita haid dan nifas, karena wudhu tidak 
berpengaruh terhadap hadats keduanya. Maka apabila seorang wanita haid 
telah terhenti darah haidnya, statusnya menjadi seperti orang junub (hingga ia 
mandi wajib).”5 
 

Mazhab Syafi‘i menetapkan bahwa wanita yang sedang haid atau nifas 

tidak disunnahkan untuk berwudhu, baik sebelum tidur maupun untuk tujuan 

ibadah lainnya. Pendapat ini didasarkan pada penjelasan para ulama Syafi‘iyah 

yang dinukil secara tegas oleh Imam an-Nawawi رحمه الله     dalam Syarh Shahih 

Muslim. 

Imam an-Nawawi menyatakan bahwa para ulama mazhab Syafi‘i sepakat 

bahwa wudhu tidak dianjurkan bagi wanita haid dan nifas, karena wudhu tidak 

memberikan pengaruh terhadap hadats besar yang sedang dialami. Haid dan 

nifas termasuk hadats besar yang tidak dapat dihilangkan kecuali dengan 

mandi wajib, sehingga wudhu tidak mengubah keadaan hukum wanita 

tersebut. 

Lebih lanjut, Imam an-Nawawi menjelaskan bahwa apabila darah haid 

seorang wanita telah berhenti namun ia belum melakukan mandi wajib, maka 

status hukumnya disamakan dengan orang junub. Dalam kondisi ini, wudhu 

 
4 Muḥammad bin Idrīs al-Syāfi‘ī, Al-Umm, Jilid I (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1990). 
5 An-Nawawī, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Jilid IV (Beirut: Dār Ihyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, 1972). 

 



71 
 

 
 

tetap tidak dianjurkan karena tidak mengangkat hadats besar dan tidak 

memberikan dampak hukum terhadap kesuciannya. 

Dengan demikian, mazhab Syafi‘i berpegang pada prinsip bahwa suatu 

ibadah yang tidak menghasilkan efek hukum tidak disyariatkan untuk 

dilakukan. Oleh karena itu, wudhu bagi wanita haid atau nifas tidak 

disunnahkan, karena tidak mengangkat hadats dan tidak menjadikan wanita 

tersebut berada dalam keadaan suci yang memungkinkan untuk melaksanakan 

ibadah yang mensyaratkan thaharah. 6 

التَّعَبُّدِ مَ  بِقَصْدِ  عَنِ الْحَدثَِ  عَلَيْهَا الطَّهَارَةُ  يحَْرُمُ  ا  مِنْهَا ومِمَّ الْمَقْصُودُ  كَانَ  فإَنِْ  باِلْحُرْمَةِ لِذلَِكَ،  عِلْمِهَا  عَ 

 .النَّظَافَةَ كَاغْتِسَالِ الْحَجِّ لَمْ يمُْنَعْ 

( ين، نهَِايةَُ الْمُحْتاَجِ إِلَ  مْلِي، شَمْسُ الدِّ ى شَرْحِ الْمِنْهَاج، الرَّ 1/330) 

Di antara hal yang diharamkan baginya adalah bersuci dari hadas dengan 
tujuan ibadah, sementara ia mengetahui keharaman hal tersebut, karena 
niatnya mempermainkan hukum bersuci. Namun jika tujuan bersucinya adalah 
untuk kebersihan, seperti mandi haji, maka hal itu tidak dilarang. 
 

Mazhab Syafi‘i menetapkan bahwa wanita yang sedang haid berada dalam 

keadaan hadats besar, sehingga tidak sah melakukan ibadah yang 

mensyaratkan kesucian dari hadats, termasuk shalat dan wudu dengan niat 

ibadah. Hal ini didasarkan pada kaidah bahwa hadats besar tidak dapat 

diangkat kecuali dengan mandi besar setelah haid selesai. 

Pandanga menurut ulama Mazhab Syafi‘i sebagaimana tercantum dalam 

kitab-kitab fiqh menjelaskan bahwa perbuatan yang disyariatkan untuk 

mengangkat hadats, apabila dilakukan oleh orang yang tidak mungkin 

hadatsnya terangkat, lalu diniatkan sebagai ibadah, maka perbuatan tersebut 

dihukumi haram apabila pelakunya mengetahui keharamannya. Hal ini karena 

 
6 An-Nawawī, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 3 (Beirut: Dār Iḥyā’ at-Turāṯ al-‘Arabī, n.d.). 



72 
 

 
 

perbuatan tersebut dianggap sebagai bentuk mempermainkan hukum syariat 

(istihzā’ bi al-ahkām). 

Namun demikian, Mazhab Syafi‘i memberikan pengecualian apabila 

perbuatan tersebut tidak dimaksudkan sebagai ibadah. Seorang wanita haid 

diperbolehkan melakukan wudu atau mandi apabila tujuannya semata-mata 

untuk kebersihan badan, penyegaran, atau keperluan non-ibadah lainnya. Hal 

ini dianalogikan dengan kebolehan mandi haji bagi wanita haid, yang 

disyariatkan bukan untuk mengangkat hadats, melainkan sebagai bentuk 

kebersihan dan penghormatan terhadap manasik. 

Dengan demikian, menurut Mazhab Syafi‘i, hukum wanita haid berwudu 

terbagi menjadi dua: haram apabila disertai niat ibadah, dan boleh apabila tidak 

disertai niat ibadah. Perincian ini menunjukkan kehati-hatian Mazhab Syafi‘i 

dalam menjaga adab terhadap syariat sekaligus memberikan kelonggaran 

dalam perkara kebersihan dan kebutuhan manusia.7 

B. Metode Instinbath Hukum Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi’i Tentang 
Hukum Berwudhu bagi Wanita yang Sedang Haid 

 

1. Persamaan Metode Istinbāṭ Hukum Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘I 
dalam Pembahasan Wudhu bagi Wanita Haid 

Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i menunjukkan kesamaan kerangka 

metodologis dalam menetapkan hukum wudhu bagi wanita yang sedang 

mengalami haid, meskipun keduanya menampilkan perbedaan dalam formulasi 

hukum praktis. Kesamaan tersebut berakar pada prinsip-prinsip ushul fiqh yang 

 
7 Syamsuddīn ar-Ramlī, Nihāyatul Muḥtāj Ilā Syarḥ Al-Minhāj, Jilid 1 (Beirut: Dār al-Fikr, 

t.t., n.d.). 



73 
 

 
 

sama, khususnya dalam memahami konsep hadats besar, tujuan pensyariatan 

thaharah, serta fungsi wudhu dalam ibadah. 

Kedua mazhab sepakat bahwa haid tergolong hadats besar yang tidak dapat 

dihilangkan kecuali melalui mandi wajib setelah darah berhenti. Berdasarkan 

prinsip ini, wudhu yang dilakukan oleh wanita haid tidak memiliki konsekuensi 

hukum terhadap status kesuciannya. Dengan demikian, wudhu tersebut tidak dapat 

berfungsi sebagai sarana untuk memenuhi syarat sah ibadah yang mensyaratkan 

thaharah, seperti shalat. Kesepakatan ini mencerminkan kesamaan dalam 

penetapan sebab hukum (illat), yaitu bahwa keabsahan ibadah bergantung pada 

tercapainya tujuan syar‘i dari perbuatan yang dilakukan.8 

Selain itu, kedua mazhab sama-sama memberikan perhatian besar terhadap 

niat dalam menilai suatu perbuatan. Mazhab Hanafi membedakan antara wudhu 

yang diniatkan sebagai ibadah dan wudhu yang dilakukan semata-mata untuk 

menjaga kebersihan. Dalam hal ini, wudhu wanita haid diperbolehkan apabila tidak 

dimaksudkan untuk mengangkat hadats atau mensahkan ibadah. Pandangan serupa 

juga ditemukan dalam Mazhab Syafi‘i yang membolehkan wudhu bagi wanita haid 

apabila tujuannya terbatas pada kebersihan atau kebutuhan non-ibadah. Kesamaan 

ini menunjukkan bahwa kedua mazhab menggunakan pendekatan yang sama 

dalam membedakan ranah ibadah dan ranah kebiasaan (al-‘ādāt). 

Persamaan metodologis lainnya tampak pada penerapan kaidah bahwa 

suatu amalan ibadah disyariatkan apabila menghasilkan dampak hukum yang 

nyata. Baik Mazhab Hanafi maupun Mazhab Syafi‘i menegaskan bahwa wudhu 

dalam keadaan haid tidak memberikan perubahan hukum apa pun terhadap kondisi 

 
8 Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islāmī Wa Adillatuhu, Jikid 1 (Damaskus: Dār al-Fikr, 

1989). 



74 
 

 
 

hadats pelakunya. Oleh karena itu, wudhu tersebut tidak diposisikan sebagai 

ibadah yang dianjurkan secara khusus. Prinsip ini memperlihatkan kehati-hatian 

kedua mazhab dalam menjaga kemurnian ibadah agar tidak dilakukan tanpa fungsi 

syar‘i yang jelas. 

Di sisi lain, kedua mazhab juga sepakat dalam memisahkan antara hukum 

sah atau tidaknya ibadah dengan aspek kebolehan perbuatan secara umum. Mazhab 

Hanafi menerima adanya riwayat yang menganjurkan wanita haid untuk tetap 

menjaga suasana ibadah melalui wudhu dan dzikir, namun menempatkannya dalam 

konteks adab dan keutamaan, bukan sebagai dasar penetapan sahnya ibadah. 

Sementara itu, Mazhab Syafi‘i menolak pensyariatan wudhu sebagai ibadah dalam 

kondisi haid, tetapi tetap membuka ruang kebolehan wudhu apabila tidak disertai 

niat ibadah. Perbedaan ini tidak menunjukkan perbedaan prinsip ushul, melainkan 

perbedaan dalam pengklasifikasian dalil dan penilaian terhadap fungsi hukum 

suatu perbuatan. 

Persamaan antara Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i dalam persoalan 

wudhu bagi wanita haid terletak pada metodologi istinbāṭ hukumnya. Keduanya 

berangkat dari pemahaman yang sama bahwa hadats besar hanya dapat dihilangkan 

dengan sebab yang telah ditetapkan syariat, bahwa niat menjadi unsur penting 

dalam penilaian hukum perbuatan, serta bahwa ibadah harus memiliki implikasi 

hukum yang jelas. Dengan demikian, perbedaan pendapat yang muncul di antara 

kedua mazhab bersifat ijtihadi dan tetap berada dalam bingkai metodologi hukum 

Islam yang sejalan.9 

 
9 An-Nawawī, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Jilid IV (Beirut: Dār Ihyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, 1972). 



75 
 

 
 

2. Perbedaan Metode Istinbāṭ Hukum Wudu bagi Wanita Haid Menurut 
Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i 

Perbedaan pandangan antara Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i 

mengenai wudu bagi wanita haid menunjukkan adanya perbedaan mendasar dalam 

metode istinbāṭ hukum yang digunakan oleh masing-masing mazhab. Perbedaan 

ini tidak semata-mata berkaitan dengan kesimpulan hukum yang dihasilkan, tetapi 

lebih mencerminkan cara pandang yang berlainan dalam memahami relasi antara 

hadats, niat, dan tujuan pensyariatan ibadah dalam Islam. 

Mazhab Hanafi menempatkan haid sebagai salah satu bentuk hadats besar 

yang secara prinsip menghalangi pelaksanaan ibadah yang mensyaratkan kesucian, 

seperti shalat. Namun, dalam kerangka metodologinya, ulama Hanafi membedakan 

dengan jelas antara perbuatan yang tergolong ibadah mahdhah dan perbuatan yang 

bersifat kebiasaan atau adab. Oleh karena itu, wudu yang dilakukan oleh wanita 

haid tidak dipahami sebagai upaya pengangkatan hadats, melainkan sebagai sarana 

menjaga kebersihan dan kesiapan batin dalam mendekatkan diri kepada Allah. 

Berdasarkan pendekatan tersebut, Mazhab Hanafi tidak melarang wanita 

haid untuk berwudu selama wudu tersebut tidak disertai niat ibadah. Bahkan, 

dalam beberapa riwayat disebutkan adanya anjuran agar wanita haid tetap berwudu 

ketika masuk waktu shalat, duduk di tempat shalatnya, serta memperbanyak dzikir. 

Riwayat-riwayat ini, meskipun sebagian memiliki kualitas sanad yang lemah, tetap 

dapat diamalkan menurut kaidah ushul fiqh Hanafi dalam ranah keutamaan amal 

dan anjuran, bukan dalam penetapan sah atau tidaknya ibadah. Metode istinbāṭ ini 



76 
 

 
 

menunjukkan perhatian Mazhab Hanafi terhadap aspek spiritual dan psikologis 

agar wanita haid tidak sepenuhnya terputus dari suasana ibadah.10 

Berbeda dengan Mazhab Hanafi, Mazhab Syafi‘i menerapkan metode 

istinbāṭ yang lebih ketat dan berorientasi pada efektivitas hukum. Dalam 

pandangan ulama Syafi‘iyah, suatu perbuatan yang dikategorikan sebagai ibadah 

harus memberikan dampak hukum yang jelas. Karena haid merupakan hadats besar 

yang tidak dapat dihilangkan kecuali dengan mandi wajib setelah darah berhenti, 

maka wudu dalam kondisi haid dipandang tidak memiliki pengaruh hukum apa 

pun. Atas dasar itu, wudu bagi wanita haid tidak disunnahkan dan tidak dianjurkan. 

Imam an-Nawawi menegaskan bahwa menurut kesepakatan ulama 

Mazhab Syafi‘i, wanita haid dan nifas tidak dianjurkan melakukan wudu, baik pada 

waktu tertentu maupun dalam kondisi lain, karena wudu tersebut tidak mengubah 

status kesuciannya. Bahkan, dalam metodologi Mazhab Syafi‘i, apabila seorang 

wanita haid melakukan wudu dengan niat ibadah, padahal ia mengetahui bahwa 

hadatsnya tidak mungkin terangkat, maka perbuatan tersebut dinilai terlarang. Hal 

ini didasarkan pada prinsip menjaga kehormatan hukum syariat agar ibadah tidak 

dilakukan dalam keadaan yang bertentangan dengan ketentuan dasarnya. 

Meskipun demikian, Mazhab Syafi‘i tidak menutup sepenuhnya 

kebolehan wudu bagi wanita haid. Apabila wudu atau mandi dilakukan semata-

mata untuk tujuan kebersihan, penyegaran badan, atau kebutuhan non-ibadah 

lainnya, maka hal tersebut diperbolehkan. Pendekatan ini dianalogikan dengan 

praktik mandi haji bagi wanita haid, yang disyariatkan bukan untuk mengangkat 

 
10 Al-Kāsānī, Badā’i‘ Aṣ-Ṣanā’i‘ Fī Tartīb Asy-Syarā’i, Juz 1 (Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1986). 



77 
 

 
 

hadats, melainkan sebagai bagian dari adab dan kebersihan dalam pelaksanaan 

manasik.11 

Dari pemaparan tersebut dapat dipahami bahwa perbedaan pendapat antara 

Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i berakar pada perbedaan pendekatan 

metodologis dalam istinbāṭ hukum. Mazhab Hanafi cenderung memberikan ruang 

yang lebih luas terhadap aspek adab, kebersihan, dan kesinambungan spiritual, 

serta bersikap lebih fleksibel dalam penggunaan dalil untuk anjuran. Sebaliknya, 

Mazhab Syafi‘i lebih menekankan kemurnian ibadah, ketepatan niat, dan 

keberlakuan efek hukum, sehingga bersikap lebih hati-hati terhadap praktik yang 

berpotensi menyalahi prinsip dasar ibadah. Perbedaan ini memperlihatkan 

kekayaan tradisi fiqh Islam serta dinamika metodologi hukum yang berkembang 

dalam masing-masing mazhab. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
11 An-Nawawī, Al-Majmū‘ Syarḥ al-Muhadzdzab, Juz 2 (Beirut: Dār al-Fikr, n.d.). 



78 
 

 
 

Tabel 4. 1 Persamaan dan Perbedaan Hukum Wudhu bagi Wanita Haid Menurut 
Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i 

 

Aspek Kajian Persamaan Perbedaan  

Mazhab Hanafi Mazhab Syafi‘i 

Status Haid Haid disepakati 
sebagai hadats 

besar 

Menghalangi 
ibadah yang 

mensyaratkan 
thaharah 

Menghalangi 
ibadah yang 

mensyaratkan 
thaharah 

Pengangkatan 
Hadats 

Hadats besar tidak 
dapat dihilangkan 

dengan wudu 

Wudu tidak 
berfungsi 

mengangkat hadats 

Wudu tidak 
berfungsi 

mengangkat hadats 

Fungsi Wudu Tidak memiliki 
implikasi hukum 
terhadap kesucian 

Sebagai kebersihan 
dan adab 

Tidak memiliki 
fungsi ibadah 

Kedudukan Niat Niat menjadi unsur 
penting dalam 

penilaian hukum 

Dibolehkan selama 
tidak diniatkan 

ibadah 

Dibolehkan selama 
tidak diniatkan 

ibadah 

Anjuran Wudu Tidak disunnahkan 
sebagai ibadah 

Dianjurkan dalam 
konteks adab dan 

fadhā’il 

Tidak dianjurkan 

Pendekatan Istinbāṭ Berangkat dari 
prinsip ushul fiqh 

yang sama 

Fleksibel dan 
akomodatif 

Ketat dan 
berorientasi pada 
efektivitas hukum 

Kebolehan Non-
Ibadah 

Wudu untuk 
kebersihan 

diperbolehkan 

Diperbolehkan Diperbolehkan 

 

 


