BAB IV
ANALISIS KOMPERATIF PANDANGAN MAZHAB HANAFI DAN
MAZHAB SYAFI’I TENTANG HUKUM WANITA BERWUDHU KETIKA

HAID

A. Pandangan hukum berwudhu bagi wanita yang sedang haid menurut
Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi’i

Haid merupakan suatu kondisi biologis yang dialami oleh perempuan secara
periodik. Dalam perspektif fikih, haid tergolong sebagai hadats akbar, yaitu keadaan
yang menghalangi beberapa bentuk ibadah seperti shalat, puasa, thawaf, dan menyentuh
mushaf. Status hadats akbar menetapkan bahwa seseorang berada dalam kondisi tidak
suci menurut hukum syariat (faharah hukmiyyah) sehingga diperlukan mandi wajib
(ghusl) untuk kembali pada kondisi suci.

Para ulama sepakat bahwa haid merupakan kondisi hadats besar yang tidak
dapat dihilangkan oleh sekadar wudhu. Oleh karena itu, semua bentuk ibadah yang
mensyaratkan kesucian seperti shalat tidak dapat dilakukan sampai wanita tersebut suci
dari haid dan mandi wajib. Namun, ulama berbeda pendapat mengenai apakah wudhu
tetap bisa memiliki nilai ibadah bagi wanita yang sedang haid.

Wudhu secara prinsip merupakan faharah sughra, yaitu bentuk kesucian untuk
menghilangkan hadats kecil. Secara hukum, wudhu memiliki peran penting sebagai
syarat sah shalat, thawaf, dan menyentuh mushaf (menurut sebagian ulama). Selain
fungsi hukumnya, wudhu juga memiliki dimensi spiritual berupa peningkatan kesucian

maknawi dan kesiapan mental sebelum beribadah.!

! Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Figih Ibadah (Jakarta: Bulan bintang, 2016).

63



64

Dalam konteks wanita haid, muncul pertanyaan apakah wudhu tetap memiliki
nilai spiritual dan kesucian maknawi meskipun tidak dapat digunakan untuk
melaksanakan ibadah yang disyaratkan suci seperti shalat. Perbedaan pemahaman ini
menjadi titik utama perbedaan antara Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi'i.

1. Pandangan Mazhab Hanafi tentang Wudhu bagi Wanita Haid

Dalam kerangka hukum Mazhab Hanafi, keadaan haid ditempatkan
sebagai bagian dari kategori hadats besar (al-hadats al-akbar). Kondisi ini
menyebabkan seorang wanita berada pada status yang tidak memungkinkan untuk
melaksanakan ibadah-ibadah yang mensyaratkan kesucian, seperti shalat, thawaf,
dan menyentuh mushaf. Oleh sebab itu, wudhu yang dilakukan oleh wanita haid
tidak memiliki relevansi hukum dalam konteks thaharah ritual, karena
penghilangan hadats besar secara syar‘i hanya dapat dilakukan melalui mandi
(ghusl) setelah darah haid benar-benar berhenti. Dengan demikian, wudhu yang
dilakukan pada masa haid hanya dapat dipahami sebagai tindakan kebersihan fisik
tanpa fungsi penyucian secara syariat.

Pemahaman ini didukung oleh penjelasan dalam literatur figh Hanafi,
seperti karya al-Marghinant al-Hidayah, yang membedakan secara tegas antara
hadats kecil dan hadats besar. Hadats kecil dihapus dengan wudhu, sedangkan
hadats besar tidak dapat hilang kecuali dengan mandi. Oleh karenanya, wanita haid
yang berada dalam kondisi hadats besar tidak akan memperoleh status suci hanya
dengan wudhu. Dalam al-Hidayah dinyatakan:

Juddy V) 5 Easll i ¥
“Hadats besar tidak terangkat kecuali dengan mandi.”
Mazhab Hanafi berpendapat bahwa wudhu bagi wanita haid adalah

mustahab (dianjurkan) meskipun tidak dapat mengubah status hadats besar. Ulama



65

Hanafi memandang bahwa wudhu tetap memiliki nilai ibadah, terutama ketika
dilakukan dalam rangka aktivitas spiritual seperti membaca doa, berdzikir, atau
membaca Al-Qur’an tanpa menyentuh mushaf.

Pandangan ini didasarkan pada keyakinan bahwa wudhu tidak semata-
mata berfungsi menghilangkan hadats kecil, tetapi juga sebagai bentuk penyucian
secara maknawi. Oleh karena itu, wudhu dinilai dapat membawa keberkahan dan
meningkatkan kualitas ibadah non-shalat.

Logad 8l all e o jmg Lag (aldill 5 ) oSS T:

Vo el g Y cayag Db o) sl 13 Y) 6 jledall daa (ulaill 5 Gl aiey
S Y S jasy 5y Jlgt s e Wliaa 8 2aEi 30 IS 5l Laa g () eludill
lgiar,

Voade Tl 13) oaudy 5 CalSie V) aiay

Yo gl ol aall Gl sl ga g piay (L (8 L griay () Al (o) ulie 0ol 55, Wl ¢
J& Lagie:

(U=ilall ce GBS il V) el annge AT (oS o il ),

Artinya

Hukum-hukum haid dan nifas serta hal-hal yang diharamkan bagi wanita
ketika keduanya:

Haid dan nifas menghalangi sahnya bersuci (thaharah). Namun jika niatnya
hanya untuk membersihkan diri, maka tidak diharamkan. Karena dianjurkan
bagi wanita haid atau nifas untuk berwudhu pada setiap waktu shalat, lalu
duduk di tempat shalatnya untuk bertasbih, bertahlil, dan bertakbir sesuai
kadar waktu shalatnya, agar semangat ibadahnya tidak melemah.

Haid dan nifas menghalangi i‘tikaf dan membatalkannya jika terjadi ketika
sedang i‘tikaf.

Haid dan nifas menggugurkan kewajiban thawaf shadr atau thawaf wada‘
(sehingga bagi wanita haid hukumnya menjadi sunnah). Hal ini berdasarkan
riwayat Ibnu Abbas radhiyallahu ‘anhuma, ia berkata:

“Manusia diperintahkan agar akhir pertemuan mereka adalah di Baitullah,
kecuali wanita haid yang diberi keringanan.”



66

Berdasarkan pandangan-pandangan dari ulama Mazhab Hanafi, haid dan
nifas menghalangi sahnya thaharah, sehingga perempuan yang berada dalam
kondisi tersebut tidak sah melakukan bersuci untuk tujuan ibadah. Oleh
karena itu, ibadah seperti salat tidak dapat dilaksanakan selama haid dan nifas
masih berlangsung.

Namun, Mazhab Hanafi memberikan pengecualian penting, yaitu apabila
bersuci dilakukan dengan niat pembersihan (38il) semata, bukan dengan
niat mengangkat hadats untuk ibadah, maka hal tersebut tidak dihukumi
haram. Pengecualian ini sejalan dengan kaidah Hanafiyah yang membedakan
antara perbuatan yang berkaitan langsung dengan syarat sah ibadah dan
perbuatan yang bersifat adat atau kebiasaan.

Pandangan tersebut menegaskan anjuran bagi perempuan haid dan nifas
untuk tetap menjaga keterikatan dengan ibadah melalui amalan non-fisik.
Dalam Mazhab Hanafi, disunnahkan bagi perempuan haid dan nifas untuk
berwudu setiap masuk waktu salat, duduk di tempat salatnya, serta
memperbanyak tasbih, tahlil, dan takbir sesuai kemampuannya. Tujuan
anjuran ini adalah agar perempuan tidak kehilangan semangat beribadah dan

tidak terputus secara spiritual dari rutinitas ibadah harian.’

Al Gyl 2, ALad Sl QU8 ;i Lad () 4y miiy Lai) o5 lalla s IS 13 138
s i i adll ool e (S0 al 0l cadl) sl e S ) B staall J 5 el A 2 Y s

L pSall (i ¥ 5508 55 pumd S,

2 Muhammad Amin Ibn ‘Abidin, Radd Al-Muhtar ‘ala al-Durr al-Mukhtar, Juz 1 (Beirut:
Dar al-Fikr, n.d.).



67

A fliia ST die o peall g B3l 0 5 4 Lee sl oS G (S Lo shaisall @il 135,
& oy Blall s L si o Qilall Sanind g ol 2 atany a5 Y s ol G
Balall i ¥ (S gt 5 s Lty 2na,

(2D 5 35l e 4l )

J8 dalal ol e i Il (5 5y A Jsmy JU 2 ( 6 ALl 5 HS) Ay plall () (i
Lnlative g8 305 106 oLl 5 e (5 L STy,

i1 B ol ixa ) e e ALy eyl G S 0 eDMall 5 o g llal) B
3 grasar (alaivn (g 305 138 <o g iy Glads s Eanny a5 )l 5 EDG Ganlly,
JE s s3e Ol (5505 cuaall Cuna 8 5ol ) (o O e A6uY) 13 Glee V) e 05 ol
wie il pe JalSl) i

Darah tersebut membatalkan (hukum sebelumnya). Ash-Shadr Husamuddin
berkata: Hal ini berlaku apabila darah itu murni darah. Adapun yang
membatalkan hukum putus haid (ya’s) hanyalah darah yang akan datang, agar
tidak merusak akad nikah dan hubungan suami-istri sebelum kembali (masa
haid), jika darah itu berwarna darah. Namun bila tidak berwarna darah,
melainkan kekuningan, kehijauan, atau keruh, maka tidak membatalkan
hukum putus haid.

Apabila seorang perempuan yang baru pertama kali haid melihat darah pada
usia yang dihukumi sebagai usia baligh, maka menurut kebanyakan masyaikh
Bukhara ia meninggalkan shalat dan puasa. Menurut Abu Hanifah, ia belum
meninggalkan shalat dan puasa hingga darah itu berlangsung selama tiga hari.
Dan disunnahkan bagi perempuan haid untuk berwudhu pada waktu shalat
dan duduk di tempat shalat di rumahnya, bertasbih dan bertahlil agar ia tidak
melupakan kebiasaannya (ibadah).

(Dalam sabda Nabi )

Ad-Daraquthni meriwayatkan dari Abu Umamah, ia berkata: Rasulullah £
bersabda: “Paling sedikit masa haid bagi gadis perawan dan wanita muda
adalah tiga hari, dan paling banyaknya sepuluh hari. Jika lebih dari itu maka
ia adalah darah istihadhah.”

Ad-Daraquthni berkata: Abdul Malik adalah perawi yang majhul (tidak
dikenal), dan Al-‘Ala’ bin Katsir lemah hadisnya. Diriwayatkan pula dari
Abdullah (yakni Ibnu Mas‘ud): “Haid itu bisa tiga, empat, lima, enam, tujuh,
delapan, sembilan, atau sepuluh hari. Jika lebih dari itu maka ia adalah
istihadhah.”

Ia berkata: Hadis ini tidak diriwayatkan dari Al-A‘masy dengan sanad ini
kecuali oleh Harun bin Ziyad, dan ia lemah hadisnya. Dan Ibnu ‘Adi
meriwayatkannya dalam kitab Al-Kamil dari Anas dari Nabi 2.



68

Mazhab Hanafi menetapkan bahwa haid merupakan hadats besar
yang tidak dapat dihilangkan kecuali dengan mandi setelah darah berhenti.
Oleh karena itu, selama seorang wanita berada dalam masa haid, ia tidak sah
melaksanakan shalat meskipun telah berwudhu. Wudhu dalam kondisi
tersebut tidak berfungsi mengangkat hadats, melainkan hanya bernilai
sebagai perbuatan kebersihan dan adab.

Pandangan Mazhab Hanafi antara lain riwayat yang menyebutkan anjuran
bagi wanita haid untuk berwudhu pada waktu shalat dan duduk di tempat
shalat di rumahnya sambil berdzikir. Riwayat ini dipahami bukan sebagai
dalil bolehnya shalat atau sahnya wudhu bagi wanita haid, melainkan sebagai
bentuk anjuran untuk menjaga hubungan spiritual dengan Allah dan
mempertahankan rutinitas ibadah.

Menurut penjelasan ulama Hanafi, anjuran tersebut bertujuan agar wanita
haid tidak sepenuhnya terputus dari suasana ibadah. Wudhu dalam hal ini
dimaknai sebagai sarana kebersihan dan pendekatan diri secara maknawi,
bukan sebagai syarat sah shalat. Dengan demikian, wanita haid tetap
dianjurkan berdzikir dan berdoa, tetapi tetap dilarang melaksanakan shalat
hingga suci dan mandi.

Mazhab Hanafi juga menegaskan bahwa riwayat-riwayat tentang haid
yang berkaitan dengan adab dan kebiasaan ibadah meskipun sebagian
sanadnya lemah, dapat diamalkan dalam ranah anjuran (istihbab), bukan
dalam penetapan sah atau tidaknya ibadah. Hal ini sejalan dengan kaidah
ushul figh Hanafi yang membedakan antara dalil hukum wajib dan dalil

keutamaan amal.



69

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa menurut mazhab Hanafi,
wanita haid boleh berwudhu sebagai bentuk adab dan persiapan spiritual pada
waktu shalat, tetapi wudhu tersebut tidak mengangkat hadats haid dan tidak
menjadikan shalatnya sah. Larangan shalat tetap berlaku hingga haid berhenti

dan dilakukan mandi wajib.’

2. Pandangan Mazhab Syafi’i tentang Wudhu bagi Wanita Haid
Dalam fikih klasik, haid dipandang sebagai salah satu sebab terjadinya

hadas besar (al-hadats al-akbar). Mazhab Syafi’i memandang bahwa keberadaan
hadas besar pada wanita haid menjadikan seluruh ibadah yang mensyaratkan
kesucian tidak dapat dilaksanakan hingga hadas tersebut diangkat melalui mandi
wajib atau ghusl. Oleh karena itu, persoalan wudhu bagi wanita haid memperoleh
perhatian khusus, terutama karena sebagian masyarakat masih mengira bahwa
wudhu dapat memberi nilai ibadah tertentu meskipun dalam keadaan haid. Mazhab
Syafi’i memberikan batasan yang jelas terhadap hal ini berdasarkan dalil Al-
Qur’an, hadis, serta kaidah ushul fikih yang digunakan oleh para fuqaha
Syafi’iyyah.

Menurut Mazhab Syafi’i, wudhu yang dilakukan wanita haid tidak
memiliki efek syar’i dalam konteks thaharah, sebab wudhu hanya mampu
mengangkat hadas kecil, sedangkan haid merupakan hadas besar yang tidak dapat
hilang kecuali dengan mandi. Dengan demikian, seorang wanita haid tidak
memperoleh status suci melalui wudhu, sehingga wudhu tidak membolehkannya
melakukan ibadah-ibadah seperti shalat, tawaf, atau menyentuh mushaf. Imam An-

Nawawi dalam Al-Majmi’ Syarh al-Muhazzab menjelaskan bahwa hukum-hukum

3 As-Sarakhst, Al-Mabsiit, Juz 3 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, n.d.).



70

yang berkaitan dengan thaharah tidak berlaku bagi wanita haid sebelum ia mandi,
sehingga wudhu yang dilakukan dalam keadaan haid tidak memberikan hasil syar’i
sebagaimana wudhu pada keadaan suci.*
o 5 Y s siagll OY cldlly pailall ¢ plagl Latd ¥ A e sada 2436 Watal Ul
AR & lia iaia Ciadadl) 38 (milall I8 G (g,
“Adapun para ulama mazhab kami (Syafi’iyah), maka mereka sepakat bahwa
tidak dianjurkan berwudhu bagi wanita haid dan nifas, karena wudhu tidak
berpengaruh terhadap hadats keduanya. Maka apabila seorang wanita haid
telah terhenti darah haidnya, statusnya menjadi seperti orang junub (hingga ia
mandi wajib).”

Mazhab Syafi‘i menetapkan bahwa wanita yang sedang haid atau nifas
tidak disunnahkan untuk berwudhu, baik sebelum tidur maupun untuk tujuan
ibadah lainnya. Pendapat ini didasarkan pada penjelasan para ulama Syafi‘iyah
yang dinukil secara tegas oleh Imam an-Nawawi 4l 4«s ) dalam Syarh Shahih
Muslim.

Imam an-Nawawi menyatakan bahwa para ulama mazhab Syafi‘i sepakat
bahwa wudhu tidak dianjurkan bagi wanita haid dan nifas, karena wudhu tidak
memberikan pengaruh terhadap hadats besar yang sedang dialami. Haid dan
nifas termasuk hadats besar yang tidak dapat dihilangkan kecuali dengan
mandi wajib, sehingga wudhu tidak mengubah keadaan hukum wanita
tersebut.

Lebih lanjut, Imam an-Nawawi menjelaskan bahwa apabila darah haid

seorang wanita telah berhenti namun ia belum melakukan mandi wajib, maka

status hukumnya disamakan dengan orang junub. Dalam kondisi ini, wudhu

4 Muhammad bin Idris al-Syafi‘1, A/-Umm, Jilid I (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1990).
> An-Nawawi, Syarh Sahih Muslim, Jilid IV (Beirut: Dar Ihya’ al-Tura$ al-‘Arabi, 1972).



71

tetap tidak dianjurkan karena tidak mengangkat hadats besar dan tidak
memberikan dampak hukum terhadap kesuciannya.

Dengan demikian, mazhab Syafi‘i berpegang pada prinsip bahwa suatu

ibadah yang tidak menghasilkan efek hukum tidak disyariatkan untuk
dilakukan. Oleh karena itu, wudhu bagi wanita haid atau nifas tidak
disunnahkan, karena tidak mengangkat hadats dan tidak menjadikan wanita
tersebut berada dalam keadaan suci yang memungkinkan untuk melaksanakan
ibadah yang mensyaratkan thaharah. °
Lo 3 plaliall HI& 3B (B AT Gale g ) alaly cinall e $oldall e 2045 L,
(cgleial g5 ) A Al (ol Guiis ( 13011/330)
Di antara hal yang diharamkan baginya adalah bersuci dari hadas dengan
tujuan ibadah, sementara ia mengetahui keharaman hal tersebut, karena
niatnya mempermainkan hukum bersuci. Namun jika tujuan bersucinya adalah
untuk kebersihan, seperti mandi haji, maka hal itu tidak dilarang.

Mazhab Syafi‘i menetapkan bahwa wanita yang sedang haid berada dalam
keadaan hadats besar, sehingga tidak sah melakukan ibadah yang
mensyaratkan kesucian dari hadats, termasuk shalat dan wudu dengan niat
ibadah. Hal ini didasarkan pada kaidah bahwa hadats besar tidak dapat
diangkat kecuali dengan mandi besar setelah haid selesai.

Pandanga menurut ulama Mazhab Syafi‘i sebagaimana tercantum dalam
kitab-kitab figh menjelaskan bahwa perbuatan yang disyariatkan untuk
mengangkat hadats, apabila dilakukan oleh orang yang tidak mungkin
hadatsnya terangkat, lalu diniatkan sebagai ibadah, maka perbuatan tersebut

dihukumi haram apabila pelakunya mengetahui keharamannya. Hal ini karena

® An-Nawawi, Syarh Sahih Muslim, Juz 3 (Beirut: Dar Ihya’ at-Turat al-‘ Arabi, n.d.).



72

perbuatan tersebut dianggap sebagai bentuk mempermainkan hukum syariat
(istihza’ bi al-ahkam).

Namun demikian, Mazhab Syafi‘i memberikan pengecualian apabila
perbuatan tersebut tidak dimaksudkan sebagai ibadah. Seorang wanita haid
diperbolehkan melakukan wudu atau mandi apabila tujuannya semata-mata
untuk kebersihan badan, penyegaran, atau keperluan non-ibadah lainnya. Hal
ini dianalogikan dengan kebolehan mandi haji bagi wanita haid, yang
disyariatkan bukan untuk mengangkat hadats, melainkan sebagai bentuk
kebersihan dan penghormatan terhadap manasik.

Dengan demikian, menurut Mazhab Syafi‘i, hukum wanita haid berwudu
terbagi menjadi dua: haram apabila disertai niat ibadah, dan boleh apabila tidak
disertai niat ibadah. Perincian ini menunjukkan kehati-hatian Mazhab Syafi‘i
dalam menjaga adab terhadap syariat sekaligus memberikan kelonggaran

dalam perkara kebersihan dan kebutuhan manusia.’

B. Metode Instinbath Hukum Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi’i Tentang
Hukum Berwudhu bagi Wanita yang Sedang Haid

1. Persamaan Metode Istinbat Hukum Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘l
dalam Pembahasan Wudhu bagi Wanita Haid

Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i menunjukkan kesamaan kerangka
metodologis dalam menetapkan hukum wudhu bagi wanita yang sedang
mengalami haid, meskipun keduanya menampilkan perbedaan dalam formulasi

hukum praktis. Kesamaan tersebut berakar pada prinsip-prinsip ushul figh yang

t.t, n.d.).

7 Syamsuddin ar-Ramli, Nihayatul Muhtdj 1la Syarh Al-Minhdj, Jilid 1 (Beirut: Dar al-Fikr,



73

sama, khususnya dalam memahami konsep hadats besar, tujuan pensyariatan
thaharah, serta fungsi wudhu dalam ibadah.

Kedua mazhab sepakat bahwa haid tergolong hadats besar yang tidak dapat
dihilangkan kecuali melalui mandi wajib setelah darah berhenti. Berdasarkan
prinsip ini, wudhu yang dilakukan oleh wanita haid tidak memiliki konsekuensi
hukum terhadap status kesuciannya. Dengan demikian, wudhu tersebut tidak dapat
berfungsi sebagai sarana untuk memenuhi syarat sah ibadah yang mensyaratkan
thaharah, seperti shalat. Kesepakatan ini mencerminkan kesamaan dalam
penetapan sebab hukum (illat), yaitu bahwa keabsahan ibadah bergantung pada

tercapainya tujuan syar‘i dari perbuatan yang dilakukan.’

Selain itu, kedua mazhab sama-sama memberikan perhatian besar terhadap
niat dalam menilai suatu perbuatan. Mazhab Hanafi membedakan antara wudhu
yang diniatkan sebagai ibadah dan wudhu yang dilakukan semata-mata untuk
menjaga kebersihan. Dalam hal ini, wudhu wanita haid diperbolehkan apabila tidak
dimaksudkan untuk mengangkat hadats atau mensahkan ibadah. Pandangan serupa
juga ditemukan dalam Mazhab Syafi‘i yang membolehkan wudhu bagi wanita haid
apabila tujuannya terbatas pada kebersihan atau kebutuhan non-ibadah. Kesamaan
ini menunjukkan bahwa kedua mazhab menggunakan pendekatan yang sama

dalam membedakan ranah ibadah dan ranah kebiasaan (al-‘adat).

Persamaan metodologis lainnya tampak pada penerapan kaidah bahwa
suatu amalan ibadah disyariatkan apabila menghasilkan dampak hukum yang
nyata. Baik Mazhab Hanafi maupun Mazhab Syafi‘i menegaskan bahwa wudhu

dalam keadaan haid tidak memberikan perubahan hukum apa pun terhadap kondisi

1989).

8 Wahbah az-Zuhaili, AI-Figh al-Islami Wa Adillatuhu, Jikid 1 (Damaskus: Dar al-Fikr,



74

hadats pelakunya. Oleh karena itu, wudhu tersebut tidak diposisikan sebagai
ibadah yang dianjurkan secara khusus. Prinsip ini memperlihatkan kehati-hatian
kedua mazhab dalam menjaga kemurnian ibadah agar tidak dilakukan tanpa fungsi

syar‘i yang jelas.

Di sisi lain, kedua mazhab juga sepakat dalam memisahkan antara hukum
sah atau tidaknya ibadah dengan aspek kebolehan perbuatan secara umum. Mazhab
Hanafi menerima adanya riwayat yang menganjurkan wanita haid untuk tetap
menjaga suasana ibadah melalui wudhu dan dzikir, namun menempatkannya dalam
konteks adab dan keutamaan, bukan sebagai dasar penetapan sahnya ibadah.
Sementara itu, Mazhab Syafi‘i menolak pensyariatan wudhu sebagai ibadah dalam
kondisi haid, tetapi tetap membuka ruang kebolehan wudhu apabila tidak disertai
niat ibadah. Perbedaan ini tidak menunjukkan perbedaan prinsip ushul, melainkan
perbedaan dalam pengklasifikasian dalil dan penilaian terhadap fungsi hukum

suatu perbuatan.

Persamaan antara Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i dalam persoalan
wudhu bagi wanita haid terletak pada metodologi istinbat hukumnya. Keduanya
berangkat dari pemahaman yang sama bahwa hadats besar hanya dapat dihilangkan
dengan sebab yang telah ditetapkan syariat, bahwa niat menjadi unsur penting
dalam penilaian hukum perbuatan, serta bahwa ibadah harus memiliki implikasi
hukum yang jelas. Dengan demikian, perbedaan pendapat yang muncul di antara
kedua mazhab bersifat ijtihadi dan tetap berada dalam bingkai metodologi hukum

Islam yang sejalan.’

® An-Nawawi, Syarh Sahih Muslim, Jilid IV (Beirut: Dar Ihya’ al-Turas$ al-‘Arabi, 1972).



75

2. Perbedaan Metode Istinbat Hukum Wudu bagi Wanita Haid Menurut
Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i

Perbedaan pandangan antara Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i
mengenai wudu bagi wanita haid menunjukkan adanya perbedaan mendasar dalam
metode istinbat hukum yang digunakan oleh masing-masing mazhab. Perbedaan
ini tidak semata-mata berkaitan dengan kesimpulan hukum yang dihasilkan, tetapi
lebih mencerminkan cara pandang yang berlainan dalam memahami relasi antara

hadats, niat, dan tujuan pensyariatan ibadah dalam Islam.

Mazhab Hanafi menempatkan haid sebagai salah satu bentuk hadats besar
yang secara prinsip menghalangi pelaksanaan ibadah yang mensyaratkan kesucian,
seperti shalat. Namun, dalam kerangka metodologinya, ulama Hanafi membedakan
dengan jelas antara perbuatan yang tergolong ibadah mahdhah dan perbuatan yang
bersifat kebiasaan atau adab. Oleh karena itu, wudu yang dilakukan oleh wanita
haid tidak dipahami sebagai upaya pengangkatan hadats, melainkan sebagai sarana

menjaga kebersihan dan kesiapan batin dalam mendekatkan diri kepada Allah.

Berdasarkan pendekatan tersebut, Mazhab Hanafi tidak melarang wanita
haid untuk berwudu selama wudu tersebut tidak disertai niat ibadah. Bahkan,
dalam beberapa riwayat disebutkan adanya anjuran agar wanita haid tetap berwudu
ketika masuk waktu shalat, duduk di tempat shalatnya, serta memperbanyak dzikir.
Riwayat-riwayat ini, meskipun sebagian memiliki kualitas sanad yang lemah, tetap
dapat diamalkan menurut kaidah ushul figh Hanafi dalam ranah keutamaan amal

dan anjuran, bukan dalam penetapan sah atau tidaknya ibadah. Metode istinbat ini



76

menunjukkan perhatian Mazhab Hanafi terhadap aspek spiritual dan psikologis

agar wanita haid tidak sepenuhnya terputus dari suasana ibadah."

Berbeda dengan Mazhab Hanafi, Mazhab Syafi‘i menerapkan metode
istinbat yang lebih ketat dan berorientasi pada efektivitas hukum. Dalam
pandangan ulama Syafi‘iyah, suatu perbuatan yang dikategorikan sebagai ibadah
harus memberikan dampak hukum yang jelas. Karena haid merupakan hadats besar
yang tidak dapat dihilangkan kecuali dengan mandi wajib setelah darah berhenti,
maka wudu dalam kondisi haid dipandang tidak memiliki pengaruh hukum apa

pun. Atas dasar itu, wudu bagi wanita haid tidak disunnahkan dan tidak dianjurkan.

Imam an-Nawawi menegaskan bahwa menurut kesepakatan ulama
Mazhab Syafi‘i, wanita haid dan nifas tidak dianjurkan melakukan wudu, baik pada
waktu tertentu maupun dalam kondisi lain, karena wudu tersebut tidak mengubah
status kesuciannya. Bahkan, dalam metodologi Mazhab Syafi‘i, apabila seorang
wanita haid melakukan wudu dengan niat ibadah, padahal ia mengetahui bahwa
hadatsnya tidak mungkin terangkat, maka perbuatan tersebut dinilai terlarang. Hal
ini didasarkan pada prinsip menjaga kehormatan hukum syariat agar ibadah tidak

dilakukan dalam keadaan yang bertentangan dengan ketentuan dasarnya.

Meskipun demikian, Mazhab Syafi‘i tidak menutup sepenuhnya
kebolehan wudu bagi wanita haid. Apabila wudu atau mandi dilakukan semata-
mata untuk tujuan kebersihan, penyegaran badan, atau kebutuhan non-ibadah
lainnya, maka hal tersebut diperbolehkan. Pendekatan ini dianalogikan dengan

praktik mandi haji bagi wanita haid, yang disyariatkan bukan untuk mengangkat

10 Al-Kasani, Bada’i‘ As-Sand’i‘ Fi Tartib Asy-Syard’i, Juz 1 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Umiyyah, 1986).



77

hadats, melainkan sebagai bagian dari adab dan kebersihan dalam pelaksanaan

manasik."

Dari pemaparan tersebut dapat dipahami bahwa perbedaan pendapat antara
Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i berakar pada perbedaan pendekatan
metodologis dalam istinbat hukum. Mazhab Hanafi cenderung memberikan ruang
yang lebih luas terhadap aspek adab, kebersihan, dan kesinambungan spiritual,
serta bersikap lebih fleksibel dalam penggunaan dalil untuk anjuran. Sebaliknya,
Mazhab Syafi‘i lebih menekankan kemurnian ibadah, ketepatan niat, dan
keberlakuan efek hukum, sehingga bersikap lebih hati-hati terhadap praktik yang
berpotensi menyalahi prinsip dasar ibadah. Perbedaan ini memperlihatkan
kekayaan tradisi figh Islam serta dinamika metodologi hukum yang berkembang

dalam masing-masing mazhab.

' An-Nawawi, Al-Majmii ‘ Syarh al-Muhadzdzab, Juz 2 (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.).



78

Tabel 4. 1 Persamaan dan Perbedaan Hukum Wudhu bagi Wanita Haid Menurut
Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i

diperbolehkan

Aspek Kajian Persamaan Perbedaan
Mazhab Hanafi Mazhab Syafi‘i
Status Haid Haid disepakati Menghalangi Menghalangi
sebagai hadats ibadah yang ibadah yang
besar mensyaratkan mensyaratkan
thaharah thaharah
Pengangkatan Hadats besar tidak Wudu tidak Wudu tidak
Hadats dapat dihilangkan berfungsi berfungsi
dengan wudu mengangkat hadats | mengangkat hadats
Fungsi Wudu Tidak memiliki Sebagai kebersihan Tidak memiliki
implikasi hukum dan adab fungsi ibadah
terhadap kesucian
Kedudukan Niat Niat menjadi unsur | Dibolehkan selama | Dibolehkan selama
penting dalam tidak diniatkan tidak diniatkan
penilaian hukum ibadah ibadah
Anjuran Wudu Tidak disunnahkan | Dianjurkan dalam Tidak dianjurkan
sebagai ibadah konteks adab dan
fadha’il
Pendekatan Istinbat Berangkat dari Fleksibel dan Ketat dan
prinsip ushul figh akomodatif berorientasi pada
yang sama efektivitas hukum
Kebolehan Non- Wudu untuk Diperbolehkan Diperbolehkan
Ibadah kebersihan




