
79 
 

BAB V  

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

 

1. Mazhab Hanafi berpendapat bahwa wudhu bagi wanita haid tidak 

berfungsi secara hukum, namun tetap dianjurkan sebagai adab, 

kebersihan, dan sarana menjaga keterikatan spiritual melalui dzikir dan 

doa. Sebaliknya, Mazhab Syafi‘i menilai bahwa wudhu bagi wanita 

haid tidak disunnahkan dan bahkan haram apabila diniatkan sebagai 

ibadah, karena tidak memiliki efek syar‘i namun dibolehkan apabila 

dilakukan semata-mata untuk kebersihan. Perbedaan ini menunjukkan 

perbedaan pendekatan ushul fikih kedua mazhab dalam menilai 

hubungan antara niat, tujuan ibadah, dan kondisi uzur syar‘i. 

2. Perbedaan pandangan Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i mengenai 

wudu bagi wanita haid berakar pada perbedaan metode istinbāṭ hukum 

yang digunakan. Mazhab Hanafi memandang wudu dalam kondisi haid 

sebagai praktik adab dan kebersihan yang bernilai spiritual selama tidak 

diniatkan sebagai ibadah, sehingga tetap memberi ruang bagi 

kesinambungan kedekatan batin kepada Allah. Sebaliknya, Mazhab 

Syafi‘i menilai wudu tidak memiliki efek hukum dalam kondisi haid, 

sehingga tidak dianjurkan bahkan dipandang terlarang jika diniatkan 

sebagai ibadah, demi menjaga kemurnian dan konsistensi hukum 



80 
 

 
 

syariat. Perbedaan ini menunjukkan kekayaan metodologi fiqh Islam 

dan menegaskan bahwa ragam pendapat ulama lahir dari kerangka 

ushul yang berbeda, bukan dari pertentangan terhadap prinsip-prinsip 

dasar agama. 

B. Saran 

1. penulis menyarankan agar perbedaan pandangan antara Mazhab Hanafi 

dan Mazhab Syafi‘i dipahami sebagai khazanah keilmuan dalam fiqh 

Islam yang bersumber dari perbedaan metodologi istinbāṭ hukum. Oleh 

karena itu, umat Islam diharapkan dapat bersikap bijak, toleran, dan 

tidak saling menyalahkan dalam mengamalkan pendapat mazhab yang 

diyakini. 

2. bagi akademisi dan peneliti selanjutnya, disarankan untuk mengkaji 

lebih lanjut pendapat mazhab-mazhab lain atau mengaitkan persoalan 

ini dengan konteks sosial dan kebutuhan perempuan muslim masa kini, 

sehingga kajian fiqh dapat terus berkembang secara relevan dan 

aplikatif. Adapun bagi praktisi keagamaan dan pendidik, diharapkan 

mampu menyampaikan perbedaan ini secara proporsional agar 

masyarakat memahami bahwa perbedaan hukum dalam fiqh merupakan 

bagian dari dinamika ijtihad dan bukan sumber perpecahan. 

 

 


