BABV

PENUTUP

A. Kesimpulan

l.

Mazhab Hanafi berpendapat bahwa wudhu bagi wanita haid tidak
berfungsi secara hukum, namun tetap dianjurkan sebagai adab,
kebersihan, dan sarana menjaga keterikatan spiritual melalui dzikir dan
doa. Sebaliknya, Mazhab Syafi‘i menilai bahwa wudhu bagi wanita
haid tidak disunnahkan dan bahkan haram apabila diniatkan sebagai
ibadah, karena tidak memiliki efek syar‘i namun dibolehkan apabila
dilakukan semata-mata untuk kebersihan. Perbedaan ini menunjukkan
perbedaan pendekatan ushul fikih kedua mazhab dalam menilai
hubungan antara niat, tujuan ibadah, dan kondisi uzur syar‘i.

Perbedaan pandangan Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi‘i mengenai
wudu bagi wanita haid berakar pada perbedaan metode istinbat hukum
yang digunakan. Mazhab Hanafi memandang wudu dalam kondisi haid
sebagai praktik adab dan kebersihan yang bernilai spiritual selama tidak
diniatkan sebagai ibadah, sehingga tetap memberi ruang bagi
kesinambungan kedekatan batin kepada Allah. Sebaliknya, Mazhab
Syafi‘i menilai wudu tidak memiliki efek hukum dalam kondisi haid,
sehingga tidak dianjurkan bahkan dipandang terlarang jika diniatkan

sebagai ibadah, demi menjaga kemurnian dan konsistensi hukum

79



80

syariat. Perbedaan ini menunjukkan kekayaan metodologi figh Islam
dan menegaskan bahwa ragam pendapat ulama lahir dari kerangka
ushul yang berbeda, bukan dari pertentangan terhadap prinsip-prinsip

dasar agama.

B. Saran

1.

penulis menyarankan agar perbedaan pandangan antara Mazhab Hanafi
dan Mazhab Syafi‘i dipahami sebagai khazanah keilmuan dalam figh
Islam yang bersumber dari perbedaan metodologi istinbat hukum. Oleh
karena itu, umat Islam diharapkan dapat bersikap bijak, toleran, dan
tidak saling menyalahkan dalam mengamalkan pendapat mazhab yang
diyakini.

bagi akademisi dan peneliti selanjutnya, disarankan untuk mengkaji
lebih lanjut pendapat mazhab-mazhab lain atau mengaitkan persoalan
ini dengan konteks sosial dan kebutuhan perempuan muslim masa kini,
sehingga kajian figh dapat terus berkembang secara relevan dan
aplikatif. Adapun bagi praktisi keagamaan dan pendidik, diharapkan
mampu menyampaikan perbedaan ini secara proporsional agar
masyarakat memahami bahwa perbedaan hukum dalam figh merupakan

bagian dari dinamika ijtihad dan bukan sumber perpecahan.



