
44 
 

BAB IV  

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. Profil Grup JohnTralala 

 

 

Grup John Tralala merupakan salah satu grup seni madihin yang 

memiliki pengaruh besar di Kalimantan Selatan. Grup ini dipimpin oleh 

almarhum H. Yusran Effendi yang dikenal secara luas dan memiliki nama 

panggung John Tralala, melalui kreativitas, kemampuan bahasa, serta humor 

khas Banjar beliau berhasil mengangkat kesenian madihin ke tingkat nasional 

tanpa meninggalkan identitas budaya lokal. 

Grup John Tralala mulai aktif pada awal tahun 1980-an, sebagai wujud 

cinta terhadap seni tradisional pelestarian budaya Banjar sekaligus media 

penyampaian pesan-pesan keislaman. Madihin yang mereka bawakan tidak 

hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana dakwah kultural 

yang disampaikan secara santai, komunikatif, dan dekat dengan kehidupan 

  

Gambar 4 1 profil akun madihin John Tralala 

Gambar 4.  SEQ Gambar_4. \* ARABIC 1 Grup John 

Tralala 



45 
 

masyarakat. Setelah wafatnya John Tralala pada tahun 2018, estafet 

kepemimpinan grup ini dilanjutkan oleh putranya, Hendra Tralala, bersama 

anggota lainnya.  

Secara bentuk pertunjukan, Grup JohnTralala memiliki ciri khas pada 

penggunaan alat musik tarbang yang dinamis, syair yang jenaka, serta 

kemampuan improvisasi yang tinggi. Selain itu grup John Tralala mempunyai 

keunikan penggunaan strategi campur kode bahasa, yaitu percampuran 

penggunaan bahasa Banjar dan bahasa Indonesia untuk menyesuaikan dengan 

latar penonton, ketika mereka tampil di Kalimantan Selatan mereka memakai 

bahasa Banjar, dan ketika mereka tampil di luar Kalimantan mereka memakai 

bahasa Indonesia untuk menyesuaikan bahasa agar pesan yang disampaikan 

sampai kepada para pendengar dan juga mudah di pahami. Grup John Tralala 

tidak hanya dilihat dari dokumentasi yang beredar tetapi mereka juga sering 

diundang dalam berbagai acara formal maupun nonformal. 

  Kehadiran Grup John Tralala selalu dinantikan dalam berbagai acara, baik 

acara formal maupun non formal, karena selain menghibur mereka juga 

membawakan pesan-pesan pembinaan moral yang sangat relevan dengan 

kehidupan masyarakat Banjar. Kombinasi ini merupakan kombinasi hiburan dan 

dakwah yang menjadi ikon penting dalam pelestarian madihin. Secara keseluruhan, 

grup John Tralala merupakan seniman yang berhasil dalam mempertahankan 

budaya tradisional sekaligus menjadikan sebagai medium dakwah yang efektif dan 

sebagai agen penyampaian nilai-nilai keislaman melalui pendekatan budaya lokal. 

Dalam struktur pertunjukannya, Grup John Tralala memiliki alur penyajian yang 



46 
 

relatif teratur dan mudah dikenali oleh penonton. Pertunjukan madihin biasanya 

diawali dengan salam pembuka, dilanjutkan dengan pengantar syair yang berisi 

pengenalan tema, kemudian masuk pada bagian inti yang memuat isi pesan, dan 

ditutup dengan penegasan atau kesimpulan dalam bentuk penutup syair. Struktur 

ini membantu audiens memahami arah pesan yang disampaikan sekaligus menjaga 

ritme pertunjukan agar tetap menarik dari awal hingga akhir. 

Grup John Tralala sering tampil dalam berbagai konteks sosial masyarakat 

Banjar, seperti acara pernikahan, peringatan hari besar Islam, kegiatan 

pemerintahan, hingga festival seni dan budaya. Keberagaman konteks penampilan 

tersebut menunjukkan bahwa madihin yang dibawakan oleh Grup John Tralala 

bersifat fleksibel dan dapat menyesuaikan diri dengan kebutuhan acara. 

Penyesuaian ini terlihat dari pemilihan tema syair yang relevan dengan tujuan 

kegiatan, tanpa menghilangkan ciri khas madihin sebagai seni tutur tradisional. 

Dari sisi penerimaan masyarakat, Grup John Tralala memperoleh respon yang 

positif dari berbagai lapisan, baik masyarakat tua maupun generasi muda. Hal ini 

terlihat dari antusiasme penonton yang tetap tinggi dalam setiap penampilan 

mereka. Keberhasilan ini menunjukkan bahwa madihin yang dibawakan tidak 

dianggap sebagai kesenian yang ketinggalan jaman, melainkan sebagai bentuk 

ekspresi budaya yang masih relevan dan mampu beradaptasi dengan perubahan 

sosial. 

Keberadaan Grup John Tralala juga memperkuat posisi madihin sebagai 

identitas budaya masyarakat Banjar. Melalui konsistensi dalam menampilkan dan 



47 
 

menjaga kualitas pertunjukan, Grup John Tralala turut berkontribusi dalam 

mempertahankan eksistensi madihin di tengah arus globalisasi budaya. Dengan 

demikian, kelompok ini tidak hanya dianggap sebagai pelaku seni, tetapi juga 

sebagai bagian dari upaya kolektif masyarakat Banjar dalam menjaga 

keberlangsungan budaya lokal. 

B. Hasil Penelitian 

1. Hasil Wawancara dengan Grup John Tralala 

Madihin merupakan seni tutur tradisional yang berasal dari masyarakat Banjar 

di Kalimantan Selatan. Kesenian ini disampaikan secara lisan dengan iringan alat 

musik sederhana yang disebut tarbang, sejenis rebana. Dari sisi historis, madihin 

diperkirakan telah berkembang sejak abad ke-19, bahkan diyakini muncul lebih 

awal sebagai bagian dari tradisi lisan yang hidup di tengah masyarakat Banjar. 

Secara etimologis, istilah madihin berasal dari kata madah dalam bahasa Arab 

(madh), yang bermakna pujian atau nasihat. Asal-usul istilah tersebut menunjukkan 

bahwa madihin sejak awal tidak hanya berfungsi sebagai hiburan semata, 

melainkan juga sebagai sarana penyampaian pesan-pesan moral, sosial, dan 

keagamaan kepada masyarakat. Pada masa awal perkembangannya, madihin 

dimanfaatkan sebagai media dakwah Islam dengan menyampaikan ajaran agama 

melalui bahasa yang sederhana dan mudah dipahami. Selain itu, madihin juga 

berperan sebagai media pendidikan sosial yang menanamkan nilai-nilai adab, etika, 



48 
 

serta kearifan lokal. Dalam praktiknya, madihin kerap ditampilkan sebagai hiburan 

rakyat pada berbagai acara adat, perayaan, dan kegiatan sosial masyarakat. 

Perkembangan madihin berlangsung cukup pesat, baik di lingkungan keraton 

maupun di kalangan masyarakat Banjar secara luas, hingga akhirnya menyebar ke 

berbagai lapisan sosial. Ciri utama madihin terletak pada penggunaan pantun atau 

syair berima yang disampaikan secara spontan, komunikatif, serta disertai unsur 

humor dan kritik sosial yang disampaikan secara halus. Seiring dengan 

perkembangan zaman, fungsi madihin mengalami perluasan. Madihin tidak lagi 

terbatas sebagai media dakwah dan nasihat, tetapi juga berkembang menjadi bentuk 

seni pertunjukan yang populer. Selain itu, madihin mulai tampil dalam berbagai 

media modern, seperti radio, televisi, serta festival-festival budaya. Dalam konteks 

perkembangan modern, salah satu tokoh yang berperan penting dalam 

mempopulerkan madihin adalah John Tralala. Melalui kiprahnya, madihin berhasil 

diperkenalkan ke tingkat nasional tanpa menghilangkan ciri khas dan identitas 

budaya Banjar. 

Berdasarkan hasil wawancara bersama anggota Grup John Tralala, dan 

diperoleh informasi bahwa kesenian madihin tidak hanya dimaknai sebagai 

sarana hiburan semata, tetapi juga sebagai media dakwah Islam yang 

berlandaskan budaya lokal Banjar. Madihin dinilai efektif dalam menyampaikan 

pesan-pesan keislaman karena memiliki kedekatan emosional dengan 

masyarakat. Kedekatan tersebut terbangun melalui penggunaan bahasa Banjar, 



49 
 

gaya humor khas daerah, serta tema-tema syair yang bersumber dari realitas 

kehidupan sosial masyarakat Banjar. 

Grup John Tralala menegaskan bahwa tujuan utama mereka dalam 

menjaga dan mengembangkan kesenian madihin adalah sebagai upaya 

pelestarian budaya Banjar yang sekaligus dimanfaatkan sebagai media 

penyampaian nilai-nilai Islam.  Dakwah melalui madihin dipahami sebagai 

bentuk penyampaian ajaran Islam yang tidak bersifat formal dan menggurui. 

Pesan dakwah disampaikan secara santai, komunikatif, dan dekat dengan 

kehidupan masyarakat sehari-hari, sehingga lebih mudah diterima oleh berbagai 

kalangan.  

Menurut keterangan salah satu narasumber, dakwah yang dikemas melalui 

seni tradisional dianggap lebih efektif dan mudah diterima oleh masyarakat 

dibandingkan dengan dakwah yang disampaikan secara tradisional karena dianggap 

lebih efektif dibandingkan dakwah yang disampaikan secara formal dan cenderung 

kaku. Saifi Jola selaku anggota Grup John Tralala juga mengungkapkan: 

“Kami ingin madihin ini bukan hanya bahan lucu-lucuan saja, tetapi juga 

ada pesan agama di dalamnya, jadi saat mereka terhibur tetapi juga ingat nilai 

Islam”33. 

Pernyataan tersebut diartikan bahwa madihin tidak hanya bahan lucu-lucuan 

saja, tetapi mereka juga ingin di madihin tersebut juga ada unsur pesan agama dalam 

pertunjukan mereka jadi disaat mereka menghibur para masyarakat, masyarakat 

                                                           
33 Saifi Jola, “Anggota grup John Tralala,” 13 November 2025. 



50 
 

juga ingat dengan nilai-nilai Islam, Grup John Tralala juga menunjukkan bahwa 

madihin diposisikan sebagai bentuk dakwah kultural yang menggabungkan unsur 

hiburan dan edukasi keagamaan secara seimbang. Dalam pelaksanaannya, Grup 

John Tralala berusaha menghindari penyampaian pesan yang bernuansa 

menghakimi. Sebaliknya, nilai-nilai keislaman disampaikan melalui humor, 

sindiran ringan, serta cerita-cerita sederhana yang dekat dengan pengalaman hidup 

masyarakat. 

 Hasil wawancara juga mengungkapkan bahwa Grup John Tralala memiliki 

kesadaran yang cukup tinggi terhadap perkembangan zaman, terutama terkait 

perubahan media komunikasi. Mereka memahami bahwa dakwah tidak lagi terbatas 

pada pertunjukan langsung di panggung, tetapi juga perlu memanfaatkan ruang 

digital agar dapat menjangkau khalayak lebih luas. Oleh karena itu, pertunjukan 

madihin direkam dan dipublikasikan melalui berbagai platform media sosial, 

narasumber juga menyampaikan,  

“Sekarang kami juga aktif di media sosial, agar anak muda kenal madihin 

dan tahu isinya juga ada unsur dakwahnya” 34 

Walaupun memanfaatkan media sosial sebagai sarana penyebaran, Grup 

John Tralala tetap berupaya mempertahankan identitas budaya Banjar dalam setiap 

penampilannya. Penggunaan bahasa Banjar, irama terbang, serta struktur madihin 

tetap dijaga sebagai ciri khas utama. Media digital ini hanya untuk difungsikan 

                                                           
34 Jola, “Strategi Dakwah Syair Madihin.” 



51 
 

sebagai alat distribusi, bukan sebagai sarana untuk mengubah substansi budaya 

maupun pesan dakwah yang ingin disampaikan.  

Dengan demikian, proses modernisasi media tidak menghilangkan akar 

tradisi yang melekat pada kesenian madihin. Nilai-nilai Islam yang termuat dalam 

syair madihin mencakup antara lain; akidah, syariah, dan akhlak. Aspek akidah 

diwujudkan melalui ajakan untuk senantiasa mengingat Allah, bersyukur atas 

nikmat yang diberikan, serta menyadari keterbatasan manusia sebagai makhluk 

ciptaan. Nilai syariah juga disampaikan melalui nasihat mengenai pentingnya 

menjalankan ibadah, seperti shalat, zakat, sedekah. Seta menjauhi perbuatan 

maksiat. Sementara itu, nilai akhlak menjadi unsur yang paling dominan, antara lain 

berupa ajakan untuk menjaga sopan santun, menghormati orang tua, menjaga tutur 

kata, serta membangun hubungan sosial yang harmonis. 

Penyampaian nilai-nilai tersebut dilakukan secara kontekstual dengan 

menyesuaikan kondisi sosial yang tengah dihadapi masyarakat. Grup John Tralala 

kerap mengangkat isu-isu sosial dalam syair madihin, seperti menurunnya 

kepedulian sosial, perubahan perilaku generasi muda, serta dampak negatif 

pergaulan bebas. Kritik sosial tersebut disampaikan dengan pendekatan harmonis 

dan tidak secara frontal, sehingga dapat diterima oleh penonton tanpa menimbulkan 

resistensi. Bahasa Banjar menjadi salah satu unsur penting dalam strategi 

komunikasi dakwah yang diterapkan oleh Grup John Tralala. Penggunaan bahasa 

lokal dinilai mampu membangun kedekatan emosional antara pemadihin dan 

audiens, Namun demikian, untuk penonton yang diluar dari wilayah Banjar, maka 

dilakukan dengan penyesuaian dengan menggunakan bahasa Banjar dan bahasa 



52 
 

Indonesia, disertai penjelasan singkat agar pesan yang disampaikan tetap dapat 

dipahami. Saifi Jola juga menyatakan: 

”Amun kami tampil di luar Kalimantan tapi nang nonton lain bubuhan Banjar kami 

menyesuaikan jua jadi Bahasa Indonesia, sambil begimitan sekira yang lain tetap 

paham jua” 

Dalam wawancara ini Saifi Jola menyatakan bahwa jika Grup John Tralala 

tampil di luar Kalimantan, tetapi ada penonton yang bukan masyarakat Banjar, 

Grup John Tralala menampilkan penampilan mereka dengan berbahasa Indonesia, 

karena mereka menyesuaikan tempat dan masyarakat, mereka juga menampilkan 

nya dengan secara perlahan-lahan agar yang lain juga paham. Hal ini menunjukkan 

bahwa dakwah melalui madihin ini bersifat inklusif dan terbuka bagi seluruh 

lapisan masyarakat. Humor improvisasi menjadi kekuatan utama dalam 

pertunjukkan madihin yang dibawakan oleh Grup John Tralala. Kemampuan 

berimprovisasi memungkinkan mereka menyesuaikan syair dengan situasi, kondisi, 

serta karakter penonton yang dihadapi. Dengan demikian, pertunjukkan madihin 

terasa lebih hidup dan relevan dengan realitas sosial masyarakat. Humor tidak 

hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana efektif untuk 

menyampaikan pesan dakwah secara halus dan persuasif. Selain tampil dalam 

berbagai acara hiburan.  

Grup John Tralala juga aktif terlibat dalam kegiatan sosial dan keagamaan, 

seperti Safar Amal. Dalam kegiatan itu madihin Grup John Tralala juga tidak hanya 

berperan sebagai hiburan saja tetapi mereka juga ikut beramal melalui penampilan 



53 
 

dan sekaligus mereka mengajak masyarakat agar ikut juga berpartisipasi dalam 

kegiatan beramal. Para anggota memandang keterlibatan tersebut sebagai bentuk 

dakwah sosial yang nyata, karena dapat menumbuhkan rasa solidaritas dan 

kepedulian sosial ditengah masyarakat.  

Tantangan utama madihin yang dihadapi oleh Grup John Tralala dalam 

mempertahankan eksistensi madihin adalah banyaknya persaingan dengan hiburan 

modern serta menurunnya minat generasi anak muda terhadap seni tradisional. 

Namun demikian, tantangan terebut dihadapi dengan upaya inovasi yang tetap 

berlandaskan pada nilai-nilai tradisi, saifi jola juga menyampaikan: 

“Anak jaman wahini lebih ketuju dunia hiburan modern, dari pada tradisi bahari, 

jadi mau kada mau kami harus lebih kreatif sekira madihin kada kalah jua lawan 

tradisi modern kaya wahini” 

Pernyataan ini mencerminkan bahwasannya adanya kesadaran akan 

pentingnya menjaga keseimbangan antara inovasi dan pelestarian budaya, respon 

masyarakat terhadap dakwah melalui madihin pada umumnya bersifat positif. 

Penonton tidak hanya memperoleh hiburan, tetapi juga mendapatkan pesan moral 

dan keagamaan yang merasa bangga terhadap budaya Banjar karena madihin 

mampu menjadi peran sebagai sarana penguatan identitas budaya sekaligus 

penanaman nilai-nilai islam. Salah satu narasumber menyatakan: 

“Orang pun juga bangga dengan budaya Banjar tapi tahu juga dengan agama” 

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa Grup John Tralala 

berhasil mengintegrasikan dakwah Islam dengan budaya lokal Banjar melalui syair 



54 
 

madihin. Kesenian ini tidak hanya berfungsi sebagai media hiburan, tetapi juga 

sebagai sarana dakwah yang efektif, persuasif, dan kontekstual. Pendekatan ini juga 

diterapkan memungkinkan nilai-nilai keislaman disampaikan tanpa menghilangkan 

identitas budaya lokal, sehingga pesan dakwah dapat diterima secara luas oleh 

masyarakat.  

2. Bentuk Syair Madihin oleh Grup John Tralala 

Selain hasil penelitian saya secara wawancara, saya juga memiliki hasil 

penelitian berupa dokumentasi seperti berikut:  

a. Pertunjukkan Kesenian Madihin dalam kegiatan Safar Amal 

 

 Berdasarkan dokumentasi dalam pertunjukkan Grup John Tralala pada  

Safar Amal, terlihat secara nyata bahwa kesenian madihin ini tidak hanya untuk 

hiburan saja, tetapi juga memiliki peran yang strategis untuk berdakwah islam 

Gambar 4.  SEQ Gambar_4. \* ARABIC 2 Video Youtube Grup 

John Tralala dalam kegiatan Safar Amal 

Gambar 4 2 YouTube: pertunjukan kesenian madihin dalam kegiatan Safar Amal 



55 
 

dalam berbasis budaya lokal. Pertunjukkan tersebut berlangsung di atas panggung 

terbuka dan dihadiri oleh masyarakat dari berbagai kalangan, yang menunjukkan 

bahwa madihin tersebut masih mempunyai daya Tarik yang kuat sebagai media 

komunikasi sosial dan keagamaan. Dalam dokumentasi ini, Grup JohnTralala 

tampil dengan menggunakan busana khas Banjar dan memainkan alat music 

Tarbang sebagai pengiring syair madihin. Hal ini menegaskan bahwa unsur-unsur 

budaya lokal tetap terpelihara dengan konsisten, walaupun pertunjukkan dilakukan 

secara dalam konteks kegiatan keagamaan seperti Safar Amal. Keberadaan elemen 

budaya ini akan memperkuat identitas madihin sebagai bentuk seni tradisional 

Banjar yang akan terus hidup dan terus dipraktekkan. 

Acara Safar Amal ini menjadi konteks pertunjukkan madihin menampilkan 

adanya integrasi dakwah. Madihin ini tidak hanya berisikan syair madihin saja 

melainkan ajakan dan partisipasi agar masyarakat ikut serta dalam kegiatan 

tersebut. Dengan demikian, dakwah tidak hanya terhenti pada penyampaian pesan 

saja tetapi disampaikan dengan gaya yang santai, asik, dan komunikatif. Para 

pemadihin juga langsung berinteraksi dengan penonton, menyelipkan humor, serta 

menyesuaikan isi syair dengan situasi dan kondisi penonton. Interaksi ini 

menciptakan suasana yang akrab dan tidak kaku, sehingga target dakwah dan pesan 

keagamaan dapat diterima tanpa terasa kesan menggurui.  

Pertunjukkan madihin dalam acara tersebut juga menunjukkan kemampuan 

grup John Tralala dalam konteks sosial. Syair yang disampaikan tidak hanya berisi 

nasihat umum, tetapi juga ada nilai-nilai dalam pentingnya berbagi, bersedekah, 

dan membantu sesame lain. Hal ini selaras dengan tujuan utama Safar Amal sebagai 



56 
 

kegiatan keagamaan yang tekanan nya yang memiliki nilai solidaritas dan 

kepedulian sosial. 

Penggunaan bahasa Banjar dalam pertunjukkan tersebut menjadi faktor 

penting dalam membangun kedekatan emosional terhadap masyarakat. Bahasa 

lokal tidak hanya berfungsi sebagai alat komunikasi, tetapi juga sebagai simbol 

identitas budaya yang memperkuat rasa kebersamaan antara pemadihin dan 

penonton. Namun demikian, berdasarkan hasil wawancara sebelumnya dalam 

beberapa bagian dalam pertunjukkan mereka, Grup John Tralala menyisipkan 

Bahasa Indonesia agar memastikan pesan dapat dipahami jikalau ada penonton 

yang diluar Banjar yang hadir dalam kegiatan acara tersebut. Dokumentasi visual 

juga menampilkan antusiasme penonton yang cukup tinggi, masyarakat terlihat 

menyimak pertunjukkan dengan penuh perhatian, bahkan juga banyak yang tertawa 

dan merespon langsung syair yang dibawakan, respon ini menjadi indikator bahwa 

madihin masih relevan sebagai media dakwah dan mampu menarik minat ditengah 

masyarakat dalam maraknya hiburan modern. 

Kehadiran madihin dalam Safar Amal menunjukkan bahwa seni tradisional 

dapat berfungsi sebagai penghubung antara kegiatan keagamaan dan budaya lokal. 

Madihin akan menjadi jembatan sebagai menghubungkan pesan-pesan islam 

melalui konteks Banjar, sehingga dakwah tidak terasa asing bahkan dipaksakan. 

Selain itu, pertunjukkan madihin dalam acara ini sebagai sarana edukasi keagamaan 

secara non formal, tetapi terdapat pesan ibadah, akhlak, kepedulian sosial yang 

disampaikan secara ringan dan menyenangkan, sehingga lebih mudah diingat dan 

dipahami oleh masyarakat. Dari sisi dakwah kultural, dokumentasi ini juga 



57 
 

menampilkan terjadinya proses akulturasi antara nilai-nilai Islam dan Budaya 

Banjar, unsur budaya lokal juga tetap dipertahankan, sementara nilai-nilai Islam 

disisipkan dan diinternalisasikan melalui syair madihin. Proses ini berlangsung 

tanpa menghilangkan identitas dari budaya asalnya. Pertunjukkan madihin juga 

menunjukkan bahwa dakwah tidak hanya di masjid atau pengajian saja, dakwah 

juga dapat dilakukan di ruang publik dengan  pendekatan seni dan budaya, sehingga 

jangkauannya menjadi luas dan beragam. 

Berdasarkan bentuk syair madihin ini, dapat dipahami bahwa kehadiran 

Grup John Tralala dalam acara ini madihin dapat menjadi media dakwah yang 

efektif  karena mampu menyentuh aspek emosional, sosial, dan budaya masyarakat 

secara bersamaan, dokumentasi ini juga memperkuat temuan bahwa Grup John 

Tralala konsisten juga menjalankan peran ganda yaitu sebagai pelaku seni budaya 

dan komunikator dakwah, peran kedua ini juga dijalankan secara seimbang, 

sehingga tidak saling meniadakan melainkan saling menguatkan. Dalam konteks 

pelestarian budaya, madihin menjadi bukti bahwa seni tradisional memiliki ruang 

hidup ditengah masyarakat, keterlibatan madihin dalam kegiatan keagamaan 

mampu memperluas fungsi sekaligus makna dalam kehidupan sosial masyarakat 

Banjar. Dari sudut pandang komunikasi dakwah, penggunaan humor, improvisasi, 

dan interaksi langsung dengan penonton terbukti mampu menciptakan suasana yang 

kondusif bagi komunikasi dakwah. Dakwah tidak hanya disampaikan satu arah saja 

tetapi melainkan dialogis dan partisipatif.   

Kegiatan safar amal yang diiringi pertunjukkan madihin juga menunjukan 

adanya sinergi antara dakwah spiritual dan dakwah sosial. Berdasarkan 



58 
 

dokumentasi pertunjukkan safar amal madihin yang dibawakan oleh Grup John 

Tralala memperkuat hasil penelitian bahwa madihin juga merupakan media dakwah 

Islam yang efektif dan relevan. Seni tradisional ini mampu mengembangkan budaya 

tanpa menghilangkan jati budayanya. Dengan demikian, keberadaan madihin tidak 

hanya menyuburkan kegiatan tersebut secara artistik, tetapi juga memperdalam 

makna dakwah yang disampaikan, madihin menjadi simbol harmonisasi antara 

Islam dan budaya lokal Banjar yang terus hidup dan berkembang ditengah 

masyarakat. 

b. Konten Madihin di Tik Tok Hendra John Tralala  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Berdasarkan dokumentasi berupa konten madihin yang diunggah 

melalui dari akun Tiktok Hendra Jhon Tralala, terlihat bahwa Grup John Tralala 

tidak hanya memanfaatkan panggung pertunjukkan secara langsung sebagai 

Gambar 4.  SEQ Gambar_4. \* ARABIC 3 Konten 

Madihin di TikTok Hendra JohnTralala 

Gambar 4 3 pertunjukan madihin pada akun TikTok Hendra John Tralala 



59 
 

media dakwah, tetapi juga aktif dalam menggunakan media sosial sebagai ruang 

dakwah, konten tersebut menampilkan pertunjukkan madihin yang dibawakan 

oleh Hendra Tralala juga bersama Yuanda Tralala yang merupakan anggota 

Grup John Tralala juga dengan tema kritik sosial tentang perilaku seseorang 

yang bermuka dua dalam pergaulan, yang disampaikan melalui syair, irama 

tarbang, dan humor Khas Banjar.  

Pemilihan media tiktok sebagai sarana penyampaian dakwah 

menunjukkan adanya kesadaran John Tralala terhadap perubahan pola konsumsi 

hiburan masyarakat lebih khususnya terhadap generasi anak muda jaman 

sekarang. Media sosial dipandang sebagai ruang strategis untuk memperluas 

jangkauan madihin sekaligus memperkenalkan seni tradisional yang ada di 

banjar kepada para pendengar secara lebih luas. 

Pemilihan media TikTok sebagai sarana penyampaian dakwah 

menunjukkan adanya kesadaran Grup John Tralala terhadap perubahan pola 

konsumsi hiburan masyarakat, khususnya anak muda, media sosial merupakan 

ruang strategis untuk memperluas jangkauan madihin, dalam konteks tersebut 

madihin ini dijadikan dengan format yang lebih singkat dan padat, 

menyesuaikan dengan karakteristik media TikTok yang mengutamakan durasi 

yang pendek tetapi tetap menarik.  

Meskipun demikian, madihin tetap dipertahankan melalui pembukaan, 

penyampaian isi, hingga penutup yang pastinya mempunyai pesan moral dan 

keagamaan. Tema tentang teman yang bermuka dua ini dipilih karena dekat 



60 
 

realitas sosial masyarakat. Perilaku ini dinyatakan sebagai sikap yang tidak baik, 

tidak jujur, suka berpura-pura baik di depan namun berkata lain dibelakang. 

Kritik tersebut disampaikan secara halus melalui humor dan sindiran, sehingga 

tidak terasa secara menghakimi, namun tetap memiliki nilai pesan etis yang 

sangat kuat. 

Dalam syair madihin tersebut, Grup John Tralala menekankan 

pentingnya kejujuran dan ketulusan dalam menjalin hubungan sosial, nilai 

akhlak menjadi inti pesan dakwah, khususnya ajaran untuk menjaga lisan, 

bersikap amanah, dan menghindari adanya sifat munafik. Pesan ini disampaikan 

melalui bahasa Banjar yang luas dan dapat dipahami oleh masyarakat. 

Penggunaan bahasa Banjar dalam konten TikTok tersebut menjadi ciri utama 

pertunjukkan madihin John Tralala.  

Bahasa lokal tidak hanya berfungsi sebagai alat komunikasi saja juga 

sebagai identitas budaya yang akan memperkuat pesan dakwah. Hal ini 

menunjukan bahwa walaupun medium dakwah berubah tetapi akar budaya tetap 

dijaga secara konsisten. Humor ini akan menjadi strategi dakwah dalam 

menyampaikan kritik sosial pada konten tersebut. Sindiran tentang perilaku 

bermuka dua disampaikan melalui kelucuan bersamaan permainan kata, 

sehingga dapat mampu mengundang tawa sekaligus refleksi diri bagi penonton. 

Konten madihin di TikTok ini juga menunjukan adanya adaptasi gaya 

penyampaian pesan agar sesuai dengan karakter audiensi digital. Bahasa yang 

digunakan secara sederhana, tempo penyampaian lebih cepat, dan pesan 



61 
 

disampaikan secara langsung tanpa mengurangi substansi nilai dakwah yang 

ingin disampaikan. 

Melalui konten tersebut, Grup John Tralala menunjukan bahwa dakwah 

Islam dapat dikemas secara kreatif sekaligus kontekstual tanpa harus 

meninggalkan nilai-nilai keislaman. Pesan tentang kejujuran dan integritas 

moral juga dapat disampaikan dengan cara yang lebih ringan, sehingga dapat 

diterima oleh berbagai kalangan usia. Respon audiens di media terhadap konten 

media pun juga umumnya positif. Banyak penonton yang merasa pesan madihin 

relevan sesuai dengan kehidupan sehari-hari. Khususnya dalam pergaulan 

sosial. Hal ini juga menunjukan bahwa madihin dapat menjadi refleksi sosial 

yang efektif di ruang nyata maupun di ruang digital, konten ini juga 

memperlihatkan fungsinya madihin sebagai kontrol sosial, dan kritik terhadap 

konten madihin yang perilaku bermuka dua ini tidak ditujukan kepada individu 

tertentu, melainkan sebagai pengingat untuk masyarakat lebih berhati-hati 

dalam bersikap dan menjaga etika pergaulan yang sesuai dengan ajaran Islam. 

Konteks konten TikTok ini mencerminkan proses akulturasi antara 

budaya lokal Banjar dan Media modern. Unsur budaya juga tetap dipertahankan, 

sementara media digital juga dijadikan sebagai sarana baru untuk 

menyampaikan pesan keislaman. Proses ini berlangsung tanpa menghilangkan 

identitas budaya madihin itu sendiri. Keberadaan konten madihin di media sosial 

juga berkontribusi dalam upaya pelestarian budaya Banjar. Melalui media 

platform digital, madihin tidak hanya dinikmati oleh masyarakat lokal, tetapi 

juga dapat dikenal oleh masyarakat luar daerah, bahkan lintas generasi. Nilai-



62 
 

nilai akhlak yang disampaikan dalam konten ini menjadi bukti bahwa dakwah 

melalui seni tradisional mampu menyentuh aspek-aspek moral masyarakat 

secara efektif. Pesan tentang pentingnya kejujuran, ketulusan, dan konsistensi 

sikap disampaikan dengan cara yang baik, selain itu madihin pada syair yang 

terdapat di konten ini tidak hanya membahas ibadah ritual tetapi juga persoalan 

sosial yang berkaitan dengan etika dan sikap manusia. Hal ini memperkuat 

posisi madihin sebagai media dakwah yang relevan dengan dinamika 

masyarakat.  

Dari perspektif komunikasi dakwah, penggunaan TikTok memungkinkan 

terjadinya komunikasi satu arah yang tetap memiliki dampak luas. Meskipun tidak 

terjadi interaksi langsung seperti di panggung, pesan dakwah tetap tersampaikan 

dan dapat ditafsirkan oleh audiens sesuai pengalaman masing-masing. Konten 

madihin ini juga memperlihatkan bahwa dakwah Islam dapat hadir di ruang-ruang 

hiburan tanpa kehilangan makna religiusnya. Seni dan agama tidak 

dipertentangkan, melainkan dipadukan secara harmonis untuk mencapai tujuan 

dakwah. Secara keseluruhan, dokumentasi pertunjukan madihin Grup John Tralala 

di TikTok dengan tema kritik sosial tentang perilaku bermuka dua juga memperkuat 

temuan penelitian bahwa madihin berfungsi sebagai media dakwah Islam yang 

adaptif, kontekstual, dan berbasis budaya lokal Banjar. Hasil ini menunjukkan 

bahwa dakwah Islam melalui madihin tidak hanya efektif di ruang pertunjukan 

tradisional, tetapi juga relevan dan berdaya guna di media sosial. Dengan demikian, 

madihin mampu menjembatani nilai-nilai Islam, budaya lokal, dan perkembangan 

teknologi komunikasi secara seimbang. 



63 
 

 

A. Pembahasan 

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi yang telah 

dilakukan, dapat dianalisis bahwa strategi dakwah yang diterapkan oleh Grup John 

Tralala melalui kesenian madihin Banjar termasuk ke dalam bentuk dakwah 

kultural yang adaptif dan kontekstual. Dakwah tidak disampaikan dalam bentuk 

ceramah formal, melainkan melalui seni pertunjukan yang telah hidup dan menyatu 

dengan budaya masyarakat Banjar. Pendekatan ini menunjukkan bahwa dakwah 

dilakukan dengan mempertimbangkan latar sosial, budaya, serta psikologis audiens, 

sehingga pesan keislaman dapat diterima tanpa menimbulkan resistensi. 

Jika ditinjau dari perspektif teori dakwah kultural, praktek dakwah yang 

dilakukan oleh Grup John Tralala sejalan dengan pandangan Abdul Munir Mulkhan 

yang menekankan bahwa dakwah kultural merupakan bentuk dakwah yang 

memanfaatkan budaya lokal sebagai medium penyampaian pesan Islam tanpa 

menghilangkan substansi ajaran agama. Dalam konteks ini, madihin berfungsi 

sebagai sarana internalisasi nilai-nilai Islam yang disampaikan secara persuasif 

melalui humor, sindiran, serta bahasa daerah yang dekat dengan kehidupan 

masyarakat. 

Penggunaan bahasa Banjar dalam syair madihin menjadi strategi komunikasi 

dakwah yang sangat signifikan. Bahasa lokal tidak hanya berfungsi sebagai alat 

komunikasi, tetapi juga sebagai simbol identitas budaya yang memperkuat 



64 
 

kedekatan emosional antara pemadihin dan audiens. Hal ini sesuai dengan teori 

komunikasi dakwah Jalaluddin Rakhmat yang menekankan pentingnya empati dan 

kedekatan psikologis antara da’i dan mad’u agar pesan dakwah dapat diterima 

secara efektif. Dengan menggunakan bahasa Banjar, pesan dakwah tidak terasa 

asing, melainkan hadir sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari masyarakat. 

Selain bahasa, humor menjadi unsur utama dalam strategi dakwah Grup John 

Tralala. Humor berfungsi sebagai pintu masuk untuk menyampaikan kritik sosial 

dan pesan keislaman secara halus. Penyampaian pesan melalui humor membuat 

audiens merasa terhibur sekaligus diajak untuk melakukan refleksi diri. Strategi ini 

menunjukkan penerapan komunikasi persuasif dalam dakwah, di mana pesan tidak 

disampaikan secara menghakimi, tetapi melalui pendekatan yang santai dan 

menyenangkan. 

Dari perspektif akulturasi budaya, kesenian madihin yang dibawakan oleh Grup 

John Tralala memperlihatkan adanya proses integrasi antara nilai-nilai Islam dan 

budaya lokal Banjar. Unsur-unsur budaya seperti irama tarbang, struktur syair, serta 

gaya bertutur tetap dipertahankan, sementara nilai-nilai Islam disisipkan secara 

kontekstual dalam isi syair. Proses ini menunjukkan bahwa dakwah Islam tidak 

menghapus budaya lokal, melainkan mengolah dan menyesuaikannya sehingga 

selaras dengan ajaran Islam. Hal ini sejalan dengan konsep akulturasi menurut 

Koentjaraningrat, di mana unsur budaya baru diterima tanpa menghilangkan 

identitas budaya asal. 



65 
 

Dengan demikian, strategi dakwah yang diterapkan oleh Grup John Tralala 

melalui madihin Banjar tidak hanya berfungsi sebagai media hiburan, tetapi juga 

sebagai sarana dakwah yang efektif, komunikatif, dan berakar pada budaya lokal. 

Pendekatan ini membuktikan bahwa dakwah Islam dapat disampaikan secara 

membumi dan relevan dengan kehidupan masyarakat tanpa harus bersifat formal  

Pembahasan ini bertujuan untuk mengkaji secara dalam hasil penelitian yang 

telah diperoleh melalui wawancara dengan Saifi Jola yang merupakan salah satu 

anggota JohnTralala serta dokumentasi pertunjukan dari media Youtube dan 

Tiktok. Pembahasan ini disinkronkan dengan teori dakwah kultural, teori 

komunikasi dakwah, dan teori akulturasi budaya yang telah diuraikan dalam bab 

dua, Serta diperkuat dengan temuan-temuan penelitian terdahulu pada bab satu. 

dalam perspektif teori dakwah kultural, dakwah dipahami sebagai proses 

penyampaian ajaran islam yang disesuaikan dengan konteks sosial dan budaya 

masyarakat setempat.  

Hasil penelitian menunjukkan bahwasanya praktik dakwah yang dilakukan 

oleh Grup John Tralala sejalan dengan pengertian dakwah kultural, yakni 

dakwah yang memanfaatkan budaya lokal sebagai media penyampaian pesan 

islam. Madihin juga digunakan sebagai seni pertunjukkan, namun sarana 

dakwah yang membumi dan nekat dengan kehidupan masyarakat banjar. Tujuan 

dakwah kultural sebagaimana dijelaskan dalam kajian teori adalah untuk 

menanamkan nila-nilai islam tanpa menimbulkan resistensi budaya serta tetap 

menjaga identitas lokal.  



66 
 

Temuan yang ditampilkan menunjukan bahwa tujuan tersebut diungkapkan 

dalam visi Grup John Tralala yang ingin melestarikan  madihin dan syair 

madihin yang tidak hanya bertujuan menghibur saja tetapi juga mengandung 

unsur pesan keagamaan, memperkuat kesesuaian antara praktik lapangan dan 

teori 

Langkah-langkah dakwah kultural yang meliputi pemahaman budaya lokal, 

pemilihan media yang tepat, penyampaian serta pesan secara kontekstual juga 

tampak dalam strategi John Tralala. Grup ini memahami karakter  masyarakat 

Banjar yang menyukai humor dan bahasa lokal. Sehingga pesan Islam yang 

disampaikan melalui syair madihin yang ringan, lucu, dan relevan dengan 

kehidupan sehari-hari. Strategi dakwah yang dilakukan oleh Grup John Tralala 

sejalan dengan teori yang menekankan pendekatan persuasif dan humanis. 

Dakwah yang tidak disampaikan secara etis, melainkan melalui sindiran halus, 

kritik sosial, dan humor. Pendekatan ini akan menjadikan pesan dakwah secara 

terasa lebih diterima dan tidak terasa digurui, sebagaimana prinsip dakwah 

kultural yang menempatkan budaya sebagai jambatan komunikasi.  

Dalam konteks teori dakwah komunikasi, dakwah dapat dipahami sebagai 

proses komunikasi yang melibatkan komunikator, pesan, media, komunikan, 

dan efek. Hasil penelitian menunjukan bahwa unsur-unsur komunikasi dakwah 

tersebut terpenuhi secara utuh dalam pertunjukan madihin John Tralala. Grup 

John Tralala berperan sebagai komunikator dan membawa perubahan sikap serta 

pemahaman sebagai efek terhadap dakwah 



67 
 

Pesan dakwah yang disampaikan melalui syair madihin ini mencakup 

dengan nilai akidah, syariah, dan akhlak. Hal ini sesuai dengan teori komunikasi 

dakwah yang menyampaikan pentingnya substansi dalam pesan Islam yang utuh 

dan seimbang. Namun, tayangannya dikemas dalam bahasa sederhana dan 

humoris, sehingga mudah dan dapat dipahami oleh masyarakat. Bentuk 

komunikasi dakwah yang digunakan oleh Grup John Tralala bersifat verbal dan 

non verbal.  

Komunikasi verbal diwujudkan melalui syair madihin yang di lantunkan 

dengan melalui bahasa Banjar dan bahasa Indonesia, sedangkan komunikasi 

nonverbal tampak dalam ekspresi wajah, gerak tubuh, irama tarbang, serta 

interaksi dengan penonton. Kombinasi ini memperkuat efektivitas pesan pada 

dakwah. Komunikasi dakwah persuasif juga menjadi ciri utama dalam 

pertunjukan madihin John Tralala. Persuasi ini dilakukan bukan dengan 

paksaan, tetapi melainkan dengan pendekatan emosional dan humor. Hal ini 

sesuai dengan teori komunikasi dakwah persuasif yang menekankan perubahan 

sikap melalui kesadaran dan ketertarikan audiens. 

Dalam teori akulturasi budaya, akulturasi dipahami sebagai proses 

pertemuan dua unsur budaya yang saling mempengaruhi tanpa menghilangkan 

identitas budaya asal. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa madihin Grup 

John Tralala merupakan bentuk nyata proses akulturasi antara ajaran Islam dan 

budaya Banjar. Nilai-nilai Islam disisipkan kedalam struktur madihin tanpa 

menghilangkan ciri-ciri khas kesenian tersebut. Karakteristik akulturasi budaya 

seperti selektivitas, adaptasi, dan keinginan tampak dalam praktik madihin Grup 



68 
 

John Tralala. Tidak semua unsur budaya luar dapat diterima, tetapi melainkan 

disesuaikan dengan nilai Islam dan budaya Banjar.  

Hal ini akan sejalan dengan teori yang menyatakan bahwa akulturasi terjadi 

secara bertahap-tahap dan harmonis. Syair madihin juga sebagai produk budaya 

lokal yang menjadi medium utama dalam proses akulturasi tersebut. Syair tidak 

hanya sebagai hiburan semata tetapi juga sebagai sarana internalisasi nilai-nilai 

agama lalu madihin juga berperan sebagai media dakwah yang berbasis budaya. 

Hasil penelitian ini juga memperkuat temuan penelitian-penelitian terdahulu 

yang menyatakan bahwa dakwah berbasis dengan seni tradisional yang dapat 

lebih muda diterima.  

Penelitian sebelumnya juga mengatakan bahwasanya seni lokal juga mampu 

menjadi media dakwah yang efektif karena memiliki kedekatan emosional 

dengan audiens, sebagaimana juga ditemukan dalam penelitian ini. 

Dokumentasi video dari sosial media seperti Youtube dan TikTok dapat 

menampilkan konsistensi John Tralala dalam menyampaikan pesan madihin, 

baik secara konteks acara sosial, hiburan, maupun konten digital. Hal ini 

menunjukan bahwa dakwah kultural tidak terbatas dalam ruang fisik, tetapi juga 

dapat mampu beradaptasi dengan ruang digital.  

Pemanfaatan dalam media sosial sebagai sarana dakwah dapat memperkuat 

teori komunikasi dakwah modern yang menekankan pentingnya media sarana 

sebagai saluran pesan. John Tralala mampu memanfaatkan media digital 

sehingga dakwah dapat terjalankan dengan kontekstual dan relevan. Konten 



69 
 

yang terdapat syair madihin yang membahas kritik sosial media seperti perilaku 

bermuka dua, etika pergaulan, maka syair yang terdapat konten tersebut tidak 

hanya bersifat normatif tetapi juga responsif terhadap realitas sosial. 

Hal ini sesuai dengan tujuan dakwah kultural yang ingin membangun kesadaran 

sosial masyarakat. Respon masyarakat yang positif terhadap madihin John Tralala 

ini menunjukkan efektivitas komunikasi dakwah yang dilakukan. Penonton tidak 

hanya menghibur tetapi juga memperoleh pesan moral yang dapat diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari. Secara teoritis, temuan ini dapat memperkuat pandangan 

bahwa dakwah kultural merupakan pendekatan yang relevan dalam masyarakat 

multikultural. Dakwah yang menghargai budaya lokal cenderung sangat dapat 

diterima dan berkelanjutan. 

Keterlibatan emosi audiens melalui humor dan bahasa lokal juga mendukung 

teori komunikatif efektif yang menekankan pentingnya kedekatan emosional antara 

komunikator dan komunikan, maka hasil penelitian ini juga menunjukan adanya 

keselarasan yang kuat antara praktik dakwah madihin John Tralala dengan teori 

dakwah kultural, komunikasi dakwah, dan akulturasi budaya. Dakwah kultural 

melalui seni madihin memiliki potensi yang signifikan terhadap pelestarian seni 

tradisional Banjar. Pemanfaatan madihin sebagai media dakwah memberikan ruang 

hidup bagi seni tersebut agar tetap eksis di tengah perubahan sosial dan budaya. 

Seni madihin tidak hanya dilestarikan sebagai warisan budaya, tetapi juga diberi 

makna baru melalui integrasi nilai-nilai keislaman. 



70 
 

Implikasinya terlihat dari meningkatnya penerimaan masyarakat terhadap 

pertunjukan madihin yang memuat dakwah. Seni tradisional tidak lagi dipandang 

sebagai hiburan semata, tetapi sebagai media yang memiliki nilai edukatif dan 

religius. Kondisi ini membuka peluang bagi potensi seni madihin di tengah 

masyarakat modern. Melalui madihin juga mendorong munculnya kesadaran 

kolektif akan pentingnya menjaga identitas budaya lokal. Seni tradisional menjadi 

bagian dari proses pembinaan moral dan spiritual masyarakat, sehingga memiliki 

fungsi ganda, yaitu sebagai media dakwah dan sarana pelestarian budaya. 

Pembahasan ini menegaskan bahwa madihin bukan hanya sekedar warisan 

budaya, tetapi juga media dakwah islam yang strategis, persuasif, dan 

kontekstual. Secara keseluruhan,integrasi antara teori dan temuan di lapangan 

bahwa Grup John Tralala berhasil menjadikan syair madihin sebagai sarana 

dakwah Islam yang efektif sekaligus sebagai upaya pelestarian budaya Banjar.   

Pendekatan dakwah yang dilakukan oleh Grup John Tralala melalui kesenian 

madihin Banjar dapat dipahami sebagai penerapan dakwah kultural sebagaimana 

dikemukakan dalam kajian dakwah Islam. Penekanan budaya dakwah terhadap 

pentingnya memahami kondisi sosial dan budaya masyarakat sebagai sasaran 

dakwah agar pesan keislaman dapat diterima secara efektif. Dalam konteks ini, 

madihin berfungsi sebagai media dakwah yang telah menyatu dengan kehidupan 

masyarakat Banjar, sehingga pesan Islam tidak hadir sebagai sesuatu yang asing, 

melainkan sebagai bagian dari realitas sosial mereka. 



71 
 

Jika dikaitkan dengan teori komunikasi dakwah, strategi yang digunakan oleh 

Grup John Tralala menunjukkan penerapan komunikasi persuasif. Pesan dakwah 

tidak disampaikan secara langsung dalam bentuk ceramah atau instruksi normatif, 

tetapi melalui humor, sindiran, dan narasi sosial yang dekat dengan pengalaman 

penonton. Pola komunikasi ini memungkinkan terjadinya proses penerimaan pesan 

secara sukarela, dimana audiens tidak hanya menjadi pendengar yang pasif, tetapi 

juga melakukan refleksi terhadap pesan yang disampaikan. Hal ini sejalan dengan 

pandangan komunikasi dakwah yang efektivitas pesan melalui pendekatan yang 

dialogis dan komunikatif. 

Penggunaan bahasa Banjar sebagai bahasa utama dalam pertunjukan madihin 

juga dapat dijelaskan melalui perspektif komunikasi dakwah. Bahasa lokal 

berfungsi sebagai sarana untuk membangun kedekatan emosional antara 

pendakwah dan masyarakat. Dalam teori komunikasi, kesamaan kode bahasa antara 

komunikator dan komunikan akan mempermudah proses kemudahan pesan. 

Dengan menggunakan bahasa Banjar, pesan dakwah menjadi lebih mudah 

dipahami dan terasa relevan dengan kehidupan masyarakat setempat. Pada saat 

yang sama, buruknya penggunaan bahasa Indonesia dalam situasi tertentu 

menunjukkan kemampuan adaptasi dakwah terhadap audiens yang beragam. 

Dari sudut pandang teori akulturasi budaya, dakwah melalui madihin Grup John 

Tralala mencerminkan proses pertemuan antara nilai-nilai Islam dan budaya Banjar 

yang berlangsung secara harmonis. Nilai-nilai Islam tidak disampaikan dengan cara 

meniadakan unsur-unsur budaya lokal, tetapi diintegrasikan ke dalam bentuk seni 



72 
 

tradisional yang sudah dikenal oleh masyarakat. Proses ini menunjukkan bahwa 

Islam hadir sebagai nilai yang menyuburkan budaya, bukan menggantikannya. 

Akulturasi semacam ini memungkinkan masyarakat menerima ajaran Islam tanpa 

mengalami benturan budaya. 

Lebih lanjut, nilai-nilai dakwah yang terkandung dalam syair madihin dapat 

dimaknai sebagai wujud internalisasi ajaran Islam melalui media budaya. Nilai 

keimanan, ibadah, dan akhlak disampaikan secara implisit melalui syair dan humor, 

sehingga pesan dakwah tidak terasa menggurui. Dalam perspektif dakwah kultural, 

pendekatan ini dinilai efektif karena pesan agama yang disampaikan sesuai dengan 

karakter masyarakat yang menjadi sasaran dakwah. 

Dengan demikian, pembahasan ini menunjukkan bahwa dakwah Islam 

melalui madihin Banjar yang dilakukan oleh Grup John Tralala tidak hanya 

berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media komunikasi dakwah yang 

efektif dan kontekstual. Melalui pendekatan budaya, komunikasi persuasif, serta 

proses akulturasi yang harmonis, madihin mampu menjadi sarana penyampaian 

nilai-nilai Islam yang relevan dengan kehidupan masyarakat Banjar. 

 

 

 

 

 


