BAB IV

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

A. Profil Grup JohnTralala

Gambar 4 1 profil akun madihin John Tralala

Grup John Tralala merupakan salah satu grup seni madihin yang
memiliki pengaruh besar di Kalimantan Selatan. Grup ini dipimpin oleh
almarhum H. Yusran Effendi yang dikenal secara luas dan memiliki nama
panggung John Tralala, melalui kreativitas, kemampuan bahasa, serta humor
khas Banjar beliau berhasil mengangkat kesenian madihin ke tingkat nasional

tanpa meninggalkan identitas budaya lokal.

Grup John Tralala mulai aktif pada awal tahun 1980-an, sebagai wujud
cinta terhadap seni tradisional pelestarian budaya Banjar sekaligus media
penyampaian pesan-pesan keislaman. Madihin yang mereka bawakan tidak
hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana dakwah kultural

yang disampaikan secara santai, komunikatif, dan dekat dengan kehidupan

44



masyarakat. Setelah wafatnya John Tralala pada tahun 2018, estafet
kepemimpinan grup ini dilanjutkan oleh putranya, Hendra Tralala, bersama

anggota lainnya.

Secara bentuk pertunjukan, Grup JohnTralala memiliki ciri khas pada
penggunaan alat musik tarbang yang dinamis, syair yang jenaka, serta
kemampuan improvisasi yang tinggi. Selain itu grup John Tralala mempunyai
keunikan penggunaan strategi campur kode bahasa, yaitu percampuran
penggunaan bahasa Banjar dan bahasa Indonesia untuk menyesuaikan dengan
latar penonton, ketika mereka tampil di Kalimantan Selatan mereka memakai
bahasa Banjar, dan ketika mereka tampil di luar Kalimantan mereka memakai
bahasa Indonesia untuk menyesuaikan bahasa agar pesan yang disampaikan
sampai kepada para pendengar dan juga mudah di pahami. Grup John Tralala
tidak hanya dilihat dari dokumentasi yang beredar tetapi mereka juga sering

diundang dalam berbagai acara formal maupun nonformal.

Kehadiran Grup John Tralala selalu dinantikan dalam berbagai acara, baik

acara formal maupun non formal, karena selain menghibur mereka juga

membawakan pesan-pesan pembinaan moral yang sangat relevan dengan

kehidupan masyarakat Banjar. Kombinasi ini merupakan kombinasi hiburan dan

dakwah yang menjadi ikon penting dalam pelestarian madihin. Secara keseluruhan,

grup John Tralala merupakan seniman yang berhasil dalam mempertahankan

budaya tradisional sekaligus menjadikan sebagai medium dakwah yang efektif dan

sebagai agen penyampaian nilai-nilai keislaman melalui pendekatan budaya lokal.

Dalam struktur pertunjukannya, Grup John Tralala memiliki alur penyajian yang

45



relatif teratur dan mudah dikenali oleh penonton. Pertunjukan madihin biasanya
diawali dengan salam pembuka, dilanjutkan dengan pengantar syair yang berisi
pengenalan tema, kemudian masuk pada bagian inti yang memuat isi pesan, dan
ditutup dengan penegasan atau kesimpulan dalam bentuk penutup syair. Struktur
ini membantu audiens memahami arah pesan yang disampaikan sekaligus menjaga

ritme pertunjukan agar tetap menarik dari awal hingga akhir.

Grup John Tralala sering tampil dalam berbagai konteks sosial masyarakat
Banjar, seperti acara pernikahan, peringatan hari besar Islam, kegiatan
pemerintahan, hingga festival seni dan budaya. Keberagaman konteks penampilan
tersebut menunjukkan bahwa madihin yang dibawakan oleh Grup John Tralala
bersifat fleksibel dan dapat menyesuaikan diri dengan kebutuhan acara.
Penyesuaian ini terlihat dari pemilihan tema syair yang relevan dengan tujuan

kegiatan, tanpa menghilangkan ciri khas madihin sebagai seni tutur tradisional.

Dari sisi penerimaan masyarakat, Grup John Tralala memperoleh respon yang
positif dari berbagai lapisan, baik masyarakat tua maupun generasi muda. Hal ini
terlinat dari antusiasme penonton yang tetap tinggi dalam setiap penampilan
mereka. Keberhasilan ini menunjukkan bahwa madihin yang dibawakan tidak
dianggap sebagai kesenian yang ketinggalan jaman, melainkan sebagai bentuk
ekspresi budaya yang masih relevan dan mampu beradaptasi dengan perubahan

sosial.

Keberadaan Grup John Tralala juga memperkuat posisi madihin sebagai

identitas budaya masyarakat Banjar. Melalui konsistensi dalam menampilkan dan
46



menjaga kualitas pertunjukan, Grup John Tralala turut berkontribusi dalam
mempertahankan eksistensi madihin di tengah arus globalisasi budaya. Dengan
demikian, kelompok ini tidak hanya dianggap sebagai pelaku seni, tetapi juga
sebagai bagian dari upaya kolektif masyarakat Banjar dalam menjaga

keberlangsungan budaya lokal.

B. Hasil Penelitian

1. Hasil Wawancara dengan Grup John Tralala

Madihin merupakan seni tutur tradisional yang berasal dari masyarakat Banjar
di Kalimantan Selatan. Kesenian ini disampaikan secara lisan dengan iringan alat
musik sederhana yang disebut tarbang, sejenis rebana. Dari sisi historis, madihin
diperkirakan telah berkembang sejak abad ke-19, bahkan diyakini muncul lebih

awal sebagai bagian dari tradisi lisan yang hidup di tengah masyarakat Banjar.

Secara etimologis, istilah madihin berasal dari kata madah dalam bahasa Arab
(madh), yang bermakna pujian atau nasihat. Asal-usul istilah tersebut menunjukkan
bahwa madihin sejak awal tidak hanya berfungsi sebagai hiburan semata,
melainkan juga sebagai sarana penyampaian pesan-pesan moral, sosial, dan
keagamaan kepada masyarakat. Pada masa awal perkembangannya, madihin
dimanfaatkan sebagai media dakwah Islam dengan menyampaikan ajaran agama
melalui bahasa yang sederhana dan mudah dipahami. Selain itu, madihin juga

berperan sebagai media pendidikan sosial yang menanamkan nilai-nilai adab, etika,

47



serta kearifan lokal. Dalam praktiknya, madihin kerap ditampilkan sebagai hiburan

rakyat pada berbagai acara adat, perayaan, dan kegiatan sosial masyarakat.

Perkembangan madihin berlangsung cukup pesat, baik di lingkungan keraton
maupun di kalangan masyarakat Banjar secara luas, hingga akhirnya menyebar ke
berbagai lapisan sosial. Ciri utama madihin terletak pada penggunaan pantun atau
syair berima yang disampaikan secara spontan, komunikatif, serta disertai unsur
humor dan kritik sosial yang disampaikan secara halus. Seiring dengan
perkembangan zaman, fungsi madihin mengalami perluasan. Madihin tidak lagi
terbatas sebagai media dakwah dan nasihat, tetapi juga berkembang menjadi bentuk
seni pertunjukan yang populer. Selain itu, madihin mulai tampil dalam berbagai
media modern, seperti radio, televisi, serta festival-festival budaya. Dalam konteks
perkembangan modern, salah satu tokoh yang berperan penting dalam
mempopulerkan madihin adalah John Tralala. Melalui kiprahnya, madihin berhasil
diperkenalkan ke tingkat nasional tanpa menghilangkan ciri khas dan identitas

budaya Banjar.

Berdasarkan hasil wawancara bersama anggota Grup John Tralala, dan
diperoleh informasi bahwa kesenian madihin tidak hanya dimaknai sebagai
sarana hiburan semata, tetapi juga sebagai media dakwah Islam yang
berlandaskan budaya lokal Banjar. Madihin dinilai efektif dalam menyampaikan
pesan-pesan keislaman karena memiliki kedekatan emosional dengan

masyarakat. Kedekatan tersebut terbangun melalui penggunaan bahasa Banjar,

48



gaya humor khas daerah, serta tema-tema syair yang bersumber dari realitas

kehidupan sosial masyarakat Banjar.

Grup John Tralala menegaskan bahwa tujuan utama mereka dalam
menjaga dan mengembangkan kesenian madihin adalah sebagai upaya
pelestarian budaya Banjar yang sekaligus dimanfaatkan sebagai media
penyampaian nilai-nilai Islam. Dakwah melalui madihin dipahami sebagai
bentuk penyampaian ajaran Islam yang tidak bersifat formal dan menggurui.
Pesan dakwah disampaikan secara santai, komunikatif, dan dekat dengan
kehidupan masyarakat sehari-hari, sehingga lebih mudah diterima oleh berbagai

kalangan.

Menurut keterangan salah satu narasumber, dakwah yang dikemas melalui
seni tradisional dianggap lebih efektif dan mudah diterima oleh masyarakat
dibandingkan dengan dakwah yang disampaikan secara tradisional karena dianggap
lebih efektif dibandingkan dakwah yang disampaikan secara formal dan cenderung

kaku. Saifi Jola selaku anggota Grup John Tralala juga mengungkapkan:

“Kami ingin madihin ini bukan hanya bahan lucu-lucuan saja, tetapi juga
ada pesan agama di dalamnya, jadi saat mereka terhibur tetapi juga ingat nilai

Islam 2.

Pernyataan tersebut diartikan bahwa madihin tidak hanya bahan lucu-lucuan
saja, tetapi mereka juga ingin di madihin tersebut juga ada unsur pesan agama dalam

pertunjukan mereka jadi disaat mereka menghibur para masyarakat, masyarakat

33 Saifi Jola, “Anggota grup John Tralala,” 13 November 2025.
49



juga ingat dengan nilai-nilai Islam, Grup John Tralala juga menunjukkan bahwa
madihin diposisikan sebagai bentuk dakwah kultural yang menggabungkan unsur
hiburan dan edukasi keagamaan secara seimbang. Dalam pelaksanaannya, Grup
John Tralala berusaha menghindari penyampaian pesan yang bernuansa
menghakimi. Sebaliknya, nilai-nilai keislaman disampaikan melalui humor,
sindiran ringan, serta cerita-cerita sederhana yang dekat dengan pengalaman hidup

masyarakat.

Hasil wawancara juga mengungkapkan bahwa Grup John Tralala memiliki
kesadaran yang cukup tinggi terhadap perkembangan zaman, terutama terkait
perubahan media komunikasi. Mereka memahami bahwa dakwabh tidak lagi terbatas
pada pertunjukan langsung di panggung, tetapi juga perlu memanfaatkan ruang
digital agar dapat menjangkau khalayak lebih luas. Oleh karena itu, pertunjukan
madihin direkam dan dipublikasikan melalui berbagai platform media sosial,

narasumber juga menyampaikan,

“Sekarang kami juga aktif di media sosial, agar anak muda kenal madihin

dan tahu isinya juga ada unsur dakwahnya” 3*

Walaupun memanfaatkan media sosial sebagai sarana penyebaran, Grup
John Tralala tetap berupaya mempertahankan identitas budaya Banjar dalam setiap
penampilannya. Penggunaan bahasa Banjar, irama terbang, serta struktur madihin

tetap dijaga sebagai ciri khas utama. Media digital ini hanya untuk difungsikan

34 Jola, “Strategi Dakwah Syair Madihin.”
50



sebagai alat distribusi, bukan sebagai sarana untuk mengubah substansi budaya

maupun pesan dakwah yang ingin disampaikan.

Dengan demikian, proses modernisasi media tidak menghilangkan akar
tradisi yang melekat pada kesenian madihin. Nilai-nilai Islam yang termuat dalam
syair madihin mencakup antara lain; akidah, syariah, dan akhlak. Aspek akidah
diwujudkan melalui ajakan untuk senantiasa mengingat Allah, bersyukur atas
nikmat yang diberikan, serta menyadari keterbatasan manusia sebagai makhluk
ciptaan. Nilai syariah juga disampaikan melalui nasihat mengenai pentingnya
menjalankan ibadah, seperti shalat, zakat, sedekah. Seta menjauhi perbuatan
maksiat. Sementara itu, nilai akhlak menjadi unsur yang paling dominan, antara lain
berupa ajakan untuk menjaga sopan santun, menghormati orang tua, menjaga tutur

kata, serta membangun hubungan sosial yang harmonis.

Penyampaian nilai-nilai tersebut dilakukan secara kontekstual dengan
menyesuaikan kondisi sosial yang tengah dihadapi masyarakat. Grup John Tralala
kerap mengangkat isu-isu sosial dalam syair madihin, seperti menurunnya
kepedulian sosial, perubahan perilaku generasi muda, serta dampak negatif
pergaulan bebas. Kritik sosial tersebut disampaikan dengan pendekatan harmonis
dan tidak secara frontal, sehingga dapat diterima oleh penonton tanpa menimbulkan
resistensi. Bahasa Banjar menjadi salah satu unsur penting dalam strategi
komunikasi dakwah yang diterapkan oleh Grup John Tralala. Penggunaan bahasa
lokal dinilai mampu membangun kedekatan emosional antara pemadihin dan
audiens, Namun demikian, untuk penonton yang diluar dari wilayah Banjar, maka

dilakukan dengan penyesuaian dengan menggunakan bahasa Banjar dan bahasa
51



Indonesia, disertai penjelasan singkat agar pesan yang disampaikan tetap dapat

dipahami. Saifi Jola juga menyatakan:

”Amun kami tampil di luar Kalimantan tapi nang nonton lain bubuhan Banjar kami
menyesuaikan jua jadi Bahasa Indonesia, sambil begimitan sekira yang lain tetap

paham jua”

Dalam wawancara ini Saifi Jola menyatakan bahwa jika Grup John Tralala
tampil di luar Kalimantan, tetapi ada penonton yang bukan masyarakat Banjar,
Grup John Tralala menampilkan penampilan mereka dengan berbahasa Indonesia,
karena mereka menyesuaikan tempat dan masyarakat, mereka juga menampilkan
nya dengan secara perlahan-lahan agar yang lain juga paham. Hal ini menunjukkan
bahwa dakwah melalui madihin ini bersifat inklusif dan terbuka bagi seluruh
lapisan masyarakat. Humor improvisasi menjadi kekuatan utama dalam
pertunjukkan madihin yang dibawakan oleh Grup John Tralala. Kemampuan
berimprovisasi memungkinkan mereka menyesuaikan syair dengan situasi, kondisi,
serta karakter penonton yang dihadapi. Dengan demikian, pertunjukkan madihin
terasa lebih hidup dan relevan dengan realitas sosial masyarakat. Humor tidak
hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana efektif untuk
menyampaikan pesan dakwah secara halus dan persuasif. Selain tampil dalam

berbagai acara hiburan.

Grup John Tralala juga aktif terlibat dalam kegiatan sosial dan keagamaan,
seperti Safar Amal. Dalam kegiatan itu madihin Grup John Tralala juga tidak hanya

berperan sebagai hiburan saja tetapi mereka juga ikut beramal melalui penampilan

52



dan sekaligus mereka mengajak masyarakat agar ikut juga berpartisipasi dalam
kegiatan beramal. Para anggota memandang keterlibatan tersebut sebagai bentuk
dakwah sosial yang nyata, karena dapat menumbuhkan rasa solidaritas dan

kepedulian sosial ditengah masyarakat.

Tantangan utama madihin yang dihadapi oleh Grup John Tralala dalam
mempertahankan eksistensi madihin adalah banyaknya persaingan dengan hiburan
modern serta menurunnya minat generasi anak muda terhadap seni tradisional.
Namun demikian, tantangan terebut dihadapi dengan upaya inovasi yang tetap

berlandaskan pada nilai-nilai tradisi, saifi jola juga menyampaikan:

“Anak jaman wahini lebih ketuju dunia hiburan modern, dari pada tradisi bahari,
jadi mau kada mau kami harus lebih kreatif sekira madihin kada kalah jua lawan

tradisi modern kaya wahini”

Pernyataan ini mencerminkan bahwasannya adanya kesadaran akan
pentingnya menjaga keseimbangan antara inovasi dan pelestarian budaya, respon
masyarakat terhadap dakwah melalui madihin pada umumnya bersifat positif.
Penonton tidak hanya memperoleh hiburan, tetapi juga mendapatkan pesan moral
dan keagamaan yang merasa bangga terhadap budaya Banjar karena madihin
mampu menjadi peran sebagai sarana penguatan identitas budaya sekaligus

penanaman nilai-nilai islam. Salah satu narasumber menyatakan:

“Orang pun juga bangga dengan budaya Banjar tapi tahu juga dengan agama”

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa Grup John Tralala

berhasil mengintegrasikan dakwah Islam dengan budaya lokal Banjar melalui syair

53



madihin. Kesenian ini tidak hanya berfungsi sebagai media hiburan, tetapi juga
sebagai sarana dakwah yang efektif, persuasif, dan kontekstual. Pendekatan ini juga
diterapkan memungkinkan nilai-nilai keislaman disampaikan tanpa menghilangkan
identitas budaya lokal, sehingga pesan dakwah dapat diterima secara luas oleh

masyarakat.

2. Bentuk Syair Madihin oleh Grup John Tralala
Selain hasil penelitian saya secara wawancara, saya juga memiliki hasil

penelitian berupa dokumentasi seperti berikut:

a. Pertunjukkan Kesenian Madihin dalam kegiatan Safar Amal

Kesenian Madihin Bersama Jhon Tralala...

@Undule_Basarang_Official 358 x ditonton 2 thn lalu ...selengkapnya

Gambar 4 2 YouTube: pertunjukan kesenian madihin dalam kegiatan Safar Amal

Berdasarkan dokumentasi dalam pertunjukkan Grup John Tralala pada
Safar Amal, terlihat secara nyata bahwa kesenian madihin ini tidak hanya untuk

hiburan saja, tetapi juga memiliki peran yang strategis untuk berdakwah islam

54



dalam berbasis budaya lokal. Pertunjukkan tersebut berlangsung di atas panggung
terbuka dan dihadiri oleh masyarakat dari berbagai kalangan, yang menunjukkan
bahwa madihin tersebut masih mempunyai daya Tarik yang kuat sebagai media
komunikasi sosial dan keagamaan. Dalam dokumentasi ini, Grup JohnTralala
tampil dengan menggunakan busana khas Banjar dan memainkan alat music
Tarbang sebagai pengiring syair madihin. Hal ini menegaskan bahwa unsur-unsur
budaya lokal tetap terpelihara dengan konsisten, walaupun pertunjukkan dilakukan
secara dalam konteks kegiatan keagamaan seperti Safar Amal. Keberadaan elemen
budaya ini akan memperkuat identitas madihin sebagai bentuk seni tradisional

Banjar yang akan terus hidup dan terus dipraktekkan.

Acara Safar Amal ini menjadi konteks pertunjukkan madihin menampilkan
adanya integrasi dakwah. Madihin ini tidak hanya berisikan syair madihin saja
melainkan ajakan dan partisipasi agar masyarakat ikut serta dalam kegiatan
tersebut. Dengan demikian, dakwah tidak hanya terhenti pada penyampaian pesan
saja tetapi disampaikan dengan gaya yang santai, asik, dan komunikatif. Para
pemadihin juga langsung berinteraksi dengan penonton, menyelipkan humor, serta
menyesuaikan isi syair dengan situasi dan kondisi penonton. Interaksi ini
menciptakan suasana yang akrab dan tidak kaku, sehingga target dakwah dan pesan

keagamaan dapat diterima tanpa terasa kesan mengguruli.

Pertunjukkan madihin dalam acara tersebut juga menunjukkan kemampuan
grup John Tralala dalam konteks sosial. Syair yang disampaikan tidak hanya berisi
nasihat umum, tetapi juga ada nilai-nilai dalam pentingnya berbagi, bersedekah,

dan membantu sesame lain. Hal ini selaras dengan tujuan utama Safar Amal sebagai
55



kegiatan keagamaan yang tekanan nya yang memiliki nilai solidaritas dan

kepedulian sosial.

Penggunaan bahasa Banjar dalam pertunjukkan tersebut menjadi faktor
penting dalam membangun kedekatan emosional terhadap masyarakat. Bahasa
lokal tidak hanya berfungsi sebagai alat komunikasi, tetapi juga sebagai simbol
identitas budaya yang memperkuat rasa kebersamaan antara pemadihin dan
penonton. Namun demikian, berdasarkan hasil wawancara sebelumnya dalam
beberapa bagian dalam pertunjukkan mereka, Grup John Tralala menyisipkan
Bahasa Indonesia agar memastikan pesan dapat dipahami jikalau ada penonton
yang diluar Banjar yang hadir dalam kegiatan acara tersebut. Dokumentasi visual
juga menampilkan antusiasme penonton yang cukup tinggi, masyarakat terlihat
menyimak pertunjukkan dengan penuh perhatian, bahkan juga banyak yang tertawa
dan merespon langsung syair yang dibawakan, respon ini menjadi indikator bahwa
madihin masih relevan sebagai media dakwah dan mampu menarik minat ditengah

masyarakat dalam maraknya hiburan modern.

Kehadiran madihin dalam Safar Amal menunjukkan bahwa seni tradisional
dapat berfungsi sebagai penghubung antara kegiatan keagamaan dan budaya lokal.
Madihin akan menjadi jembatan sebagai menghubungkan pesan-pesan islam
melalui konteks Banjar, sehingga dakwah tidak terasa asing bahkan dipaksakan.
Selain itu, pertunjukkan madihin dalam acara ini sebagai sarana edukasi keagamaan
secara non formal, tetapi terdapat pesan ibadah, akhlak, kepedulian sosial yang
disampaikan secara ringan dan menyenangkan, sehingga lebih mudah diingat dan

dipahami oleh masyarakat. Dari sisi dakwah kultural, dokumentasi ini juga
56



menampilkan terjadinya proses akulturasi antara nilai-nilai Islam dan Budaya
Banjar, unsur budaya lokal juga tetap dipertahankan, sementara nilai-nilai Islam
disisipkan dan diinternalisasikan melalui syair madihin. Proses ini berlangsung
tanpa menghilangkan identitas dari budaya asalnya. Pertunjukkan madihin juga
menunjukkan bahwa dakwah tidak hanya di masjid atau pengajian saja, dakwah
juga dapat dilakukan di ruang publik dengan pendekatan seni dan budaya, sehingga

jangkauannya menjadi luas dan beragam.

Berdasarkan bentuk syair madihin ini, dapat dipahami bahwa kehadiran
Grup John Tralala dalam acara ini madihin dapat menjadi media dakwah yang
efektif karena mampu menyentuh aspek emosional, sosial, dan budaya masyarakat
secara bersamaan, dokumentasi ini juga memperkuat temuan bahwa Grup John
Tralala konsisten juga menjalankan peran ganda yaitu sebagai pelaku seni budaya
dan komunikator dakwah, peran kedua ini juga dijalankan secara seimbang,
sehingga tidak saling meniadakan melainkan saling menguatkan. Dalam konteks
pelestarian budaya, madihin menjadi bukti bahwa seni tradisional memiliki ruang
hidup ditengah masyarakat, keterlibatan madihin dalam kegiatan keagamaan
mampu memperluas fungsi sekaligus makna dalam kehidupan sosial masyarakat
Banjar. Dari sudut pandang komunikasi dakwah, penggunaan humor, improvisasi,
dan interaksi langsung dengan penonton terbukti mampu menciptakan suasana yang
kondusif bagi komunikasi dakwah. Dakwah tidak hanya disampaikan satu arah saja

tetapi melainkan dialogis dan partisipatif.

Kegiatan safar amal yang diiringi pertunjukkan madihin juga menunjukan

adanya sinergi antara dakwah spiritual dan dakwah sosial. Berdasarkan
57



dokumentasi pertunjukkan safar amal madihin yang dibawakan oleh Grup John
Tralala memperkuat hasil penelitian bahwa madihin juga merupakan media dakwah
Islam yang efektif dan relevan. Seni tradisional ini mampu mengembangkan budaya
tanpa menghilangkan jati budayanya. Dengan demikian, keberadaan madihin tidak
hanya menyuburkan kegiatan tersebut secara artistik, tetapi juga memperdalam
makna dakwah yang disampaikan, madihin menjadi simbol harmonisasi antara
Islam dan budaya lokal Banjar yang terus hidup dan berkembang ditengah

masyarakat.

b. Konten Madihin di Tik Tok Hendra John Tralala

M a d -i h 'i n s h ow Pertunjukan Madihin

_am@mg@%ggt Y |
qmﬂ*@_q 5\\ Ry

AJmo

= \ il 4
{ x
N UsiAs GAMPANG "7." :
\ANG

John Tralala Gruop John Tralala Gruop

lT@;]']C'J ‘

Gambar 4 3 pertunjukan madihin pada akun TikTok Hendra John Tralala

Berdasarkan dokumentasi berupa konten madihin yang diunggah
melalui dari akun Tiktok Hendra Jhon Tralala, terlihat bahwa Grup John Tralala

tidak hanya memanfaatkan panggung pertunjukkan secara langsung sebagai

58



media dakwah, tetapi juga aktif dalam menggunakan media sosial sebagai ruang
dakwah, konten tersebut menampilkan pertunjukkan madihin yang dibawakan
oleh Hendra Tralala juga bersama Yuanda Tralala yang merupakan anggota
Grup John Tralala juga dengan tema kritik sosial tentang perilaku seseorang
yang bermuka dua dalam pergaulan, yang disampaikan melalui syair, irama

tarbang, dan humor Khas Banjar.

Pemilihan media tiktok sebagai sarana penyampaian dakwah
menunjukkan adanya kesadaran John Tralala terhadap perubahan pola konsumsi
hiburan masyarakat lebih khususnya terhadap generasi anak muda jaman
sekarang. Media sosial dipandang sebagai ruang strategis untuk memperluas
jangkauan madihin sekaligus memperkenalkan seni tradisional yang ada di

banjar kepada para pendengar secara lebih luas.

Pemilihan media TikTok sebagai sarana penyampaian dakwah
menunjukkan adanya kesadaran Grup John Tralala terhadap perubahan pola
konsumsi hiburan masyarakat, khususnya anak muda, media sosial merupakan
ruang strategis untuk memperluas jangkauan madihin, dalam konteks tersebut
madihin ini dijadikan dengan format yang lebih singkat dan padat,
menyesuaikan dengan karakteristik media TikTok yang mengutamakan durasi

yang pendek tetapi tetap menarik.

Meskipun demikian, madihin tetap dipertahankan melalui pembukaan,
penyampaian isi, hingga penutup yang pastinya mempunyai pesan moral dan

keagamaan. Tema tentang teman yang bermuka dua ini dipilih karena dekat

59



realitas sosial masyarakat. Perilaku ini dinyatakan sebagai sikap yang tidak baik,
tidak jujur, suka berpura-pura baik di depan namun berkata lain dibelakang.
Kritik tersebut disampaikan secara halus melalui humor dan sindiran, sehingga
tidak terasa secara menghakimi, namun tetap memiliki nilai pesan etis yang

sangat kuat.

Dalam syair madihin tersebut, Grup John Tralala menekankan
pentingnya kejujuran dan ketulusan dalam menjalin hubungan sosial, nilai
akhlak menjadi inti pesan dakwah, khususnya ajaran untuk menjaga lisan,
bersikap amanah, dan menghindari adanya sifat munafik. Pesan ini disampaikan
melalui bahasa Banjar yang luas dan dapat dipahami oleh masyarakat.
Penggunaan bahasa Banjar dalam konten TikTok tersebut menjadi ciri utama

pertunjukkan madihin John Tralala.

Bahasa lokal tidak hanya berfungsi sebagai alat komunikasi saja juga
sebagai identitas budaya yang akan memperkuat pesan dakwah. Hal ini
menunjukan bahwa walaupun medium dakwah berubah tetapi akar budaya tetap
dijaga secara konsisten. Humor ini akan menjadi strategi dakwah dalam
menyampaikan kritik sosial pada konten tersebut. Sindiran tentang perilaku
bermuka dua disampaikan melalui kelucuan bersamaan permainan Kkata,
sehingga dapat mampu mengundang tawa sekaligus refleksi diri bagi penonton.
Konten madihin di TikTok ini juga menunjukan adanya adaptasi gaya
penyampaian pesan agar sesuai dengan karakter audiensi digital. Bahasa yang

digunakan secara sederhana, tempo penyampaian lebih cepat, dan pesan

60



disampaikan secara langsung tanpa mengurangi substansi nilai dakwah yang

ingin disampaikan.

Melalui konten tersebut, Grup John Tralala menunjukan bahwa dakwah
Islam dapat dikemas secara kreatif sekaligus kontekstual tanpa harus
meninggalkan nilai-nilai keislaman. Pesan tentang kejujuran dan integritas
moral juga dapat disampaikan dengan cara yang lebih ringan, sehingga dapat
diterima oleh berbagai kalangan usia. Respon audiens di media terhadap konten
media pun juga umumnya positif. Banyak penonton yang merasa pesan madihin
relevan sesuai dengan kehidupan sehari-hari. Khususnya dalam pergaulan
sosial. Hal ini juga menunjukan bahwa madihin dapat menjadi refleksi sosial
yang efektif di ruang nyata maupun di ruang digital, konten ini juga
memperlihatkan fungsinya madihin sebagai kontrol sosial, dan kritik terhadap
konten madihin yang perilaku bermuka dua ini tidak ditujukan kepada individu
tertentu, melainkan sebagai pengingat untuk masyarakat lebih berhati-hati

dalam bersikap dan menjaga etika pergaulan yang sesuai dengan ajaran Islam.

Konteks konten TikTok ini mencerminkan proses akulturasi antara
budaya lokal Banjar dan Media modern. Unsur budaya juga tetap dipertahankan,
sementara media digital juga dijadikan sebagai sarana baru untuk
menyampaikan pesan keislaman. Proses ini berlangsung tanpa menghilangkan
identitas budaya madihin itu sendiri. Keberadaan konten madihin di media sosial
juga berkontribusi dalam upaya pelestarian budaya Banjar. Melalui media
platform digital, madihin tidak hanya dinikmati oleh masyarakat lokal, tetapi

juga dapat dikenal oleh masyarakat luar daerah, bahkan lintas generasi. Nilai-
61



nilai akhlak yang disampaikan dalam konten ini menjadi bukti bahwa dakwah
melalui seni tradisional mampu menyentuh aspek-aspek moral masyarakat
secara efektif. Pesan tentang pentingnya kejujuran, ketulusan, dan konsistensi
sikap disampaikan dengan cara yang baik, selain itu madihin pada syair yang
terdapat di konten ini tidak hanya membahas ibadah ritual tetapi juga persoalan
sosial yang berkaitan dengan etika dan sikap manusia. Hal ini memperkuat
posisi madihin sebagai media dakwah yang relevan dengan dinamika

masyarakat.

Dari perspektif komunikasi dakwah, penggunaan TikTok memungkinkan
terjadinya komunikasi satu arah yang tetap memiliki dampak luas. Meskipun tidak
terjadi interaksi langsung seperti di panggung, pesan dakwah tetap tersampaikan
dan dapat ditafsirkan oleh audiens sesuai pengalaman masing-masing. Konten
madihin ini juga memperlihatkan bahwa dakwah Islam dapat hadir di ruang-ruang
hiburan tanpa kehilangan makna religiusnya. Seni dan agama tidak
dipertentangkan, melainkan dipadukan secara harmonis untuk mencapai tujuan
dakwah. Secara keseluruhan, dokumentasi pertunjukan madihin Grup John Tralala
di TikTok dengan tema kritik sosial tentang perilaku bermuka dua juga memperkuat
temuan penelitian bahwa madihin berfungsi sebagai media dakwah Islam yang
adaptif, kontekstual, dan berbasis budaya lokal Banjar. Hasil ini menunjukkan
bahwa dakwah Islam melalui madihin tidak hanya efektif di ruang pertunjukan
tradisional, tetapi juga relevan dan berdaya guna di media sosial. Dengan demikian,
madihin mampu menjembatani nilai-nilai Islam, budaya lokal, dan perkembangan

teknologi komunikasi secara seimbang.
62



A. Pembahasan

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi yang telah
dilakukan, dapat dianalisis bahwa strategi dakwah yang diterapkan oleh Grup John
Tralala melalui kesenian madihin Banjar termasuk ke dalam bentuk dakwah
kultural yang adaptif dan kontekstual. Dakwah tidak disampaikan dalam bentuk
ceramah formal, melainkan melalui seni pertunjukan yang telah hidup dan menyatu
dengan budaya masyarakat Banjar. Pendekatan ini menunjukkan bahwa dakwah
dilakukan dengan mempertimbangkan latar sosial, budaya, serta psikologis audiens,

sehingga pesan keislaman dapat diterima tanpa menimbulkan resistensi.

Jika ditinjau dari perspektif teori dakwah kultural, praktek dakwah yang
dilakukan oleh Grup John Tralala sejalan dengan pandangan Abdul Munir Mulkhan
yang menekankan bahwa dakwah kultural merupakan bentuk dakwah yang
memanfaatkan budaya lokal sebagai medium penyampaian pesan Islam tanpa
menghilangkan substansi ajaran agama. Dalam konteks ini, madihin berfungsi
sebagai sarana internalisasi nilai-nilai Islam yang disampaikan secara persuasif
melalui humor, sindiran, serta bahasa daerah yang dekat dengan kehidupan

masyarakat.

Penggunaan bahasa Banjar dalam syair madihin menjadi strategi komunikasi
dakwah yang sangat signifikan. Bahasa lokal tidak hanya berfungsi sebagai alat

komunikasi, tetapi juga sebagai simbol identitas budaya yang memperkuat

63



kedekatan emosional antara pemadihin dan audiens. Hal ini sesuai dengan teori
komunikasi dakwah Jalaluddin Rakhmat yang menekankan pentingnya empati dan
kedekatan psikologis antara da’i dan mad’u agar pesan dakwah dapat diterima
secara efektif. Dengan menggunakan bahasa Banjar, pesan dakwah tidak terasa

asing, melainkan hadir sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari masyarakat.

Selain bahasa, humor menjadi unsur utama dalam strategi dakwah Grup John
Tralala. Humor berfungsi sebagai pintu masuk untuk menyampaikan kritik sosial
dan pesan keislaman secara halus. Penyampaian pesan melalui humor membuat
audiens merasa terhibur sekaligus diajak untuk melakukan refleksi diri. Strategi ini
menunjukkan penerapan komunikasi persuasif dalam dakwah, di mana pesan tidak
disampaikan secara menghakimi, tetapi melalui pendekatan yang santai dan

menyenangkan.

Dari perspektif akulturasi budaya, kesenian madihin yang dibawakan oleh Grup
John Tralala memperlihatkan adanya proses integrasi antara nilai-nilai Islam dan
budaya lokal Banjar. Unsur-unsur budaya seperti irama tarbang, struktur syair, serta
gaya bertutur tetap dipertahankan, sementara nilai-nilai Islam disisipkan secara
kontekstual dalam isi syair. Proses ini menunjukkan bahwa dakwah Islam tidak
menghapus budaya lokal, melainkan mengolah dan menyesuaikannya sehingga
selaras dengan ajaran Islam. Hal ini sejalan dengan konsep akulturasi menurut
Koentjaraningrat, di mana unsur budaya baru diterima tanpa menghilangkan

identitas budaya asal.

64



Dengan demikian, strategi dakwah yang diterapkan oleh Grup John Tralala
melalui madihin Banjar tidak hanya berfungsi sebagai media hiburan, tetapi juga
sebagai sarana dakwah yang efektif, komunikatif, dan berakar pada budaya lokal.
Pendekatan ini membuktikan bahwa dakwah Islam dapat disampaikan secara

membumi dan relevan dengan kehidupan masyarakat tanpa harus bersifat formal

Pembahasan ini bertujuan untuk mengkaji secara dalam hasil penelitian yang
telah diperoleh melalui wawancara dengan Saifi Jola yang merupakan salah satu
anggota JohnTralala serta dokumentasi pertunjukan dari media Youtube dan
Tiktok. Pembahasan ini disinkronkan dengan teori dakwah kultural, teori
komunikasi dakwah, dan teori akulturasi budaya yang telah diuraikan dalam bab
dua, Serta diperkuat dengan temuan-temuan penelitian terdahulu pada bab satu.
dalam perspektif teori dakwah kultural, dakwah dipahami sebagai proses
penyampaian ajaran islam yang disesuaikan dengan konteks sosial dan budaya

masyarakat setempat.

Hasil penelitian menunjukkan bahwasanya praktik dakwah yang dilakukan
olen Grup John Tralala sejalan dengan pengertian dakwah kultural, yakni
dakwah yang memanfaatkan budaya lokal sebagai media penyampaian pesan
islam. Madihin juga digunakan sebagai seni pertunjukkan, namun sarana
dakwah yang membumi dan nekat dengan kehidupan masyarakat banjar. Tujuan
dakwah kultural sebagaimana dijelaskan dalam kajian teori adalah untuk
menanamkan nila-nilai islam tanpa menimbulkan resistensi budaya serta tetap

menjaga identitas lokal.

65



Temuan yang ditampilkan menunjukan bahwa tujuan tersebut diungkapkan
dalam visi Grup John Tralala yang ingin melestarikan madihin dan syair
madihin yang tidak hanya bertujuan menghibur saja tetapi juga mengandung
unsur pesan keagamaan, memperkuat kesesuaian antara praktik lapangan dan

teori

Langkah-langkah dakwah kultural yang meliputi pemahaman budaya lokal,
pemilihan media yang tepat, penyampaian serta pesan secara kontekstual juga
tampak dalam strategi John Tralala. Grup ini memahami karakter masyarakat
Banjar yang menyukai humor dan bahasa lokal. Sehingga pesan Islam yang
disampaikan melalui syair madihin yang ringan, lucu, dan relevan dengan
kehidupan sehari-hari. Strategi dakwah yang dilakukan oleh Grup John Tralala
sejalan dengan teori yang menekankan pendekatan persuasif dan humanis.
Dakwah yang tidak disampaikan secara etis, melainkan melalui sindiran halus,
kritik sosial, dan humor. Pendekatan ini akan menjadikan pesan dakwah secara
terasa lebih diterima dan tidak terasa digurui, sebagaimana prinsip dakwah

kultural yang menempatkan budaya sebagai jambatan komunikasi.

Dalam konteks teori dakwah komunikasi, dakwah dapat dipahami sebagai
proses komunikasi yang melibatkan komunikator, pesan, media, komunikan,
dan efek. Hasil penelitian menunjukan bahwa unsur-unsur komunikasi dakwah
tersebut terpenuhi secara utuh dalam pertunjukan madihin John Tralala. Grup
John Tralala berperan sebagai komunikator dan membawa perubahan sikap serta

pemahaman sebagai efek terhadap dakwah

66



Pesan dakwah yang disampaikan melalui syair madihin ini mencakup
dengan nilai akidah, syariah, dan akhlak. Hal ini sesuai dengan teori komunikasi
dakwah yang menyampaikan pentingnya substansi dalam pesan Islam yang utuh
dan seimbang. Namun, tayangannya dikemas dalam bahasa sederhana dan
humoris, sehingga mudah dan dapat dipahami oleh masyarakat. Bentuk
komunikasi dakwah yang digunakan oleh Grup John Tralala bersifat verbal dan

non verbal.

Komunikasi verbal diwujudkan melalui syair madihin yang di lantunkan
dengan melalui bahasa Banjar dan bahasa Indonesia, sedangkan komunikasi
nonverbal tampak dalam ekspresi wajah, gerak tubuh, irama tarbang, serta
interaksi dengan penonton. Kombinasi ini memperkuat efektivitas pesan pada
dakwah. Komunikasi dakwah persuasif juga menjadi ciri utama dalam
pertunjukan madihin John Tralala. Persuasi ini dilakukan bukan dengan
paksaan, tetapi melainkan dengan pendekatan emosional dan humor. Hal ini
sesuai dengan teori komunikasi dakwah persuasif yang menekankan perubahan

sikap melalui kesadaran dan ketertarikan audiens.

Dalam teori akulturasi budaya, akulturasi dipahami sebagai proses
pertemuan dua unsur budaya yang saling mempengaruhi tanpa menghilangkan
identitas budaya asal. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa madihin Grup
John Tralala merupakan bentuk nyata proses akulturasi antara ajaran Islam dan
budaya Banjar. Nilai-nilai Islam disisipkan kedalam struktur madihin tanpa
menghilangkan ciri-ciri khas kesenian tersebut. Karakteristik akulturasi budaya

seperti selektivitas, adaptasi, dan keinginan tampak dalam praktik madihin Grup
67



John Tralala. Tidak semua unsur budaya luar dapat diterima, tetapi melainkan

disesuaikan dengan nilai Islam dan budaya Banjar.

Hal ini akan sejalan dengan teori yang menyatakan bahwa akulturasi terjadi
secara bertahap-tahap dan harmonis. Syair madihin juga sebagai produk budaya
lokal yang menjadi medium utama dalam proses akulturasi tersebut. Syair tidak
hanya sebagai hiburan semata tetapi juga sebagai sarana internalisasi nilai-nilai
agama lalu madihin juga berperan sebagai media dakwah yang berbasis budaya.
Hasil penelitian ini juga memperkuat temuan penelitian-penelitian terdahulu
yang menyatakan bahwa dakwah berbasis dengan seni tradisional yang dapat

lebih muda diterima.

Penelitian sebelumnya juga mengatakan bahwasanya seni lokal juga mampu
menjadi media dakwah yang efektif karena memiliki kedekatan emosional
dengan audiens, sebagaimana juga ditemukan dalam penelitian ini.
Dokumentasi video dari sosial media seperti Youtube dan TikTok dapat
menampilkan konsistensi John Tralala dalam menyampaikan pesan madihin,
baik secara konteks acara sosial, hiburan, maupun konten digital. Hal ini
menunjukan bahwa dakwah kultural tidak terbatas dalam ruang fisik, tetapi juga

dapat mampu beradaptasi dengan ruang digital.

Pemanfaatan dalam media sosial sebagai sarana dakwah dapat memperkuat
teori komunikasi dakwah modern yang menekankan pentingnya media sarana
sebagai saluran pesan. John Tralala mampu memanfaatkan media digital

sehingga dakwah dapat terjalankan dengan kontekstual dan relevan. Konten

68



yang terdapat syair madihin yang membahas kritik sosial media seperti perilaku
bermuka dua, etika pergaulan, maka syair yang terdapat konten tersebut tidak

hanya bersifat normatif tetapi juga responsif terhadap realitas sosial.

Hal ini sesuai dengan tujuan dakwah kultural yang ingin membangun kesadaran
sosial masyarakat. Respon masyarakat yang positif terhadap madihin John Tralala
ini menunjukkan efektivitas komunikasi dakwah yang dilakukan. Penonton tidak
hanya menghibur tetapi juga memperoleh pesan moral yang dapat diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari. Secara teoritis, temuan ini dapat memperkuat pandangan
bahwa dakwah kultural merupakan pendekatan yang relevan dalam masyarakat
multikultural. Dakwah yang menghargai budaya lokal cenderung sangat dapat

diterima dan berkelanjutan.

Keterlibatan emosi audiens melalui humor dan bahasa lokal juga mendukung
teori komunikatif efektif yang menekankan pentingnya kedekatan emosional antara
komunikator dan komunikan, maka hasil penelitian ini juga menunjukan adanya
keselarasan yang kuat antara praktik dakwah madihin John Tralala dengan teori
dakwah kultural, komunikasi dakwah, dan akulturasi budaya. Dakwah kultural
melalui seni madihin memiliki potensi yang signifikan terhadap pelestarian seni
tradisional Banjar. Pemanfaatan madihin sebagai media dakwah memberikan ruang
hidup bagi seni tersebut agar tetap eksis di tengah perubahan sosial dan budaya.
Seni madihin tidak hanya dilestarikan sebagai warisan budaya, tetapi juga diberi

makna baru melalui integrasi nilai-nilai keislaman.

69



Implikasinya terlihat dari meningkatnya penerimaan masyarakat terhadap
pertunjukan madihin yang memuat dakwah. Seni tradisional tidak lagi dipandang
sebagai hiburan semata, tetapi sebagai media yang memiliki nilai edukatif dan
religius. Kondisi ini membuka peluang bagi potensi seni madihin di tengah
masyarakat modern. Melalui madihin juga mendorong munculnya kesadaran
kolektif akan pentingnya menjaga identitas budaya lokal. Seni tradisional menjadi
bagian dari proses pembinaan moral dan spiritual masyarakat, sehingga memiliki

fungsi ganda, yaitu sebagai media dakwah dan sarana pelestarian budaya.

Pembahasan ini menegaskan bahwa madihin bukan hanya sekedar warisan
budaya, tetapi juga media dakwah islam yang strategis, persuasif, dan
kontekstual. Secara keseluruhan,integrasi antara teori dan temuan di lapangan
bahwa Grup John Tralala berhasil menjadikan syair madihin sebagai sarana

dakwah Islam yang efektif sekaligus sebagai upaya pelestarian budaya Banjar.

Pendekatan dakwah yang dilakukan oleh Grup John Tralala melalui kesenian
madihin Banjar dapat dipahami sebagai penerapan dakwah kultural sebagaimana
dikemukakan dalam kajian dakwah Islam. Penekanan budaya dakwah terhadap
pentingnya memahami kondisi sosial dan budaya masyarakat sebagai sasaran
dakwah agar pesan keislaman dapat diterima secara efektif. Dalam konteks ini,
madihin berfungsi sebagai media dakwah yang telah menyatu dengan kehidupan
masyarakat Banjar, sehingga pesan Islam tidak hadir sebagai sesuatu yang asing,

melainkan sebagai bagian dari realitas sosial mereka.

70



Jika dikaitkan dengan teori komunikasi dakwah, strategi yang digunakan oleh
Grup John Tralala menunjukkan penerapan komunikasi persuasif. Pesan dakwah
tidak disampaikan secara langsung dalam bentuk ceramah atau instruksi normatif,
tetapi melalui humor, sindiran, dan narasi sosial yang dekat dengan pengalaman
penonton. Pola komunikasi ini memungkinkan terjadinya proses penerimaan pesan
secara sukarela, dimana audiens tidak hanya menjadi pendengar yang pasif, tetapi
juga melakukan refleksi terhadap pesan yang disampaikan. Hal ini sejalan dengan
pandangan komunikasi dakwah yang efektivitas pesan melalui pendekatan yang

dialogis dan komunikatif.

Penggunaan bahasa Banjar sebagai bahasa utama dalam pertunjukan madihin
juga dapat dijelaskan melalui perspektif komunikasi dakwah. Bahasa lokal
berfungsi sebagai sarana untuk membangun kedekatan emosional antara
pendakwah dan masyarakat. Dalam teori komunikasi, kesamaan kode bahasa antara
komunikator dan komunikan akan mempermudah proses kemudahan pesan.
Dengan menggunakan bahasa Banjar, pesan dakwah menjadi lebih mudah
dipahami dan terasa relevan dengan kehidupan masyarakat setempat. Pada saat
yang sama, buruknya penggunaan bahasa Indonesia dalam situasi tertentu

menunjukkan kemampuan adaptasi dakwah terhadap audiens yang beragam.

Dari sudut pandang teori akulturasi budaya, dakwah melalui madihin Grup John
Tralala mencerminkan proses pertemuan antara nilai-nilai Islam dan budaya Banjar
yang berlangsung secara harmonis. Nilai-nilai Islam tidak disampaikan dengan cara

meniadakan unsur-unsur budaya lokal, tetapi diintegrasikan ke dalam bentuk seni

71



tradisional yang sudah dikenal oleh masyarakat. Proses ini menunjukkan bahwa
Islam hadir sebagai nilai yang menyuburkan budaya, bukan menggantikannya.
Akulturasi semacam ini memungkinkan masyarakat menerima ajaran Islam tanpa

mengalami benturan budaya.

Lebih lanjut, nilai-nilai dakwah yang terkandung dalam syair madihin dapat
dimaknai sebagai wujud internalisasi ajaran Islam melalui media budaya. Nilai
keimanan, ibadah, dan akhlak disampaikan secara implisit melalui syair dan humor,
sehingga pesan dakwah tidak terasa menggurui. Dalam perspektif dakwah kultural,
pendekatan ini dinilai efektif karena pesan agama yang disampaikan sesuai dengan

karakter masyarakat yang menjadi sasaran dakwabh.

Dengan demikian, pembahasan ini menunjukkan bahwa dakwah Islam
melalui madihin Banjar yang dilakukan oleh Grup John Tralala tidak hanya
berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media komunikasi dakwah yang
efektif dan kontekstual. Melalui pendekatan budaya, komunikasi persuasif, serta
proses akulturasi yang harmonis, madihin mampu menjadi sarana penyampaian

nilai-nilai Islam yang relevan dengan kehidupan masyarakat Banjar.

72



