BAB 111
TINJAUAN UMUM TENTANG PERWALIAN, DEFINISI AKAL, DAN
TAHQiQ AL-MANATH

A. Wali Nikah Menurut Fikih

Wali nikah terdiri dari dua kata, yaitu wali dan nikah. Kata wali merupakan

bentuk isim fa’il dan serapan dari bahasa Arab Waliya Yali Wilayatan (Y5 J 1)

yang memiliki arti memiliki; mengurusi; menguasai; dan menolong, seperti

perkataan ;L;J\ U5 yakni seseorang memiliki dan mengurus sesuatu®’. Makna
lainnya Kata 4V yang merupakan bentuk masdar dalam istilah fikih memiliki
pengertian

i Y C 5 sl iy laadly seinll sLid) o lelo W - Sany ipe 5 ab

Lede

“Wildayah adalah otoritas yang diakui syariat yang memberikan wewenang
untuk menimbulkan akad, mempergunakan sesuatu, dan memunculkan
konsekuensi hukum syariat atas perbuatannya”®

Definisi lain mengatakan makna 4, secara sempit dalam fikih adalah:

4 Ahmad Mukhtar Umar, Mujam Al-Lugah Al-’Arabiyah Al-Mu’asharah (’Alam Al-
Kutub, 2008), 2495.

46 Wahbah Az-Zuhaili, [14l-Fighu Al-Islami Wa Adillatuhu (Dar Al-Fikri, t.t.), 4:2983.

26



27

i gridl Bl anessy oy Jlo g o o e LM Rle e aSE OLY g0 Ly el

“Otoritas yang ditetapkan oleh syara’ bagi manusia yang
memungkinkannya untuk memelihara orang yang berada di bawah
pengampuannya, berupa pemeliharaan diri dan harta, serta
pemeliharaan dan pengelolaannya dengan cara-cara yang
disyariatkan*’.

we e o 095 (3 radl Lol s el de i dala
“Otoritas syar’i yang membuat pemilik otoritas tersebut bisa

mentasarrufkan/melakukan tindakan hukum terhadap urusan orang
lain secara paksa”*s.

Kalau diperhatikan, tiga definisi di atas memiliki perbedaan. Definisi
pertama mengacu pada wewenang seseorang untuk melakukan perbuatan hukum
untuk dirinya sendiri, sedangkan definisi ke dua merupakan wewenang seseorang
untuk melakukan perbuatan hukum atas nama orang lain yang berada di bawah
pengampuannya, lalu definisi ke tiga bermakna wewenang seseorang melakukan
perbuatan hukum atas orang lain dan wewenang tersebut memiliki kekuatan
memaksa. Oleh karena itu, bisa disimpulkan definisi kata wali yang merupakan
bentuk isim fd’il adalah orang yang diberikan wewenang oleh syariat untuk

mengurus, mengelola, dan melakukan tindakan hukum atas nama orang lain.

Wali dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia memiliki beberapa arti, yaitu

orang yang menurut hukum (agama, adat) diserahi kewajiban mengurus anak yatim

47 Abdullah Bin Muhammad, Al-Figh Al-Muyassar (Madar Al-Wathon Li An-Nasyr,
2012), 14.

48 Ahmad Ali Thoha Rayyan, Figh Al-Usrah (t.t.), 121.



28

serta hartanya, sebelum anak itu dewasa; pengasuh pengantin perempuan saat

menikah; orang saleh; penyebar agama Islam; kepala pemerintah®.
Adapun penyebab seseorang bisa menjadi wali atas orang lain, yaitu:

1. Sebab Kepemilikan
Seperti seorang majikan yang memiliki budak, maka ia adalah wali bagi budak
yang dimilikinya.

2. Sebab Nasab
Seperti seorang ayah bisa menjadi wali atas anaknya, kakek bisa menjadi wali
atas cucunya, begitu pula seterusnya sebagaimana aturan dan susunan yang
sudah diatur dalam fikih.

3. Sebab Wasiat
Wasiat yang berisi penunjukan kepada orang lain untuk merawat seseorang yang
belum cakap hukum dapat menjadi landasan untuk menjadikan seseorang
sebagai wali bagi seseorang tersebut.

4. Sebab Umum
Sebab umum di sini maksudnya adalah pemerintah. Pemerintah adalah wali bagi
orang yang tidak memiliki wali, atau ketika si wali berstatus ‘adhal (tidak mau

menikahkan perempuan di bawah perwaliannya).>

Maka, dilihat dari penyebab seseorang bisa menjadi wali di atas, bisa

diketahui orang-orang yang jadi wali, yaitu ayah, kakek ke atas, saudara laki-laki

4 Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Bahasa Indonesia, 1615.

0 Ahmad Ali Thoha Rayyan, Figh Al-Usrah, 108.



29

ke samping, dan anak laki-laki ke bawah, kemudian pemilik budak, orang yang
diberi wasiat untuk mengurus seseorang yang belum cakap hukum, dan

penguasa/pemerintah.

Adapun terkait pernikahan, maka yang berhak menjadi wali adalah wali
yang disebabkan oleh nasab, seperti ayah kandung, kakek, saudara lelaki, atau anak
lelaki®!, pemerintah ketika si perempuan tidak memiliki wali nasab atau wali

nasabnya gaib®?, dan pemilik budak.

Wali dalam pernikahan merupakan salah satu rukun yang harus dipenuhi.
Tanpa adanya wali, maka pernikahan dianggap tidak sah. Hal ini berdasarkan

sebuah hadis yang berbunyi

1 - -
wl- /S.}J
/‘5 s

-

AV
\

“Tidak ada nikah kecuali dengan wali” (HR. Ibnu Majah)
Orang-orang yang bisa menjadi wali nikah bagi seorang perempuan sudah
diatur secara runut. Ayah menempati posisi pertama yang paling berhak menjadi
wali bagi seorang perempuan untuk menikahkannya, kemudian kakek apabila tidak
ada ayah, hingga garis lurus ke atas. Apabila tidak ada ayah atau nasab garis ke atas,
maka yang berhak menjadi wali adalah ashabahnya si perempuan, seperti saudara
kandung, kemudian saudara seayah, lalu anak-anak lelaki dari keduanya, setelah itu

paman, lalu anaknya paman. Semua yang disebutkan adalah sesuai urutan yang

5! Sarwat, Figih Nikah, 50.

52 Kementrian Agama RI, Kompilasi Hukum Islam (Kementrian Agama RI, 2018), 15.



30

sudah ditetapkan. Apabila urutan pertama tidak ada maka bisa berpindah ke urutan

berikutnya.>?

Selain sudah ditetapkan orang-orang yang berhak menjadi wali, masih ada
kriteria-kriteria agar bisa dianggap sah menjadi wali, atau disebut juga sebagai
syarat wali. Dalam KHI, syarat wali disebutkan pada pasal 20 ayat 1 yang berbunyi
“Yang bertindak sebagai wali nikah ialah seorang laki-laki yang memenuhi syarat

hukum Islam yakni muslim, dgil dan balig”.>*

1. Laki-laki
Berjenis kelamin laki-laki merupakan syarat sah seorang wali nikah, oleh
karena itu, perempuan tidak bisa menjadi wali nikah untuk orang lain, begitu
pula jadi wali atas dirinya sendiri. Tidak pula sah menjadi wali seseorang

yang masih diragukan jenis kelaminnya (khuntsd).>

2. Muslim

Orang yang tidak beragama Islam tidak bisa menjadi wali nikah atas anak
perempuannya. Hal ini didasarkan pada sebuah dalil yang berbunyi

Merte aabd) o 5 S0 50 o2 s

“Dan Allah sekali-kali tidak akan memberi jalan kepada orang-orang

kafir untuk memusnahkan orang-orang yang beriman”.(Q.S. An-
Nisa/141)

53 Al-Malibari, Fathul Mu’in, 466—68.
4 Kementrian Agama RI, Kompilasi Hukum Islam, 12.

55 Abi Bakar Bin Muhammad Ad-Dimasyqi, Kifayah Al-Akhyar Fi Hilli Ghayah Al-Tkhtisar
(Dar Al-Basyair, 2001), 421.



31

3. Aqil

Disyaratkannya berakal berimplikasi pada tidak sahnya orang-orang dengan
gangguan akal tidak bisa menjadi wali nikah atas orang lain, seperti orang
yang gila, sebab orang yang gila justru memerlukan wali yang mengampu
dirinya dan mengelola harta yang dimilikinya, selain itu, ia dinilai tidak bisa
menimbang sesuatu yang mengandung kemaslahatan. Termasuk orang yang
dikecualikan dari kata dgil adalah orang yang sudah terlalu tua dan orang
yang idiot, termasuk pula orang-orang yang memiliki gangguan kejiwaan
atau penyakit yang membuatnya tidak mampu berpikir dengan baik.
Alasannya, mereka dinilai tidak bisa mengenali hak-hak dirinya sendiri,
apalagi hak orang lain.*¢

4. Balig

Seseorang yang belum mencapai usia balig atau belum bermimpi maka

tidak sah menjadi wali atas orang lain.”’

Wali dalam pernikahan ada dua macam. Pertama, wali mujbir yang terdiri
dari ayah dan kakek, keduanya memiliki hak dalam hal memberikan paksaan
kepada anak perempuannya untuk menikah. Kedua, wali yang bukan mujbir yang
terdiri dari semua wali selain ayah dan kakek. Wali yang bukan mujbir tidak berhak

memaksakan pernikahan.>®

56 Bin Muhammad Ad-Dimasyqi, Kifayah Al-Akhyar Fi Hilli Ghayah Al-Ikhtisar, 424.
57 Sarwat, Figih Nikah, 52.

8 MA. Sahal Mahfudh, Dialog Problematika Umat, 11 (Khalista, 2010), 228.



32

B. Definisi Agil

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, dgi/ ditulis dengan kata akil
memiliki arti berakal; cerdik dan; pandai.’® Berakal berarti orang yang memiliki
akal. Akal dalam KBBI memiliki beberapa arti, yaitu pertama, daya pikir; pikiran;
ingatan. Kedua, daya upaya; ikhtiar; cara untuk melakukan sesuatu. Ketiga, tipu
daya; muslihat; kecerdikan; kelicikan.®

Dalam bahasa Arab, dgil merupakan bentuk isim fa’il dari akar kata ‘agala
va’qilu ‘aglan. Satu pendapat mengatakan makna akal dalam bahasa Arab adalah
al-habsu, atau menahan. Karena akal berfungsi untuk menahan seseorang dari
perbuatan dan perkataan yang buruk. Imam Khalil berpendapat makna akal adalah
lawan kata dari al-jahl atau ketidaktahuan. Dikatakan berakal ketika seseorang
mengetahui sesuatu yang sebelumnya tidak 1a ketahui, atau seseorang
memperingatkan dirinya sendiri ketika melakukan sesuatu.®’

Dalam kitab al-Ta rifat, terdapat tujuh definisi akal, beberapa definisi
memiliki kemiripan satu sama lain, sehingga dalam tulisan ini, hanya disebutkan
sebagian definisi. Di antaranya akal didefinisikan sebagai esensi yang tidak
memiliki bentuk materi namun menyertai perbuatan manusia, sehingga manusia

bisa berpikir dan berkata “aku”. Definisi lain mengatakan bahwa akal merupakan

59 Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Bahasa Indonesia, 29.
% Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Bahasa Indonesia, 25.

8! Faris Ibnu, Mu ‘jam Magqayis Al-Lugat (Dar Al-Fikri, 1972), 4:13.



33

cahaya dalam hati yang membuat seseorang mengetahui yang benar dan yang salah.
Ada pula yang mendefiniskannya sebagai esensi yang tidak memiliki bentuk materi
yang berkaitan dengan tubuh dari segi perencanaan dan perilaku. Pendapat berbeda
mendefinisikan akal berupa kekuatan yang dimiliki diri yang berpikir.®?

Beberapa definisi di atas memiliki kesamaan dalam kata untuk
mendefinisikan akal, yaitu “pikiran”, “upaya/perbuatan”, “akal tidak memiliki
bentuk fisik”, dan “berfungsi sebagai alarm atau peringatan bagi pemiliknya”. Oleh
karena itu, penulis membuat kesimpulan definisi akal adalah sesuatu immateri yang

dimiliki oleh makhluk yang berpikir dan berfungsi untuk menjadi pemandu

makhluk tersebut dalam berbuat.

1. Pendapat Para Ulama Mengenai Syarat Aqil bagi Wali Nikah

Tidak ada perbedaan pendapat di kalangan ulama lintas mazhab perihal
disyaratkannya berakal bagi orang yang menjadi wali nikah, sehingga hal itu
melahirkan kesimpulan bahwa orang gila tidak sah menjadi wali nikah. Dalam
kitab al-Bijuri, Ibrahim al-Bijiri berpendapat bahwa berakal adalah syarat sah
wali nikah, oleh karena itu, orang yang gila tidak boleh menjadi wali nikah,
karena ia tidak mampu mengungkapkan kehendaknya dengan kata-kata atau
tidak dapat berkomunikasi.®?

Abdurrahman bin Muhammad Al-Masyhur dalam kitab Bughyah al-

Mustarsyidin mengatakan bahwa ketika seorang wali itu masih kanak-kanak,

62 Al-Jurjani, A¢-Ta 'rifat, 167.

83 Ibrahim Al-Bijuri, Hasyiyah Al-Bijuri (Dar Ibn Ashoshoh, 2005), 2:150.



34

cedera akal, dan di bawah pengampuan karena idiot, maka ia dianggap seperti
tidak ada, karena semua yang disebutkan itu merupakan hal yang mencegah
status kewalian, sehingga ia tidak memiliki status wali walaupun ada secara fisik.
Namun, bagi orang-orang yang sudah disebutkan, apabila ia masih mampu
berkomunikasi secara ringan, maka persetujuannya masih dianggap dalam hal
kafaah, tapi masih belum bisa menjadi wali nikah.®*

Dalam kitab al-Mausii’ah al-Fighiyyah al-Kuwaitiyyah disebutkan
bahwa mayoritas ulama berpendapat bahwa balig dan berakal merupakan syarat
sah wali, sehingga orang gila dan anak-anak tidak sah menjadi wali, karena
seorang wali atas orang lain mesti dapat berpikir mengenai kemaslahatan orang
yang berada di bawah pengampuannya, sedangkan orang yang masih kanak-
kanak dan gila tidak mampu mengurus dirinya sendiri, apalagi orang lain.®

Namun, penulis tidak menemukan dari ulama-ulama di atas dalam kitab
mereka pendapat atau kutipan yang memberikan definisi atau konstruksi makna
aqil, baik secara gamblang atau tidak. Semuanya hanya menyebutkan mafhim

mukhalafah dan cabang permasalahan dari teori dgil terkait wali nikah.

. Hikmah Hukum Disyariatkannya Akal bagi Wali Nikah
Sebelum memasuki pembahasan hikmah disyariatkan akal bagi wali

nikah, maka perlu diketahui dahulu definisi hikmah.

Hikmah didefinisikan sebagai

64 Abdurrahman bin Muhammad Al-Masyhur, Bugyatul Mustarsyidin (t.t.), 251.

% Tim Penulis, Al-Mausu’ah Al-Fighiyah Al-Kuwaitiyah, 45:251.



35

S g5 e 83528l dmlall

“Hikmah itu adalah kemaslahatan yang dituju/dikehendaki dari
pensyariatan hukum”.

Adapun yang dimaksud hukum itu mengandung kemaslahatan adalah
bahwa penerapan hukum tersebut mengimplikasikan lahirnya kemaslahatan.
Misalnya, khamar diharamkan karena sifatnya yang memabukkan. Tujuan
diharamkannya adalah untuk menjaga kekacauan akal yang diakibatkan oleh
mabuk. Menjaga akal tersebut merupakan maslahat, yang berarti itu menjadi

hikmah hukum.®¢

Dalam konteks pensyariatan wali nikah, maka terdapat beberapa hikmabh,
diantaranya bahwa akad pernikahan terjadi antara wali dengan lelaki, apabila
perempuan yang mengakadkan dirinya sendiri dengan seorang lelaki, maka hal
itu membuat si perempuan seakan-akan hilang rasa malu dan wibawanya, sebab
akad nikah merupakan cara menghalalkan hubungan suami istri, maka secara
tersirat berarti si perempuan menampakkan keinginan dan hasratnya untuk
meraih lelaki, dan itu bertentangan dengan sifat alami perempuan. Selain itu,
seorang wali nikah boleh menikahkan anak perempuannya yang masih di bawah
umur tanpa persetujuan dengan syarat bahwa pernikahan itu maslahat untuk si

anak®’, yang mana itu artinya, seseorang wali dianggap memiliki pertimbangan

8 Amjad Rasyid, Bulugh Al-Ma 'mul Fi Syarhi Lubbi Al-Ushul (t.t.), 37.

7 Anwar Hafidzi dan Ahmad Suoiannor, “Pernikahan Dalam Perspektif Hukum Positif Dan
Fikih Syafi’i: Analisis Komparatif Empat Aspek Dasar,” IJIJEL: Indonesian Journal of Islamic
Jurisprudence, Economic, and Legal Theory 3 No. 2 (2025): 1696.



36

yang baik dalam menentukan maslahat atau tidak untuk orang yang ada di bawah

pengampuannya.

Hikmah lainnya adalah bahwa perempuan dianggap berpikir lebih
pendek daripada lelaki, maka urusan pernikahannya diserahkan kepada walinya
yang dinilai lebih bisa memahami lelaki dan sisi kemaslahatan untuk

perempuan. %

C. Majnun dan Orang Dalam Gangguang Kejiwaan (ODGJ)
Dalam kitabnya, Zulfa Mustofa menyatakan bahwa majrnun dan ODGJ
itu berbeda, sehingga keduanya memiliki definisi dan implikasi hukum yang
berbeda pula. Oleh karena itu, pada bab ini saya jelaskan terlebih dahulu definisi

keduanya agar pembahasan pada bab IV bisa lebih mudah dipahami.

1. Definisi Majnun dan Ma tuh

Dalam kitab-kitab para ulama, antonim dari agqi/ adalah majnun. Ketika
suatu perbuatan hukum mensyaratkan aqi/, maka secara otomatis orang yang
dalam kondisi majnun tidak memenuhi kriteria untuk melakukan perbuatan
hukum tersebut. Selain majnun, ada kata lain dalam bahasa Arab yang menjadi
antonim agqil, yaitu ma tuh.

Majnun merupakan bentuk isim maf il dari fi’il janna yajunnu yang
memiliki arti menutup®, sehingga majnun secara harfiah bermakna ditutup.

Dalam kitab at-Ta’rifét ia didefinisikan sebagai “Kecacatan pada akal yang dapat

68 Ibnu Qudamah, A/-Mughni (Maktabah Al-Qahirah, 1989), 8.

% Ibnu Manzur, Lisan Al-Arab (Dar Shadir, 1414), 1:92, Jilid 13.



37

membuat perkataan dan perbuatan tidak sesuai dengan jalan akal sehat”’’. Zulfa
Mustofa dalam kitabnya menyebutkan definisi majnun sebagai “Penyakit yang
menimpa akal yang menghilangkan kemampuan memahami dan membedakan
secara total”.

Adapun ma tuh, adalah penyakit akal yang lebih ringan daripada majnun.
Ia berdampak akan hilangnya kemampuan menalar dan membedakan hal yang
benar dan salah. Namun al-Jurjani mendefinisikannya sebagai ‘“Penyakit akal
yang disebabkan faktor eksternal yang menyebabkan cacat pada daya pikir,
sehingga ia tidak bisa menyampaikan sesuatu dengan baik, dan sebagian
perkataannya menyerupai orang normal, dan sebagiannya serupa orang gila”’".

Para ahli fikih membedakan antara majnun dan ma tuh dari segi kadar
hilangnya akal. Ma tuh adalah orang yang pemahamannya lemah, perkataannya
tidak teratur, dan tidak dapat memahami akibat dari sesuatu, baik hal tersebut
karena faktor internal atau eksternal. Ia masih memiliki akal dengan daya pikir

yang sangat lemah. Adapun majnun adalah hilangnya akal secara total’>.

2. Definisi ODGJ
Selain majnun dan ma tuh, Zulfa Mustofa juga menyebutkan Orang
Dalam Gangguan Kejiwaan (ODGJ) dan Orang Dalam Masalah Kejiwaan

(ODMK) dalam kitabnya ketika membuat cabangan masalah dari kata agil.

0 Al-Jurjani, A¢-Ta 'rifat, 107.
" Al-Jurjani, At-Ta 'rifat, 190.

2 Mustafa, AI-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 49.



38

Dalam Undang-undang Nomor 18 Tahun 2014 Tentang Kesehatan Jiwa
menyebutkan definisi ODGJ, yaitu “Orang yang mengalami gangguan dalam
pikiran, perilaku, dan perasaan yang termanifestasi dalam bentuk sekumpulan
gejala dan/atau perubahan perilaku yang bermakna, serta dapat menimbulkan
penderitaan dan hambatan dalam menjalankan fungsi orang sebagai manusia”.
Dalam buku yang berjudul “Pemahaman Orang Dengan Gangguan Jiwa”
disebutkan bahwa ODGJ adalah “Individu yang mengalami gangguan mental
yang dapat mempengaruhi cara berpikir, perasaan, dan perilaku mereka”’>.
Sedangkan ODMK adalah “Orang yang mempunyai masalah fisik, mental,
sosial, pertumbuhan, dan perkembangan, dan/atau kualitas hidup sehingga
memiliki risiko mengalami gangguan jiwa.”’*

Menurut data World Health Organization (WHO) tahun 2025, ada lebih
dari satu miliar orang di dunia mengalami gangguan jiwa’>. Dari lebih satu miliar
jiwa tersebut, mayoritas mengalami gangguan kecemasan dan depresi, bahkan
menurut data tahun 2021 satu dari tujuh orang di dunia mengalami gangguan
kejiwaan’®. Sedangkan menurut Menteri Kesehatan RI tahun 2024, Budi Gunadi

Sadikin di Indonesia, diperkirakan ada sekitar 30 sampai 32 juta jiwa mengalami

gangguan kejiwaan’’.

3 Herlina Evi Yanti Manik, Pemahaman Orang Dengan Gangguan Jiwa (ODGJ) (CV.
Sarnu Untung, 2025), 16.

74 “Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2014 Tentang Kesehatan Jiwa,” t.t.
> World Health Organization, World Mental Health Today: Latest Data, Vii.
76 World Health Organization, World Mental Health Today: Latest Data, 2.

77 Steffani, “Menkes Ungkap 32 Juta Warga RI Kena Gangguan Mental, Anxiety-Bipolar.”



39

ODMK dan ODGJ memiliki perbedaan dari segi tingkat keparahan dan
diagnosis gangguan kejiwaan oleh para pakar. Selain itu, ODMK merujuk pada
orang yang belum sakit secara kejiwaan, tetapi ia memiliki potensi mengalami
gangguan jiwa disebabkan suatu faktor , seperti korban bencana, penyandang
disabilitas yang hidup dilingkungan yang tidak ramah bagi mereka, pekerja yang
mengalami stres, korban bullying, dan lain sebagainya. Sedangkan ODGJ sudah
memasuki tahap sakit secara kejiwaan berdasarkan diagnosis profesional.
Namun, ODGJ memiliki tingkatan berbeda-beda’®. ODGJ juga memiliki
berbagai macam jenis, seperti depresi, bipolar, skizofrenia, demensia, gangguan
tumbuh kembang, dan lain sebagainya’.

Dari beberapa definisi di atas, bisa disimpulkan bahwa majnun
merupakan yang paling parah, ia membuat seseorang kehilangan akal secara
total, sedangkan ma fuh tertuju pada orang yang memiliki daya pikir yang rendah
sehingga tidak seperti orang normal. Adapun ODMK 1ia merupakan orang yang
berpotensi mengalami penyakit jiwa, tetapi belum sampai menjadi pengidap.
Sedangkan ODG@GJ, ia memiliki variasi yang beragam dan tingkatan berbeda-beda

dan tidak selalu merujuk pada orang gila atau majnun.

78 Info Psikologi, “Perbedaan ODGJ dan ODMK yang Penting Diketahui,” kumparan.com,
20 Desember 2024, https://m.kumparan.com/info-psikologi/perbedaan-odgj-dan-odmk-yang-
penting-diketahui-2104RdOVGjh/full.

7% Ns. Chairina Ayu Widowati, “Definisi Gangguan Jiwa dan Jenis-jenisnya,”
keslan.kemkes.go.id, 28 Februari 2023, https://keslan.kemkes.go.id/view _artikel/2224/definisi-
gangguan-jiwa-dan-jenis-jenisnya.



40

3. Klasifikasi ODGJ
Mengacu pada Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders
(DSM-5) yang dirilis oleh American Psychiatric Association (APA), gangguan

jiwa memiliki beberapa kategori, yaitu:

a. Gangguan mood yang cakupannya adalah gangguan seperti depresi, bipolar,
dan lainnya. Gangguan ini memiliki pengaruh terhadap perubahan emosi,
motivasi, dan dapat mengganggu seseorang dalam menjalankan fungsi di
kehidupan sehari-hari.

b. Gangguan kecemasan, seperti kecemasan yang berlebihan terhadap situasi
atau peristiwa tertentu, termasuk di dalamnya adalah fobia sosial.

c. Gangguan psikotik seperti skizofrenia yang melibatkan kehilangan kontak
dengan realitas, halusinasi, dan delusi. Pengidap gangguan ini biasanya
mengalami distraksi dalam cara berpikir dan dan persepsi, sehingga
membuatnya kesulitan berinteraksi dengan orang lain.

d. Gangguan kepribadian, yaitu gangguan yang melibatkan pola pikir dan
perilaku tetap yang jauh dari harapan sosial dan budaya, yang akibatnya
adalah kesulitan dalam membangun hubungan sosial, contohnya adalah
antisosial, dan gangguan kepribadian.

e. Autisme dan Attention Deficit Hyperactivity Disoreder (ADHD) yang

biasanya bisa didiagnosis sejak anak-anak.*°

D. Metode Tahqiq Al-Mandth

80 Yanti Manik, Pemahaman Orang Dengan Gangguan Jiwa (ODGJ), 21.



41

Tahgiq al-Mandth merupakan bentuk tarkib idhafi yang terdiri dari dua
kata, yaitu tahqiq dan mandth. Tahqiq adalah bentuk masdar dari fi’il madhi
haqqaga yang memiliki makna itsbdt (menetapkan), tashdiq (membenarkan),
dan tashih (membuktikan kebenarannya), seperti suatu informasi dikatakan
benar ketika sudah terbukti.®' Adapun al-Mandth, ia adalah pecahan dari akar
kata b33 LG yang memiliki makna menggantungkan sesuatu kepada sesuatu yang
lain. al-Mandth sendiri memiliki makna tempat menggantung. Namun, di dalam
istilah ushiil figih, al-Mandth dimaknai sebagai ‘illat hukum.®* Oleh karena itu,
ketika dua kata tersebut, yakni Tahgig yang bermakna menetapkan dan al-
Mandth yang berarti tempat menggantung atau ‘i/lat hukum, maka tahqiq al-
mandth bermakna menetapkan keberadaan unsur yang menjadi tempat terikat

dan bergantungnya hukum.®’

Adapun definisi tahgiq al-mandth menurut istilah, maka terdapat definisi
yang sama yang diutarakan oleh al-Amudi, al-Taftazani, dan al-Mawardi, yang
bermakna “Sebuah tinjauan dalam mengetahui terdapatnya ‘i/lat hukum pada
salah satu peristiwa hukum setelah ditemukan 9%/lat hukum pada peristiwa
hukum yang lain, baik %//at hukum yang ditemukan tersebut bersumber dari teks

Al-Qur’an atau Hadis, ijmak, atau istinbdth hukum”.

81 Ishom Subhi, “Tahqiq al-Manath wa Atsaruha fi Ikhtilafi al-Fuqaha” (Universitas Islam
Gaza, 2009), 11.

82 Subhi, “Tahqiq al-Manath wa Atsaruha fi Ikhtilafi al-Fuqaha,” 12.

8 Subhi, “Tahqiq al-Manath wa Atsaruha fi Ikhtilafi al-Fuqaha,” 15.



42

Al-Qarafi dan al-Isnawi berpendapat bahwa tahqiq al-mandth
merupakan upaya untuk mencari tahu dan menemukan ‘i/lat yang sudah
disepakati pada kasus cabang. Sedangkan Ibnu Taimiyah menggambarkannya
dengan bahwa Syari’ menggantungkan hukum pada konsep umum yang
kemudian konsep tersebut bisa dicari keberadaan dan kecocokannya pada

sebagian contoh lain.3*

Dari definisi-definisi tersebut, maka fahqiq al-mandth memiliki dua bentuk,

yaitu:

. Menerapkan kaidah umum kepada kasus hukum
Pada bentuk pertama ini, maka tahqiq al-mandth sangat berbeda dengan

qiyas. Misalnya konsep umum yang termuat dalam firman Allah Ta’ala dalam

Q.S. an-Nahl/16: 90.:
(ol J3y 4 B &y

“Sesungguhnya Allah memerintahkan untuk adil dan berbuat baik”.

Ayat di atas memuat konsep umum, yaitu wajib berbuat adil, maka
berusaha memilih pemimpin yang adil adalah tahqiq al-mandth, karena itu
berarti menerapkan konsep umum yang dimuat dalam Al-Qur’an kepada kasus
hukum.

llustrasi tahqiq al-mandth lainnya adalah yang terdapat pada firman

Allah dalam Q.S. al-Maidah/5:95.

8 Subhi, “Tahqiq al-Manath wa Atsaruha fi Ikhtilafi al-Fugaha,” 16.



43

€ e 8 U L 2

“Maka hendaklah ia membayarnya dengan hewan yang sepadan
dengan hewan yang ia bunuh”.

Ayat tersebut memuat konsep umum tentang sanksi bagi yang
membunuh hewan buruan ketika dalam keadaan ihram. Orang yang melanggar
harus membayar dengan hewan yang sepadan dengan yang ia bunuh. Maka
tahqiq al-mandth pada kasus ini bisa dengan membayarnya menggunakan sapi

ketika ia membunuh seekor keledai.

2. Menetapkan ‘il/lat hukum yang disepakati pada kasus cabang

Misalnya, ‘Gllat (latar belakang hukum) yang disepakati di kalangan
mazhab Maliki pada keribawian makanan adalah menjadikannya makanan
pokok dan bisa disimpan dalam waktu lama. Oleh karena %/lat tersebut, mazhab
Maliki tidak mengategorikan buah ara sebagai barang ribawi, tetapi ketika
murid-murid Imam Malik pergi ke Andalusia, mereka menemukan bahwa buah
Ara di tempat tersebut menjadi makanan pokok dan disimpan dalam waktu lama,
dengan ditemukannya ‘illat yang sama pada kasus di Andalusia, mereka
mengategorikan buah Ara sebagai barang ribawi.®’

Contoh lain terkait pengaplikasian tahqiq al-mandth di zaman modern
adalah penelitian tentang kepiting Majelis Ulama Indonesia bekerjasama dengan
Institut Pertanian Bogor. Menurut para ulama klasik, kepiting dihukumi haram

dengan ‘illat hukum bahwa ia hidup di dua alam, kemudian, untuk memastikan

8 Abdullah Bin Bayyah, Tanbih al-Maraji’ ala Ta’sili Fighi al-Wagqi’, 4 ed. (Al-Muwattha
Center, 2018), 103-4.



44

‘illat hukum tersebut benar-benar ada pada kepiting, maka dilakukan penelitian
yang melahirkan temuan bahwa kepiting tidak bisa hidup di darat dalam waktu
yang lama dan ternyata habitat aslinya adalah di air, sehingga kepiting tidak

memiliki ‘i//lat keharaman yaitu hidup di dua alam.®®

86 Mustafa, Al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 46.



