
26 
 

BAB III  

TINJAUAN UMUM TENTANG PERWALIAN, DEFINISI AKAL, DAN 

TAHQîQ AL-MANÂTH 

 

A. Wali Nikah Menurut Fikih 

Wali nikah terdiri dari dua kata, yaitu wali dan nikah. Kata wali merupakan 

bentuk isim fâ’il dan serapan dari bahasa Arab Waliya Yali Wilayatan ( )ولْية يلي  ول   

yang memiliki arti memiliki; mengurusi; menguasai; dan menolong, seperti 

perkataan   َء يي الشَّ  yakni seseorang memiliki dan mengurus sesuatu45. Makna وَلَِ 

lainnya Kata ولْية yang merupakan bentuk masdar dalam istilah fikih memiliki 

pengertian  

سلطة شرعية يتمكن بها صاحبها من إنشاء العقود والتصرفات وتنفيذها أي ترتيب الآثارالشرعية  

 عليها

“Wilâyah adalah otoritas yang diakui syariat yang memberikan wewenang 

untuk menimbulkan akad, mempergunakan sesuatu, dan memunculkan 

konsekuensi hukum syariat atas perbuatannya”46 

Definisi lain mengatakan makna ولْية secara sempit dalam fikih adalah:  

 
45 Ahmad Mukhtar Umar, Mu’jam Al-Lugah Al-’Arabiyah Al-Mu’asharah (’Alam Al-

Kutub, 2008), 2495. 

46 Wahbah Az-Zuhaili, ِAl-Fiqhu Al-Islami Wa Adillatuhu (Dar Al-Fikri, t.t.), 4:2983. 



27 
 

  
 

 سلطة يثبتها الشرع لْنسان تمكنه من رعاية المولى عليه من نفس و مال وحفظه وتنميته بلطرق المشروعية 

“Otoritas yang ditetapkan oleh syara’ bagi manusia yang 

memungkinkannya untuk memelihara orang yang berada di bawah 

pengampuannya, berupa pemeliharaan diri dan harta, serta 

pemeliharaan dan pengelolaannya dengan cara-cara yang 

disyariatkan47. 

 سلطة شرعية يملك بها صاحبها التصرف في شؤون غيره جبرا عنه 

“Otoritas syar’î yang membuat pemilik otoritas tersebut bisa 

mentasarrufkan/melakukan tindakan hukum terhadap urusan orang 

lain secara paksa”48. 

Kalau diperhatikan, tiga definisi di atas memiliki perbedaan. Definisi 

pertama mengacu pada wewenang seseorang untuk melakukan perbuatan hukum 

untuk dirinya sendiri, sedangkan definisi ke dua merupakan wewenang seseorang 

untuk melakukan perbuatan hukum atas nama orang lain yang berada di bawah 

pengampuannya, lalu definisi ke tiga bermakna wewenang seseorang melakukan 

perbuatan hukum atas orang lain dan wewenang tersebut memiliki kekuatan 

memaksa. Oleh karena itu, bisa disimpulkan definisi kata wali yang merupakan 

bentuk isim fâ’il adalah orang yang diberikan wewenang oleh syariat untuk 

mengurus, mengelola, dan melakukan tindakan hukum atas nama orang lain. 

Wali dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia memiliki beberapa arti, yaitu 

orang yang menurut hukum (agama, adat) diserahi kewajiban mengurus anak yatim 

 
47 Abdullah Bin Muhammad, Al-Fiqh Al-Muyassar (Madar Al-Wathon Li An-Nasyr, 

2012), 14. 

48 Ahmad Ali Thoha Rayyan, Fiqh Al-Usrah (t.t.), 121. 



28 
 

  
 

serta hartanya, sebelum anak itu dewasa; pengasuh pengantin perempuan saat 

menikah; orang saleh; penyebar agama Islam; kepala pemerintah49.   

Adapun penyebab seseorang bisa menjadi wali atas orang lain, yaitu: 

1. Sebab Kepemilikan 

Seperti seorang majikan yang memiliki budak, maka ia adalah wali bagi budak 

yang dimilikinya. 

2. Sebab Nasab 

Seperti seorang ayah bisa menjadi wali atas anaknya, kakek bisa menjadi wali 

atas cucunya, begitu pula seterusnya sebagaimana aturan dan susunan yang 

sudah diatur dalam fikih. 

3. Sebab Wasiat 

Wasiat yang berisi penunjukan kepada orang lain untuk merawat seseorang yang 

belum cakap hukum dapat menjadi landasan untuk menjadikan seseorang 

sebagai wali bagi seseorang tersebut. 

4. Sebab Umum 

Sebab umum di sini maksudnya adalah pemerintah. Pemerintah adalah wali bagi 

orang yang tidak memiliki wali, atau ketika si wali berstatus ‘adhal (tidak mau 

menikahkan perempuan di bawah perwaliannya).50 

Maka, dilihat dari penyebab seseorang bisa menjadi wali di atas, bisa 

diketahui orang-orang yang jadi wali, yaitu ayah, kakek ke atas, saudara laki-laki 

 
49 Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Bahasa Indonesia, 1615. 

50 Ahmad Ali Thoha Rayyan, Fiqh Al-Usrah, 108. 



29 
 

  
 

ke samping, dan anak laki-laki ke bawah, kemudian pemilik budak, orang yang 

diberi wasiat untuk mengurus seseorang yang belum cakap hukum, dan 

penguasa/pemerintah. 

Adapun terkait pernikahan, maka yang berhak menjadi wali adalah wali 

yang disebabkan oleh nasab, seperti ayah kandung, kakek, saudara lelaki, atau anak 

lelaki51, pemerintah ketika si perempuan tidak memiliki wali nasab atau wali 

nasabnya gaib52, dan pemilik budak.  

Wali dalam pernikahan merupakan salah satu rukun yang harus dipenuhi. 

Tanpa adanya wali, maka pernikahan dianggap tidak sah. Hal ini berdasarkan 

sebuah hadis yang berbunyi 

 لَْ نِكَاحَ إِلَّْ بِوَلِيّ 

“Tidak ada nikah kecuali dengan wali” (HR. Ibnu Majah) 

Orang-orang yang bisa menjadi wali nikah bagi seorang perempuan sudah 

diatur secara runut. Ayah menempati posisi pertama yang paling berhak menjadi 

wali bagi seorang perempuan untuk menikahkannya, kemudian kakek apabila tidak 

ada ayah, hingga garis lurus ke atas. Apabila tidak ada ayah atau nasab garis ke atas, 

maka yang berhak menjadi wali adalah ashabahnya si perempuan, seperti saudara 

kandung, kemudian saudara seayah, lalu anak-anak lelaki dari keduanya, setelah itu 

paman, lalu anaknya paman. Semua yang disebutkan adalah sesuai urutan yang 

 
51 Sarwat, Fiqih Nikah, 50. 

52 Kementrian Agama RI, Kompilasi Hukum Islam (Kementrian Agama RI, 2018), 15. 



30 
 

  
 

sudah ditetapkan. Apabila urutan pertama tidak ada maka bisa berpindah ke urutan 

berikutnya.53 

Selain sudah ditetapkan orang-orang yang berhak menjadi wali, masih ada 

kriteria-kriteria agar bisa dianggap sah menjadi wali, atau disebut juga sebagai 

syarat wali. Dalam KHI, syarat wali disebutkan pada pasal 20 ayat 1 yang berbunyi 

“Yang bertindak sebagai wali nikah ialah seorang laki-laki yang memenuhi syarat 

hukum Islam yakni muslim, âqil dan balig”.54 

1. Laki-laki 

Berjenis kelamin laki-laki merupakan syarat sah seorang wali nikah, oleh 

karena itu, perempuan tidak bisa menjadi wali nikah untuk orang lain, begitu 

pula jadi wali atas dirinya sendiri. Tidak pula sah menjadi wali seseorang 

yang masih diragukan jenis kelaminnya (khuntsâ).55 

 

2. Muslim 

 

Orang yang tidak beragama Islam tidak bisa menjadi wali nikah atas anak 

perempuannya. Hal ini didasarkan pada sebuah dalil yang berbunyi 

مِنِيَ سَبِيلًَ  ُ للِيكَافِريِنَ عَلَى اليمُؤي  وَلَني يََيعَلَ اللَّ

“Dan Allah sekali-kali tidak akan memberi jalan kepada orang-orang 

kafir untuk memusnahkan orang-orang yang beriman”.(Q.S. An-

Nisa/141) 

 
53 Al-Malibari, Fathul Mu’in, 466–68. 

54 Kementrian Agama RI, Kompilasi Hukum Islam, 12. 

55 Abi Bakar Bin Muhammad Ad-Dimasyqi, Kifayah Al-Akhyar Fi Hilli Ghayah Al-Ikhtisar 

(Dar Al-Basyair, 2001), 421. 



31 
 

  
 

3. Aqil 

Disyaratkannya berakal berimplikasi pada tidak sahnya orang-orang dengan 

gangguan akal tidak bisa menjadi wali nikah atas orang lain, seperti orang 

yang gila, sebab orang yang gila justru memerlukan wali yang mengampu 

dirinya dan mengelola harta yang dimilikinya, selain itu, ia dinilai tidak bisa 

menimbang sesuatu yang mengandung kemaslahatan. Termasuk orang yang 

dikecualikan dari kata âqil adalah orang yang sudah terlalu tua dan orang 

yang idiot, termasuk pula orang-orang yang memiliki gangguan kejiwaan 

atau penyakit yang membuatnya tidak mampu berpikir dengan baik. 

Alasannya, mereka dinilai tidak bisa mengenali hak-hak dirinya sendiri, 

apalagi hak orang lain.56 

4. Balig 

Seseorang yang belum mencapai usia balig atau belum bermimpi maka 

tidak sah menjadi wali atas orang lain.57 

Wali dalam pernikahan ada dua macam. Pertama, wali mujbir yang terdiri 

dari ayah dan kakek, keduanya memiliki hak dalam hal memberikan paksaan 

kepada anak perempuannya untuk menikah. Kedua, wali yang bukan mujbir yang 

terdiri dari semua wali selain ayah dan kakek. Wali yang bukan mujbir tidak berhak 

memaksakan pernikahan.58 

 
56 Bin Muhammad Ad-Dimasyqi, Kifayah Al-Akhyar Fi Hilli Ghayah Al-Ikhtisar, 424. 

57 Sarwat, Fiqih Nikah, 52. 

58 MA. Sahal Mahfudh, Dialog Problematika Umat, II (Khalista, 2010), 228. 



32 
 

  
 

 

B. Definisi Âqil 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, âqil ditulis dengan kata akil 

memiliki arti berakal; cerdik dan; pandai.59 Berakal berarti orang yang memiliki 

akal. Akal dalam KBBI memiliki beberapa arti, yaitu pertama, daya pikir; pikiran; 

ingatan. Kedua, daya upaya; ikhtiar; cara untuk melakukan sesuatu. Ketiga, tipu 

daya; muslihat; kecerdikan; kelicikan.60 

Dalam bahasa Arab, âqil merupakan bentuk isim fâ’il dari akar kata ‘aqala 

ya’qilu ‘aqlan. Satu pendapat mengatakan makna akal dalam bahasa Arab adalah 

al-habsu, atau menahan. Karena akal berfungsi untuk menahan seseorang dari 

perbuatan dan perkataan yang buruk. Imam Khalil berpendapat makna akal adalah 

lawan kata dari al-jahl atau ketidaktahuan. Dikatakan berakal ketika seseorang 

mengetahui sesuatu yang sebelumnya tidak ia ketahui, atau seseorang 

memperingatkan dirinya sendiri ketika melakukan sesuatu.61 

Dalam kitab al-Ta’rifat, terdapat tujuh definisi akal, beberapa definisi 

memiliki kemiripan satu sama lain, sehingga dalam tulisan ini, hanya disebutkan 

sebagian definisi. Di antaranya akal didefinisikan sebagai esensi yang tidak 

memiliki bentuk materi namun menyertai perbuatan manusia, sehingga manusia 

bisa berpikir dan berkata “aku”. Definisi lain mengatakan bahwa akal merupakan 

 
59 Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Bahasa Indonesia, 29. 

60 Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Bahasa Indonesia, 25. 

61 Faris Ibnu, Mu’jam Maqayis Al-Lugat (Dar Al-Fikri, 1972), 4:13. 



33 
 

  
 

cahaya dalam hati yang membuat seseorang mengetahui yang benar dan yang salah. 

Ada pula yang mendefiniskannya sebagai esensi yang tidak memiliki bentuk materi 

yang berkaitan dengan tubuh dari segi perencanaan dan perilaku. Pendapat berbeda 

mendefinisikan akal berupa kekuatan yang dimiliki diri yang berpikir.62 

Beberapa definisi di atas memiliki kesamaan dalam kata untuk 

mendefinisikan akal, yaitu “pikiran”, “upaya/perbuatan”, “akal tidak memiliki 

bentuk fisik”, dan “berfungsi sebagai alarm atau peringatan bagi pemiliknya”. Oleh 

karena itu, penulis membuat kesimpulan definisi akal adalah sesuatu immateri yang 

dimiliki oleh makhluk yang berpikir dan berfungsi untuk menjadi pemandu 

makhluk tersebut dalam berbuat. 

1. Pendapat Para Ulama Mengenai Syarat Aqil bagi Wali Nikah 

Tidak ada perbedaan pendapat di kalangan ulama lintas mazhab perihal 

disyaratkannya berakal bagi orang yang menjadi wali nikah, sehingga hal itu 

melahirkan kesimpulan bahwa orang gila tidak sah menjadi wali nikah. Dalam 

kitab al-Bîjûri, Ibrahim al-Bîjûri berpendapat bahwa berakal adalah syarat sah 

wali nikah, oleh karena itu, orang yang gila tidak boleh menjadi wali nikah, 

karena ia tidak mampu mengungkapkan kehendaknya dengan kata-kata atau 

tidak dapat berkomunikasi.63 

Abdurrahman bin Muhammad Al-Masyhur dalam kitab Bughyah al-

Mustarsyidîn mengatakan bahwa ketika seorang wali itu masih kanak-kanak, 

 
62 Al-Jurjani, At-Ta’rifat, 167. 

63 Ibrahim Al-Bijuri, Hasyiyah Al-Bijuri (Dar Ibn Ashoshoh, 2005), 2:150. 



34 
 

  
 

cedera akal, dan di bawah pengampuan karena idiot, maka ia dianggap seperti 

tidak ada, karena semua yang disebutkan itu merupakan hal yang mencegah 

status kewalian, sehingga ia tidak memiliki status wali walaupun ada secara fisik. 

Namun, bagi orang-orang yang sudah disebutkan, apabila ia masih mampu 

berkomunikasi secara ringan, maka persetujuannya masih dianggap dalam hal 

kafaah, tapi masih belum bisa menjadi wali nikah.64 

Dalam kitab al-Mausû’ah al-Fiqhiyyah al-Kuwaitiyyah disebutkan 

bahwa mayoritas ulama berpendapat bahwa balig dan berakal merupakan syarat 

sah wali, sehingga orang gila dan anak-anak tidak sah menjadi wali, karena 

seorang wali atas orang lain mesti dapat berpikir mengenai kemaslahatan orang 

yang berada di bawah pengampuannya, sedangkan orang yang masih kanak-

kanak dan gila tidak mampu mengurus dirinya sendiri, apalagi orang lain.65 

Namun, penulis tidak menemukan dari ulama-ulama di atas dalam kitab 

mereka pendapat atau kutipan yang memberikan definisi atau konstruksi makna 

âqil, baik secara gamblang atau tidak. Semuanya hanya menyebutkan mafhûm 

mukhâlafah dan cabang permasalahan dari teori âqil terkait wali nikah. 

2. Hikmah Hukum Disyariatkannya Akal bagi Wali Nikah 

Sebelum memasuki pembahasan hikmah disyariatkan akal bagi wali 

nikah, maka perlu diketahui dahulu definisi hikmah. 

Hikmah didefinisikan sebagai 

 
64 Abdurrahman bin Muhammad Al-Masyhur, Bugyatul Mustarsyidin (t.t.), 251. 

65 Tim Penulis, Al-Mausu’ah Al-Fiqhiyah Al-Kuwaitiyah, 45:251. 



35 
 

  
 

 المصلحة المقصودة من شرع الْكم 

“Hikmah itu adalah kemaslahatan yang dituju/dikehendaki dari 

pensyariatan hukum”. 

Adapun yang dimaksud hukum itu mengandung kemaslahatan adalah 

bahwa penerapan hukum tersebut mengimplikasikan lahirnya kemaslahatan. 

Misalnya, khamar diharamkan karena sifatnya yang memabukkan. Tujuan 

diharamkannya adalah untuk menjaga kekacauan akal yang diakibatkan oleh 

mabuk. Menjaga akal tersebut merupakan maslahat, yang berarti itu menjadi 

hikmah hukum.66 

Dalam konteks pensyariatan wali nikah, maka terdapat beberapa hikmah, 

diantaranya bahwa akad pernikahan terjadi antara wali dengan lelaki, apabila 

perempuan yang mengakadkan dirinya sendiri dengan seorang lelaki, maka hal 

itu membuat si perempuan seakan-akan hilang rasa malu dan wibawanya, sebab 

akad nikah merupakan cara menghalalkan hubungan suami istri, maka secara 

tersirat berarti si perempuan menampakkan keinginan dan hasratnya untuk 

meraih lelaki, dan itu bertentangan dengan sifat alami perempuan. Selain itu, 

seorang wali nikah boleh menikahkan anak perempuannya yang masih di bawah 

umur tanpa persetujuan dengan syarat bahwa pernikahan itu maslahat untuk si 

anak67, yang mana itu artinya, seseorang wali dianggap memiliki pertimbangan 

 
66 Amjad Rasyid, Bulugh Al-Ma’mul Fi Syarhi Lubbi Al-Ushul (t.t.), 37. 

67 Anwar Hafidzi dan Ahmad Suoiannor, “Pernikahan Dalam Perspektif Hukum Positif Dan 

Fikih Syafi’i: Analisis Komparatif Empat Aspek Dasar,” IJIJEL: Indonesian Journal of Islamic 

Jurisprudence, Economic, and Legal Theory 3 No. 2 (2025): 1696. 



36 
 

  
 

yang baik dalam menentukan maslahat atau tidak untuk orang yang ada di bawah 

pengampuannya.  

Hikmah lainnya adalah bahwa perempuan dianggap berpikir lebih 

pendek daripada lelaki, maka urusan pernikahannya diserahkan kepada walinya 

yang dinilai lebih bisa memahami lelaki dan sisi kemaslahatan untuk 

perempuan.68 

C. Majnun dan Orang Dalam Gangguang Kejiwaan (ODGJ) 

Dalam kitabnya, Zulfa Mustofa menyatakan bahwa majnun dan ODGJ 

itu berbeda, sehingga keduanya memiliki definisi dan implikasi hukum yang 

berbeda pula. Oleh karena itu, pada bab ini saya jelaskan terlebih dahulu definisi 

keduanya agar pembahasan pada bab IV bisa lebih mudah dipahami. 

1. Definisi Majnun dan Ma’tuh 

Dalam kitab-kitab para ulama, antonim dari aqil adalah majnun. Ketika 

suatu perbuatan hukum mensyaratkan aqil, maka secara otomatis orang yang 

dalam kondisi majnun tidak memenuhi kriteria untuk melakukan perbuatan 

hukum tersebut. Selain majnun, ada kata lain dalam bahasa Arab yang menjadi 

antonim aqil, yaitu ma’tuh. 

Majnun merupakan bentuk isim maf’ûl dari fi’il janna yajunnu yang 

memiliki arti menutup69, sehingga majnun secara harfiah bermakna ditutup.   

Dalam kitab at-Ta’rifât ia didefinisikan sebagai “Kecacatan pada akal yang dapat 

 
68 Ibnu Qudamah, Al-Mughni (Maktabah Al-Qahirah, 1989), 8. 

69 Ibnu Manzur, Lisan Al-Arab (Dar Shadir, 1414), 1:92, Jilid 13. 



37 
 

  
 

membuat perkataan dan perbuatan tidak sesuai dengan jalan akal sehat”70. Zulfa 

Mustofa dalam kitabnya menyebutkan definisi majnun sebagai “Penyakit yang 

menimpa akal yang menghilangkan kemampuan memahami dan membedakan 

secara total”.  

Adapun ma’tuh, adalah penyakit akal yang lebih ringan daripada majnun. 

Ia berdampak akan hilangnya kemampuan menalar dan membedakan hal yang 

benar dan salah. Namun al-Jurjani mendefinisikannya sebagai “Penyakit akal 

yang disebabkan faktor eksternal yang menyebabkan cacat pada daya pikir, 

sehingga ia tidak bisa menyampaikan sesuatu dengan baik, dan sebagian 

perkataannya menyerupai orang normal, dan sebagiannya serupa orang gila”71. 

Para ahli fikih membedakan antara majnun dan ma’tuh dari segi kadar 

hilangnya akal. Ma’tuh adalah orang yang pemahamannya lemah, perkataannya 

tidak teratur, dan tidak dapat memahami akibat dari sesuatu, baik hal tersebut 

karena faktor internal atau eksternal. Ia masih memiliki akal dengan daya pikir 

yang sangat lemah. Adapun majnun adalah hilangnya akal secara total72. 

2. Definisi ODGJ 

Selain majnun dan ma’tuh, Zulfa Mustofa juga menyebutkan Orang 

Dalam Gangguan Kejiwaan (ODGJ) dan Orang Dalam Masalah Kejiwaan 

(ODMK) dalam kitabnya ketika membuat cabangan masalah dari kata aqil. 

 
70 Al-Jurjani, At-Ta’rifat, 107. 

71 Al-Jurjani, At-Ta’rifat, 190. 

72 Mustafa, Al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 49. 



38 
 

  
 

Dalam Undang-undang Nomor 18 Tahun 2014 Tentang Kesehatan Jiwa 

menyebutkan definisi ODGJ, yaitu “Orang yang mengalami gangguan dalam 

pikiran, perilaku, dan perasaan yang termanifestasi dalam bentuk sekumpulan 

gejala dan/atau perubahan perilaku yang bermakna, serta dapat menimbulkan 

penderitaan dan hambatan dalam menjalankan fungsi orang sebagai manusia”. 

Dalam buku yang berjudul “Pemahaman Orang Dengan Gangguan Jiwa” 

disebutkan bahwa ODGJ adalah “Individu yang mengalami gangguan mental 

yang dapat mempengaruhi cara berpikir, perasaan, dan perilaku mereka”73. 

Sedangkan ODMK adalah “Orang yang mempunyai masalah fisik, mental, 

sosial, pertumbuhan, dan perkembangan, dan/atau kualitas hidup sehingga 

memiliki risiko mengalami gangguan jiwa.”74 

Menurut data World Health Organization (WHO) tahun 2025, ada lebih 

dari satu miliar orang di dunia mengalami gangguan jiwa75. Dari lebih satu miliar 

jiwa tersebut, mayoritas mengalami gangguan kecemasan dan depresi, bahkan 

menurut data tahun 2021 satu dari tujuh orang di dunia mengalami gangguan 

kejiwaan76. Sedangkan menurut Menteri Kesehatan RI tahun 2024, Budi Gunadi 

Sadikin di Indonesia, diperkirakan ada sekitar 30 sampai 32 juta jiwa mengalami 

gangguan kejiwaan77.  

 
73 Herlina Evi Yanti Manik, Pemahaman Orang Dengan Gangguan Jiwa (ODGJ) (CV. 

Sarnu Untung, 2025), 16. 

74 “Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2014 Tentang Kesehatan Jiwa,” t.t. 

75 World Health Organization, World Mental Health Today: Latest Data, vii. 

76 World Health Organization, World Mental Health Today: Latest Data, 2. 

77 Steffani, “Menkes Ungkap 32 Juta Warga RI Kena Gangguan Mental, Anxiety-Bipolar.” 



39 
 

  
 

ODMK dan ODGJ memiliki perbedaan dari segi tingkat keparahan dan 

diagnosis gangguan kejiwaan oleh para pakar. Selain itu, ODMK merujuk pada 

orang yang belum sakit secara kejiwaan, tetapi ia memiliki potensi mengalami 

gangguan jiwa disebabkan suatu faktor , seperti korban bencana, penyandang 

disabilitas yang hidup dilingkungan yang tidak ramah bagi mereka, pekerja yang 

mengalami stres, korban bullying, dan lain sebagainya. Sedangkan ODGJ sudah 

memasuki tahap sakit secara kejiwaan berdasarkan diagnosis profesional. 

Namun, ODGJ memiliki tingkatan berbeda-beda78. ODGJ juga memiliki 

berbagai macam jenis, seperti depresi, bipolar, skizofrenia, demensia, gangguan 

tumbuh kembang, dan lain sebagainya79. 

Dari beberapa definisi di atas, bisa disimpulkan bahwa majnun 

merupakan yang paling parah, ia membuat seseorang kehilangan akal secara 

total, sedangkan ma’tuh tertuju pada orang yang memiliki daya pikir yang rendah 

sehingga tidak seperti orang normal. Adapun ODMK ia merupakan orang yang 

berpotensi mengalami penyakit jiwa, tetapi belum sampai menjadi pengidap. 

Sedangkan ODGJ, ia memiliki variasi yang beragam dan tingkatan berbeda-beda 

dan tidak selalu merujuk pada orang gila atau majnun. 

 
78 Info Psikologi, “Perbedaan ODGJ dan ODMK yang Penting Diketahui,” kumparan.com, 

20 Desember 2024, https://m.kumparan.com/info-psikologi/perbedaan-odgj-dan-odmk-yang-

penting-diketahui-21o4RdOVGjh/full. 

79 Ns. Chairina Ayu Widowati, “Definisi Gangguan Jiwa dan Jenis-jenisnya,” 

keslan.kemkes.go.id, 28 Februari 2023, https://keslan.kemkes.go.id/view_artikel/2224/definisi-

gangguan-jiwa-dan-jenis-jenisnya. 



40 
 

  
 

3. Klasifikasi ODGJ 

Mengacu pada Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders 

(DSM-5) yang dirilis oleh American Psychiatric Association (APA), gangguan 

jiwa memiliki beberapa kategori, yaitu: 

a. Gangguan mood yang cakupannya adalah gangguan seperti depresi, bipolar, 

dan lainnya. Gangguan ini memiliki pengaruh terhadap perubahan emosi, 

motivasi, dan dapat mengganggu seseorang dalam menjalankan fungsi di 

kehidupan sehari-hari. 

b. Gangguan kecemasan, seperti kecemasan yang berlebihan terhadap situasi 

atau peristiwa tertentu, termasuk di dalamnya adalah fobia sosial. 

c. Gangguan psikotik seperti skizofrenia yang melibatkan kehilangan kontak 

dengan realitas, halusinasi, dan delusi. Pengidap gangguan ini biasanya 

mengalami distraksi dalam cara berpikir dan dan persepsi, sehingga 

membuatnya kesulitan berinteraksi dengan orang lain. 

d. Gangguan kepribadian, yaitu gangguan yang melibatkan pola pikir dan 

perilaku tetap yang jauh dari harapan sosial dan budaya, yang akibatnya 

adalah kesulitan dalam membangun hubungan sosial, contohnya adalah 

antisosial, dan gangguan kepribadian. 

e. Autisme dan Attention Deficit Hyperactivity Disoreder (ADHD) yang 

biasanya bisa didiagnosis sejak anak-anak.80 

D. Metode Tahqîq Al-Manâth 

 
80 Yanti Manik, Pemahaman Orang Dengan Gangguan Jiwa (ODGJ), 21. 



41 
 

  
 

Tahqîq al-Manâth merupakan bentuk tarkib idhâfi yang terdiri dari dua 

kata, yaitu tahqîq dan manâth. Tahqîq adalah bentuk masdar dari fi’il madhi 

haqqaqa yang memiliki makna itsbât (menetapkan), tashdîq (membenarkan), 

dan tashîh (membuktikan kebenarannya), seperti suatu informasi dikatakan 

benar ketika sudah terbukti.81 Adapun al-Manâth, ia adalah pecahan dari akar 

kata  ُنَاطَ يَنْوْط yang memiliki makna menggantungkan sesuatu kepada sesuatu yang 

lain. al-Manâth sendiri memiliki makna tempat menggantung. Namun, di dalam 

istilah ushûl fiqih, al-Manâth dimaknai sebagai ‘illat hukum.82 Oleh karena itu, 

ketika dua kata tersebut, yakni Tahqîq yang bermakna menetapkan dan al-

Manâth yang berarti tempat menggantung atau ‘illat hukum, maka tahqîq al-

manâth bermakna menetapkan keberadaan unsur yang menjadi tempat terikat 

dan bergantungnya hukum.83 

Adapun definisi tahqîq al-manâth menurut istilah, maka terdapat definisi 

yang sama yang diutarakan oleh al-Amudi, al-Taftazani, dan al-Mawardi, yang 

bermakna “Sebuah tinjauan dalam mengetahui terdapatnya ‘illat hukum pada 

salah satu peristiwa hukum setelah ditemukan ‘illat hukum pada peristiwa 

hukum yang lain, baik ‘illat hukum yang ditemukan tersebut bersumber dari teks 

Al-Qur’an atau Hadis, ijmak, atau istinbâth hukum”. 

 
81 Ishom Subhi, “Tahqiq al-Manath wa Atsaruha fi Ikhtilafi al-Fuqaha” (Universitas Islam 

Gaza, 2009), 11. 

82 Subhi, “Tahqiq al-Manath wa Atsaruha fi Ikhtilafi al-Fuqaha,” 12. 

83 Subhi, “Tahqiq al-Manath wa Atsaruha fi Ikhtilafi al-Fuqaha,” 15. 



42 
 

  
 

Al-Qarafi dan al-Isnawi berpendapat bahwa tahqîq al-manâth 

merupakan upaya untuk mencari tahu dan menemukan ‘illat yang sudah 

disepakati pada kasus cabang. Sedangkan Ibnu Taimiyah menggambarkannya 

dengan bahwa Syari’ menggantungkan hukum pada konsep umum yang 

kemudian konsep tersebut bisa dicari keberadaan dan kecocokannya pada 

sebagian contoh lain.84 

Dari definisi-definisi tersebut, maka tahqîq al-manâth memiliki dua bentuk, 

yaitu: 

1. Menerapkan kaidah umum kepada kasus hukum  

Pada bentuk pertama ini, maka tahqîq al-manâth sangat berbeda dengan 

qiyâs. Misalnya konsep umum yang termuat dalam firman Allah Ta’âlâ dalam 

Q.S. an-Nahl/16: 90.: 

سَانِ ﴿ حي لِ وَالْيِ  ﴾ إِنَّ اللََّ يََيمُرُ بِليعَدي

“Sesungguhnya Allah memerintahkan untuk adil dan berbuat baik”. 

 

Ayat di atas memuat konsep umum, yaitu wajib berbuat adil, maka 

berusaha memilih pemimpin yang adil adalah tahqîq al-manâth, karena itu 

berarti menerapkan konsep umum yang dimuat dalam Al-Qur’an kepada kasus 

hukum. 

Ilustrasi tahqîq al-manâth lainnya adalah yang terdapat pada firman 

Allah dalam Q.S. al-Maidah/5:95. 

 
84 Subhi, “Tahqiq al-Manath wa Atsaruha fi Ikhtilafi al-Fuqaha,” 16. 



43 
 

  
 

عَمِ  ﴿  ﴾  فَجَزاَءٌ مِثيلُ مَا قَ تَلَ مِنَ الن َّ

“Maka hendaklah ia membayarnya dengan hewan yang sepadan 

dengan hewan yang ia bunuh”. 

 

Ayat tersebut memuat konsep umum tentang sanksi bagi yang 

membunuh hewan buruan ketika dalam keadaan ihram. Orang yang melanggar 

harus membayar dengan hewan yang sepadan dengan yang ia bunuh. Maka 

tahqîq al-manâth pada kasus ini bisa dengan membayarnya menggunakan sapi 

ketika ia membunuh seekor keledai. 

2. Menetapkan ‘illat hukum yang disepakati pada kasus cabang  

Misalnya, ‘illat (latar belakang hukum) yang disepakati di kalangan 

mazhab Maliki pada keribawian makanan adalah menjadikannya makanan 

pokok dan bisa disimpan dalam waktu lama. Oleh karena ‘illat tersebut, mazhab 

Maliki tidak mengategorikan buah ara sebagai barang ribawî, tetapi ketika 

murid-murid Imam Malik pergi ke Andalusia, mereka menemukan bahwa buah 

Ara di tempat tersebut menjadi makanan pokok dan disimpan dalam waktu lama, 

dengan ditemukannya ‘illat yang sama pada kasus di Andalusia, mereka 

mengategorikan buah Ara sebagai barang ribawî.85 

Contoh lain terkait pengaplikasian tahqîq al-manâth di zaman modern 

adalah penelitian tentang kepiting Majelis Ulama Indonesia bekerjasama dengan 

Institut Pertanian Bogor. Menurut para ulama klasik, kepiting dihukumi haram 

dengan ‘illat hukum bahwa ia hidup di dua alam, kemudian, untuk memastikan 

 
85 Abdullah Bin Bayyah, Tanbih al-Maraji’ ala Ta’sili Fiqhi al-Waqi’, 4 ed. (Al-Muwattha 

Center, 2018), 103–4. 



44 
 

  
 

‘illat hukum tersebut benar-benar ada pada kepiting, maka dilakukan penelitian 

yang melahirkan temuan bahwa kepiting tidak bisa hidup di darat dalam waktu 

yang lama dan ternyata habitat aslinya adalah di air, sehingga kepiting tidak 

memiliki ‘illat keharaman yaitu hidup di dua alam.86 

  

 
86 Mustafa, Al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 46. 


