BAB IV
KONSTRUKSI MAKNA KATA AQIL DALAM KITAB AL-FATWA WA MA
LA YANBAGI LI AL-MUTA’ALLIMI JAHLUHU

Memasuki bab ini, penulis akan menyajikan bagaimana konstruksi
makna kata agil dalam kitab al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Li al-Muta’allimi
Jahluhii dengan membaginya pada dua pembahasan yang ditujukan untuk
menjawab rumusan masalah yang dibuat. Pertama, mengenai bagaimana
konstruksi makna kata agqil dalam kitab tersebut. Kedua, mengenai landasan
yang dijadikan argumen dalam membangun konstruksi tersebut.

Zulfa Mustofa menjelaskan bahwa permasalahan yang melatarbelakangi
pembahasan ini dalam kitab tersebut adalah perkembangan ilmu kejiwaan yang
melahirkan klasifikasi penyakit kejiwaan yang semakin beragam, dan tidak
pernah dibahas dalam kitab-kitab fikih ulama klasik. Para ulama klasik hanya
membuat istilah majnun dan matuh sebagai lawan daripada agil, sehingga
melahirkan pertanyaan apakah ODGJ masuk dalam kriteria majnun atau tidak,
yang implikasi hukumnya terkait sah dan tidaknya dalam melakukan perbuatan
hukum, seperti status kebasahannya dalam hal menjadi wali atas orang lain®’.

Selain menyebutkan latar belakang, Zulfa Mustofa juga memaparkan
pendapatnya mengenai perbedaan majnun, ma tuh, dan ODGJ serta konstruksi
makna agqil beserta argumennya yang akan penulis analisis dan paparkan di

bawah ini.

8 Mustafa, AlI-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 46-47.

45



46

A. Konstruksi Makna Kata Aqil

Setelah menyebutkan definisi masing-masing dari kata majnun, ma’tuh,

dan ODGJ, Zulfa Mustofa mengatakan dalam kitabnya:

Pally Ol o By Al O (i) LY o il s Lilide (S

Hlere ciial) BLeY) (g

iy (gl of by « JSU 0gtt (U] Lo ey 0 OF 15V

sl ste e ST il a i Byl 53 Lolss VI 3 o 0 U

x5 cogially Ogil o Legy STp) 8T 2 aal) BleYl (g53 ol 0T il

Mogre Loy STg aland) olsiy bataxe ST adinll Ble) (593 LolsesN) O

jT Lewinl o, 9 J}A-MJ uhal\fcriy e 4liey ;‘}Ub (R rﬁf C,Jw\j
Sf Wy oS andl IOV Llas O daesedl) Tz, olally , Vede Oy
oS3l Ogdid sl omg Lpedly ool Olall o cals Oy Labl O of dglavas

Mg CLall LIS lezii> 0,550 Yy Wgm ¥ Il Jlesly 52 05k



47

o pallas 2 lial) BleYl (593 oV Y% (Ol laoly d 4 09l 1ol
ASEY Al 3 Y] sl

G ol oy ols dhay cLdd)) dn i)l ol Wi o an 4 YU oy
SV oda ST auidl e psdl ade Lo U ey oSG L dlally Bl pslall OF (U3
bl gl asled) Lele Lab 13 oS> lgaral - Sg Lidus) s

S5ke O3] Lo 2l aggams Vogms (ST LS L) juns amgpidl OF tlgieg
pip 6B SUSTOLSY) e S wi)) L LT o il e s 136 oyl
Oyl Wiy Yy o SYL sl Al Ol sletilly 2 12 45550 angi i S

550 Opdl Wgimly (B1 ( SSY) Al el BleYl (593 olsall LS,
Aid Uy oYU aran Lia) SWIOT s Ma 3 S ey L SUIL Y cdlsyl st
¢ aSho) didy Y el Cdy gms cakes dady OF 095 e Lo oy ggd Lo ) Lo

DY A By s Yol 3L Y wildly JLall o gy Wlael dlael 3L Y &l L



48

Ol Ylg DYl ol e BY (o3l alaall BLeY! (93 olses VI Ogimds WS ¢
Oy b o) 09y 2eliall olsts Ogmtana o1 ot

— il e = ekl My alaal BleY) (503 ol S (3 LYl
o s O) Ldslg Y by dsd 4] Lgmas V) Lo dl CalSC Y 1 Ll dsd ga @il
Wil Y b W Yy L,y blasd

“Para ulama menyingkap setelah meneliti bersama para dokter kejiwaan
bahwa ada perbedaan antara majnun dan ODGJ. Pertama, majnun hanya ada
dua jenis, yaitu majnun secara keseluruhan, dan sebagian, atau majnun secara
total, dan majnun yang terputus-putus. Adapun ODGJ memiliki jenis yang
bahkan lebih dari sepuluh macam. Kedua, ODGJ memiliki pemahaman dan
kesadaran yang lebih baik daripada majnun dan ma tuh, maksudnya, ODGJ
memiliki kekuatan akal yang lebih daripada majnun dan ma tuh. Ketiga,
ODG]J bisa sembuh melalui pengobatan dan dan perhatian dari lingkungan
sekitarnya, seperti orang yang mengidap depresi, bipolar, demensia,
kepribadian ganda, orang yang dihantui bisikan-bisikan buruk di pikirannya
seperti menganggap bahwa orang lain ingin membunuhnya, epilepsi, histeria,
orang yang tidak dapat mengontrol diri, dan juga skizofrenia. Keempat,
majnun senantiasa ditandai ketidakstabilan dan kekacauan, sedangkan ODGJ
secara zahir seperti orang-orang normal kecuali ketika kambubh.
Keadaan-keadaan seperti ini tidak disinggung oleh para ulama
terdahulu secara spesifik, mungkin saja karena ilmu kejiwaan di masa dahulu
tidak mencapai kemajuan sebagaimana sekarang, namun keadaan-keadaan
seperti dengan berbagai variasinya bisa diungkap hukumnya apabila
dicocokkan dengan kaidah-kaidah syariat yang bersifat umum. Di antara
kaidah syariat yang bersifat umum tersebut adalah bahwa syariat
mengategorikan seseorang cakap hukum apabila memenuhi dua unsur, yaitu
mudrik dan mukhtdr. Apabila dua unsur ini atau salah satunya tidak ada, maka
seseorang tidak bisa dikategorikan cakap hukum. Seperti orang yang sedang
tidur, ia tidak cakap hukum ketika tidur karena tidak ada kategori mukhtar
dalam dirinya. Para ahli fikih mengaitkan keadaan orang yang sedang tidur
itu dengan orang yang sedang dipaksa, bukan majnun. Demikian pula ODGJ,
ketika kambuh, ia dikaitkan dengan keadaan majnun karena ia tidak dalam
keadaan mudrik, bukan dengan orang yang tidur. Barangkali hikmah di
baliknya adalah orang yang tidur secara sadar hanya kehilangan ikhtiar,



49

bukan idrak. Ketika ia melakukan sesuatu, ia tidak kehilangan idraknya,
dengan alasan ia tidak melakukan sesuatu secara acak atau sembrono, dan
melakukan sesuatu yang tidak membahayakannya. Dalam keadaan ikhtiar,
para ulama mengaitkan ODGJ dengan orang normal karena di saat itu, ia
memenuhi kategori mukhtar dan mudrik, dengan artian, mereka ketika itu
memiliki kekuatan akal dan bisa memilih untuk melakukan apa yang mereka
kehendaki” %

Dari teks di atas, sederhananya, ada dua hal yang menjadi pembeda
antara ODGJ, majnun dan ma tuh, dan menjadi tolak ukur apakah ia bisa
disamakan dengan orang normal atau tidak, yang artinya ketika ia memenuhi
kategori bisa disamakan dengan orang normal, ia memenuhi kategori mukallaf
(balig dan berakal) yang kemudian berimplikasi boleh melakukan perbuatan
hukum. Berdasarkan teks di atas, dua unsur tersebut adalah idrak, dan ikhtiar.

Dalam konteks ini, Zulfa Mustofa memberikan contoh orang yang tidur
sebagai orang yang memiliki idrak, tanpa ikhtiar, dan ODGIJ ketika kambuh
sebagai orang yang tidak memiliki idrak. la menduga, orang yang tidur dikaitkan
dengan orang yang dipaksa, sedangkan ODGJ dikaitkan dengan majnun ketika
kambuh dengan alasan bahwa orang yang tidur tidak memiliki ikhtidr sebab ia
melakukan sesuatu tanpa ada niat atau kesengajaan, dan memiliki idrak dengan
indikator ia tidak akan melakukan sesuatu yang membahayakan dirinya.
Sedangkan ODGJ ketika dalam keadaan stabil, ia memiliki idrak dan ikhtiar
sehingga dikaitkan dengan orang normal.

Namun, penulis melihat kekurangan dalam redaksi yang disajikan oleh

Zulfa Mustofa di atas. Ia tidak menyebutkan makna idrak dan ikhtiar dari

perspektif bab ini, sehingga redaksi tersebut masih menyisakan tanda tanya yang

8 Mustafa, AI-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 49-51.



50

memungkinkan banyak penafsiran. Oleh karena itu, penulis mencoba mengurai
makna idrak dan ikhtiar dari beberapa sumber agar bisa memperkirakan

penafsiran yang paling mendekati makna keduanya dalam konteks ini.

1. Idrak
Idrak dalam ilmu kejiwaan merujuk pada kerja akal dalam memahami
dan menghukumi sesuatu, dengan rincian bahwa idrak mencakup beberapa kerja
akal, yaitu berpikir, mengenali, mengingat, menyimpulkan, dan mengurai
permasalahan. Selain itu, para filsuf dan ahli kejiwaan membuat definisi
sederhana mengenai idrak, yaitu kemampuan membedakan objek dan konsep
yang beragam.
Idrak bekerja pada akal dengan beberapa fungsi:
a. Mengolah informasi konkret
Mengolah informasi konkret di sini seperti informasi visual, suara, rasa,
dan peraba. Contohnya ketika seseorang melihat suatu benda terbang
mengarah kepadanya, orang tersebut akan bereaksi seperti menghindari
dari benda tersebut karena informasi visual sampai ke otaknya kemudian
memberi sinyal untuk bereaksi.
b. Membatasi informasi yang masuk
Seperti memilah informasi yang penting dan tidak penting
c. Memperjelas dan mengurai informasi
Ketika seseorang menceritakan ulang sebuah cerita yang pernah
didengarnya, namun lupa beberapa detail kecil, maka secara alami ia

akan mengisi beberapa detail kecil tersebut dari perspektifnya agar cerita



51

yang disampaikan tetap utuh, atau mengedit cerita tersebut dengan gaya
dan bahasanya sendiri.

d. Mengingat dan menyimpan informasi
Orang yang memiliki kemampuan idrak bisa mengingat sesuatu

e. Membuat informasi menjadi aplikatif
Misalnya seseorang mendapat perintah untuk melakukan sesuatu, maka
perintah tersebut menjadi informasi yang masuk ke otak, kemudian
dilaksanakan sebagaimana yang ia pahami.®’

Namun, menurut penulis, lima poin di atas bisa disederhanakan menjadi
dapat memahami, mengingat, dan melaksanakan informasi.

Ibn al-Mulaqqin dalam kitab ‘Ujalah al-Muhtdj ila Taujih al-Minhdj
menggambarkan idrak sebagai “Menggambarkan peristiwa konkret dalam benak
dan menghukuminya dengan penerimaan (itshat) atau menolak (naf).”® Definisi
yang diutarakan Ibn al-Mulaqqin ini sederhananya merupakan gabungan definisi
tashawwur dan tasdig dalam ilmu mantiq.

Menumpulnya atau hilangnya idrak dari seseorang menyebabkan
beberapa jenis penyakit, seperti penyakit mental, alzheimer, parkinson,

demensia, autisme, dan lain sebagainya.’!

8 “Ta’arruf ala al-Idrak wa al-Masyakil al-Muta’alliqah bih,” altibbi.com, t.t.,
https://altibbi.com/ 3 aze! [amii— 2|l ab— ot~ text=.

% Ibn al-Mulaqqin, 'Ujalah al-Muhtaj ila Taujih al-Minhaj (Dar al-Kitab, 2001), 76 Vol

ol “Ta’arruf ala al-Idrak wa al-Masyakil al-Muta’alliqah bih.”



52

Dari dua definisi di atas, penulis mencoba menyederhanakan bahwa
ciri-ciri idrak adalah mampu memahami dan menyampaikan kembali suatu
informasi, dapat mengingat sesuatu baik ingatan jangka pendek atau
panjang, dapat melaksanakan informasi dengan benar, dan mampu
membedakan yang baik dan buruk.

Hal tersebut tergambar dalam penelitian yang menyebutkan bahwa
pasien ODGJ seringkali tidak mampu atau lambat dalam merespon ketika
diajak berkomunikasi dan di waktu tertentu ia hanya diam dan mengaku
mendengar bisikan tanpa wujud.”?

Zulfa Mustofa memberikan contoh orang yang tidak memiliki idrak
adalah seperti ODGJ. Hal ini masuk akal karena ODGJ memiliki berbagai
macam jenis, seperti skizofrenia yang di antara gejalanya adalah halusinasi
dan inkoherensi atau “tidak nyambung” dalam alur berpikirnya. Itu sesuai
dengan kemampuan idrak yang di antaranya adalah dapat menerima dan

menyampaikan informasi konkret/nyata dengan baik atau “nyambung”.”

2. lkhtiar

Unsur seseorang bisa dikatakan berakal selanjutnya adalah ikhtiar.
Ikhtiar sendiri secara bahasa diambil dari kata khair yang artinya baik dan
merupakan antonim dari syar atau buruk. al-Kafawi mendefinisikan ikhtiar

sebagai “Keinginan yang disertai pengetahuan akan sisi yang lain, seakan-

%2 Puspitasari dan Puji Astuti, “Pengelolaan Gangguan Persepsi Sensori: Halusinasi
Pendengaran pada Fase Condemning melalui Penerapan Strategi Pelaksanaan Halusinasi.”

9 Cokorda Bagus Jaya Lesmana, Ilmu Kedokteran Jiwa (Penerbit Lontar Mediatama,
2020), 10.



53

akan seseorang yang mukhtdar itu melihat dua hal berbeda atau
berseberangan, lalu cenderung kepada salah satunya”.*

Ikhtiar memiliki makna berbeda dengan irddat. Disebut ikhtiar
ketika ada dua pilihan, dan ada keyakinan bahwa salah satu dari dua pilihan
tersebut adalah baik, dan yang satunya buruk, atau tidak sebaik pilihan
pertama. Sedangkan irddat, tidak diperlukan keyakinan bahwa apa yang ia
inginkan itu baik®.

Definisi ikhtiar di sini mirip dengan definisi idrak versi Ibn al-
Mulaqqin, dari segi membedakan antara hal baik dan buruk, bedanya adalah
bahwa definisi idrak versi Ibn al-Mulaqqin adalah membedakan baik dan
buruk, sedangkan ikhtiar dapat memilih yang lebih baik di antara yang baik,
atau memilih yang baik daripada yang buruk. Hal ini berkaitan dengan
hikmah di balik disyaratkannya agqi/ bagi wali nikah sebagaimana telah
disebutkan, yaitu karena wali harus bisa menimbang kemaslahatan atau
kebaikan untuk orang yang ada di bawah perwaliannya.

Dalam kitabnya, Zulfa Mustafa menyebutkan contoh orang yang
tidak memiliki ikhtiar adalah orang yang tidur dan orang yang dipaksa.

Orang yang tidur dianggap tidak memiliki ikhtiar karena ketika ia melakukan

sesuatu ketika tidur, perbuatannya tidak dilandasi gasad. Sedangkan orang

% Muhammad bin Ali al-Faruqi, Kassyafu Istilahati al-Fununi wa al-Ulumi (Maktabah
Lebanon, 1996), 133.

% bin Ali al-Faruqi, Kassyafu Istilahati al-Fununi wa al-Ulumi, 133.



54

yang dipaksa, ia dikategorikan ghair aqil sebab ia melakukan sesuatu
berdasarkan akal dan ide orang lain, bukan ide atau kemauan akalnya®®.
Oleh karena itu, disimpulkan ikhtiar berarti kemampuan memilih
sesuatu, baik itu yang baik daripada yang buruk, yang terbaik daripada
beberapa pilihan baik, melakukan sesuatu dengan gasad, dan tidak dipaksa.
Lalu bagaimana status ODGJ, ma tuh, dan majnun dalam melakukan
perbuatan hukum? Dalam hal ini termasuk menjadi wali nikah.

Zulfa Mustofa menyebutkan hal tersebut dalam kitabnya dengan redaksi:

a-lo e Y1 (3 sy (S Gy il 2 of a il Bley) g93 0]

P pm LB Uy g e gl Lsls syl e Il et (o0 62T )
oS5 0g) (S ale (St Y W bl 5 2 08y 3 S 0] s sl ki
blast sl ogiell Lo g 1)l ikl el ] el LS el p =
O Olus] JSS o] JSU aal BY (oa ods Jg3 S assorg sl Uiy

P ada OY ¢l 2al OGN 0Ll sl a sl 3l OV (gl adal o
3 5V el Ll 0V de adl )T Wil as Lo Lo M 03) 5l Al (3 Ll

Vil S e 3 ey o gde 2V sds Clally L edl 8 OLLSY)

% Abdul Qadir *Audah, at-Tasyri’ al-Jina’i al-Islami Muqaranan bi al-Qanuni al-Wadh'i
(Dar al-Katib al-Arabi, t.t.), 591.



55

il e 18Y e 1SS 1Y 1S) (eeSTal Jlgjg vl Sl Be (3 A SN ke 9o s
s

3 o) OLsYIS il Ble) 593 plsVB GlasYly ool Al 3 U

okasly veSTsl alle (3 S e S L s ey S adly (Sl

“Sesungguhnya ODGJ dan penyakit kejiwaan membuat seseorang kehilangan
kecakapan dalam melakukan perbuatan hukum apabila sakitnya semakin parah
sehingga ia tidak memiliki idrak selamanya, dan ia dikategorikan sebagai
majnun. Adapun apabila penyakitnya tidak parah, tetapi bisa sembuh dengan
obat dengan perkiraan ia bisa saja kambuh di lain waktu, maka ia tidak
dihukumi sebagaimana majnun, tetapi dihukumi sebagaimana anak kecil yang
belum mumayyiz, sebagaimana pendapat ad-Dabusi dari kalangan mazhab
Hanafi. ad-Dabusi berkata ‘wajib atas ma fuh melaksanakan ibadah sebagai
tindakan kehati-hatian’.

Adapun kecakapan dalam melaksanakan kewajiban hukum maka ia
tidak hilang sebab penyakit ini, sebab kecakapan melakukan kewajiban
merupakan hal yang ada dalam diri manusia bagaimanapun keadaannya,
karena kecakapan melakukan kewajiban adalah kehidupan manusia, berbeda
dengan kecakapan melakukan perbuatan hukum, ia dapat hilang ketika
penyakit kejiwaan kambuh.

Konsekuensi dari penjelasan di atas, perbuatan ODGJ tidak
menimbulkan akibat hukum, serta karena asas kebolehan melakukan perbuatan
hukum adalah famyiz. Orang yang mengidap penyakit ini kehilangan akal dan
tamyiz ketika kambuh. Oleh karena itu, tidak sah melakukan akad nikah bagi
mereka ketika kambuh dan hilang idrak mereka. Demikian pula tidak sah
menjadi wali nikah karena mereka kehilangan akal dan tamyiz.

Adapun ketika dalam keadaan sadar dan ikhtiar, maka ODGIJ seperti
orang normal, dalam hal kewajiban melakukan kewajiban hukum, melakukan
perbuatan hukum, dan kecakapan hukum, maka sah apa yang telah disebutkan
daripada hukum ketika dalam keadaan idrak dan ikhtiar.”’

7 Mustafa, Al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 43.



56

Zulfa Mustofa menyinggung mengenai kecakapan menerima kewajiban
hukum atau ahliah al-wujiib, dan kecakapan dalam melakukan perbuatan hukum,

yakni ahliah al-ada’.

Ahliah al-wujib adalah kepatutan seseorang untuk menerima hak dan
melaksanakan kewajiban. Ahliah al-wujitb merupakan unsur bawaan manusia, baik
laki-laki atau perempuan, anak kecil atau dewasa, berakal atau majnun. Seperti
seorang anak yang lahir ke dunia, ia memiliki hak untuk mendapatkan nafkah dari
orang tuanya, dan memiliki hak bagian waris ketika ada yang wafat daripada
keluarga nasabnya. Seorang yang sudah dewasa dan sehat akalnya, ia memiliki hak

dan kewajiban.

Ahliah al-wujib ada dua macam, yaitu ahliah al-wujitb sempurna, dan
ahliah al-wujib yang kurang. Ahliah al-wujiib yang kurang adalah orang yang
hanya sekedar memiliki hak hukum namun tidak memiliki kewajiban melakukan
perbuatan hukum. Misalnya anak kecil, ia memiliki hak tetapi tidak wajib
melakukan suatu perbuatan hukum. Termasuk di dalamnya adalah majnun dan
ma tuh. Adapun ahliah al-wujiib yang sempurna, ia memiliki hak dan kewajiban
melakukan perbuatan hukum, seperti memiliki hak waris, dan wajib membayar

hutang.*®

Ahliah al-ada’ adalah keadaan di mana seseorang memiliki kepatutan dan

setiap perbuatan dan perkataannya memiliki akibat hukum, seperti misalnya ia

%8 Abdul Wahab Khallaf, /lmu Ushul al-Figh, 8 ed. (Maktabah Da’wah al-Islamiyah, t.t.),
136-37.



57

melakukan ibadah wajib seperti salat, puasa, zakat dan sebagainya memiliki
implikasi terlepasnya ia dari kewajiban, atau ia melakukan transaksi, maka
berimplikasi lahirnya akibat hukum seperti sahnya transaksi yang dilakukan. Asas

dari ahliah al-ada’ adalah mumayyiz dengan adanya akal.”

Ahliah al-ada’ memiliki tiga keadaan. Pertama, orang yang tidak
memilikinya sama sekali, seperti orang yang hilang akal. Kedua, ahliah al-ada’
yang kurang, seperti anak kecil dan ma fuh, maka ia bisa melakukan perbuatan
hukum yang bermanfaat untuk dirinya sendiri, seperti menerima pemberian, dan
bersedekah. Namun ia tidak bisa melakukan perbuatan hukum yang berpotensi
menimbulkan mudarat untuknya, seperti membuat wasiat, memberikan hibah, dan
sebagainya. Ketiga, ahliah al-add’ yang sempurna, yaitu orang yang sudah balig

dan berakal, setiap perbuatannya memiliki implikasi hukum.!'®

Dari redaksi di atas, ODGJ memiliki tiga keadaan terkait kecakapan hukum.

Dua keadaan tersebut adalah:

a. Seperti orang normal, maksudnya ia cakap untuk melakukan perbuatan hukum
(ahliah al-ada’) dan mendapat hak dan kewajiban hukum (ahliah al-wujiub).
Status ini ada ketika dalam keadaan sadar dengan adanya idrak dan ikhtiar

b. Seperti anak kecil belum balig sehingga ia memiliki kewajiban hukum (ahliah
al-wujiib naqis), dan cakap melakukan perbuatan hukum tidak sempurna

(ahliah al-add’ ndgqis). Status ini ada ketika penyakit kejiwaan yang diidapnya

% Khallaf, Ilmu Ushul al-Figh, 136.

100 Khallaf, llmu Ushul al-Figh, 137-38.



58

bisa ditanggulangi atau diringankan dengan bergantung pada obat. Namun,
Zulfa Mustofa tidak menjelaskan kenapa orang yang dikondisi ini dikaitkan
dengan anak kecil yang belum balig. Barangkali karena ODGJ di level ini
dinilai memiliki pemikiran yang lemah dibanding orang-orang normal
sebagaimana ma tuh disamakan pula dengan anak kecil belum mumayyiz.

c. Hanya cakap dalam menerima kewajiban hukum, tetapi tidak cakap dalam
melakukan perbuatan hukum. Status ini ada ketika ODGJ sudah parah hingga

menghilangkan idrak

Namun, menurut hemat penulis, secara tersirat Zulfa Mustofa berpendapat
bahwa ODGJ yang disamakan dengan anak kecil belum balig diwajibkan
melakukan ibadah sebagai bentuk kehati-hatian. Sebagaimana matuh juga
dikaitkan dengan anak kecil yang belum balig. Kutipan tersebut merupakan
pendapat ad-Dabusi yang kemudian penulis temukan pendapat tersebut dalam kitab
Hasyiyah Radd al-Muhtar ‘ald ad-Durr al-Mukhtar, tetapi pendapat tersebut

menimbulkan perdebatan dan dibantah oleh as-Sadr al-Islam'"

Untuk memberikan gambaran yang lebih mudah, maka penulis mencoba

menyederhanakannya dalam bentuk diagram berikut:

101 Tbnu Abidin, Hasyiyah Radd al-Muhtar ‘ala ad-Durr al-Mukhtar (Maktabah Mustafa
al-Babi al-Halabi, 1966), 243 Vol.3.



3. Diagram Konstruksi Makna Aqil

Diagram 4. 1

59

Diagram Ringkasan Makna Aqil dalam Kitab al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Li
al-Muta’allimi Jahluhu

Aqil

Idrak

Ikhtiar

Ahliah al-ada’

Ahliah al-ada’

Ahliah al-ada’

al-kamilah an-naqisah

1. Orang 1. Anak kecil
Normal 2. ODGIJ yang

2. ODGJ bisa sadar
dalam dengan obat
keadaan 3. Matuh
sadar

Bisa jadi wali nikah

Ahliah al-wujub

Ahliah al-wujub

Ahliah al-wujub

an-naqisah al-kamilah
1. Anak kecil 1. Orang normal
2. 0OD@J dewasa
3. Majnun 2. ODGJ dalam
4. Ma’tuh keadaan sadar




Diagram 4. 2

Kuadran Makna Aqil
Idrak
Ya Tidak
=
Aqil Nagqish al-aql
g
=
=
=
F
Nagqish al-aql Ghair Aqil
Diagram 4. 4
Idrak
Idrak
Memahami Mengingat Melaksanakan
informasi informasi informasi

Diagram 4. 3 Ikhtiar

Ikhtiar
Memilih Memiliki
yang qasad ) ‘
baik/lebih dalam Tidak dipaksa
baik/buruk perbuatan




61

B. Dalil yang Digunakan dalam Membangun Konstruksi Makna Aqil
Dalil atau argumen yang digunakan oleh Zulfa Mustofa pada kitabnya

dalam membangun konstruksi makna aqil tergambar pada redaksi berikut:

— e o ekl ally Bliadl BVl 55 st ST Yl
Lds1g Y gy algs d) (YA 2 3,a1) Lerws V) Lass dl) SO Y 0 Ll b s w3l 05
ae il Lo Wiy . (YAT :5a0) o W ol ¥ b Wt ¥y by, blasl of Luws o)
BW e W) ;JL;WLAJw&\ydwmg@g&yﬁi%uﬁ;r@)
053 e gy By (S 3 ol ey (i 3> o)l oy Bty 3> U e
Gy 2> O

“Dalil yang melandasi pembebanan hukum ODGJ dan pengidap gangguan
kejiwaan sesuai dengan tingkatannya serta kecakapan hukumnya adalah
firman Allah Ta’ala yang artinya ‘Tidaklah Allah Ta’ala membebani
seseorang kecuali sesuai kemampuannya, Baginya ada sesuatu (pahala)
dari (kebajikan) yang diusahakannya dan terhadapnya ada (pula) sesuatu
(siksa) atas (kejahatan) yang diperbuatnya. (Mereka berdoa,) Wahai Tuhan
kami, janganlah Engkau hukum kami jika kami lupa atau kami salah.
Wahai Tuhan kami, janganlah Engkau bebani kami dengan beban yang
berat sebagaimana Engkau bebankan kepada orang-orang sebelum kami.
Wahai Tuhan kami, janganlah Engkau pikulkan kepada kami apa yang
tidak sanggup kami memikulnya’!??, dan sabda Nabi SAW dalam hadis
yang diriwayatkan Ahmad dari Ali ra, sesungguhnya Nabi SAW bersabda
‘Pena (catatan amal) diangkat dari tiga golongan, dari orang yang tidur
sehingga bangun, dari anak kecil hingga menjadi pemuda (balig), dan dari
ma’tuh hingga berakal’, riwayat lain yang masyhur menggunakan redaksi
‘dart majnun hingga sembuh”.

102 Q.S Al-Bagarah/286



62

ST o 6l By 5> W) o A by 1 JB WL g ade 1 Lo Jgun JU

a2 e d Gl YL sdis o WSUI O (dS oylgs e LYl
A OIS0l ol ¢ alS s o Liaf sndl 3 i JLSTOT e Doy ot o>
G 3 Oply 2SI, (g bllas e adlly Y JS s o SO Jie

S Loy Ll W B3y e OF Wy 6 Jan 5> ogzall

“Maka Rasulullah Saw ketika mengatakan ‘Diangkat pena dari tiga
golongan, dari orang yang tidur hingga bangun’ menjelaskan bahwa ikhtiar
adalah syarat pembebanan hukum, sedangkan orang yang tidur tidak
memiliki ikhtiar, maka ia tidak dibebani hukum, dan kalimat ‘Dari anak
kecil hingga menjadi pemuda’ menunjukkan bahwa sempurnanya akal
juga merupakan syarat pembebanan hukum. Anak kecil, walaupun
memiliki akal, tetapi ia tidak memiliki idrak yang sempurna dan
pemahaman terhadap pesan-pesan syariat. Demikian pula kata-kata ‘Dan
majnun hingga sembuh atau ma’tuh hingga berakal’, maka Nabi
menjelaskan bahwa tidak adanya idrak yang sempurna membuat
pembebanan hukum menjadi gugur”.

Pada redaksi di atas, ada dua dalil yang digunakan oleh Zulfa Mustofa dalam
membangun konstruksi fatwa tentang ODGJ, pertama adalah Al-Qur’an surah Al-

Baqarah/286, kemudian hadis Nabi riwayat Ahmad dari Ali.

1. Al-Qur’an

Ayat yang dikutip tersebut secara konteksnya membahas tentang
pembebanan syariat kepada manusia, yang maknanya bahwa Allah tidak akan
membebani manusia kecuali terhadap sesuatu yang bisa dilaksanakan secara

leluasa.



63

Ada tiga macam pembebanan terhadap manusia:

a. Memberikan beban yang di luar kemampuan, maka manusia tidak bersalah
ketika tidak melaksanakannya.

b. Memberikan beban yang bisa dilaksanakan, tetapi dengan usaha yang sulit

c. Memberikan beban yang bisa dilaksanakan dengan leluasa. Dalam hal ini,
manusia diwajibkan melaksanakannya, seperti salat lima waktu, manusia
memiliki waktu selama 24 jam dalam sehari, sehingga pembebanan salat

lima waktu menjadi leluasa.'®

Seorang majnun dan ODGJ dengan tingkat yang sudah parah tentu tidak
bisa diberi beban hukum sebagaimana orang-orang yang sehat secara kejiwaan,
sebab mereka sudah kehilangan idrak dan ikhtiar sehingga tidak mampu
memahami pesan syariat atau melaksanakan beban hukum tersebut. Adapun
ODGJ yang bisa disembuhkan atau memiliki kesadaran dengan bergantung
pada obat dikaitkan dengan anak kecil dalam pembebanan hukum sebab sebatas
itu kemampuannya. Sedangkan ODGJ dalam keadaan sadar dengan adanya
idrak dan ikhtiar secara penuh dapat melaksanakan kewajiban hukumnya secara

penuh pula sebagaimana manusia yang sehat secara kejiwaan.

2. Hadis
Kemudian, hadis Nabi yang dikutip di atas mengungkap tiga golongan

yang tidak dapat diberikan beban hukum.

103 Muhammad Mutawalli as-Sya’rawi, Tafsir as-Sya rawi (Kairo, 1997), 1242 Vol. 2.



64

a. Orang yang tidur
Tidur oleh para ulama fikih dikategorikan sebagai zawal al-aql atau
hilang akal sebagaimana disebutkan dalam kitab al-Ydgqit al-Nafis pada

104 Orang yang tidur menurut Zulfa Mustofa tidak

masalah pembatal wudu
bisa dibebani hukum karena tidak memiliki ikhtiar. Orang yang tidur
dikategorikan tidak memiliki ikhtiar karena setiap perbuatan yang timbul
selama tidur tidak ada gasad atau kehendak/niat di dalamnya sebagaimana
disebutkan dalam kitab Nail al-Authdr'®.
b. Anak kecil

Anak kecil yang belum balig tidak diberikan beban hukum
menunjukkan bahwa kematangan akal merupakan syarat pembebanan
hukum, karena walaupun ia memiliki akal, namun idrak dan pemahamannya
belum sempurna.
c. Majnun dan Ma tuh

Majnun dan Ma tuh tidak bisa dibebani hukum karena ketiadaan akal
(bagi majnun) atau tidak sempurnanya akal (ma fuh) membuat seseorang
tidak bisa dibebani hukum, selain tidak memiliki idrak, ia juga tidak

memiliki ikhtidr, sebab setiap perbuatannya tanpa disertai gasad atau niat

baik atau buruk. '

194 Ahmad bin Umar As-Syatiri, Al-Yaqutunnafis, 50.

105 Muhammad bin Ali as-Syaukani, Nail al-Autar Syarah Muntaqa al-Akhbar (Dar al-
Hadis, 1993), 370 Vol.1.

106 as-Syaukani, Nail al-Autar Syarah Muntaqa al-Akhbar, 370 Vol.1.



65

3. Tahqiq al-Manath

Adapun kategorisasi ODGJ yang berbeda-beda, ada yang dikategorikan
sama dengan majnun, ma tuh, bahkan orang normal merupakan hasil dari
penelitian melalui metode tahgiq al-mandth, yaitu dengan memahami konsep
taklif, aqil, majnun, dan ma tuh, yang kemudian dicari kesesuaiannya dengan

ODGJ di zaman modern.

Zulfa Mustafa mengaku setelah melakukan penelitian melalui kerjasama
dengan para dokter kejiwaan melahirkan kesimpulan bahwa ODGJ tidak bisa
secara langsung disamakan dengan majnun, ma tuh, atau orang berakal secara
sempurna. Sebab, ODGJ memiliki jauh lebih banyak jenis dan lebih kompleks

daripada jenis-jenis majnun yang dikenal dalam kitab-kitab klasik.

Ketika ODGJ memiliki idrak dan ikhtiar secara penuh, dalam artian
gangguan jiwa yang dialaminya terhitung ringan dan ia memiliki momen
memiliki kesadaran penuh seperti orang normal pada umumnya, maka ia
dikategorikan sebagaimana orang normal, sedangkan ketika gangguan
kejiwaannya sudah di tingkat bergantung pada obat agar tidak kambuh, dengan
ukuran idrak atau ikhtiagr-nya senderung lemah, maka ia dikategorikan
sebagaimana ma fuh. Namun, ketika ODGJ kehilangan akalnya secara penuh

maka ia dikategorikan sebagaimana majnun.'"’

Di akhir pembahasannya, Zulfa Mustofa menekankan akan pentingnya

tahqiq al-manath dalam menjawab kasus-kasus kekinian. Hal tersebut dengan

107 Mustafa, Al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 40-41.



66

melakukan kerjasama langsung dengan ahlinya, sebab kesalahan fatwa
terkadang dipengaruhi oleh informasi yang minim atau asumsi pribadi pemberi

fatwa,!08

C. Pengaruhnya Terhadap Hukum Pernikahan di Indonesia

Pada pasal 20 ayat 1 Kompilasi Hukum Islam disebutkan “Yang
bertindak sebagai wali nikah ialah seorang laki-laki yang memenuhi syarat
hukum Islam, yakni muslim, agil, dan balig”. Dalam penjelasan KHI, pasal
20 dinyatakan cukup jelas'®. Padahal, undang-undang tidak menyertakan
definisi kata agqil, sehingga kata agqil sendiri tidak bisa dikatakan cukup jelas
dan ditinjau dari makna ia sudah jdmi’ tapi belum mdni’. Maksudnya, kata
aqil memiliki cakupan makna yang sudah luas sehingga menjangkau definisi
setiap yang berakal, namun belum mani’ dengan artian karena kata aqil
memiliki cakupan makna terlalu luas, sehingga bisa saja yang sebenarnya
tidak memenuhi syarat aqil justru termasuk di dalamnya, seperti ODGJ yang
berada di tahap bergantung dengan obat untuk menjaga kesadarannya.

Dengan adanya kekaburan tersebut, berpotensi menghambat tujuan
kepastian hukum. Oleh karena itu, dengan adanya konstruksi makna agil

yang jelas, maka akan memberikan pengaruh:

108 Mustafa, Al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 44.

109 K ementrian Agama RI, Kompilasi Hukum Islam, 125.



1.

67

Segi Kepastian Hukum

Kepastian hukum ialah kepastian aturan. Kepastian hukum bisa
direalisasikan dengan penormaan yang baik serta jelas pada suatu
undang-undang dan akan jelas juga penerapannya, dengan kata lain,
kepastian hukum itu memiliki makna tepat hukumnya, subjeknya serta
objeknya.

Dengan ada definisi agil yang jelas dalam peraturan perundang-
undangan, maka itu berarti membuat peraturan perundang-undangan
menjamin kepastian hukum dari segi kejelasan penormaan yang

implikasinya adalah kejelasan dalam penerapan.

Segi Kemanfaatan Hukum

Diartikan sebagai tujuan hukum yang harus ditujukan pada
sesuatu yang mempunyai faedah atau memiliki manfaat. Hukum pada
hakikatnya bertujuan untuk menghasilkan kesenangan atau kebahagiaan
bagi orang banyak. Negara dan hukum diciptakan untuk manfaat sejati
yaitu kebahagiaan mayoritas rakyat.

Pemaknaan kata aqil dalam perundang-undangan yang jelas
memiliki dampak positif berupa kemanfaatan yang diterima subjek
hukum dan setiap orang yang memiliki ikatan hukum dengannya. Sebab,
dalam penentuan wali nikah, ia dianggap bisa menimbang dan
memahami bahwa orang yang diampunya mendapatkan kemanfaat dan

menghindari kemudaratan dengan pernikahan tersebut.



68

3. Segi Keadilan

Keadilan ialah salah satu tujuan hukum yang paling banyak
dibicarakan sepanjang perjalanan sejarah filsafat hukum. Menurut
Gustav Radbruch, keadilan sudah cukup apabila kasus-kasus yang sama
diperlakukan dengan cara yang sama.

Dengan adanya pemaknaan kata agil yang jelas, dapat
memberikan dampak keadilan dari segi pembebanan hukum dan
pemberian hak sesuai dengan kapasitas subjek hukum.!'!

Namun, menurut hemat penulis, berbicara mengenai pengaruh,

maka pemaknaan yang jelas terhadap kata agil memiliki pengaruh paling

signifikan terhadap tujuan kepastian hukum.

119 Dino Rizka Afdhali dan Taufiqurrohman Syahuri, “Idealitas Penegakkan Hukum
Ditinjau Dari Perspektif Teori Tujuan Hukum,” Collegium Studiosum Journal 6 (Desember
2023): 557-58, https://doi.org/10.56301/csj.v6i2.1078.



