
45 
 

BAB IV 

KONSTRUKSI MAKNA KATA AQIL DALAM KITAB AL-FATWÂ WA MÂ 

LÂ YANBAGÎ LI AL-MUTA’ALLIMI JAHLUHÛ 

 

Memasuki bab ini, penulis akan menyajikan bagaimana konstruksi 

makna kata aqil dalam kitab al-Fatwâ Wa Mâ Lâ Yanbagî Li al-Muta’allimi 

Jahluhû dengan membaginya pada dua pembahasan yang ditujukan untuk 

menjawab rumusan masalah yang dibuat. Pertama, mengenai bagaimana 

konstruksi makna kata aqil dalam kitab tersebut. Kedua, mengenai landasan 

yang dijadikan argumen dalam membangun konstruksi tersebut.  

Zulfa Mustofa menjelaskan bahwa permasalahan yang melatarbelakangi 

pembahasan ini dalam kitab tersebut adalah perkembangan ilmu kejiwaan yang 

melahirkan klasifikasi penyakit kejiwaan yang semakin beragam, dan tidak 

pernah dibahas dalam kitab-kitab fikih ulama klasik. Para ulama klasik hanya 

membuat istilah majnun dan ma’tuh sebagai lawan daripada aqil, sehingga 

melahirkan pertanyaan apakah ODGJ masuk dalam kriteria majnun atau tidak, 

yang implikasi hukumnya terkait sah dan tidaknya dalam melakukan perbuatan 

hukum, seperti status kebasahannya dalam hal menjadi wali atas orang lain87. 

Selain menyebutkan latar belakang, Zulfa Mustofa juga memaparkan 

pendapatnya mengenai perbedaan majnun, ma’tuh, dan ODGJ serta konstruksi 

makna aqil beserta argumennya yang akan penulis analisis dan paparkan di 

bawah ini. 

 

 
87 Mustafa, Al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 46–47. 



46 
 

  
 

A. Konstruksi Makna Kata Aqil 

Setelah menyebutkan definisi masing-masing dari kata majnun, ma’tuh, 

dan ODGJ, Zulfa Mustofa mengatakan dalam kitabnya: 

ويكتشف علمائنا بعد التحقيق مع الْطباء النفسيي، بأن هناك فروقا بي المجنون والْشخاص 

 ذوي الْعاقة العقلية، منها: 

 الْول: أن المجنون ينقسم فقط إلى المجنون الكلي، والْزئي أو المطبق، والمنقطع. 

 أما المرض في الْشخاص ذوي الْعاقة العقلية فأنواعه أكثر من عشرة أنواع. 

والثاني: أن الْشخاص ذوي الْعاقة العقلية أكثر إدراكا ووعيا من المجنون والمعتوه، بمعنى 

 أن الْشخاص ذوي الْعاقة العقلية أكثر متمتعا بقواه العقلية وأكثر وعيا منهما. 

أو  ,وديمينسيا   ومن  بلهمود  حولهم، كالمصاب  من  وعناية  بلدواء  يشفى  أنهم  والثالث: 

أنه  يعتقد  الخبيثة كمن  الْفكار  تسلط  ب  الشخصية  ,"بزدواج  والمصاب   , بيفولْر  الْكتتاب 

إدراكهم  يفقدون  الذي  وهم  والهستيريا  بلصرع  المصاب  أو  قتله،  يريدون  أنَسا  أن  أو  مضطهد 

 وأعمال وأقوال لْ يعونها ولْ يدركون حقيقتها، وكذا المصاب بسكيزوفرينيا.  ويَتون بحركات 



47 
 

  
 

والرابع: المجنون يصحبه تهيج واضطراب، بخلَف الْشخاص ذوي الْعاقة العقلية مظاهرهم 

 كالعاديي إلْ في حالة الْنتكاس

السر في  ولعل  بصفة خاصة،  القدماء  الشريعة  فقهاء  يتعرض حقيقتها  لم  الْالْت  وهذه 

ذلك، أن العلوم النفسية والطبية لم تكن وصلت إلى ما عليه اليوم من التقدم، لكن هذه الْالْت 

 على اختلَفها يمكن استظهار حكمها إذا طبقنا عليها القواعد الشريعة العامة. 

مدركا  إذا كان  ما  تامة  مسؤولية  مسؤولْ  أي  مكلفا  الْنسان  تعتبر  الشريعة  أن  ومنها: 

مختارا، فإذا انعدم هذين العنصرين أو أحدهَا ... ارتفع التكليف عن الْنسان، كالنائم فإنه يرتفع 

 نون. التكليف عند نومه لكونه غير مختار والفقهاء يلحقون حالة النوم بلْكراه ولْ يلحقونها بلْ

وكذلك الْشخاص ذوي الْعاقة العقلية حالة الْنتكاس، فإنهم يلحقونها بلْنون لكونه 

في  الْكمة  ولعل  بلنائم.  لْ  الْدراك،   يفقد  وإنما   بلْدراك  يتمتع   المتيقظ   النائم  أن  هي   هذا  فاقد 

 ،   إدراكه  يفقد   لْ   العمل   وقت   وهو  عمله،   يقصد  أن  دون  يعمل  ما   يعمل   فهو  الْختيار،   فقط

 الْختيار   حالة   وفي .  تضربه  أعمالْ   يَتي   ولْ   والنافع  الضار   بي   ويميز   اعتباطا  أعماله   يَتي   لْ   أنه  بدليل



48 
 

  
 

الْعاقة العقلية بلعادي لْنهم حينئذ صاحب الْدراك والْختيار،   ذوي  الْشخاص   يلحقون  فإنهم  ،

 بمعنى أنهم متمتعون بقواه العقلية ومختارون لفعل ما يريدون

 - على مراتبهم    - والْصل في تكليف الْشخاص ذوي الْعاقة العقلية والمريض النفسي  

أو  نسينا  إن  تؤاخذنَ  لْ  ربنا  قوله  إلى  وسعها  إلْ  نفسا  الله  يكلف  لْ   : تعالى  قوله  هو  وتصرفاته 

 أخطأنَ، ربنا ولْ تحملنا ما لْ طاقة لنا به. 

“Para ulama menyingkap setelah meneliti bersama para dokter kejiwaan 

bahwa ada perbedaan antara majnun dan ODGJ. Pertama, majnun hanya ada 

dua jenis, yaitu majnun secara keseluruhan, dan sebagian, atau majnun secara 

total, dan majnun yang terputus-putus. Adapun ODGJ memiliki jenis yang 

bahkan lebih dari sepuluh macam. Kedua, ODGJ memiliki pemahaman dan 

kesadaran yang lebih baik daripada majnun dan ma’tuh, maksudnya, ODGJ 

memiliki kekuatan akal yang lebih daripada majnun dan ma’tuh. Ketiga, 

ODGJ bisa sembuh melalui pengobatan dan dan perhatian dari lingkungan 

sekitarnya, seperti orang yang mengidap depresi, bipolar, demensia, 

kepribadian ganda, orang yang dihantui bisikan-bisikan buruk di pikirannya 

seperti menganggap bahwa orang lain ingin membunuhnya, epilepsi, histeria, 

orang yang tidak dapat mengontrol diri, dan juga skizofrenia. Keempat, 

majnun senantiasa ditandai ketidakstabilan dan kekacauan, sedangkan ODGJ 

secara zahir seperti orang-orang normal kecuali ketika kambuh.  

Keadaan-keadaan seperti ini tidak disinggung oleh para ulama 

terdahulu secara spesifik, mungkin saja karena ilmu kejiwaan di masa dahulu 

tidak mencapai kemajuan sebagaimana sekarang, namun keadaan-keadaan 

seperti dengan berbagai variasinya bisa diungkap hukumnya apabila 

dicocokkan dengan kaidah-kaidah syariat yang bersifat umum. Di antara 

kaidah syariat yang bersifat umum tersebut adalah bahwa syariat 

mengategorikan seseorang cakap hukum apabila memenuhi dua unsur, yaitu 

mudrik dan mukhtâr. Apabila dua unsur ini atau salah satunya tidak ada, maka 

seseorang tidak bisa dikategorikan cakap hukum. Seperti orang yang sedang 

tidur, ia tidak cakap hukum ketika tidur karena tidak ada kategori mukhtar 

dalam dirinya. Para ahli fikih mengaitkan keadaan orang yang sedang tidur 

itu dengan orang yang sedang dipaksa, bukan majnun. Demikian pula ODGJ, 

ketika kambuh, ia dikaitkan dengan keadaan majnun karena ia tidak dalam 

keadaan mudrik, bukan dengan orang yang tidur. Barangkali hikmah di 

baliknya adalah orang yang tidur secara sadar hanya kehilangan ikhtiâr, 



49 
 

  
 

bukan idrak. Ketika ia melakukan sesuatu, ia tidak kehilangan idraknya, 

dengan alasan ia tidak melakukan sesuatu secara acak atau sembrono, dan 

melakukan sesuatu yang tidak membahayakannya. Dalam keadaan ikhtiâr, 

para ulama mengaitkan ODGJ dengan orang normal karena di saat itu, ia 

memenuhi kategori mukhtâr dan mudrik, dengan artian, mereka ketika itu 

memiliki kekuatan akal dan bisa memilih untuk melakukan apa yang mereka 

kehendaki”.88 

Dari teks di atas, sederhananya, ada dua hal yang menjadi pembeda 

antara ODGJ, majnun dan ma’tuh, dan menjadi tolak ukur apakah ia bisa 

disamakan dengan orang normal atau tidak, yang artinya ketika ia memenuhi 

kategori bisa disamakan dengan orang normal, ia memenuhi kategori mukallaf 

(balig dan berakal) yang kemudian berimplikasi boleh melakukan perbuatan 

hukum. Berdasarkan teks di atas, dua unsur tersebut adalah idrak, dan ikhtiâr. 

Dalam konteks ini, Zulfa Mustofa memberikan contoh orang yang tidur 

sebagai orang yang memiliki idrak, tanpa ikhtiâr, dan ODGJ ketika kambuh 

sebagai orang yang tidak memiliki idrak. Ia menduga, orang yang tidur dikaitkan 

dengan orang yang dipaksa, sedangkan ODGJ dikaitkan dengan majnun ketika 

kambuh dengan alasan bahwa orang yang tidur tidak memiliki ikhtiâr sebab ia 

melakukan sesuatu tanpa ada niat atau kesengajaan, dan memiliki idrak dengan 

indikator ia tidak akan melakukan sesuatu yang membahayakan dirinya. 

Sedangkan ODGJ ketika dalam keadaan stabil, ia memiliki idrak dan ikhtiâr 

sehingga dikaitkan dengan orang normal. 

Namun, penulis melihat kekurangan dalam redaksi yang disajikan oleh 

Zulfa Mustofa di atas. Ia tidak menyebutkan makna idrak dan ikhtiâr dari 

perspektif bab ini, sehingga redaksi tersebut masih menyisakan tanda tanya yang 

 
88 Mustafa, Al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 49–51. 



50 
 

  
 

memungkinkan banyak penafsiran. Oleh karena itu, penulis mencoba mengurai 

makna idrak dan ikhtiâr dari beberapa sumber agar bisa memperkirakan 

penafsiran yang paling mendekati makna keduanya dalam konteks ini. 

1. Idrâk 

Idrak dalam ilmu kejiwaan merujuk pada kerja akal dalam memahami 

dan menghukumi sesuatu, dengan rincian bahwa idrak mencakup beberapa kerja 

akal, yaitu berpikir, mengenali, mengingat, menyimpulkan, dan mengurai 

permasalahan. Selain itu, para filsuf dan ahli kejiwaan membuat definisi 

sederhana mengenai idrak, yaitu kemampuan membedakan objek dan konsep 

yang beragam. 

Idrak bekerja pada akal dengan beberapa fungsi: 

a. Mengolah informasi konkret 

Mengolah informasi konkret di sini seperti informasi visual, suara, rasa, 

dan peraba. Contohnya ketika seseorang melihat suatu benda terbang 

mengarah kepadanya, orang tersebut akan bereaksi seperti menghindari 

dari benda tersebut karena informasi visual sampai ke otaknya kemudian 

memberi sinyal untuk bereaksi. 

b. Membatasi informasi yang masuk 

Seperti memilah informasi yang penting dan tidak penting 

c. Memperjelas dan mengurai informasi 

Ketika seseorang menceritakan ulang sebuah cerita yang pernah 

didengarnya, namun lupa beberapa detail kecil, maka secara alami ia 

akan mengisi beberapa detail kecil tersebut dari perspektifnya agar cerita 



51 
 

  
 

yang disampaikan tetap utuh, atau mengedit cerita tersebut dengan gaya 

dan bahasanya sendiri. 

d. Mengingat dan menyimpan informasi 

Orang yang memiliki kemampuan idrak bisa mengingat sesuatu  

e. Membuat informasi menjadi aplikatif 

Misalnya seseorang mendapat perintah untuk melakukan sesuatu, maka 

perintah tersebut menjadi informasi yang masuk ke otak, kemudian 

dilaksanakan sebagaimana yang ia pahami.89 

Namun, menurut penulis, lima poin di atas bisa disederhanakan menjadi 

dapat memahami, mengingat, dan melaksanakan informasi. 

Ibn al-Mulaqqin dalam kitab ‘Ujâlah al-Muhtâj ila Taujîh al-Minhâj 

menggambarkan idrak sebagai “Menggambarkan peristiwa konkret dalam benak 

dan menghukuminya dengan penerimaan (itsbat) atau menolak (nafî).90 Definisi 

yang diutarakan Ibn al-Mulaqqin ini sederhananya merupakan gabungan definisi 

tashawwur dan tasdîq dalam ilmu mantiq. 

Menumpulnya atau hilangnya idrak dari seseorang menyebabkan 

beberapa jenis penyakit, seperti penyakit mental, alzheimer, parkinson, 

demensia, autisme, dan lain sebagainya.91 

 
89 “Ta’arruf ala al-Idrak wa al-Masyakil al-Muta’alliqah bih,” altibbi.com, t.t., 

https://altibbi.com/ نفسية/استعراف- طبية/امراض-مصطلحات #:~:text=. 

90 Ibn al-Mulaqqin, ’Ujalah al-Muhtaj  ila Taujih al-Minhaj (Dar al-Kitab, 2001), 76 Vol 

1. 

91 “Ta’arruf ala al-Idrak wa al-Masyakil al-Muta’alliqah bih.” 



52 
 

  
 

Dari dua definisi di atas, penulis mencoba menyederhanakan bahwa 

ciri-ciri idrak adalah mampu memahami dan menyampaikan kembali suatu 

informasi, dapat mengingat sesuatu baik ingatan jangka pendek atau 

panjang, dapat melaksanakan informasi dengan benar, dan mampu 

membedakan yang baik dan buruk. 

Hal tersebut tergambar dalam penelitian yang menyebutkan bahwa 

pasien ODGJ seringkali tidak mampu atau lambat dalam merespon ketika 

diajak berkomunikasi dan di waktu tertentu ia hanya diam dan mengaku 

mendengar bisikan tanpa wujud.92 

Zulfa Mustofa memberikan contoh orang yang tidak memiliki idrak 

adalah seperti ODGJ. Hal ini masuk akal karena ODGJ memiliki berbagai 

macam jenis, seperti skizofrenia yang di antara gejalanya adalah halusinasi 

dan inkoherensi atau “tidak nyambung” dalam alur berpikirnya. Itu sesuai 

dengan kemampuan idrak yang di antaranya adalah dapat menerima dan 

menyampaikan informasi konkret/nyata dengan baik atau “nyambung”.93 

2. Ikhtiar 

Unsur seseorang bisa dikatakan berakal selanjutnya adalah ikhtiâr. 

Ikhtiâr sendiri secara bahasa diambil dari kata khair yang artinya baik dan 

merupakan antonim dari syar atau buruk. al-Kafawi mendefinisikan ikhtiâr 

sebagai “Keinginan yang disertai pengetahuan akan sisi yang lain, seakan-

 
92 Puspitasari dan Puji Astuti, “Pengelolaan Gangguan Persepsi Sensori: Halusinasi 

Pendengaran pada Fase Condemning melalui Penerapan Strategi Pelaksanaan Halusinasi.” 

93 Cokorda Bagus Jaya Lesmana, Ilmu Kedokteran Jiwa (Penerbit Lontar Mediatama, 

2020), 10. 



53 
 

  
 

akan seseorang yang mukhtâr itu melihat dua hal berbeda atau 

berseberangan, lalu cenderung kepada salah satunya”.94 

Ikhtiâr memiliki makna berbeda dengan irâdat. Disebut ikhtiar 

ketika ada dua pilihan, dan ada keyakinan bahwa salah satu dari dua pilihan 

tersebut adalah baik, dan yang satunya buruk, atau tidak sebaik pilihan 

pertama. Sedangkan irâdat, tidak diperlukan keyakinan bahwa apa yang ia 

inginkan itu baik95. 

Definisi ikhtiâr di sini mirip dengan definisi idrak versi Ibn al-

Mulaqqin, dari segi membedakan antara hal baik dan buruk, bedanya adalah 

bahwa definisi idrak versi Ibn al-Mulaqqin adalah membedakan baik dan 

buruk, sedangkan ikhtiar dapat memilih yang lebih baik di antara yang baik, 

atau memilih yang baik daripada yang buruk. Hal ini berkaitan dengan 

hikmah di balik disyaratkannya aqil bagi wali nikah sebagaimana telah 

disebutkan, yaitu karena wali harus bisa menimbang kemaslahatan atau 

kebaikan untuk orang yang ada di bawah perwaliannya. 

Dalam kitabnya, Zulfa Mustafa menyebutkan contoh orang yang 

tidak memiliki ikhtiar adalah orang yang tidur dan orang yang dipaksa. 

Orang yang tidur dianggap tidak memiliki ikhtiar karena ketika ia melakukan 

sesuatu ketika tidur, perbuatannya tidak dilandasi qasad. Sedangkan orang 

 
94 Muhammad bin Ali al-Faruqi, Kassyafu Istilahati al-Fununi wa al-Ulumi (Maktabah 

Lebanon, 1996), 133. 

95 bin Ali al-Faruqi, Kassyafu Istilahati al-Fununi wa al-Ulumi, 133. 



54 
 

  
 

yang dipaksa, ia dikategorikan ghair aqil sebab ia melakukan sesuatu 

berdasarkan akal dan ide orang lain, bukan ide atau kemauan akalnya96. 

Oleh karena itu, disimpulkan ikhtiar berarti kemampuan memilih 

sesuatu, baik itu yang baik daripada yang buruk, yang terbaik daripada 

beberapa pilihan baik, melakukan sesuatu dengan qasad, dan tidak dipaksa. 

Lalu bagaimana status ODGJ, ma’tuh, dan majnun dalam melakukan 

perbuatan hukum? Dalam hal ini termasuk menjadi wali nikah. 

Zulfa Mustofa menyebutkan hal tersebut dalam kitabnya dengan redaksi: 

ذوي الْعاقة العقلية أو المريض النفسي يسلب التكليف والْهلية في الْداء من صاحبه   إن 

إن أضنى المرض بحيث زال عنه الْدراك دائما، وأنه نوع من الْنون، وأما إذا لم يضن المرض، بل  

مجيء أسبابه فإنه لْ يحكم عليه بحكم المجنون بل بحكم  وقت  انتكس في  يشفى بدواء، بحيث إنه 

  غير المميز كما ذهب إليه الدبوسي من الْنفية، فقال: تجب على المعتوه العبادات احتياطا. الصبي

وأما أهلية وجوبهم فلَ يزول بهذه الْمراض، لْنها تابعة لكل إنسان، فكل إنسان أيا كان 

له أهلية الوجوب، لْن أهلية الوجوب هي حياة الْنسان بخلَف أهلية الْداء لْن هذه الْمراض 

في تزيلها في حالة الْنتكاسز إذن فلَ تترتب على تصرفاته آثارها الشرعية ولْن أساس أهلية الْداء  

فلذا، لْ  عديم العقل والتمييز في حالة الْنتكاس.  الْنسان هو التمييز . والمصاب بهذه الْمراض 

 
96 Abdul Qadir ’Audah, at-Tasyri’ al-Jina’i al-Islami Muqaranan bi al-Qanuni al-Wadh’i 

(Dar al-Katib al-Arabi, t.t.), 591. 



55 
 

  
 

يصح صدور عقد النكاح في مدة انتكاسهم وزوال إدراكهم، وكذا ولْية نكاحهم لْنهم عديم العقل 

 والتمييز. 

في  العادي  العقلية كالْنسان  الْعاقة  ذوي  فالْشخاص  والْختيار،  الوعي  حالة  في  أما 

 التكليف والتصرفات والْهلية فيصح ما ذكر من الْحكام في حالة إدراكهم واختيارهم.

“Sesungguhnya ODGJ dan penyakit kejiwaan membuat seseorang kehilangan 

kecakapan dalam melakukan perbuatan hukum apabila sakitnya semakin parah 

sehingga ia tidak memiliki idrak selamanya, dan ia dikategorikan sebagai 

majnun. Adapun apabila penyakitnya tidak parah, tetapi bisa sembuh dengan 

obat dengan perkiraan ia bisa saja kambuh di lain waktu, maka ia tidak 

dihukumi sebagaimana majnun, tetapi dihukumi sebagaimana anak kecil yang 

belum mumayyiz, sebagaimana pendapat ad-Dabusi dari kalangan mazhab 

Hanafi. ad-Dabusi berkata ‘wajib atas ma’tuh melaksanakan ibadah sebagai 

tindakan kehati-hatian’. 

Adapun kecakapan dalam melaksanakan kewajiban hukum maka ia 

tidak hilang sebab penyakit ini, sebab kecakapan melakukan kewajiban 

merupakan hal yang ada dalam diri manusia bagaimanapun keadaannya, 

karena kecakapan melakukan kewajiban adalah kehidupan manusia, berbeda 

dengan kecakapan melakukan perbuatan hukum, ia dapat hilang ketika 

penyakit kejiwaan kambuh. 

Konsekuensi dari penjelasan di atas, perbuatan ODGJ tidak 

menimbulkan akibat hukum, serta karena asas kebolehan melakukan perbuatan 

hukum adalah tamyiz. Orang yang mengidap penyakit ini kehilangan akal dan 

tamyiz ketika kambuh. Oleh karena itu, tidak sah melakukan akad nikah bagi 

mereka ketika kambuh dan hilang idrak mereka. Demikian pula tidak sah 

menjadi wali nikah karena mereka kehilangan akal dan tamyiz. 

Adapun ketika dalam keadaan sadar dan ikhtiar, maka ODGJ seperti 

orang normal, dalam hal kewajiban melakukan kewajiban hukum, melakukan 

perbuatan hukum, dan kecakapan hukum, maka sah apa yang telah disebutkan 

daripada hukum ketika dalam keadaan idrak dan ikhtiâr.”97 

 
97 Mustafa, Al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 43. 



56 
 

  
 

Zulfa Mustofa menyinggung mengenai kecakapan menerima kewajiban 

hukum atau ahliah al-wujûb, dan kecakapan dalam melakukan perbuatan hukum, 

yakni ahliah al-adâ’.  

Ahliah al-wujûb adalah kepatutan seseorang untuk menerima hak dan 

melaksanakan kewajiban. Ahliah al-wujûb merupakan unsur bawaan manusia, baik 

laki-laki atau perempuan, anak kecil atau dewasa, berakal atau majnun. Seperti 

seorang anak yang lahir ke dunia, ia memiliki hak untuk mendapatkan nafkah dari 

orang tuanya, dan memiliki hak bagian waris ketika ada yang wafat daripada 

keluarga nasabnya. Seorang yang sudah dewasa dan sehat akalnya, ia memiliki hak 

dan kewajiban. 

Ahliah al-wujûb ada dua macam, yaitu ahliah al-wujûb sempurna, dan 

ahliah al-wujûb yang kurang. Ahliah al-wujûb yang kurang adalah orang yang 

hanya sekedar memiliki hak hukum namun tidak memiliki kewajiban melakukan 

perbuatan hukum. Misalnya anak kecil, ia memiliki hak tetapi tidak wajib 

melakukan suatu perbuatan hukum. Termasuk di dalamnya adalah majnun dan 

ma’tuh. Adapun ahliah al-wujûb yang sempurna, ia memiliki hak dan kewajiban 

melakukan perbuatan hukum, seperti memiliki hak waris, dan wajib membayar 

hutang.98 

Ahliah al-adâ’ adalah keadaan di mana seseorang memiliki kepatutan dan 

setiap perbuatan dan perkataannya memiliki akibat hukum, seperti misalnya ia 

 
98 Abdul Wahab Khallaf, Ilmu Ushul al-Fiqh, 8 ed. (Maktabah Da’wah al-Islamiyah, t.t.), 

136–37. 



57 
 

  
 

melakukan ibadah wajib seperti salat, puasa, zakat dan sebagainya memiliki 

implikasi terlepasnya ia dari kewajiban, atau ia melakukan transaksi, maka 

berimplikasi lahirnya akibat hukum seperti sahnya transaksi yang dilakukan. Asas 

dari ahliah al-adâ’ adalah mumayyiz dengan adanya akal.99 

Ahliah al-aâa’ memiliki tiga keadaan. Pertama, orang yang tidak 

memilikinya sama sekali, seperti orang yang hilang akal. Kedua, ahliah al-adâ’ 

yang kurang, seperti anak kecil dan ma’tuh, maka ia bisa melakukan perbuatan 

hukum yang bermanfaat untuk dirinya sendiri, seperti menerima pemberian, dan 

bersedekah. Namun ia tidak bisa melakukan perbuatan hukum yang berpotensi 

menimbulkan mudarat untuknya, seperti membuat wasiat, memberikan hibah, dan 

sebagainya. Ketiga, ahliah al-adâ’ yang sempurna, yaitu orang yang sudah balig 

dan berakal, setiap perbuatannya memiliki implikasi hukum.100 

Dari redaksi di atas, ODGJ memiliki tiga keadaan terkait kecakapan hukum. 

Dua keadaan tersebut adalah: 

a. Seperti orang normal, maksudnya ia cakap untuk melakukan perbuatan hukum 

(ahliah al-adâ’) dan mendapat hak dan kewajiban hukum (ahliah al-wujûb). 

Status ini ada ketika dalam keadaan sadar dengan adanya idrak dan ikhtiâr 

b. Seperti anak kecil belum balig sehingga ia memiliki kewajiban hukum (ahliah 

al-wujûb nâqis), dan cakap melakukan perbuatan hukum tidak sempurna 

(ahliah al-adâ’ nâqis). Status ini ada ketika penyakit kejiwaan yang diidapnya 

 
99 Khallaf, Ilmu Ushul al-Fiqh, 136. 

100 Khallaf, Ilmu Ushul al-Fiqh, 137–38. 



58 
 

  
 

bisa ditanggulangi atau diringankan dengan bergantung pada obat. Namun, 

Zulfa Mustofa tidak menjelaskan kenapa orang yang dikondisi ini dikaitkan 

dengan anak kecil yang belum balig. Barangkali karena ODGJ di level ini 

dinilai memiliki pemikiran yang lemah dibanding orang-orang normal 

sebagaimana ma’tuh disamakan pula dengan anak kecil belum mumayyiz. 

c. Hanya cakap dalam menerima kewajiban hukum, tetapi tidak cakap dalam 

melakukan perbuatan hukum. Status ini ada ketika ODGJ sudah parah hingga 

menghilangkan idrak 

Namun, menurut hemat penulis, secara tersirat Zulfa Mustofa berpendapat 

bahwa ODGJ yang disamakan dengan anak kecil belum balig diwajibkan 

melakukan ibadah sebagai bentuk kehati-hatian. Sebagaimana ma’tuh juga 

dikaitkan dengan anak kecil yang belum balig. Kutipan tersebut merupakan 

pendapat ad-Dabusi yang kemudian penulis temukan pendapat tersebut dalam kitab 

Hâsyiyah Radd al-Muhtâr ‘alâ ad-Durr al-Mukhtâr, tetapi pendapat tersebut 

menimbulkan perdebatan dan dibantah oleh as-Sadr al-Islâm101 

Untuk memberikan gambaran yang lebih mudah, maka penulis mencoba 

menyederhanakannya dalam bentuk diagram berikut: 

 

  

 
101 Ibnu Abidin, Hasyiyah Radd al-Muhtar ‘ala ad-Durr al-Mukhtar (Maktabah Mustafa 

al-Babi al-Halabi, 1966), 243 Vol.3. 



59 
 

  
 

3. Diagram Konstruksi Makna Aqil 

Diagram 4. 1 

Diagram Ringkasan Makna Aqil dalam Kitab al-Fatwa Wâ Mâ Lâ Yanbagî Li 

al-Muta’allimi Jahluhû 

 

 

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

h  

Aqil 

Idrak Ikhtiar 

Ahliah al-wujub Ahliah al-ada’ 

Ahliah al-wujub  

al-kamilah 

Ahliah al-wujub  

an-naqisah 

Ahliah al-ada’  

an-naqisah 

Ahliah al-ada’  

al-kamilah 

1. Orang 

Normal 

2. ODGJ 

dalam 

keadaan 

sadar 

1. Anak kecil 

2. ODGJ yang 

bisa sadar 

dengan obat 

3. Ma’tuh 

1. Anak kecil 

2. ODGJ  

3. Majnun 

4. Ma’tuh 

1. Orang normal 

dewasa 

2. ODGJ dalam 

keadaan sadar 

Bisa jadi wali nikah 



60 
 

  
 

Diagram 4. 2 

Kuadran Makna Aqil 

 

  

Ya

 

Tidak

 

Y
a

 

T
id

ak

 
Idrak 

Ik
h
ti

ar
 

 

Aqil 

 

Nâqish al-aql 

Ghair Aqil

 
 Aqil 

Nâqish al-aql

 
 Aqil 

Idrak 

Memahami 

informasi 

Mengingat 

informasi 

Melaksanakan 

informasi 

Ikhtiar 

Memilih 

yang 

baik/lebih 

baik/buruk 

Memiliki 

qasad 

dalam 

perbuatan 

 

Tidak dipaksa 

Diagram 4. 4 

Idrak 

Diagram 4. 3 Ikhtiar 



61 
 

  
 

B. Dalil yang Digunakan dalam Membangun Konstruksi Makna Aqil 

Dalil atau argumen yang digunakan oleh Zulfa Mustofa pada kitabnya 

dalam membangun konstruksi makna aqil tergambar pada redaksi berikut: 

مراتبهم   على  النفسي  والمريض  العقلية  الْعاقة  ذوي  الْشخاص  تكليف  في   -والْصل 

( إلى قوله ربنا لْ تؤاخذنَ 2٨٦وتصرفاته هو قوله تعالى : لْ يكلف الله نفسا إلْ وسعها )البقرة :  

  : )البقرة  به  لنا  طاقة  لْ  ما  تحملنا  ولْ  ربنا  أخطأنَ،  أو  نسينا  عليه2٨٦إن  الله  صلى  وقوله   .  ) 

ثلَثة   عن  القلم  رفع  قال:  وسلم  عليه  الله  صلى  عنه أنه  الله  رضي  علي  عن  رواه أحمد  فيما  وسلم 

عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبي، حتى يشب، وعن المعتوه حتى يعقل، وفي رواية مشهورة وعن 

 المجنون حتى يفيق. 

“Dalil yang melandasi pembebanan hukum ODGJ dan pengidap gangguan 

kejiwaan sesuai dengan tingkatannya serta kecakapan hukumnya adalah 

firman Allah Ta’ala yang artinya ‘Tidaklah Allah Ta’ala membebani 

seseorang kecuali sesuai kemampuannya, Baginya ada sesuatu (pahala) 

dari (kebajikan) yang diusahakannya dan terhadapnya ada (pula) sesuatu 

(siksa) atas (kejahatan) yang diperbuatnya. (Mereka berdoa,) Wahai Tuhan 

kami, janganlah Engkau hukum kami jika kami lupa atau kami salah. 

Wahai Tuhan kami, janganlah Engkau bebani kami dengan beban yang 

berat sebagaimana Engkau bebankan kepada orang-orang sebelum kami. 

Wahai Tuhan kami, janganlah Engkau pikulkan kepada kami apa yang 

tidak sanggup kami memikulnya’102, dan sabda Nabi SAW dalam hadis  

yang diriwayatkan Ahmad dari Ali ra, sesungguhnya Nabi SAW bersabda 

‘Pena (catatan amal) diangkat dari tiga golongan, dari orang yang tidur 

sehingga bangun, dari anak kecil hingga menjadi pemuda (balig), dan dari 

ma’tuh hingga berakal’, riwayat lain yang masyhur menggunakan redaksi 

‘dari majnun hingga sembuh”. 

 
102 Q.S Al-Baqarah/286 



62 
 

  
 

فالرسول صلى الله عليه وسلم لما قال : رفع القلم عن النائم حتى يستيقظ فإنه بي لنا أن 

الْختيار من ضوابط التكليف، فإن النائم ليس عنده اختيار فلَ تكليف له حينئذ، وكلمة الصبي 

حتى يشب يدل على أن كمال العقل في التمييز أيضا من ضوابط التكليف، فالصبي وإن كان له 

لكن ليس عنده كمال الْدراك والفهم عن خطابت الشرع، وكذا كلمة والمجنون حتى يفيق   عقل،

 أو المعتوه حتى يعقل فالنبي بي لنا أن عدم الْدراك التام أيضا يسقط التكليف. 

“Maka Rasulullah Saw ketika mengatakan ‘Diangkat pena dari tiga 

golongan, dari orang yang tidur hingga bangun’ menjelaskan bahwa ikhtiar 

adalah syarat pembebanan hukum, sedangkan orang yang tidur tidak 

memiliki ikhtiar, maka ia tidak dibebani hukum, dan kalimat ‘Dari anak 

kecil hingga menjadi pemuda’ menunjukkan bahwa sempurnanya akal 

juga merupakan syarat pembebanan hukum. Anak kecil, walaupun 

memiliki akal, tetapi ia tidak memiliki idrak yang sempurna dan 

pemahaman terhadap pesan-pesan syariat. Demikian pula kata-kata ‘Dan 

majnun hingga sembuh atau ma’tuh hingga berakal’, maka Nabi 

menjelaskan bahwa tidak adanya idrak yang sempurna membuat 

pembebanan hukum menjadi gugur”.  

Pada redaksi di atas, ada dua dalil yang digunakan oleh Zulfa Mustofa dalam 

membangun konstruksi fatwa tentang ODGJ, pertama adalah Al-Qur’an surah Al-

Baqarah/286, kemudian hadis Nabi riwayat Ahmad dari Ali.  

1. Al-Qur’an 

Ayat yang dikutip tersebut secara konteksnya membahas tentang 

pembebanan syariat kepada manusia, yang maknanya bahwa Allah tidak akan 

membebani manusia kecuali terhadap sesuatu yang bisa dilaksanakan secara 

leluasa.  



63 
 

  
 

Ada tiga macam pembebanan terhadap manusia: 

a. Memberikan beban yang di luar kemampuan, maka manusia tidak bersalah 

ketika tidak melaksanakannya. 

b. Memberikan beban yang bisa dilaksanakan, tetapi dengan usaha yang sulit 

c. Memberikan beban yang bisa dilaksanakan dengan leluasa. Dalam hal ini, 

manusia diwajibkan melaksanakannya, seperti salat lima waktu, manusia 

memiliki waktu selama 24 jam dalam sehari, sehingga pembebanan salat 

lima waktu menjadi leluasa.103 

Seorang majnun dan ODGJ dengan tingkat yang sudah parah tentu tidak 

bisa diberi beban hukum sebagaimana orang-orang yang sehat secara kejiwaan, 

sebab mereka sudah kehilangan idrak dan ikhtiar sehingga tidak mampu 

memahami pesan syariat atau melaksanakan beban hukum tersebut. Adapun 

ODGJ yang bisa disembuhkan atau memiliki kesadaran dengan bergantung 

pada obat dikaitkan dengan anak kecil dalam pembebanan hukum sebab sebatas 

itu kemampuannya. Sedangkan ODGJ dalam keadaan sadar dengan adanya 

idrak dan ikhtiar secara penuh dapat melaksanakan kewajiban hukumnya secara 

penuh pula sebagaimana manusia yang sehat secara kejiwaan. 

2. Hadis 

Kemudian, hadis Nabi yang dikutip di atas mengungkap tiga golongan 

yang tidak dapat diberikan beban hukum. 

 
103 Muhammad Mutawalli as-Sya’rawi, Tafsir as-Sya’rawi (Kairo, 1997), 1242 Vol. 2. 



64 
 

  
 

a. Orang yang tidur 

Tidur oleh para ulama fikih dikategorikan sebagai zawal al-aql atau 

hilang akal sebagaimana disebutkan dalam kitab al-Yâqût al-Nafîs pada 

masalah pembatal wudu104. Orang yang tidur menurut Zulfa Mustofa tidak 

bisa dibebani hukum karena tidak memiliki ikhtiâr. Orang yang tidur 

dikategorikan tidak memiliki ikhtiar karena setiap perbuatan yang timbul 

selama tidur tidak ada qasad atau kehendak/niat di dalamnya sebagaimana 

disebutkan dalam kitab Nail al-Authâr105. 

b. Anak kecil 

Anak kecil yang belum balig tidak diberikan beban hukum 

menunjukkan bahwa kematangan akal merupakan syarat pembebanan 

hukum, karena walaupun ia memiliki akal, namun idrak dan pemahamannya 

belum sempurna. 

c. Majnun dan Ma’tuh 

Majnun dan Ma’tuh tidak bisa dibebani hukum karena ketiadaan akal 

(bagi majnun) atau tidak sempurnanya akal (ma’tuh) membuat seseorang 

tidak bisa dibebani hukum, selain tidak memiliki idrak, ia juga tidak 

memiliki ikhtiâr, sebab setiap perbuatannya tanpa disertai qasad atau niat 

baik atau buruk.106 

 
104 Ahmad bin Umar As-Syatiri, Al-Yaqutunnafis, 50. 

105 Muhammad bin Ali as-Syaukani, Nail al-Autar Syarah Muntaqa al-Akhbar (Dar al-

Hadis, 1993), 370 Vol.1. 

106 as-Syaukani, Nail al-Autar Syarah Muntaqa al-Akhbar, 370 Vol.1. 



65 
 

  
 

3. Tahqîq al-Manâth 

Adapun kategorisasi ODGJ yang berbeda-beda, ada yang dikategorikan 

sama dengan majnun, ma’tuh, bahkan orang normal merupakan hasil dari 

penelitian melalui metode tahqîq al-manâth, yaitu dengan memahami konsep 

taklif, aqil, majnun, dan ma’tuh, yang kemudian dicari kesesuaiannya dengan 

ODGJ di zaman modern. 

Zulfa Mustafa mengaku setelah melakukan penelitian melalui kerjasama 

dengan para dokter kejiwaan melahirkan kesimpulan bahwa ODGJ tidak bisa 

secara langsung disamakan dengan majnun, ma’tuh, atau orang berakal secara 

sempurna. Sebab, ODGJ memiliki jauh lebih banyak jenis dan lebih kompleks 

daripada jenis-jenis majnun yang dikenal dalam kitab-kitab klasik. 

Ketika ODGJ memiliki idrak dan ikhtiâr secara penuh, dalam artian 

gangguan jiwa yang dialaminya terhitung ringan dan ia memiliki momen 

memiliki kesadaran penuh seperti orang normal pada umumnya, maka ia 

dikategorikan sebagaimana orang normal, sedangkan ketika gangguan 

kejiwaannya sudah di tingkat bergantung pada obat agar tidak kambuh, dengan 

ukuran idrak atau ikhtiâr-nya senderung lemah, maka ia dikategorikan 

sebagaimana ma’tuh. Namun, ketika ODGJ kehilangan akalnya secara penuh 

maka ia dikategorikan sebagaimana majnun.107 

Di akhir pembahasannya, Zulfa Mustofa menekankan akan pentingnya 

tahqiq al-manath dalam menjawab kasus-kasus kekinian. Hal tersebut dengan 

 
107 Mustafa, Al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 40–41. 



66 
 

  
 

melakukan kerjasama langsung dengan ahlinya, sebab kesalahan fatwa 

terkadang dipengaruhi oleh informasi yang minim atau asumsi pribadi pemberi 

fatwa.108 

C. Pengaruhnya Terhadap Hukum Pernikahan di Indonesia 

Pada pasal 20 ayat 1 Kompilasi Hukum Islam disebutkan “Yang 

bertindak sebagai wali nikah ialah seorang laki-laki yang memenuhi syarat 

hukum Islam, yakni muslim, aqil, dan balig”. Dalam penjelasan KHI, pasal 

20 dinyatakan cukup jelas109. Padahal, undang-undang tidak menyertakan 

definisi kata aqil, sehingga kata aqil sendiri tidak bisa dikatakan cukup jelas 

dan ditinjau dari makna ia sudah jâmi’ tapi belum mâni’. Maksudnya, kata 

aqil memiliki cakupan makna yang sudah luas sehingga menjangkau definisi 

setiap yang berakal, namun belum mani’ dengan artian karena kata aqil 

memiliki cakupan makna terlalu luas, sehingga bisa saja yang sebenarnya 

tidak memenuhi syarat aqil justru termasuk di dalamnya, seperti ODGJ yang 

berada di tahap bergantung dengan obat untuk menjaga kesadarannya. 

Dengan adanya kekaburan tersebut, berpotensi menghambat tujuan 

kepastian hukum. Oleh karena itu, dengan adanya konstruksi makna aqil 

yang jelas, maka akan memberikan pengaruh: 

 
108 Mustafa, Al-Fatwa Wa Ma La Yanbagi Lilmuta’allimi Jahluhu, 44. 

109 Kementrian Agama RI, Kompilasi Hukum Islam, 125. 



67 
 

  
 

1. Segi Kepastian Hukum 

Kepastian hukum ialah kepastian aturan. Kepastian hukum bisa 

direalisasikan dengan penormaan yang baik serta jelas pada suatu 

undang-undang dan akan jelas juga penerapannya, dengan kata lain, 

kepastian hukum itu memiliki makna tepat hukumnya, subjeknya serta 

objeknya. 

Dengan ada definisi aqil yang jelas dalam peraturan perundang-

undangan, maka itu berarti membuat peraturan perundang-undangan 

menjamin kepastian hukum dari segi kejelasan penormaan yang 

implikasinya adalah kejelasan dalam penerapan. 

2. Segi Kemanfaatan Hukum 

Diartikan sebagai tujuan hukum yang harus ditujukan pada 

sesuatu yang mempunyai faedah atau memiliki manfaat. Hukum pada 

hakikatnya bertujuan untuk menghasilkan kesenangan atau kebahagiaan 

bagi orang banyak. Negara dan hukum diciptakan untuk manfaat sejati 

yaitu kebahagiaan mayoritas rakyat. 

Pemaknaan kata aqil dalam perundang-undangan yang jelas 

memiliki dampak positif berupa kemanfaatan yang diterima subjek 

hukum dan setiap orang yang memiliki ikatan hukum dengannya. Sebab, 

dalam penentuan wali nikah, ia dianggap bisa menimbang dan 

memahami bahwa orang yang diampunya mendapatkan kemanfaat dan 

menghindari kemudaratan dengan pernikahan tersebut. 



68 
 

  
 

3. Segi Keadilan 

Keadilan ialah salah satu tujuan hukum yang paling banyak 

dibicarakan sepanjang perjalanan sejarah filsafat hukum. Menurut 

Gustav Radbruch, keadilan sudah cukup apabila kasus-kasus yang sama 

diperlakukan dengan cara yang sama. 

Dengan adanya pemaknaan kata aqil yang jelas, dapat 

memberikan dampak keadilan dari segi pembebanan hukum dan 

pemberian hak sesuai dengan kapasitas subjek hukum.110 

Namun, menurut hemat penulis, berbicara mengenai pengaruh, 

maka pemaknaan yang jelas terhadap kata aqil memiliki pengaruh paling 

signifikan terhadap tujuan kepastian hukum. 

 

  

 
110 Dino Rizka Afdhali dan Taufiqurrohman Syahuri, “Idealitas Penegakkan Hukum 

Ditinjau Dari Perspektif  Teori Tujuan Hukum,” Collegium Studiosum Journal 6 (Desember 

2023): 557–58, https://doi.org/10.56301/csj.v6i2.1078. 


