BAB IlI

GAMBARAN UMUM MAZHAB HANAFI DAN MAZHAB SYAFI’L

A. Mazhab Hanafi
1. Sejarah Perkembangan Mazhab Hanafi

Imam Abu Hanifah, pendiri mazhab Hanafi, bernama lengkap Abu
Hanifah an-Nu’man bin Tsabit bin Zuti at-Tamimi.! Dalam beberapa riwayat
disebutkan bahwa ayahnya pernah berjumpa dengan Imam Ali bin Abi Thalib dan
mendapat doa keberkahan untuk keturunannya. Beliau lahir di Kufah pada tahun
80 H/699 M di masa pemerintahan Al-Qalid bin Abdul Malik.” Sejak kecil hingga
dewasa ia tekun menghafal dan membaca Al-Qur’an, meskipun pada awalnya
belum menemukan guru yang benar-benar dapat membimbingnya memahami
makna-maknanya. Setelah mendapatkan guru Al-Qur’an yang tepat, barulah ia
mulai mampu menghayati kandungan ayat-ayat tersebut dan memperkuat fondasi
keilmuannya.

Selain mempelajari Al-Qur’an, Imam Abu Hanifah juga belajar fikih
kepada banyak ulama terkemuka di Kufah. Di antaranya adalah Hammad bin Abi
Sulaiman, guru yang paling besar pengaruhnya dalam membentuk metode

berpikir dan istinbath beliau.® l1a juga belajar kepada para ulama seperti Amir bin

! Wening Udasmoro dkk., ed., Linguistique, litterature et civilisation Francaises
contemporaines: seminar proceeding, Edisi 1 (Département De Frangais L ’Université Gadjah
Mada : Bagaskara Publishing, 2011), hlm. 14.

% Novita Ardiyanti Ningrum dkk., “AJARAN IMAM ABU HANIFAH DALAM
HUKUM ISLAM MELALUI MAZHAB HANAFI,” Legal Standing : Jurnal llmu Hukum 8, no.
3a (2024): him. 991, https://doi.org/10.24269/1s.v8i3a.10845.

® Agus Hermanto dan Rohmi Yuhani’ah, USHUL FIQH, ed. oleh Yasmin Aliya
Musthoffa (EUREKA MEDIA AKSARA, 2025), him. 247.

30



31

Syarahil asy-Sya’bi, Algamah bin Marthad, Ja’far ash-Shadiq, dan sejumlah
tabi’in yang beliau temui seperti Atha’ bin Abi Rabah dan Nafi’ Maula Ibnu
Umar. Bahkan, setelah gurunya Hammad wafat, Abu Hanifah tetap bertahan
dengan ilmu yang telah ia pelajari dan mulai mengembangkan kapasitas ijtihadnya
sendiri, sehingga masyarakat banyak datang meminta fatwa kepadanya.
Ketekunan dan kecerdasannya membuatnya menjadi salah satu tokoh ilmu yang
disegani.

Dalam kehidupan pribadi, Abu Hanifah dikenal sebagai ulama yang
memiliki penghidupan yang baik, sehingga tidak terbebani oleh tuntutan mencari
nafkah. Hal ini membuatnya dapat mencurahkan waktu sepenuhnya pada ilmu dan
pengajaran, sekaligus aktif membantu masyarakat miskin. Kedermawanannya
besar, bahkan ia dikenal sering menafkahi banyak orang tanpa berharap balasan.’
la juga dikenal sangat independen dalam berpendapat dan sangat berhati-hati
dalam mengambil keputusan hukum. Prinsipnya, ia tidak mau mengikuti pendapat
siapa pun tanpa dalil yang jelas.

Pada masa kekuasaan al-Mansur, Imam Abu Hanifah ditawari jabatan
sebagai gadr (hakim). Namun, ia menolak jabatan itu karena tidak ingin posisinya
dimanfaatkan oleh kekuasaan yang tidak adil. Penolakannya membuat ia dipenjara
dan mengalami tekanan hingga akhir hayatnya.> Imam Abu Hanifah wafat pada
tahun 150 H/767 M dalam usia 70 tahun dan dimakamkan di pekuburan Khizra.

Lebih dari tiga abad setelah wafatnya, tepatnya pada tahun 450 H/1066 M,

* Rizem Aizid, KITAB TERLENGKAP BIOGRAFI 4 MAZHAB, 1 ed., ed. oleh A. Zain
Malik (Saufa, 2016), him. 40.

® Abdurrahman Kasdi, “METODE IJTIHAD DAN KARAKTERISTIK FIQIH ABU
HANIFAH,” YUDISIA 5, no. 2 (2015): him. 218.



32

didirikan sebuah sekolah bernama Jami® Abu Hanifah sebagai bentuk
penghormatan terhadap beliau dan sebagai pusat penyebaran ajaran-ajarannya.
Keberadaan institusi ini menegaskan bahwa pengaruh Imam Abu Hanifah tetap
hidup dan berkembang dalam tradisi keilmuan Islam.

Sepeninggal beliau, ilmu dan pemikirannya terus diwariskan melalui
murid-muridnya yang terkenal, di antaranya Abu Yusuf, Abdullah bin Mubarak,
Waki’ bin Jarah, Muhammad bin Hasan, Hasan bin Ziyad dan Ibn Hasan asy-
Syaibani. Mereka berperan penting dalam menyebarkan dan mengembangkan
fikih Hanafi.® Beberapa karya yang dinisbatkan kepada Imam Abu Hanifah antara
lain Al-Musnad yang merupakan kumpulan hadis, al-Makharij yang diriwayatkan
oleh Abu Yusuf, Al-Hidayah fi Syarh Bidayat al-Mubtadi adalah karya
Burhanuddin Abu al-Hasan ‘Ali bin Abi Bakr al-Marghinani, dan Figh Akbar
sebagai karya fikih teologis yang dikenal paling lengkap. Warisan ilmiah ini
menunjukkan keluasan pemikiran dan ketajaman metode beliau yang terus
menjadi rujukan hingga kini.

2. Metode Istinbath Mazhab Hanafi

Corak ijtihad Imam Hanafi memiliki ciri khas tersendiri karena peran akal
sangat menonjol dalam proses istinbath hukum yang beliau lakukan. Hal ini
dipengaruhi oleh kondisi Kota Kufah yang tidak memiliki jumlah dan kualitas
hadis sebaik Kota Hijaz, sehingga banyak hadis palsu yang beredar. Oleh sebab

itu, Imam Hanafi sangat berhati-hati dan selektif dalam menjadikan hadis sebagai

® Murni Utami dkk., MAZHAB HANAFIAH DAN PERKEMBANGANNYA: SEJARAH
DAN PETA PEMIKIRAN, 1 (2023): him. 27.



33

sumber rujukan hukum, bahkan dalam beberapa hal lebih mengutamakan
penggunaan akal dibandingkan hadis.’

Metode istinbath Imam Hanafi didasarkan pada penggunaan dalil secara
sistematis, yaitu dimulai dari dalil yang paling utama dan disepakati, yakni Al-
Qur’an dan hadis. Apabila tidak ditemukan landasan hukum di dalam keduanya,
maka digunakan dalil-dalil lain yang berada di bawahnya. Hal ini sebagaimana
dinyatakan oleh Imam Hanafi bahwa ia berpegang pada Kitab Allah apabila
menemukan dalil di dalamnya, dan jika tidak, maka ia berpegang pada sunnah.
Apabila dalam sunnah pun tidak ditemukan, ia menggunakan pendapat para
sahabat yang ia anggap kuat, serta tidak mengambil pendapat selain dari mereka.
Namun, apabila suatu permasalahan telah sampai pada tokoh-tokoh tabi’in seperti
Ibrahim an-Nakha’i, asy-Sya’bi, al-Hasan, Ibnu Sirin, dan Sa’id bin al-Musayyab,
maka ia berijtihad sebagaimana mereka juga telah melakukan ijtihad.®

Imam Hanafi tidak hanya merujuk kepada sumber-sumber hukum Islam
yang bersifat normatif, tetapi juga mengembangkan cara berpikir hukum yang
sistematis dalam menghadapi persoalan-persoalan baru yang tidak dijumpai secara
eksplisit dalam nash. Oleh karena itu, dalam mazhab Hanafi perlu dibedakan
secara tegas antara sumber hukum sebagai dasar pengambilan hukum dan metode
istinbat sebagai cara atau mekanisme penalaran yang digunakan untuk menarik

hukum dari sumber-sumber tersebut. Perbedaan ini menjadi penting agar

” Siah Khosyi’ah, Figh Muamalah Perbandingan (Pustaka Setia, 2014), 22—24.
® Abdul Aziz, Biografi Empat Imam Mazhab (Fathan Media, 2017), 158.



34

pemahaman terhadap corak pemikiran hukum Hanafi tidak terjebak pada
penyederhanaan yang mencampuradukkan dalil dengan metode analisisnya.®

Dalam praktiknya, mazhab Hanafi mengembangkan sejumlah metode
istinbat yang berfungsi sebagai instrumen ijtihad ketika nash tidak memberikan
penjelasan hukum secara langsung atau ketika penerapan analogi literal
menimbulkan kesulitan dan ketidakseimbangan. Metode-metode tersebut antara
lain:

a. Al-Qur’an dan Hadis

Imam Abu Hanifah dalam menetapkan hukum terlebih dahulu merujuk
kepada Al-Qur’an apabila ia menemukan ketentuan hukum di dalamnya. Jika
tidak didapati, ia beralih kepada hadis-hadis sahih yang bersumber dari Rastlullah
sallallahu ‘alaihi wa sallam. Apabila terdapat dua riwayat sahih dari Nabi
sallallahu ‘alaihi wa sallam. tentang suatu persoalan, tetapi keduanya saling
bertentangan, maka ia memilih riwayat yang datang kemudian.*

b. Ijma Sahabat

Jika tidak ditemukan landasannya dalam sunnah, ia menelaah pendapat
para Sahabat radiyallahu ‘anhum. Apabila mereka sepakat, maka kesepakatan itu
menjadi ijma‘ yang tidak boleh diselisihi. Namun, jika para Sahabat berbeda
pendapat, ia memilih pendapat yang menurutnya paling sesuai dengan ruh dan

tujuan hukum, tanpa keluar dari pendapat mereka.**

° Abdul Jarir, USHUL FIQH PERBANDINGAN, ed. oleh Heryana (Wawasan Ilmu,
2025), him. 39.

19 Ahmad Sa‘id Hawwa, al-Madkhal ila Madzdzhab al-Imam Abi Hanifah an-Nu ‘man
rahimahullah ta ‘ala (Dar al-Andalus al-Khadra’, 2002), 18.

1 Hawwa, al-Madkhal ila Madzdzhab al-Imam Abt Hanifah an-Nu ‘man rahimahullah
ta‘ala, 118.



35

c. Pendapat Tabi’in

Apabila tidak ada pendapat Sahabat mengenai persoalan tersebut,
sementara terdapat pendapat para Tabi‘in, maka ia berijtihad sebagaimana mereka
berijtihad, baik dengan melakukan giyas maupun memilih pendapat yang lebih
kuat."
B. Mazhab Syafi’i

1. Sejarah Perkembangan Mazhab Syafi’i

Imam Syafi'i, dengan nama lengkap Muhammad bin Idris bin al-Abbas bin
Utsman bin Syafi’i al-Hasyimi al-Qurasyi, lahir di Gaza, Palestina, pada tahun
150 Hijriah (767 M)™. Nasabnya bersambung kepada Hasyim, kakek Nabi
Muhammad sallallahu ‘alaihi wa sallam, sehingga ia termasuk keluarga Quraisy.
Ayahnya wafat ketika ia masih kecil, membuat ibunya membawanya dalam
keadaan miskin ke Mekkah untuk menjaga kemurnian nasab dan bahasa Arabnya.
Di sana, sejak usia dini, ia telah menghafal Al-Qur’an dan mempelajari syair-syair
Arab, menunjukkan bakat intelektual yang luar biasa.

Pada masa remaja, Imam Syafi'i telah menghafal kitab al-Muwatta’ Imam
Malik sebelum berusia 10 tahun. Ketika beranjak dewasa, ia pindah ke Madinah
untuk berguru langsung kepada Imam Malik bin Anas, pendiri Mazhab Maliki.™
Kecerdasannya membuat Imam Malik sangat menghormatinya. Setelah gurunya
wafat, ia sempat bekerja di Yaman, tetapi mengalami fitnah yang membawanya

dibawa ke Baghdad dengan dirantai pada masa Khalifah Harun ar-Rasyid. Di

12 Hawwa, al-Madkhal ila Madzdzhab al-Imam Abt Hanifah an-Nu ‘man rahimahullah
ta‘ala, 118.

3 Ahmad Al Baihagi, Biografi IMAM SYAFI’I (Shahih, 2016), him. 8.

1 MAHMOOD ZUHDI BIN HAJl ABDUL MAJID, BIOGRAFI AGUNG IMAM
SYAFI'I, 1 ed. (GRUP BUKU KARANGKAF SDN. BHD, 2014), HLM. 4.



36

sinilah bakatnya diakui dan ia mulai mengajar serta berdebat dengan ulama
setempat.

Periode intelektual Imam Syafi’i terbagi dalam dua fase utama, yang
melahirkan dua terminologi penting dalam mazhabnya. Fase pertama terjadi saat
di Baghdad (sekitar 195 H), yang menghasilkan pandangan-pandangan hukumnya
yang dikenal sebagai gawl/ qadim (pendapat lama). Fase kedua berkembang
setelah ia pindah ke Mesir (199 H) dan berinteraksi dengan realitas serta tradisi
hukum baru, yang melahirkan gaw! jadid (pendapat baru). Perpindahan ini
membuatnya merevisi sebagian pendapat lamanya, menjadikan gawl jadid sebagai
acuan utama dalam mazhab Syafi’i yang terakhir.”

Perkembangan mazhab Syafi’i sangat dipengaruhi oleh metodologi
orisinal Imam Syafi’i, yang dikenal sebagai usil al-figh. Beliau adalah peletak
dasar ilmu usal al-figh secara sistematis, dengan karyanya al-Risalah. Mazhabnya
menjadi jalan tengah antara Mazhab Hanafi yang banyak menggunakan akal
(ra’yu) dan Mazhab Maliki yang kuat berpegang pada tradisi Madinah (amal ahl
al-Madinah). Keseimbangan antara narasi (nagl) dan nalar (agl) ini membuat
mazhabnya cepat diterima dan tersebar luas.

Selain itu, mazhab Syafi’i berkembang melalui proses penyebaran ilmu
yang dilakukan lewat diskusi tarjih dan takhrij antara para murid Imam Syafi‘i

dan para mufti pada zamannya. ™

> Lahaji Lahaji dan Nova Effenty Muhammad, “Qaul Qadim dan Qaul Jadid Imam
Syafi’i: Telaah Faktor Sosiologisnya,” Al-Mizan 11, no. 1 (2015): hlm. 120-122,
https://doi.org/10.30603/am.v11i1.993.

16 Shaista Jabeen, “Imam Al-Shafi’i: The Founder of Islamic Law,” AL-HIDAYAH 6, no.
1 (2024): 36, https://doi.org/10.52700/alhidayah.v6il.82.



37

Di antara guru-guru beliau yang paling berpengaruh selain Imam Malik
adalah Sufyan bin Uyainah di Mekkah, Muhammad bin al-Hasan asy-Syaibani
(murid Imam Abu Hanifah) di Baghdad, serta berbagai ulama di Yaman. Adapun
murid-muridnya yang berperan besar dalam menyebarkan dan menuliskan
mazhabnya sangat banyak. Yang paling terkenal adalah Imam ar-Rabi’ bin
Sulaiman al-Muradi di Mesir, yang menjadi perawi utama kitab-kitab akhir Imam
Syafi’i, dan Imam al-Muzani, yang karya ringkasannya (Mukhtasar al-Muzani)
menjadi rujukan penting.'’

Kitab-kitab Imam Syafi'i sendiri merupakan fondasi utama mazhab. Karya
besarnya, al-Umm, merupakan kitab induk yang memuat fikih mazhabnya, baik
Qaul Qadim maupun Qaul Jadid. Sementara al-Risalah adalah kitab pertama yang
secara khusus membahas wusil al-figh. Selain itu, terdapat kitab al-Musnad dalam
hadis. Kitab-kitab inilah yang kemudian dibawa, dijelaskan, dan dikembangkan
oleh murid-muridnya menjadi referensi standar.

Setelah periode Imam Syafi’i, mazhab ini berkembang melalui dua jalur
besar: jalur Irak (pengikut gawl! gadim) melalui murid-murid seperti Ahmad bin
Hanbal dan al-Karabisi, serta jalur Mesir (pengikut gaw! jadid) melalui ar-Rabi’
dan al-Muzani. Perkembangan selanjutnya ditandai dengan upaya sistematisasi
dan kompilasi oleh ulama generasi berikutnya, seperti Imam an-Nawawi dan
Imam al-Rafi’i, yang menghasilkan karya-karya matan, syarah, dan ringkasan

yang menjadi standar pengajaran.

7 Taj al-Din ‘Abd al-Wahhab ibn ‘Alf ibn ‘Abd al-Kafi al-Subki, Tabagat al-Shafi ‘iyyah
al-Kubra, vol. 1, ed. oleh Mahmud Muhammad al-Tanahi dan Abd al-Fattah Muhammad al-Hulw
(Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 1413), hlm. 206-214.



38

Di antara kitab-kitab rujukan utama yang disusun ulang-ulang generasi
kemudian adalah Matn Abt Syuja‘, Kanz al-Raghibin karya al-Mahalli, Minhaj al-
Talibin karya Imam an-Nawawi, serta syarah-syarahnya seperti Mughni al-Muhtaj
karya asy-Syarbini dan Nihayat al-Muhtaj karya ar-Ramli. Kitab-kitab inilah yang
umum dipelajari di pesantren dan lembaga pendidikan Islam tradisional di
Nusantara, yang mayoritas mengikuti Mazhab Syafi’i.

Imam Syafi’i wafat di Mesir pada akhir bulan Rajab tahun 204 Hijriah
(820 Masehi), dalam usia 54 tahun.*® la dimakamkan di pemakaman Bani Abd al-
Hakam, yang kemudian dikenal sebagai Turba al-lmam asy-Syafi’i di Kairo,
sebuah situs yang hingga kini diziarahi banyak orang. Warisan terbesarnya adalah
mazhab fikih yang moderat dan metodologi usil al-figh yang sistematis, yang
menjadikan mazhabnya salah satu yang paling berpengaruh di dunia Islam,
khususnya di Mesir, Syam, Hijaz, Asia Tenggara, dan Afrika Timur.

2. Metode Istinbath Mazhab Syafi’i

Imam Syafi’i merupakan salah satu ulama besar yang memiliki peran
fundamental dalam pembentukan metodologi penetapan hukum Islam. Melalui
karyanya al-Risalah, beliau meletakkan dasar-dasar usi/ al-figh secara sistematis
dan komprehensif, sehingga proses istinbat hukum tidak lagi bersifat sporadis,
tetapi mengikuti kerangka ilmiah yang jelas. Dalam pandangan Imam Syafi’i
hukum Islam harus bersandar kuat pada dalil syar‘i yang valid, terutama Al-

Qur’an dan sunnah, yang dipahami melalui kaidah-kaidah kebahasaan dan

'8 p|SS KTB, Tanya Jawab Islam (Daarul Hijrah Technology, 2015), 1:hlmn. 5756.



39

prinsip-prinsip penalaran yang terkontrol.*

Pendekatan ini menunjukkan
komitmen beliau dalam menjaga otoritas nash sebagai fondasi utama hukum
Islam. Secara umum, Imam Syafi’i menjadikan Al-Qur’an, Sunnah, ijma‘, dan
giyas merupakan sumber-sumber hukum yang keabsahannya disepakati oleh
mayoritas ulama. Meskipun terdapat sebagian ulama yang berbeda pendapat
mengenai ijma‘ dan giyas, perbedaan tersebut tidak dianggap signifikan. Selain
keempat sumber tersebut, terdapat dalil-dalil lain yang masih diperselisinkan di
kalangan ulama, seperti praktik penduduk Madinah, ‘urf, sadd al-zZari‘ah, dan
dalil-dalil lainnya.?

Berikut metode istinbat yang dikembangkan oleh Imam Syafi’i

a. Bayan al-Nusis

Metode utama dalam istinbath Imam Syafi’i adalah penalaran hukum
melalui pemahaman teks (nash) dengan pendekatan kebahasaan Arab secara ketat.
Imam Syafi’i menaruh perhatian besar pada makna lafaz, baik dari segi umum-
khusus (‘amm—khass), mutlak-mugayyad, mujmal-mubayyan, serta hakikat dan
majaz. Bagi mazhab Syafi’i, penetapan hukum harus dimulai dari analisis bahasa
nash sebelum menggunakan metode rasional lainnya. Oleh karena itu,

kemampuan bahasa Arab menjadi syarat utama dalam proses istinbath menurut

mazhab ini.

¥ Ahmad Nahrawi Abdus Salam Al-Indunisi, Ensiklopedia Imam Syafi’i (Jakarta
Islamic Centre, 2008), him. 181-183.

2 Da’irat al-Ifta’ al-‘Amm fi al-Mamlakah al-Urdunniyyah al-Hashimiyyah, al-Madkhal
ila al-Madzdzhab asy-Syafi 7 (Dar al-Fath li ad-Dirasat wa al-Nashr, 2023), 373.



40

b. Sunnah sebagai Penjelas dan Penentu Hukum
Imam Syafi’i memandang as-Sunnah memiliki otoritas yang sangat kuat
dalam penetapan hukum, baik sebagai penjelas Al-Qur’an maupun sebagai
sumber hukum yang berdiri sendiri. Metode istinbath dalam mazhab Syafi’i
menuntut kehati-hatian tinggi dalam menilai keabsahan hadis, baik dari segi sanad
maupun matan. Hadis ahad yang sahih tetap diterima sebagai hujjah, selama tidak
bertentangan dengan Al-Qur’an atau hadis yang lebih kuat. Pendekatan ini
menegaskan karakter tekstual-disipliner mazhab Syafi’i dalam proses ijtihad.
C. Qiyas sebagai Metode Rasional Terbatas
Qiyas merupakan metode istinbat rasional yang diakui dan digunakan oleh
Imam Syafi’i ketika tidak ditemukan nash yang eksplisit. Namun, penggunaan
givas dalam mazhab Syafi’i sangat dibatasi dan dikontrol secara ketat. Qiyas
hanya dapat diterapkan apabila illat hukum dapat ditetapkan secara jelas dan
memiliki dasar yang kuat dalam nash. Dengan demikian, giyas dalam mazhab
Syafi’i berfungsi sebagai perpanjangan logis dari teks, bukan sebagai alat untuk
menggantikan nash.
d. Ijma
Terkait ijma’ yang disebutkan sebagai riwayat dari Rastlullah
sallallahu ‘alaihi wa sallam, apabila hal tersebut benar maka dapat diterima.
Namun, apabila tidak diriwayatkan secara langsung, terdapat kemungkinan
bahwa pernyataan tersebut bersumber dari riwayat Rastlullah sallallahu
‘alaihi wa sallam. Di sisi lain, terdapat pula kemungkinan lain yang tidak

dapat langsung dianggap sebagai riwayat, karena hanya hal-hal yang benar-



41

benar didengar yang boleh disampaikan, bukan sesuatu yang masih sebatas
dugaan dan belum tentu sesuai dengan apa yang sebenarnya disampaikan.
Oleh sebab itu, pendapat tersebut diikuti atas dasar ittiba’. Diketahui bahwa
sunnah-sunnah Rastlullah sallallahu ‘alaihi wa sallam tidak mungkin luput
dari seluruh mereka, meskipun bisa saja tidak diketahui oleh sebagian di
antara mereka. Selain itu, dipahami pula bahwa tidak mungkin terjadi
kesepakatan atas sesuatu yang bertentangan dengan sunnah Rasualullah

sallallahu ‘alaihi wa sallam dan tidak pula atas suatu kesalahan.?

2! Imam asy-Syafi’i, Al-Umm, trans. oleh Misbah (Pustaka Azzam, 2014), 530.



