
 

30 

 

BAB III 

GAMBARAN UMUM MAZHAB HANAFI DAN MAZHAB SYAFI’I 

 

A. Mazhab Hanafi 

1. Sejarah Perkembangan Mazhab Hanafi 

Imam Abu Hanifah, pendiri mazhab Hanafi, bernama lengkap Abu 

Hanifah an-Nu‟man bin Tsabit bin Zuti at-Tamimi.
1
 Dalam beberapa riwayat 

disebutkan bahwa ayahnya pernah berjumpa dengan Imam Ali bin Abi Thalib dan 

mendapat doa keberkahan untuk keturunannya. Beliau lahir di Kufah pada tahun 

80 H/699 M di masa pemerintahan Al-Qalid bin Abdul Malik.
2
 Sejak kecil hingga 

dewasa ia tekun menghafal dan membaca Al-Qur‟an, meskipun pada awalnya 

belum menemukan guru yang benar-benar dapat membimbingnya memahami 

makna-maknanya. Setelah mendapatkan guru Al-Qur‟an yang tepat, barulah ia 

mulai mampu menghayati kandungan ayat-ayat tersebut dan memperkuat fondasi 

keilmuannya. 

Selain mempelajari Al-Qur‟an, Imam Abu Hanifah juga belajar fikih 

kepada banyak ulama terkemuka di Kufah. Di antaranya adalah Hammad bin Abi 

Sulaiman, guru yang paling besar pengaruhnya dalam membentuk metode 

berpikir dan istinbath beliau.
3
 Ia juga belajar kepada para ulama seperti Amir bin 

                                                 
1
 Wening Udasmoro dkk., ed., Linguistique, litterature et civilisation Françaises 

contemporaines: seminar proceeding, Edisi 1 (Département De Français L ‟Université Gadjah 

Mada : Bagaskara Publishing, 2011), hlm. 14. 
2
 Novita Ardiyanti Ningrum dkk., “AJARAN IMAM ABU HANIFAH DALAM 

HUKUM ISLAM MELALUI MAZHAB HANAFI,” Legal Standing : Jurnal Ilmu Hukum 8, no. 

3a (2024): hlm. 991, https://doi.org/10.24269/ls.v8i3a.10845. 
3
 Agus Hermanto dan Rohmi Yuhani‟ah, USHUL FIQH, ed. oleh Yasmin Aliya 

Musthoffa (EUREKA MEDIA AKSARA, 2025), hlm. 247. 



31 

 

 

 

Syarahil asy-Sya‟bi, Alqamah bin Marthad, Ja‟far ash-Shadiq, dan sejumlah 

tabi‟in yang beliau temui seperti Atha‟ bin Abi Rabah dan Nafi‟ Maula Ibnu 

Umar. Bahkan, setelah gurunya Hammad wafat, Abu Hanifah tetap bertahan 

dengan ilmu yang telah ia pelajari dan mulai mengembangkan kapasitas ijtihadnya 

sendiri, sehingga masyarakat banyak datang meminta fatwa kepadanya. 

Ketekunan dan kecerdasannya membuatnya menjadi salah satu tokoh ilmu yang 

disegani. 

Dalam kehidupan pribadi, Abu Hanifah dikenal sebagai ulama yang 

memiliki penghidupan yang baik, sehingga tidak terbebani oleh tuntutan mencari 

nafkah. Hal ini membuatnya dapat mencurahkan waktu sepenuhnya pada ilmu dan 

pengajaran, sekaligus aktif membantu masyarakat miskin. Kedermawanannya 

besar, bahkan ia dikenal sering menafkahi banyak orang tanpa berharap balasan.
4
 

Ia juga dikenal sangat independen dalam berpendapat dan sangat berhati-hati 

dalam mengambil keputusan hukum. Prinsipnya, ia tidak mau mengikuti pendapat 

siapa pun tanpa dalil yang jelas. 

Pada masa kekuasaan al-Mansur, Imam Abu Hanifah ditawari jabatan 

sebagai qāḍī (hakim). Namun, ia menolak jabatan itu karena tidak ingin posisinya 

dimanfaatkan oleh kekuasaan yang tidak adil. Penolakannya membuat ia dipenjara 

dan mengalami tekanan hingga akhir hayatnya.
5
 Imam Abu Hanifah wafat pada 

tahun 150 H/767 M dalam usia 70 tahun dan dimakamkan di pekuburan Khizra. 

Lebih dari tiga abad setelah wafatnya, tepatnya pada tahun 450 H/1066 M, 

                                                 
4
 Rizem Aizid, KITAB TERLENGKAP BIOGRAFI 4 MAZHAB, 1 ed., ed. oleh A. Zain 

Malik (Saufa, 2016), hlm. 40. 
5
 Abdurrahman Kasdi, “METODE IJTIHAD DAN KARAKTERISTIK FIQIH ABU 

HANIFAH,” YUDISIA 5, no. 2 (2015): hlm. 218. 



32 

 

 

 

didirikan sebuah sekolah bernama Jami‟ Abu Hanifah sebagai bentuk 

penghormatan terhadap beliau dan sebagai pusat penyebaran ajaran-ajarannya. 

Keberadaan institusi ini menegaskan bahwa pengaruh Imam Abu Hanifah tetap 

hidup dan berkembang dalam tradisi keilmuan Islam. 

Sepeninggal beliau, ilmu dan pemikirannya terus diwariskan melalui 

murid-muridnya yang terkenal, di antaranya Abu Yusuf, Abdullah bin Mubarak, 

Waki‟ bin Jarah, Muhammad bin Hasan, Hasan bin Ziyad dan Ibn Hasan asy-

Syaibani. Mereka berperan penting dalam menyebarkan dan mengembangkan 

fikih Hanafi.
6
 Beberapa karya yang dinisbatkan kepada Imam Abu Hanifah antara 

lain Al-Musnad yang merupakan kumpulan hadis, al-Makhārij yang diriwayatkan 

oleh Abu Yusuf, Al-Hidāyah fī Syarḥ Bidāyat al-Mubtadī adalah karya 

Burhanuddin Abu al-Hasan ʿAli bin Abi Bakr al-Marghinani, dan Fiqh Akbar 

sebagai karya fikih teologis yang dikenal paling lengkap. Warisan ilmiah ini 

menunjukkan keluasan pemikiran dan ketajaman metode beliau yang terus 

menjadi rujukan hingga kini. 

2. Metode Istinbath Mazhab Hanafi 

Corak ijtihad Imam Hanafi memiliki ciri khas tersendiri karena peran akal 

sangat menonjol dalam proses istinbath hukum yang beliau lakukan. Hal ini 

dipengaruhi oleh kondisi Kota Kufah yang tidak memiliki jumlah dan kualitas 

hadis sebaik Kota Hijaz, sehingga banyak hadis palsu yang beredar. Oleh sebab 

itu, Imam Hanafi sangat berhati-hati dan selektif dalam menjadikan hadis sebagai 

                                                 
6
 Murni Utami dkk., MAZHAB HANAFIAH DAN PERKEMBANGANNYA: SEJARAH 

DAN PETA PEMIKIRAN, 1 (2023): hlm. 27. 



33 

 

 

 

sumber rujukan hukum, bahkan dalam beberapa hal lebih mengutamakan 

penggunaan akal dibandingkan hadis.
7
 

Metode istinbath Imam Hanafi didasarkan pada penggunaan dalil secara 

sistematis, yaitu dimulai dari dalil yang paling utama dan disepakati, yakni Al-

Qur‟an dan hadis. Apabila tidak ditemukan landasan hukum di dalam keduanya, 

maka digunakan dalil-dalil lain yang berada di bawahnya. Hal ini sebagaimana 

dinyatakan oleh Imam Hanafi bahwa ia berpegang pada Kitab Allah apabila 

menemukan dalil di dalamnya, dan jika tidak, maka ia berpegang pada sunnah. 

Apabila dalam sunnah pun tidak ditemukan, ia menggunakan pendapat para 

sahabat yang ia anggap kuat, serta tidak mengambil pendapat selain dari mereka. 

Namun, apabila suatu permasalahan telah sampai pada tokoh-tokoh tabi‟in seperti 

Ibrahim an-Nakha‟i, asy-Sya‟bi, al-Hasan, Ibnu Sirin, dan Sa‟id bin al-Musayyab, 

maka ia berijtihad sebagaimana mereka juga telah melakukan ijtihad.
8
 

Imam Hanafi tidak hanya merujuk kepada sumber-sumber hukum Islam 

yang bersifat normatif, tetapi juga mengembangkan cara berpikir hukum yang 

sistematis dalam menghadapi persoalan-persoalan baru yang tidak dijumpai secara 

eksplisit dalam nash. Oleh karena itu, dalam mazhab Hanafi perlu dibedakan 

secara tegas antara sumber hukum sebagai dasar pengambilan hukum dan metode 

istinbāṭ sebagai cara atau mekanisme penalaran yang digunakan untuk menarik 

hukum dari sumber-sumber tersebut. Perbedaan ini menjadi penting agar 

                                                 
7
 Siah Khosyi‟ah, Fiqh Muamalah Perbandingan (Pustaka Setia, 2014), 22–24. 

8
 Abdul Aziz, Biografi Empat Imam Mazhab (Fathan Media, 2017), 158. 



34 

 

 

 

pemahaman terhadap corak pemikiran hukum Hanafi tidak terjebak pada 

penyederhanaan yang mencampuradukkan dalil dengan metode analisisnya.
9
 

Dalam praktiknya, mazhab Hanafi mengembangkan sejumlah metode 

istinbāṭ yang berfungsi sebagai instrumen ijtihad ketika nash tidak memberikan 

penjelasan hukum secara langsung atau ketika penerapan analogi literal 

menimbulkan kesulitan dan ketidakseimbangan. Metode-metode tersebut antara 

lain: 

a. Al-Qur‟an dan Hadis 

Imam Abu Hanifah dalam menetapkan hukum terlebih dahulu merujuk 

kepada Al-Qur‟an apabila ia menemukan ketentuan hukum di dalamnya. Jika 

tidak didapati, ia beralih kepada hadis-hadis sahih yang bersumber dari Rasūlullāh 

ṣallallāhu „alaihi wa sallam. Apabila terdapat dua riwayat sahih dari Nabi 

ṣallallāhu „alaihi wa sallam. tentang suatu persoalan, tetapi keduanya saling 

bertentangan, maka ia memilih riwayat yang datang kemudian.
10

 

b. Ijma Sahabat 

Jika tidak ditemukan landasannya dalam sunnah, ia menelaah pendapat 

para Sahabat raḍiyallāhu „anhum. Apabila mereka sepakat, maka kesepakatan itu 

menjadi ijma„ yang tidak boleh diselisihi. Namun, jika para Sahabat berbeda 

pendapat, ia memilih pendapat yang menurutnya paling sesuai dengan ruh dan 

tujuan hukum, tanpa keluar dari pendapat mereka.
11

 

                                                 
9
 Abdul Jarir, USHUL FIQH PERBANDINGAN, ed. oleh Heryana (Wawasan Ilmu, 

2025), hlm. 39. 
10

 Aḥmad Saʿīd Ḥawwā, al-Madkhal ilā Madzdzhab al-Imām Abī Ḥanīfah an-Nuʿmān 

raḥimahullāh taʿālā (Dār al-Andalus al-Khaḍrāʾ, 2002), 18. 
11

 Ḥawwā, al-Madkhal ilā Madzdzhab al-Imām Abī Ḥanīfah an-Nuʿmān raḥimahullāh 

taʿālā, 118. 



35 

 

 

 

c. Pendapat Tabi‟in 

Apabila tidak ada pendapat Sahabat mengenai persoalan tersebut, 

sementara terdapat pendapat para Tabi„in, maka ia berijtihad sebagaimana mereka 

berijtihad, baik dengan melakukan qiyas maupun memilih pendapat yang lebih 

kuat.
12

 

B. Mazhab Syafi’i 

1. Sejarah  Perkembangan Mazhab Syafi’i 

Imam Syafi'i, dengan nama lengkap Muhammad bin Idris bin al-Abbas bin 

Utsman bin Syafi‟i al-Hasyimi al-Qurasyi, lahir di Gaza, Palestina, pada tahun 

150 Hijriah (767 M)
13

. Nasabnya bersambung kepada Hasyim, kakek Nabi 

Muhammad ṣallallāhu „alaihi wa sallam, sehingga ia termasuk keluarga Quraisy. 

Ayahnya wafat ketika ia masih kecil, membuat ibunya membawanya dalam 

keadaan miskin ke Mekkah untuk menjaga kemurnian nasab dan bahasa Arabnya. 

Di sana, sejak usia dini, ia telah menghafal Al-Qur‟an dan mempelajari syair-syair 

Arab, menunjukkan bakat intelektual yang luar biasa. 

Pada masa remaja, Imam Syafi'i telah menghafal kitab al-Muwaṭṭa‟ Imam 

Malik sebelum berusia 10 tahun. Ketika beranjak dewasa, ia pindah ke Madinah 

untuk berguru langsung kepada Imam Malik bin Anas, pendiri Mazhab Maliki.
14

 

Kecerdasannya membuat Imam Malik sangat menghormatinya. Setelah gurunya 

wafat, ia sempat bekerja di Yaman, tetapi mengalami fitnah yang membawanya 

dibawa ke Baghdad dengan dirantai pada masa Khalifah Harun ar-Rasyid. Di 

                                                 
12

 Ḥawwā, al-Madkhal ilā Madzdzhab al-Imām Abī Ḥanīfah an-Nuʿmān raḥimahullāh 

taʿālā, 118. 
13

 Ahmad Al Baihaqi, Biografi IMAM SYAFI‟I (Shahih, 2016), hlm. 8. 
14

 MAHMOOD ZUHDI BIN HAJI ABDUL MAJID, BIOGRAFI AGUNG IMAM 

SYAFI‟I, 1 ed. (GRUP BUKU KARANGKAF SDN. BHD, 2014), HLM. 4. 



36 

 

 

 

sinilah bakatnya diakui dan ia mulai mengajar serta berdebat dengan ulama 

setempat. 

Periode intelektual Imam Syafi‟i terbagi dalam dua fase utama, yang 

melahirkan dua terminologi penting dalam mazhabnya. Fase pertama terjadi saat 

di Baghdad (sekitar 195 H), yang menghasilkan pandangan-pandangan hukumnya 

yang dikenal sebagai qawl qadīm (pendapat lama). Fase kedua berkembang 

setelah ia pindah ke Mesir (199 H) dan berinteraksi dengan realitas serta tradisi 

hukum baru, yang melahirkan qawl jadīd (pendapat baru). Perpindahan ini 

membuatnya merevisi sebagian pendapat lamanya, menjadikan qawl jadīd sebagai 

acuan utama dalam mazhab Syafi‟i yang terakhir.
15

 

Perkembangan mazhab Syafi‟i sangat dipengaruhi oleh metodologi 

orisinal Imam Syafi‟i, yang dikenal sebagai uṣūl al-fiqh. Beliau adalah peletak 

dasar ilmu uṣūl al-fiqh secara sistematis, dengan karyanya al-Risālah. Mazhabnya 

menjadi jalan tengah antara Mazhab Hanafi yang banyak menggunakan akal 

(ra‟yu) dan Mazhab Maliki yang kuat berpegang pada tradisi Madinah (amal ahl 

al-Madinah). Keseimbangan antara narasi (naql) dan nalar (aql) ini membuat 

mazhabnya cepat diterima dan tersebar luas. 

Selain itu, mazhab Syafi‟i berkembang melalui proses penyebaran ilmu 

yang dilakukan lewat diskusi tarjīḥ dan takhrīj antara para murid Imam Syafi„i 

dan para mufti pada zamannya.
16

 

                                                 
15

 Lahaji Lahaji dan Nova Effenty Muhammad, “Qaul Qadim dan Qaul Jadid Imam 

Syafi‟i: Telaah Faktor Sosiologisnya,” Al-Mizan 11, no. 1 (2015): hlm. 120-122, 

https://doi.org/10.30603/am.v11i1.993. 
16

 Shaista Jabeen, “Imam Al-Shafi‟i: The Founder of Islamic Law,” AL-HIDAYAH 6, no. 

1 (2024): 36, https://doi.org/10.52700/alhidayah.v6i1.82. 



37 

 

 

 

Di antara guru-guru beliau yang paling berpengaruh selain Imam Malik 

adalah Sufyan bin Uyainah di Mekkah, Muhammad bin al-Hasan asy-Syaibani 

(murid Imam Abu Hanifah) di Baghdad, serta berbagai ulama di Yaman. Adapun 

murid-muridnya yang berperan besar dalam menyebarkan dan menuliskan 

mazhabnya sangat banyak. Yang paling terkenal adalah Imam ar-Rabi‟ bin 

Sulaiman al-Muradi di Mesir, yang menjadi perawi utama kitab-kitab akhir Imam 

Syafi‟i, dan Imam al-Muzani, yang karya ringkasannya (Mukhtaṣar al-Muzanī) 

menjadi rujukan penting.
17

 

Kitab-kitab Imam Syafi'i sendiri merupakan fondasi utama mazhab. Karya 

besarnya, al-Umm, merupakan kitab induk yang memuat fikih mazhabnya, baik 

Qaul Qadim maupun Qaul Jadid. Sementara al-Risālah adalah kitab pertama yang 

secara khusus membahas uṣūl al-fiqh. Selain itu, terdapat kitab al-Musnad dalam 

hadis. Kitab-kitab inilah yang kemudian dibawa, dijelaskan, dan dikembangkan 

oleh murid-muridnya menjadi referensi standar. 

Setelah periode Imam Syafi‟i, mazhab ini berkembang melalui dua jalur 

besar: jalur Irak (pengikut qawl qadīm) melalui murid-murid seperti Ahmad bin 

Hanbal dan al-Karabisi, serta jalur Mesir (pengikut qawl jadīd) melalui ar-Rabi‟ 

dan al-Muzani. Perkembangan selanjutnya ditandai dengan upaya sistematisasi 

dan kompilasi oleh ulama generasi berikutnya, seperti Imam an-Nawawi dan 

Imam al-Rafi‟i, yang menghasilkan karya-karya matan, syarah, dan ringkasan 

yang menjadi standar pengajaran. 

                                                 
17

 Tāj al-Dīn ʿAbd al-Wahhāb ibn ʿAlī ibn ʿAbd al-Kāfī al-Subkī, Ṭabaqāt al-Shāfiʿiyyah 

al-Kubrā, vol. 1, ed. oleh Maḥmūd Muḥammad al-Ṭanāḥī dan Abd al-Fattāḥ Muḥammad al-Ḥulw 

(Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1413), hlm. 206-214. 



38 

 

 

 

Di antara kitab-kitab rujukan utama yang disusun ulang-ulang generasi 

kemudian adalah Matn Abī Syujā„, Kanz al-Rāghibīn karya al-Mahalli, Minhāj al-

Ṭālibīn karya Imam an-Nawawi, serta syarah-syarahnya seperti Mughnī al-Muḥtāj 

karya asy-Syarbini dan Nihāyat al-Muḥtāj karya ar-Ramli. Kitab-kitab inilah yang 

umum dipelajari di pesantren dan lembaga pendidikan Islam tradisional di 

Nusantara, yang mayoritas mengikuti Mazhab Syafi‟i. 

Imam Syafi‟i wafat di Mesir pada akhir bulan Rajab tahun 204 Hijriah 

(820 Masehi), dalam usia 54 tahun.
18

 Ia dimakamkan di pemakaman Bani Abd al-

Hakam, yang kemudian dikenal sebagai Turba al-Imam asy-Syafi‟i di Kairo, 

sebuah situs yang hingga kini diziarahi banyak orang. Warisan terbesarnya adalah 

mazhab fikih yang moderat dan metodologi uṣūl al-fiqh yang sistematis, yang 

menjadikan mazhabnya salah satu yang paling berpengaruh di dunia Islam, 

khususnya di Mesir, Syam, Hijaz, Asia Tenggara, dan Afrika Timur. 

2. Metode Istinbath Mazhab Syafi’i 

Imam Syafi‟i merupakan salah satu ulama besar yang memiliki peran 

fundamental dalam pembentukan metodologi penetapan hukum Islam. Melalui 

karyanya al-Risālah, beliau meletakkan dasar-dasar uṣūl al-fiqh secara sistematis 

dan komprehensif, sehingga proses istinbāṭ hukum tidak lagi bersifat sporadis, 

tetapi mengikuti kerangka ilmiah yang jelas. Dalam pandangan Imam Syafi‟i 

hukum Islam harus bersandar kuat pada dalil syar„i yang valid, terutama Al-

Qur‟an dan sunnah, yang dipahami melalui kaidah-kaidah kebahasaan dan 

                                                 
18

 PISS KTB, Tanya Jawab Islam (Daarul Hijrah Technology, 2015), 1:hlmn. 5756. 



39 

 

 

 

prinsip-prinsip penalaran yang terkontrol.
19

 Pendekatan ini menunjukkan 

komitmen beliau dalam menjaga otoritas nash sebagai fondasi utama hukum 

Islam. Secara umum, Imam Syafi‟i menjadikan Al-Qur‟an, sunnah, ijma„, dan 

qiyas merupakan sumber-sumber hukum yang keabsahannya disepakati oleh 

mayoritas ulama. Meskipun terdapat sebagian ulama yang berbeda pendapat 

mengenai ijma„ dan qiyas, perbedaan tersebut tidak dianggap signifikan. Selain 

keempat sumber tersebut, terdapat dalil-dalil lain yang masih diperselisihkan di 

kalangan ulama, seperti praktik penduduk Madinah, „urf, sadd al-żarī„ah, dan 

dalil-dalil lainnya.
20

 

Berikut metode istinbāṭ yang dikembangkan oleh Imam Syafi‟i 

a. Bayān al-Nuṣūṣ 

Metode utama dalam istinbath Imam Syafi‟i adalah penalaran hukum 

melalui pemahaman teks (nash) dengan pendekatan kebahasaan Arab secara ketat. 

Imam Syafi‟i menaruh perhatian besar pada makna lafaz, baik dari segi umum-

khusus („āmm–khāṣṣ), mutlak-muqayyad, mujmal-mubayyan, serta hakikat dan 

majaz. Bagi mazhab Syafi‟i, penetapan hukum harus dimulai dari analisis bahasa 

nash sebelum menggunakan metode rasional lainnya. Oleh karena itu, 

kemampuan bahasa Arab menjadi syarat utama dalam proses istinbath menurut 

mazhab ini. 

 

 

                                                 
19

 . Ahmad Nahrawi Abdus Salam Al-Indunisi, Ensiklopedia Imam Syafi‟i (Jakarta 

Islamic Centre, 2008), hlm. 181-183. 
20

 Dāʾirat al-Iftāʾ al-ʿĀmm fī al-Mamlakah al-Urdunniyyah al-Hāshimiyyah, al-Madkhal 

ilā al-Madzdzhab asy-Syāfiʿī (Dār al-Fatḥ li ad-Dirāsāt wa al-Nashr, 2023), 373. 



40 

 

 

 

b. Sunnah sebagai Penjelas dan Penentu Hukum 

Imam Syafi‟i memandang as-Sunnah memiliki otoritas yang sangat kuat 

dalam penetapan hukum, baik sebagai penjelas Al-Qur‟an maupun sebagai 

sumber hukum yang berdiri sendiri. Metode istinbath dalam mazhab Syafi‟i 

menuntut kehati-hatian tinggi dalam menilai keabsahan hadis, baik dari segi sanad 

maupun matan. Hadis ahad yang sahih tetap diterima sebagai hujjah, selama tidak 

bertentangan dengan Al-Qur‟an atau hadis yang lebih kuat. Pendekatan ini 

menegaskan karakter tekstual-disipliner mazhab Syafi‟i dalam proses ijtihad. 

c. Qiyās sebagai Metode Rasional Terbatas 

Qiyās merupakan metode istinbāṭ rasional yang diakui dan digunakan oleh 

Imam Syafi‟i ketika tidak ditemukan nash yang eksplisit. Namun, penggunaan 

qiyās dalam mazhab Syafi‟i sangat dibatasi dan dikontrol secara ketat. Qiyās 

hanya dapat diterapkan apabila illat hukum dapat ditetapkan secara jelas dan 

memiliki dasar yang kuat dalam nash. Dengan demikian, qiyās dalam mazhab 

Syafi‟i berfungsi sebagai perpanjangan logis dari teks, bukan sebagai alat untuk 

menggantikan nash. 

d. Ijmā„ 

Terkait ijma‟ yang disebutkan sebagai riwayat dari Rasūlullāh 

ṣallallāhu „alaihi wa sallam, apabila hal tersebut benar maka dapat diterima. 

Namun, apabila tidak diriwayatkan secara langsung, terdapat kemungkinan 

bahwa pernyataan tersebut bersumber dari riwayat Rasūlullāh ṣallallāhu 

„alaihi wa sallam. Di sisi lain, terdapat pula kemungkinan lain yang tidak 

dapat langsung dianggap sebagai riwayat, karena hanya hal-hal yang benar-



41 

 

 

 

benar didengar yang boleh disampaikan, bukan sesuatu yang masih sebatas 

dugaan dan belum tentu sesuai dengan apa yang sebenarnya disampaikan. 

Oleh sebab itu, pendapat tersebut diikuti atas dasar ittiba‟. Diketahui bahwa 

sunnah-sunnah Rasūlullāh ṣallallāhu „alaihi wa sallam tidak mungkin luput 

dari seluruh mereka, meskipun bisa saja tidak diketahui oleh sebagian di 

antara mereka. Selain itu, dipahami pula bahwa tidak mungkin terjadi 

kesepakatan atas sesuatu yang bertentangan dengan sunnah Rasūlullāh 

ṣallallāhu „alaihi wa sallam dan tidak pula atas suatu kesalahan.
21

 

 

 

                                                 
21

 Imam asy-Syafi‟i, Al-Umm, trans. oleh Misbah (Pustaka Azzam, 2014), 530. 


