
 

42 

 

BAB IV 

PEMBAHASAN DAN ANALISIS 

 

A. Pendapat dan Argumen Hukum Menyedekahkan Barang Temuan dalam 

Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi’i 

1. Mazhab Hanafi 

Mazhab Hanafi menempatkan pembahasan tentang barang temuan 

(luqathah) dalam kerangka hukum yang sangat berhati-hati, dengan tujuan utama 

menjaga dan mengembalikan hak pemilik aslinya. Mengambil barang temuan 

yang bernilai pada umumnya dipandang sebagai perbuatan yang dianjurkan ketika 

barang tersebut berada di tempat yang tidak aman dan berpotensi hilang, rusak, 

atau disalahgunakan. Akan tetapi, apabila barang itu berada di lingkungan yang 

relatif aman dan dikelilingi oleh orang-orang yang dapat dipercaya, tindakan 

mengambilnya justru dinilai kurang tepat karena dapat menimbulkan tanggung 

jawab hukum dan moral yang tidak perlu bagi penemu.  

Dalam mazhab Hanafi, penemu barang temuan (luqathah) diposisikan 

sebagai pihak yang berhak menahan barang secara sah untuk menjaga 

keseimbangan hak dan kewajiban, dengan tetap dibatasi oleh tanggung jawab 

hukum dan tujuan melindungi hak pemilik asli.
1
 

Bahkan, dalam sebagian pendapat internal mazhab Hanafi, membiarkan 

barang berharga tergeletak di ruang publik dianggap sebagai perbuatan terlarang, 

karena dipahami sebagai bentuk menyia-nyiakan harta milik seorang muslim yang 

                                                 
1
 Sultan Özkan, “İslam hukukunda hapis hakkı : (Hanefi Mezhebi özelinde)” 

(masterThesis, 2022), iv, https://openaccess.29mayis.edu.tr/xmlui/handle/20.500.12723/4598. 



43 

 

 

 

seharusnya dijaga.
2
 Orang yang mengambil barang (mu‟allif) secara otomatis 

menjadi penjamin (ḍāmin) atas barang tersebut, sehingga ia wajib mengganti jika 

barang hilang atau rusak akibat kelalaiannya. 

Mazhab ini membedakan perlakuan berdasarkan jenis barang. Untuk 

barang yang tidak berharga (tāfah) atau mudah rusak seperti sepotong makanan, 

seseorang boleh langsung memanfaatkannya tanpa kewajiban mengumumkan. 

Sementara untuk barang berharga seperti uang, emas, atau hewan, prosedur 

khusus harus dijalankan. Pengambil wajib mengumumkan ciri-ciri barang (bukan 

detail spesifiknya) di tempat-tempat umum seperti masjid dan pasar.  Masa 

pengumuman dalam mazhab Hanafi ditetapkan selama satu tahun penuh, yang 

lebih lama dibandingkan beberapa pendapat mazhab lain, guna memberi 

kesempatan seluas mungkin bagi pemilik untuk mengklaim.
3
 

Dalam perspektif mazhab Hanafi, status kepemilikan barang temuan 

setelah dilakukan pengumuman selama satu tahun menjadi salah satu aspek yang 

paling khas dan membedakannya dari mazhab-mazhab fikih lainnya. Berbeda 

dengan pandangan yang memperbolehkan penemu untuk memiliki barang tersebut 

setelah masa tertentu, mazhab Hanafi secara tegas tidak mengakui adanya 

kepemilikan penuh bagi pihak yang menemukan barang. Posisi penemu tetap 

dipandang sebagai pihak yang memegang amanah, bukan sebagai pemilik sah. 

Oleh karena itu, syariat hanya memberikan dua pilihan yang dibenarkan: 

pertama, menyerahkan barang temuan tersebut kepada fakir miskin sebagai 

                                                 
2
 Al-Kasani, Badai‟ ash-Shanai‟ fi Tartib asy-Syarai‟ (Dar al-Kutub al-„Ilmiyyah, 1997), 

hlm. 197. 
3
 Al-Marghinani, Al-Hidayah fi Syarh Bidayah al-Mubtadi (Dar Ihya‟ at-Turats al-„Arabi, 

2000), hlm. 288. 



44 

 

 

 

bentuk sedekah atas nama pemiliknya, atau kedua, terus menyimpannya dalam 

status titipan untuk jangka waktu yang tidak ditentukan, hingga suatu saat pemilik 

asli datang dan mengambil kembali haknya.
4
 Jika memilih menyedekahkan dan 

pemilik asli muncul kemudian, pemilik berhak mengambil barang dari tangan 

penerima sedekah jika masih utuh, atau meminta ganti rugi dari si pengambil 

awal.  Konsep ini menunjukkan kehati-hatian ekstrem untuk menghindari 

memakan harta yang bukan haknya. 

Dalam pembahasan barang temuan yang berupa hewan, mazhab Hanafi 

memberikan kelonggaran kepada pihak yang menemukannya untuk mengambil 

manfaat tertentu, seperti memanfaatkan tenaganya atau meminum susunya. 

Pemanfaatan tersebut dipandang sebagai kompensasi yang wajar atas biaya dan 

usaha pemeliharaan yang telah dikeluarkan oleh pengambil. Meski demikian, 

kebolehan ini dibatasi secara ketat agar tidak menimbulkan mudarat, sehingga 

penggunaan hewan tidak boleh dilakukan secara berlebihan atau sampai 

membahayakan kondisinya. Dalam posisi ini, penemu tetap berkedudukan sebagai 

pihak yang bertanggung jawab penuh, karena hewan tersebut berada dalam 

jaminan dan amanahnya.
5
 

Untuk barang yang diambil dari tanah haram Mekah, mazhab Hanafi 

memiliki aturan khusus, yaitu tidak boleh dimanfaatkan sama sekali oleh 

pengambil dan harus dibiarkan di tempatnya, atau diambil hanya untuk diserahkan 

kepada penguasa setempat. 

                                                 
4
 Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, edisi 4 (Dar al-Fikr, 1997), hlm. 

486. 
5
 Abdurrahman al-Jaziri, Al-Fiqh ‟ala al-Madzahib al-Arba‟ah (Dar al-Kutub al-

‟Ilmiyyah, 2003), hlm. 336. 



45 

 

 

 

Dari uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa filosofi hukum barang 

temuan dalam mazhab Hanafi didasarkan pada prinsip kehati-hatian (iḥtiyāṭ), 

perlindungan hak milik (ḥifẓ al-māl), dan tanggung jawab sosial. Pengambil 

diposisikan sebagai pihak yang menyelamatkan dan menjamin keamanan harta 

orang lain, bukan sebagai calon penerima manfaat utama. Pendekatan ini, 

meskipun terlihat lebih ketat, bertujuan untuk menutup segala celah sengketa 

kepemilikan dan mendorong sikap amanah dalam interaksi sosial kemasyarakatan. 

Mazhab Hanafi yang didirikan oleh Imam Abu Hanifah an-Nu‟man bin 

Tsabit (w. 150 H/767 M) merupakan salah satu mazhab fikih sunni yang paling 

berpengaruh dengan karakteristik metodologis yang khas dalam menyikapi 

persoalan muamalah, termasuk barang temuan (luqathah).
6
 Pendekatan mazhab 

ini dalam masalah luqathah mencerminkan prinsip dasar fikih Hanafi yang 

menekankan kehati-hatian (iḥtiyāṭ) dalam menjaga hak milik orang lain (ḥifẓ al-

māl) sekaligus mengedepankan kemaslahatan sosial (al-maslahah al-„ammah) 

sebagai pertimbangan utama
7
. Konsep shadaqah barang temuan dalam kerangka 

pemikiran Hanafi tidak dapat dipahami secara terpisah dari konstruksi 

epistemologis mazhab ini tentang kepemilikan (milkiyyah) dan tanggung jawab 

(ḍamān) yang dibangun atas dasar qiyas yang ketat dan pertimbangan maslahat 

yang kontekstual.
8
 

Secara historis, perumusan ajaran luqathah dalam mazhab Hanafi sangat 

dipengaruhi oleh kondisi sosial masyarakat Irak pada abad ke-2 Hijriah, yaitu 

                                                 
6
 Al-Marghinani, Al-Hidayah fi Syarh Bidayah al-Mubtadi, jilid 4 (: Dar Ihya‟ at-Turats 

al-‟Arabi, 2000), hlm.12-15. 
7
 Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, edisi 4, jilid 6 (Dar al-Fikr, 1997), 

hlm.473-475. 
8
 Al-Kasani, Badai‟ ash-Shanai‟ fi Tartib asy-Syarai‟, hlm. 196-198. 



46 

 

 

 

wilayah tempat mazhab ini tumbuh dan berkembang. Lingkungan perkotaan 

dengan dinamika ekonomi dan aktivitas perdagangan yang tinggi menjadikan 

kasus hilang dan ditemukannya barang sebagai persoalan yang sering muncul 

dalam kehidupan sehari-hari. Situasi tersebut menuntut adanya jawaban hukum 

yang praktis namun tetap berlandaskan prinsip syariat. Oleh karena itu, rumusan 

fikih yang disusun oleh Imam Abu Hanifah beserta para muridnya 

memperlihatkan corak mazhab yang khas, yakni konsisten menjaga prinsip dasar 

hukum Islam, sekaligus lentur dalam penerapannya agar selaras dengan kebutuhan 

dan realitas sosial yang dihadapi masyarakat.
9
 

Menurut terminologi fikih Hanafi, luqathah didefinisikan sebagai “harta 

yang ditemukan dalam keadaan hilang dari pemiliknya, tanpa ada tanda-tanda 

yang menunjukkan kepemilikannya secara jelas”.
10

 Definisi ini mencakup semua 

jenis harta bergerak yang memiliki nilai ekonomis (māliyyah), baik berupa uang, 

perhiasan, hewan ternak, maupun barang-barang lainnya yang memerlukan 

penanganan khusus. Namun, mazhab Hanafi membedakan dengan tegas antara 

barang berharga (māliyyah mu‟tabarah) yang wajib diselamatkan dan barang 

tidak berharga (tafīh) yang tidak masuk dalam kategori luqathah. 

Dalam kerangka mazhab Hanafi, hukum mengambil barang temuan tidak 

bersifat mutlak, melainkan bersifat kontekstual dengan mempertimbangkan situasi 

dan kondisi di mana barang tersebut ditemukan. Pada keadaan tertentu, 

pengambilan barang temuan dinilai sebagai perbuatan sunnah, khususnya apabila 

                                                 
9
 Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Madhahib al-Islamiyah (: Dar al-Fikr al-‟Arabi, 

1996), hlm. 289-297. 
10

 Al-Marghinani, Al-Hidayah fi Syarh Bidayah al-Mubtadi, hlm. 285. 



47 

 

 

 

barang berada di tempat yang rawan hilang, rusak, atau disalahgunakan sehingga 

membutuhkan penjagaan segera. 

 Sebaliknya, jika barang tersebut ditemukan di lingkungan yang relatif 

aman, tertib, dan masyarakatnya dikenal amanah, maka mengambilnya justru 

dipandang makruh karena berpotensi menimbulkan tanggung jawab dan beban 

hukum yang tidak perlu bagi penemu. Perbedaan penilaian hukum ini 

berlandaskan pada analisis maslahat dan mafsadat, yakni sejauh mana tindakan 

pengambilan membawa manfaat dalam menjaga harta atau justru menimbulkan 

risiko dan dampak negatif bagi semua pihak yang terlibat.
11

 

Salah satu ciri khas yang paling menonjol dalam konsep luqathah menurut 

mazhab Hanafi adalah penempatan pihak yang mengambil barang temuan sebagai 

penjamin (ḍāmin), bukan sekadar pemegang amanah (amīn). Kedudukan hukum 

ini membawa implikasi yang cukup kuat, karena penemu dipandang memikul 

tanggung jawab penuh atas keselamatan dan keutuhan barang yang berada di 

tangannya. 

Hal ini disebutkan dalam kitab al-Mabsūṭ, 

                                                                                            
                        

                                                                                                        
12 

 

Artinya: “Adapun pada masa kita sekarang, orang yang menemukan 

barang tersebut tidak merasa aman dari kemungkinan adanya tangan yang 

berkhianat yang akan mengambilnya setelah ia meninggalkannya. Oleh 

karena itu, mengambil barang itu berarti menjaga dan melindunginya demi 

pemiliknya, dan hal tersebut lebih utama daripada membiarkannya hilang, 

sebagaimana telah kami tetapkan dalam pembahasan barang-barang 

temuan lainnya.” 

                                                 
11

 Al-Kasani, Badai‟ ash-Shanai‟ fi Tartib asy-Syarai‟, hlm. 199. 
12

 as-Sarakhsi, al-Mabsūth, 11:11. 



48 

 

 

 

 

Oleh sebab itu, apabila barang tersebut hilang atau mengalami kerusakan 

akibat kelalaian, penyalahgunaan, atau kurangnya kehati-hatian, ia berkewajiban 

mengganti kerugian yang timbul. Meski demikian, mazhab Hanafi juga 

memberikan pengecualian dalam kondisi tertentu, yaitu apabila kehilangan atau 

kerusakan terjadi karena sebab di luar kemampuan manusia (al-āfāt al-

samāwiyyah), maka kewajiban ganti rugi tidak dibebankan kepada pengambil, 

karena hal tersebut tidak dapat dicegah atau dikendalikan.
13

  

Setelah berakhirnya masa pengumuman selama satu tahun dan tidak ada 

pihak yang datang mengklaim kepemilikan barang temuan, mazhab Hanafi tidak 

serta-merta memberikan hak milik kepada penemu. Sebaliknya, mazhab ini 

menawarkan dua pilihan yang tetap menempatkan kehati-hatian sebagai prinsip 

utama. Pertama, penemu dapat menyalurkan barang tersebut kepada fakir miskin 

dalam bentuk sedekah. Kedua, ia dapat terus menyimpannya sebagai amanah 

tanpa batas waktu, sambil tetap siap menyerahkannya apabila pemilik asli suatu 

saat muncul. 

Dalam banyak literatur fikih Hanafi, opsi sedekah kerap dipandang 

sebagai pilihan yang lebih dianjurkan. Rekomendasi ini didasarkan pada beberapa 

pertimbangan penting. Dari sisi spiritual, sedekah dinilai mampu menjaga penemu 

dari keraguan hukum (syubhat) terkait pemanfaatan harta milik orang lain. Dari 

aspek sosial, penyaluran harta kepada fakir miskin memungkinkan manfaat 

barang tersebut dirasakan oleh pihak yang membutuhkan. Sementara dari sudut 

                                                 
13

 Ibnu al-Humam, Fath al-Qadir lil ‟Ajiz al-Faqir, ed. oleh Abdurrazak Ghalib Al-

Mahdi, jilid 8 (Dar al-Kutub al-„Ilmiyyah, 2017), 166–67. 



49 

 

 

 

pandang hukum, sedekah dipahami sebagai cara untuk mengakhiri beban 

tanggung jawab penjaminan yang melekat pada penemu atas barang temuan 

tersebut.
14

 

Dalam Mazhab Hanafi, pelaksanaan sedekah atas barang temuan tidak 

dapat dilakukan secara sembarangan, melainkan harus memenuhi sejumlah 

ketentuan formal agar sah dan sesuai dengan prinsip fikih. 

Pertama, pihak yang menerima sedekah wajib termasuk golongan yang 

berhak menerimanya, khususnya fakir dan miskin yang juga tergolong sebagai 

mustahiq zakat.  

Kedua, penemu harus menegaskan niat sedekah tersebut sebagai sedekah 

atas barang temuan, bukan berasal dari harta pribadinya, guna menghindari 

kekeliruan status hukum. 

Ketiga, proses penyerahan barang hendaknya dilakukan secara langsung, 

jelas, dan terbuka agar tidak menimbulkan kecurigaan atau sengketa di kemudian 

hari. 

Keempat, apabila barang temuan tersebut bersifat dapat dibagi, mazhab 

Hanafi membolehkan penemu untuk menyedekahkan sebagian saja, sementara 

sisanya tetap disimpan atau dikelola sesuai ketentuan yang berlaku.  

Ketentuan-ketentuan ini menunjukkan kehati-hatian mazhab Hanafi dalam 

memastikan bahwa sedekah barang temuan benar-benar membawa maslahat dan 

tidak melanggar hak pemilik aslinya.
15

 

                                                 
14

 Al-Marghinani, Al-Hidayah fi Syarh Bidayah al-Mubtadi, hlm. 290-295. 
15

 Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, edisi 4, hlm. 487. 



50 

 

 

 

Barang temuan di area haram memiliki regulasi khusus dalam mazhab 

Hanafi. Pengambilan hanya diperbolehkan dengan niat untuk mengumumkannya, 

dan jika setelah pengumuman pemilik tidak ditemukan, barang harus diserahkan 

kepada penguasa setempat (sulṭān) atau lembaga yang berwenang untuk dikelola 

lebih lanjut. Larangan menyedekahkan secara langsung didasarkan pada 

kehormatan khusus Tanah Haram.
16

 

Mazhab Hanafi memiliki ketentuan khusus untuk barang temuan yang 

diambil oleh anak kecil (ṣabī) atau orang gila (majnūn). Pengelolaan barang 

tersebut menjadi tanggung jawab wali (walī) dengan prosedur yang sama, namun 

dengan pertimbangan tambahan mengenai kapasitas hukum.
17

 

Setelah barang temuan dishadaqahkan, terjadi perpindahan hak 

pemanfaatan (ḥaqq al-intifā') dari pengambil kepada penerima sedekah. Namun, 

menurut pandangan Hanafi yang ketat, status kepemilikan (milkiyyah) sebenarnya 

masih tetap pada pemilik asli yang tidak diketahui. Sedekah dalam konteks ini 

dipahami sebagai pemindahan hak kelola (naql al-wilāyah) bukan pemindahan 

hak milik (naql al-milkiyyah).
18

 

Penerima sedekah dalam pandangan Hanafi mendapat perlindungan 

hukum yang memadai. Ia berhak memanfaatkan, mengonsumsi, atau menjual 

barang yang diterimanya tanpa beban tanggung jawab kepada pemilik asli. 

Perlindungan ini didasarkan pada prinsip ittibā‟ al-hukm al-ẓāhir (mengikuti 

                                                 
16

 Ibnu al-Humam, Fath al-Qadir lil ‟Ajiz al-Faqir, 177–78. 
17

 Al-Kasani Badai‟ ash-Shanai‟ fi Tartib asy-Syarai‟, hlm. 210. 
18

 Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, edisi 4, hlm. 488. 



51 

 

 

 

hukum yang tampak) dan kemaslahatan penerima shadaqah yang menjadi 

prioritas.
19

 

Pendapat mazhab Hanafi mengenai sedekah barang temuan 

merepresentasikan sebuah bangunan fikih yang kompleks, yang dibangun di atas 

fondasi epistemologis yang kokoh dan pertimbangan sosio-historis yang 

mendalam. Konsep ini bukan sekadar regulasi teknis tentang harta temuan, tetapi 

mencerminkan visi komprehensif tentang hubungan antara individu, masyarakat, 

dan harta dalam Islam. 

Secara garis besar, pandangan mazhab Hanafi dalam persoalan luqathah 

menunjukkan sejumlah karakteristik khas yang saling berkaitan.
20

 

Pertama, terdapat penekanan kuat pada sikap kehati-hatian hukum, di 

mana setiap ketentuan dirumuskan untuk meminimalkan risiko pelanggaran 

terhadap hak orang lain. 

Kedua, mazhab ini menonjolkan tanggung jawab sosial dengan tidak 

hanya melihat kepentingan individu baik pemilik maupun penemu tetapi juga 

mempertimbangkan dampaknya bagi masyarakat secara luas 

Fleksibilitas dalam penerapan hukum menjadi ciri penting, karena aturan-

aturan tersebut dapat disesuaikan dengan situasi dan konteks yang berbeda tanpa 

meninggalkan prinsip dasar. Keempat, seluruh kerangka ini diarahkan untuk 

menjaga keseimbangan ideal antara perlindungan hak pemilik asli, beban 

tanggung jawab penemu, serta kemaslahatan pihak penerima sedekah. 

 

                                                 
19

 al-Jaziri, Al-Fiqh ‟ala al-Madzahib al-Arba‟ah, 366–67. 
20

 Ali al-Qaradaghi, Al-Mu‟amalat al-Maliyah al-Mu‟asirah (Dar al-Basha‟ir al-

Islamiyah, 2014), 552. 



52 

 

 

 

2. Mazhab Syafi’i 

Adapun mazhab Syafi‟i membahas persoalan barang temuan (luqathah) 

secara sistematis dan teratur, dengan penekanan utama pada perlindungan harta 

dan upaya maksimal untuk mengembalikannya kepada pemilik yang berhak. 

Seluruh ketentuan yang disusun diarahkan agar barang tersebut tetap aman, tidak 

disalahgunakan, serta terjaga nilainya selama berada di tangan penemu. Dalam 

kerangka ini, penemu diposisikan sebagai pemegang amanah yang memiliki 

kewajiban moral dan hukum untuk memastikan bahwa hak kepemilikan tidak 

berpindah secara tidak sah, melainkan dikembalikan kepada pemilik aslinya 

ketika ia ditemukan.
21

 Si penemu tetap menyimpan barang tersebut di tangannya 

sebagai amanah untuk pemiliknya. Hal itu dibolehkan baginya, karena ketika ia 

diperkenankan untuk memilikinya atas pemiliknya, maka lebih utama lagi baginya 

untuk menjaganya demi pemiliknya. Ia tidak diwajibkan untuk mengumumkan 

(mencari pemiliknya), sebab sesuatu yang boleh dimiliki tidak lagi wajib 

diumumkan. Ia juga tidak berkewajiban memberitahukan hal tersebut kepada 

hakim. 

                                                                                     

                                                                    

                                                
22 

Dalam pandangan fikih, mengambil barang temuan yang memiliki nilai 

harta (māliyyah) pada dasarnya dianjurkan apabila barang tersebut berada di 

lokasi yang rawan hilang, rusak, atau disalahgunakan. Anjuran ini bertujuan untuk 

menjaga harta agar tidak lenyap dan tetap dapat dikembalikan kepada pemiliknya. 

                                                 
21

 Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, edisi 4, hlm. 478. 
22

 Mawardi, Al-Hawi al-Kabir, trans. oleh Muhammad Ali Fathomi (Pustaka Tarjamah 

Turats Arabi, 2025), 8. 



53 

 

 

 

Akan tetapi, apabila kondisi sekitar dinilai aman dan terdapat kemungkinan besar 

pemilik akan segera kembali mencarinya, maka meninggalkan barang tersebut 

lebih diutamakan demi menghindari beban tanggung jawab serta potensi keraguan 

hukum (syubhat). Dalam situasi apa pun, pihak yang mengambil barang temuan, 

disebut mu‟allif diposisikan sebagai pemegang amanah (amin), sehingga ia 

berkewajiban menjaga barang tersebut dengan penuh kehati-hatian dan tanggung 

jawab hingga diserahkan kembali kepada pemilik yang sah.
23

 

Dengan kedudukan tersebut, pengambil barang temuan tidak serta-merta 

menanggung tanggung jawab mutlak atas barang yang berada di tangannya. Ia 

hanya dibebani kewajiban untuk mengganti apabila kehilangan atau kerusakan 

terjadi karena kelalaian, penyalahgunaan, atau tindakan yang menyimpang dari 

ketentuan yang telah ditetapkan. Selama ia menjaga barang tersebut secara wajar 

dan sesuai dengan prinsip amanah, maka ia tidak dipersalahkan atas kerusakan 

atau kehilangan yang terjadi di luar kemampuannya.
24

 

Dalam mazhab Syafi‟i, barang temuan (luqathah) diklasifikasikan secara 

jelas ke dalam dua kelompok utama, yaitu barang yang bersifat tahan lama, seperti 

uang, perhiasan, dan pakaian, serta barang yang mudah rusak, misalnya makanan 

segar atau bahan yang cepat membusuk. Pembedaan ini dimaksudkan agar 

penanganan barang temuan disesuaikan dengan karakter dan tingkat 

ketahanannya. Untuk jenis barang yang mudah rusak, penemu dianjurkan untuk 

segera menjualnya demi mencegah kerugian, kemudian menyimpan hasil 

penjualan tersebut sebagai pengganti barang hingga dilakukan pengumuman 

                                                 
23

 An-Nawawi, Al-Majmu‟ Syarh al-Muhadzdzab, jilid 15 (Dar al-Fikr, 1996), hlm. 167. 
24

 Asy-Syafi‟i, Al-Umm, hlm. 273. 



54 

 

 

 

kepada publik. Adapun barang berupa hewan atau benda bergerak lain yang 

membutuhkan biaya pemeliharaan, mazhab Syafi‟i membolehkan penemu 

mengambil manfaat secara wajar, seperti menunggangi hewan yang kuat atau 

memerah susunya, sebagai kompensasi atas biaya perawatan yang dikeluarkan. 

Meski demikian, pemanfaatan tersebut dibatasi agar tidak berlebihan, karena 

penemu tetap memikul tanggung jawab penuh apabila terjadi kerusakan atau 

penurunan nilai akibat penggunaan yang melampaui batas kewajaran.
25

 

Tahapan paling penting setelah seseorang mengambil barang temuan 

adalah melakukan pengumuman (i„lān), yang menjadi inti dari prosedur 

pengelolaan luqathah. Penemu diwajibkan menyampaikan informasi mengenai 

ciri-ciri umum barang tersebut tanpa menyebutkan detail yang terlalu spesifik, 

agar tidak membuka peluang bagi klaim palsu dari pihak yang tidak berhak. 

Pengumuman ini idealnya dilakukan di tempat-tempat yang mudah diakses 

masyarakat, seperti area publik dan mesjid, sehingga peluang bertemunya barang 

dengan pemilik aslinya semakin besar. 

Dalam mazhab Syafi‟i, durasi pengumuman tidak diseragamkan, 

melainkan disesuaikan dengan jenis barang temuan. Untuk barang tidak bergerak 

atau yang relatif stabil nilainya, seperti uang dan emas, pengumuman wajib 

dilakukan selama satu tahun penuh sebagai bentuk kehati-hatian maksimal. 

Sementara itu, untuk hewan atau barang bergerak lain yang membutuhkan 

perawatan dan biaya, masa pengumuman cukup dilakukan dalam waktu yang 

wajar, yaitu beberapa saat atau dalam hitungan hari hingga minggu, selama 

                                                 
25

 An-Nawawi, Raudhatu at-Thalibin, jilid 5 (Al-Maktab al-Islami, 1985), hlm. 326. 



55 

 

 

 

dianggap cukup untuk memudahkan pemilik menemukan dan menuntut kembali 

barangnya.
26

 

Apabila pemilik asli datang dan mampu menunjukkan bukti kepemilikan 

yang meyakinkan misalnya dengan menyebutkan tanda atau ciri khusus yang 

hanya diketahui oleh pemilik maka barang temuan tersebut wajib dikembalikan 

tanpa syarat, meskipun telah berlalu waktu yang sangat lama sejak barang itu 

ditemukan. Kewajiban pengembalian ini tetap berlaku selama identitas 

kepemilikan dapat dibuktikan secara kuat dan jelas.
27

 

Namun, apabila masa pengumuman yang telah ditentukan telah berlalu 

dan tidak ada pihak yang datang menuntut barang tersebut, maka kedudukan 

hukumnya mengalami perubahan. Dalam pendapat yang paling kuat (azhhar) di 

kalangan ulama Mazhab Syafi‟i, barang temuan tersebut dapat beralih menjadi 

milik penemu secara penuh, dengan ketentuan bahwa ia termasuk orang yang 

berkecukupan dan bukan dari golongan fakir. Di sisi lain, terdapat pendapat 

berbeda yang menegaskan bahwa barang tersebut seharusnya diserahkan kepada 

Baitul Mal agar dimanfaatkan untuk kepentingan dan kemaslahatan umum. 

Mazhab Syafi‟i memberikan ketentuan khusus terhadap barang temuan 

yang ditemukan di wilayah Tanah Haram (Mekah), yang kedudukannya berbeda 

dengan tempat lainnya. Barang temuan di kawasan suci ini pada dasarnya tidak 

diperbolehkan untuk diambil, kecuali semata-mata dengan niat menjaga dan 

mengumumkannya agar dapat dikembalikan kepada pemiliknya. Pengambilan pun 

dibatasi hanya untuk kepentingan pengumuman, bukan untuk dimanfaatkan atau 

                                                 
26

 An-Nawawi, Al-Majmu‟ Syarh al-Muhadzdzab, hlm. 175-176. 
27

 An-Nawawi, Al-Majmu‟ Syarh al-Muhadzdzab, hlm.180. 



56 

 

 

 

dikuasai. Apabila setelah dilakukan pengumuman pemilik asli tetap tidak 

ditemukan, maka barang tersebut tidak boleh menjadi milik penemu. Statusnya 

tidak beralih kepada pengambil, melainkan wajib disalurkan sebagai sedekah 

kepada fakir miskin yang berada di Tanah Haram. Ketentuan ini menegaskan 

kehormatan dan kekhususan wilayah Mekah sebagai tanah suci, sekaligus 

memperkuat prinsip kehati-hatian dalam menjaga harta di tempat yang dimuliakan 

tersebut.
28

 

Mazhab Syafi‟i menempatkan perlindungan harta sebagai prinsip utama, 

sekaligus membuka jalan yang seluas-luasnya agar pemilik asli dapat menemukan 

kembali barangnya melalui sistem pengumuman yang disesuaikan dengan 

karakter masing-masing barang. Mekanisme ini dirancang agar tetap proporsional, 

tidak memberatkan penemu, namun tetap adil bagi pemilik. Apabila setelah 

seluruh prosedur dilalui tidak ada pihak yang menuntut kepemilikan, mazhab ini 

cenderung memberikan status kepemilikan kepada penemu sebagai bentuk 

penghargaan atas usaha dan tanggung jawabnya dalam menjaga barang tersebut. 

Pola ini berbeda dengan pendekatan mazhab Hanafi yang lebih menekankan 

penyaluran barang ke bentuk sedekah. Secara keseluruhan, pendekatan mazhab 

Syafi‟i memperlihatkan upaya menyeimbangkan antara perlindungan hak individu 

dan pertimbangan praktis atas jerih payah penyelamatan harta dari kerusakan atau 

kehilangan. 

Mazhab Syafi‟i yang didirikan oleh Imam Muhammad bin Idris asy-Syafi'i 

(w. 204 H/820 M) menempati posisi unik dalam perkembangan fikih Islam, 

                                                 
28

 Asy-Syirbini, Mughni al-Muhtaj, jilid 2 (Dar al-Kutub al-‟Ilmiyyah, 1994), hlm. 400-

401. 



57 

 

 

 

terutama dalam perumusan metodologi ushul fikih yang sistematis. Pendekatan 

mazhab ini terhadap masalah barang temuan (luqathah) mencerminkan 

karakteristik metodologisnya yang menyeimbangkan antara penguatan dalil naqli 

(Al-Qur‟an dan sunnah) dengan pertimbangan rasional (ra‟yu) yang terstruktur. 

Konsep shadaqah barang temuan dalam perspektif Syafi‟i harus dipahami dalam 

kerangka besar teori kepemilikan (milkiyyah) dan konsep ihya‟ al-mawat 

(menghidupkan tanah mati) yang menjadi ciri khas mazhab ini.
29

 

Secara historis, perkembangan doktrin luqathah dalam mazhab Syafi‟i 

tidak terlepas dari konteks geografis dan sosial tempat penyebaran awal mazhab 

ini. Berbeda dengan Hanafi yang berkembang di Irak dengan karakteristik 

masyarakat urban perdagangan, Syafi‟i berkembang di Mesir dengan karakteristik 

masyarakat agraris yang lebih stabil. Perbedaan konteks sosio-geografis ini 

memengaruhi cara pandang mazhab terhadap masalah harta temuan dan 

mekanisme pengelolaannya.
30

 

Dalam mazhab Syafi‟i, hukum mengambil barang temuan tidak ditetapkan 

secara seragam, melainkan sangat bergantung pada kondisi dan lingkungan tempat 

barang tersebut ditemukan. Pengambilan barang temuan dipandang sebagai 

sunnah mu‟akkadah apabila barang berada di lokasi yang rawan rusak, hilang, 

atau disalahgunakan, sehingga diperlukan tindakan segera untuk menjaga 

keamanannya. 

Sebaliknya, jika barang tersebut ditemukan di tempat yang aman, tertata, 

dan kecil kemungkinan hilang, maka mengambilnya justru dinilai makruh karena 

                                                 
29

 Asy-Syafi‟i, Ar-Risalah (Maktabah Dar at-Turats, 1979), hlm. 23-27. 
30

 Muhammad Abu Zahrah, Asy-Syafi‟i: Hayatuhu wa ‟Asruhu (Dar al-Fikr al-‟Arabi, 

1996), 156–60. 



58 

 

 

 

dapat membebani penemu dengan tanggung jawab hukum dan moral yang 

sebenarnya tidak mendesak. Perbedaan penetapan hukum ini mencerminkan 

kuatnya prinsip kemaslahatan dalam mazhab Syafi‟i, di mana manfaat dan potensi 

mudarat dari suatu tindakan menjadi dasar utama dalam menentukan status 

hukumnya.
31

 

Mazhab Syafi‟i membagi barang temuan (luqathah) ke dalam beberapa 

kategori dengan ketentuan yang berbeda-beda sebagai berikut:
32

 

Pertama, barang tahan lama dan berharga. Barang yang bersifat awet dan 

memiliki nilai ekonomi, seperti uang, emas, atau perhiasan, wajib diperlakukan 

dengan prosedur pengumuman secara penuh. Pengumuman ini dimaksudkan agar 

pemilik asli memperoleh kesempatan yang memadai untuk mengenali dan 

mengambil kembali barang miliknya sesuai dengan ketentuan yang ditetapkan.  

Kedua, barang mudah rusak. Barang yang berpotensi cepat rusak atau 

membusuk, seperti makanan segar, dianjurkan untuk segera dijual. Uang hasil 

penjualan tersebut kemudian disimpan sebagai pengganti barang hingga proses 

pengumuman dilakukan, sehingga nilai barang tetap terjaga dan tidak hilang sia-

sia. 

Ketiga, hewan ternak. Untuk barang temuan berupa hewan yang 

memerlukan perawatan dan biaya pemeliharaan, mazhab Syafi‟i membolehkan 

penemu mengambil manfaat secara wajar, seperti memerah susu atau 

                                                 
31

 Asy-Syafi‟i, Al-Umm, hlm. 270-271. 
32

 Vina Fithriana Wibisono dkk., “LUQATHAH DALAM PRAKTIK EKONOMI 

SANTRI: KAJIAN HUKUM ISLAM TERHADAP JUAL BELI PAKAIAN DI BAZAR OPPM 

GONTOR,” JSE: Jurnal Sharia Economica 4, no. 1 (2025), https://doi.org/10.46773/jse.v4i1. 



59 

 

 

 

menggunakan tenaganya. Pemanfaatan ini dipandang sebagai imbalan atas biaya 

perawatan, dengan syarat tidak berlebihan dan tidak menimbulkan kerusakan.  

Dalam mazhab Syafi‟i, sedekah bukan merupakan opsi utama 

penyelesaian barang temuan yang tidak diklaim. Setelah masa pengumuman 

selesai, status barang berubah menjadi milik pengambil menurut pendapat yang 

paling kuat.
33

 Namun, terdapat beberapa kondisi dan pengecualian di mana 

shadaqah menjadi relevan: 

a. Jika pengambil adalah orang fakir: barang diserahkan ke Baitul Mal 

atau disedekahkan 

b. Untuk barang temuan di Tanah Haram: wajib disedekahkan setelah 

pengumuman 

c. Sebagai bentuk kehati-hatian tambahan: dianjurkan menyedekahkan 

sebagian 

Selain kepemilikan individu, mazhab Syafi‟i juga mengenal opsi Selain 

kemungkinan beralihnya barang temuan menjadi milik individu, mazhab Syafi‟i 

juga membuka ruang penyelesaian melalui penyerahan kepada Baitul Mal sebagai 

bentuk pengelolaan oleh otoritas publik. Alternatif ini dinilai lebih tepat terutama 

dalam keadaan tertentu, seperti ketika penemu tergolong orang yang 

berkecukupan dan tidak memiliki kebutuhan mendesak terhadap barang tersebut, 

ketika nilai barang sangat besar sehingga berpotensi menimbulkan persoalan 

                                                 
33

 A Syukri Shaleh dan Idil Adha, BARANG TEMUAN (LUQATHAH) YANG TELAH DI 

MANFAATKAN DALAM PERSPEKTIF MAZHAB IMAM SYAFI‟I, 6 (2025): hlm. 1635. 



60 

 

 

 

keadilan, atau ketika kondisi sosial menuntut distribusi harta yang lebih merata 

bagi kemaslahatan umum
34

. 

Di samping itu, mazhab Syafi‟i menetapkan aturan khusus bagi barang 

temuan yang berada di wilayah Tanah Haram Makkah. Pengambilan barang di 

kawasan suci ini hanya dibenarkan dengan tujuan menjaga dan 

mengumumkannya agar dapat dikembalikan kepada pemiliknya, sementara niat 

untuk memiliki secara pribadi tidak diperbolehkan. Apabila setelah masa 

pengumuman berakhir pemilik asli tetap tidak ditemukan, maka barang tersebut 

tidak boleh dimiliki oleh penemu, melainkan wajib disalurkan sebagai sedekah 

kepada fakir miskin yang berada di Tanah Haram tersebut. 

Pandangan mazhab Syafi‟i tentang sedekah atas barang temuan 

mencerminkan bangunan fikih yang sistematis dan matang, yang disusun di atas 

dasar metodologi hukum yang kuat dan konsisten. Kerangka ini tidak hanya 

berorientasi pada teks, tetapi juga memperhatikan praktik penerapan hukum 

secara nyata. Sejumlah karakteristik utama dapat dirangkum sebagai berikut:  

a. Strukturalisme hukum  

Mazhab Syafi‟i menampilkan ketertiban prosedural yang ketat dalam 

pengelolaan barang temuan, mulai dari pengambilan, pengumuman, hingga 

penentuan status akhir barang, sehingga setiap tahap memiliki dasar hukum yang 

jelas.  

 

 

                                                 
34

 Shilvi Rahma Adiningtias dan Usep Dedi Rostandi, “Kualitas Hadis tentang Luqathah,” 

Gunung Djati Conference Series 4 (2021): hlm. 746. 



61 

 

 

 

b. Kepastian hukum  

Melalui mekanisme penentuan kepemilikan yang tegas setelah masa 

pengumuman berakhir, mazhab ini memberikan kepastian status hukum barang 

temuan, baik bagi pemilik asli maupun bagi penemu.  

c. Fleksibilitas terbatas  

Meskipun berorientasi pada kepastian, mazhab Syafi‟i tetap menyediakan 

ruang alternatif melalui opsi penyerahan kepada Baitul Mal, khususnya dalam 

kondisi tertentu yang menuntut pertimbangan kemaslahatan umum.  

d. Kontekstualisasi hukum  

Pendekatan Mazhab Syafi‟i juga terlihat dari pembedaan perlakuan 

terhadap barang temuan berdasarkan jenis dan sifatnya, sehingga penerapan 

hukum dapat disesuaikan dengan konteks dan karakteristik barang tersebut.  

B. Analisis Perbandingan Pendapat antara Mazhab Hanafi dan Mazhab 

Syafi’i Mengenai Menyedekahkan Barang Temuan 

Pembahasan mengenai barang temuan (luqathah) merupakan bagian 

penting dalam fikih muamalah karena berkaitan langsung dengan perlindungan 

harta dan keadilan sosial. Perbedaan pandangan antara mazhab Hanafi dan 

mazhab Syafi‟i dalam masalah ini menarik untuk dianalisis, karena mencerminkan 

variasi pendekatan metodologis dan pertimbangan maslahat dalam hukum Islam. 

Mazhab Hanafi merumuskan doktrin luqathah dengan pendekatan yang 

sangat berhati-hati (prudensial). Latar belakang sosial masyarakat Irak pada abad 

ke-2 Hijriah yang bercirikan kehidupan urban dan aktivitas perdagangan yang 

intens sangat memengaruhi corak pemikiran mazhab ini. Dalam konteks tersebut, 



62 

 

 

 

kasus kehilangan dan penemuan barang menjadi persoalan nyata yang 

membutuhkan solusi hukum yang realistis namun tetap menjaga prinsip syariat. 

Hukum dasar mengambil barang temuan dalam mazhab Hanafi bersifat 

kontekstual. Pengambilan barang dapat bernilai sunnah apabila barang tersebut 

berada di tempat yang rawan hilang atau rusak, sehingga diperlukan tindakan 

segera untuk menyelamatkannya. Sebaliknya, mengambil barang di lingkungan 

yang aman dan terpercaya dinilai makruh karena berpotensi menimbulkan beban 

tanggung jawab yang tidak diperlukan. Bahkan, dalam sebagian pandangan 

internal mazhab, membiarkan barang berharga di tempat umum bisa dianggap 

tercela karena menyia-nyiakan harta seorang muslim. 

Ciri khas paling menonjol dari mazhab Hanafi adalah penempatan penemu 

sebagai penjamin (ḍāmin), bukan sekadar pemegang amanah (amīn). 

Konsekuensinya, penemu memikul tanggung jawab hukum atas keutuhan barang, 

dan berkewajiban mengganti apabila terjadi kerusakan atau kehilangan akibat 

kelalaian. Namun, tanggung jawab ini gugur apabila kerusakan terjadi karena 

sebab di luar kemampuan manusia (al-āfāt al-samāwiyyah). 

Dalam hal status barang setelah masa pengumuman satu tahun, mazhab 

Hanafi secara tegas tidak memberikan kepemilikan penuh kepada penemu. 

Penemu hanya diberi dua opsi: menyedekahkan barang tersebut kepada fakir 

miskin atau terus menyimpannya sebagai amanah hingga pemilik asli datang. 

Opsi sedekah sering kali lebih dianjurkan karena dinilai lebih aman secara 

spiritual, sosial, dan hukum. Pendekatan ini menunjukkan bahwa mazhab Hanafi 



63 

 

 

 

sangat menekankan perlindungan hak pemilik dan kehati-hatian dalam pengalihan 

kepemilikan. 

Mazhab Syafi‟i membahas luqathah dengan struktur hukum yang 

sistematis dan terperinci. Prinsip utama yang dikedepankan adalah menjaga 

keamanan harta dan mempermudah pemilik asli untuk mendapatkannya kembali. 

Oleh karena itu, prosedur pengumuman (i„lān) menjadi inti pengelolaan barang 

temuan dalam mazhab ini. 

Hukum mengambil barang temuan dalam mazhab Syafi‟i pada dasarnya 

adalah sunnah mu‟akkadah apabila barang ditemukan di tempat yang rawan 

hilang atau rusak. Namun, jika barang berada di tempat yang aman dan 

terpelihara, pengambilannya dinilai makruh karena dikhawatirkan memberatkan 

penemu dengan tanggung jawab yang tidak mendesak. Prinsip maslahat menjadi 

landasan utama dalam penilaian hukum ini. 

Mazhab Syafi‟i juga mengklasifikasikan barang temuan berdasarkan 

jenisnya. Barang yang tahan lama dan bernilai wajib diumumkan dalam jangka 

waktu tertentu, sementara barang yang mudah rusak dianjurkan untuk segera 

dijual dan hasilnya disimpan. Untuk hewan ternak, penemu diperbolehkan 

memanfaatkannya secara wajar sebagai kompensasi biaya pemeliharaan, dengan 

tetap bertanggung jawab atas segala kerusakan akibat penggunaan berlebihan. 

Berbeda dengan mazhab Hanafi, pendapat yang paling kuat dalam mazhab 

Syafi‟i menyatakan bahwa setelah masa pengumuman berakhir dan pemilik tidak 

muncul, barang tersebut dapat menjadi milik penemu secara penuh, dengan syarat 

penemu bukan orang fakir. Meski demikian, mazhab Syafi‟i tetap membuka opsi 



64 

 

 

 

penyerahan kepada Baitul Mal, terutama jika nilai barang besar atau kondisi sosial 

menuntut distribusi yang lebih adil. Adapun barang temuan di Tanah Haram 

Mekah memiliki ketentuan khusus, yakni tidak boleh dimiliki dan wajib 

disedekahkan setelah pengumuman. 

Perbedaan pandangan antara mazhab Hanafi dan mazhab Syafi‟i dalam 

persoalan luqathah menunjukkan dua corak penalaran fikih yang sama-sama 

berorientasi pada perlindungan harta, tetapi menempuh jalur yang berbeda. 

Mazhab Hanafi menitikberatkan aspek kehati-hatian hukum (prudensialisme) 

dengan cara memperketat kemungkinan berpindahnya kepemilikan barang 

temuan. Penolakan terhadap kepemilikan penuh oleh penemu setelah masa 

pengumuman mencerminkan kekhawatiran mazhab ini terhadap potensi 

pelanggaran hak pemilik asli dan risiko syubhat dalam pemanfaatan harta orang 

lain. 

Penempatan penemu sebagai penjamin (ḍāmin) dalam mazhab Hanafi 

mempertegas orientasi tanggung jawab individu. Konsekuensi hukum berupa 

kewajiban mengganti kerugian jika terjadi kelalaian menunjukkan bahwa 

pengambilan barang temuan bukanlah hak bebas, melainkan amanah berat yang 

dibatasi oleh prinsip kehati-hatian. Pilihan sedekah sebagai rekomendasi utama 

setelah masa pengumuman juga mencerminkan orientasi sosial dan spiritual 

mazhab ini, di mana kemaslahatan kolektif dan kebersihan harta lebih diutamakan 

daripada kepentingan individu penemu. 

Sebaliknya, mazhab Syafi‟i memperlihatkan pendekatan yang lebih 

struktural dan sistematis. Penekanan pada prosedur pengumuman yang jelas dan 



65 

 

 

 

terukur bertujuan menciptakan kepastian hukum bagi semua pihak. Dengan 

memberikan status kepemilikan kepada penemu setelah prosedur terpenuhi, 

mazhab Syafi‟i berupaya menghindari ketidakpastian hukum yang 

berkepanjangan dan memberikan penghargaan terhadap usaha penemu dalam 

menjaga barang tersebut. Pendekatan ini menunjukkan orientasi pada efisiensi 

hukum tanpa mengabaikan prinsip perlindungan hak pemilik. 

Klasifikasi barang temuan berdasarkan sifat dan daya tahannya dalam 

mazhab Syafi‟i juga memperlihatkan kemampuan adaptasi hukum terhadap 

realitas praktis. Perlakuan berbeda terhadap barang tahan lama, barang mudah 

rusak, dan hewan ternak menunjukkan bahwa hukum tidak diterapkan secara 

seragam, melainkan kontekstual. Opsi penyerahan ke Baitul Mal dan kewajiban 

sedekah untuk barang temuan di Tanah Haram menjadi bukti bahwa fleksibilitas 

tetap dijaga dalam batas yang terkendali. 

Jika dibandingkan, mazhab Hanafi lebih menekankan dimensi etis dan 

preventif, sementara mazhab Syafi‟i lebih menonjolkan dimensi kepastian dan 

keteraturan hukum. Perbedaan ini tidak bersifat kontradiktif, melainkan 

komplementer. Dalam konteks masyarakat dengan tingkat keamanan rendah dan 

potensi sengketa tinggi, pendekatan Hanafi cenderung lebih protektif. Sebaliknya, 

dalam sistem sosial yang tertata dan memiliki mekanisme hukum yang jelas, 

pendekatan Syafi‟i dapat memberikan kepastian dan efisiensi yang lebih besar. 

Dari analisis komparatif ini dapat disimpulkan bahwa mazhab Hanafi dan 

mazhab Syafi‟i sama-sama berangkat dari prinsip perlindungan harta, namun 

berbeda dalam strategi pencapaiannya. Mazhab Hanafi menekankan kehati-hatian, 



66 

 

 

 

tanggung jawab penemu, dan preferensi sedekah sebagai jalan aman dari sisi 

hukum dan moral. Sementara itu, mazhab Syafi‟i menekankan keteraturan 

prosedur, kepastian hukum, dan pengakuan kepemilikan setelah syarat-syarat 

terpenuhi. 

Kedua pandangan ini tidak bersifat saling menegasikan, melainkan saling 

melengkapi. Dalam konteks masyarakat modern, pemilihan pendapat dapat 

disesuaikan dengan kondisi sosial, tingkat keamanan, dan sistem hukum yang 

berlaku, tanpa keluar dari kerangka besar maqāṣid al-syarī„ah, khususnya dalam 

menjaga harta dan keadilan sosial. 

Tabel 4.1 Matriks Perbandingan Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafii tentang 

Barang Temuan 

No. Aspek yang 

Dibandingkan 

Mazhab Hanafi Mazhab Syafi’i 

1 Hukum memungut 

barang temuan 

Sifatnya kontekstual, 

sunnah jika barang 

berada di tempat yang 

tidak aman dan 

berpotensi hilang, serta 

makruh apabila berada 

di lingkungan yang 

aman dan terpercaya 

Bisa sunnah mu‟akkadah 

apabila barang berada di 

tempat yang rawan hilang 

atau rusak, dan makruh 

apabila ditemukan di 

lingkungan yang aman 

serta kecil kemungkinan 

disalahgunakan 

2 Status kepemilikan Tidak pernah 

memperoleh hak 

kepemilikan penuh atas 

barang tersebut, 

melainkan hanya 

berkedudukan sebagai 

penjamin (damin) dan 

pemegang amanah 

yang wajib menjaga 

hak pemilik asli 

Penemu barang temuan 

pada awalnya 

berkedudukan sebagai 

pemegang amanah 

(amin), namun setelah 

masa pengumuman yang 

ditentukan berlalu tanpa 

klaim pemilik, barang 

tersebut dapat beralih 

menjadi milik penemu 

secara penuh menurut 

pendapat yang paling 

kuat (azhhar) 

3 Hukum 

menyedekahkan 

barang temuan 

Membolehkan bahkan 

menganjurkan 

penyedekahan barang 

Tidak menjadikan 

sedekah sebagai opsi 

utama, tetapi mewajibkan 



67 

 

 

 

No. Aspek yang 

Dibandingkan 

Mazhab Hanafi Mazhab Syafi’i 

temuan setelah masa 

pengumuman satu 

tahun berlalu, dengan 

ketentuan sedekah 

dilakukan atas nama 

pemilik asli dan 

diberikan kepada pihak 

yang berhak 

atau menganjurkannya 

dalam kondisi tertentu, 

seperti apabila penemu 

tergolong fakir, barang 

ditemukan di Tanah 

Haram, atau sebagai 

langkah kehati-hatian 

tambahan 

4 Argumentasi 

hukum 

Didasarkan pada 

prinsip kehati-hatian 

(ihtiyahth), 

perlindungan hak milik 

(hifzh al-mal), 

penetapan tanggung 

jawab penjaminan 

(daman), serta 

pertimbangan 

kemaslahatan sosial 

untuk mencegah 

penguasaan harta yang 

bukan haknya 

Perlindungan harta (hifzh 

al-mal), kepastian hukum 

melalui prosedur 

pengumuman yang 

sistematis, keseimbangan 

antara amanah dan hak 

kepemilikan, serta 

pertimbangan 

kemaslahatan yang 

proporsional antara 

pemilik asli dan penemu 

 


