BAB IV

PEMBAHASAN DAN ANALISIS

A. Pendapat dan Argumen Hukum Menyedekahkan Barang Temuan dalam
Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi’i
1. Mazhab Hanafi

Mazhab Hanafi menempatkan pembahasan tentang barang temuan
(lugathah) dalam kerangka hukum yang sangat berhati-hati, dengan tujuan utama
menjaga dan mengembalikan hak pemilik aslinya. Mengambil barang temuan
yang bernilai pada umumnya dipandang sebagai perbuatan yang dianjurkan ketika
barang tersebut berada di tempat yang tidak aman dan berpotensi hilang, rusak,
atau disalahgunakan. Akan tetapi, apabila barang itu berada di lingkungan yang
relatif aman dan dikelilingi oleh orang-orang yang dapat dipercaya, tindakan
mengambilnya justru dinilai kurang tepat karena dapat menimbulkan tanggung
jawab hukum dan moral yang tidak perlu bagi penemu.

Dalam mazhab Hanafi, penemu barang temuan (lugathah) diposisikan
sebagai pihak yang berhak menahan barang secara sah untuk menjaga
keseimbangan hak dan kewajiban, dengan tetap dibatasi oleh tanggung jawab
hukum dan tujuan melindungi hak pemilik asli.*

Bahkan, dalam sebagian pendapat internal mazhab Hanafi, membiarkan
barang berharga tergeletak di ruang publik dianggap sebagai perbuatan terlarang,

karena dipahami sebagai bentuk menyia-nyiakan harta milik seorang muslim yang

! Sultan Ozkan, “Islam hukukunda hapis hakki: (Hanefi Mezhebi 06zelinde)”
(masterThesis, 2022), iv, https://openaccess.29mayis.edu.tr/xmlui/handle/20.500.12723/4598.

42



43

seharusnya dijaga.? Orang yang mengambil barang (mu’allif) secara otomatis
menjadi penjamin (damin) atas barang tersebut, sehingga ia wajib mengganti jika
barang hilang atau rusak akibat kelalaiannya.

Mazhab ini membedakan perlakuan berdasarkan jenis barang. Untuk
barang yang tidak berharga (¢afah) atau mudah rusak seperti sepotong makanan,
seseorang boleh langsung memanfaatkannya tanpa kewajiban mengumumkan.
Sementara untuk barang berharga seperti uang, emas, atau hewan, prosedur
khusus harus dijalankan. Pengambil wajib mengumumkan ciri-ciri barang (bukan
detail spesifiknya) di tempat-tempat umum seperti masjid dan pasar. Masa
pengumuman dalam mazhab Hanafi ditetapkan selama satu tahun penuh, yang
lebih lama dibandingkan beberapa pendapat mazhab lain, guna memberi
kesempatan seluas mungkin bagi pemilik untuk mengklaim.?

Dalam perspektif mazhab Hanafi, status kepemilikan barang temuan
setelah dilakukan pengumuman selama satu tahun menjadi salah satu aspek yang
paling khas dan membedakannya dari mazhab-mazhab fikih lainnya. Berbeda
dengan pandangan yang memperbolehkan penemu untuk memiliki barang tersebut
setelah masa tertentu, mazhab Hanafi secara tegas tidak mengakui adanya
kepemilikan penuh bagi pihak yang menemukan barang. Posisi penemu tetap
dipandang sebagai pihak yang memegang amanah, bukan sebagai pemilik sah.

Oleh karena itu, syariat hanya memberikan dua pilihan yang dibenarkan:

pertama, menyerahkan barang temuan tersebut kepada fakir miskin sebagai

2 Al-Kasani, Badai’ ash-Shanai’ fi Tartib asy-Syarai’ (Dar al-Kutub al-“Ilmiyyah, 1997),
him. 197.

® Al-Marghinani, Al-Hidayah fi Syarh Bidayah al-Mubtadi (Dar Ihya’ at-Turats al-Arabi,
2000), him. 288.



44

bentuk sedekah atas nama pemiliknya, atau kedua, terus menyimpannya dalam
status titipan untuk jangka waktu yang tidak ditentukan, hingga suatu saat pemilik
asli datang dan mengambil kembali haknya.* Jika memilih menyedekahkan dan
pemilik asli muncul kemudian, pemilik berhak mengambil barang dari tangan
penerima sedekah jika masih utuh, atau meminta ganti rugi dari si pengambil
awal. Konsep ini menunjukkan kehati-hatian ekstrem untuk menghindari
memakan harta yang bukan haknya.

Dalam pembahasan barang temuan yang berupa hewan, mazhab Hanafi
memberikan kelonggaran kepada pihak yang menemukannya untuk mengambil
manfaat tertentu, seperti memanfaatkan tenaganya atau meminum susunya.
Pemanfaatan tersebut dipandang sebagai kompensasi yang wajar atas biaya dan
usaha pemeliharaan yang telah dikeluarkan oleh pengambil. Meski demikian,
kebolehan ini dibatasi secara ketat agar tidak menimbulkan mudarat, sehingga
penggunaan hewan tidak boleh dilakukan secara berlebihan atau sampai
membahayakan kondisinya. Dalam posisi ini, penemu tetap berkedudukan sebagai
pihak yang bertanggung jawab penuh, karena hewan tersebut berada dalam
jaminan dan amanahnya.”

Untuk barang yang diambil dari tanah haram Mekah, mazhab Hanafi
memiliki aturan khusus, yaitu tidak boleh dimanfaatkan sama sekali oleh
pengambil dan harus dibiarkan di tempatnya, atau diambil hanya untuk diserahkan

kepada penguasa setempat.

* Wahbah az-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, edisi 4 (Dar al-Fikr, 1997), him.
486.

®> Abdurrahman al-Jaziri, Al-Figh ‘ala al-Madzahib al-Arba’ah (Dar al-Kutub al-
"IImiyyah, 2003), hlm. 336.



45

Dari uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa filosofi hukum barang
temuan dalam mazhab Hanafi didasarkan pada prinsip kehati-hatian (iktiyar),
perlindungan hak milik (kifz al-mal), dan tanggung jawab sosial. Pengambil
diposisikan sebagai pihak yang menyelamatkan dan menjamin keamanan harta
orang lain, bukan sebagai calon penerima manfaat utama. Pendekatan ini,
meskipun terlihat lebih ketat, bertujuan untuk menutup segala celah sengketa
kepemilikan dan mendorong sikap amanah dalam interaksi sosial kemasyarakatan.

Mazhab Hanafi yang didirikan oleh Imam Abu Hanifah an-Nu’man bin
Tsabit (w. 150 H/767 M) merupakan salah satu mazhab fikih sunni yang paling
berpengaruh dengan karakteristik metodologis yang khas dalam menyikapi
persoalan muamalah, termasuk barang temuan (lugathah).® Pendekatan mazhab
ini dalam masalah lugathah mencerminkan prinsip dasar fikih Hanafi yang
menekankan kehati-hatian (iktiyar) dalam menjaga hak milik orang lain (hifz al-
mal) sekaligus mengedepankan kemaslahatan sosial (al-maslahah al-‘ammah)
sebagai pertimbangan utama’. Konsep shadagah barang temuan dalam kerangka
pemikiran Hanafi tidak dapat dipahami secara terpisah dari konstruksi
epistemologis mazhab ini tentang kepemilikan (milkiyyah) dan tanggung jawab
(daman) yang dibangun atas dasar giyas yang ketat dan pertimbangan maslahat
yang kontekstual ®

Secara historis, perumusan ajaran lugathah dalam mazhab Hanafi sangat

dipengaruhi oleh kondisi sosial masyarakat Irak pada abad ke-2 Hijriah, yaitu

® Al-Marghinani, Al-Hidayah fi Syarh Bidayah al-Mubtadi, jilid 4 (: Dar Ihya’ at-Turats
al-> Arabi, 2000), hlm.12-15.

" Wahbah az-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, edisi 4, jilid 6 (Dar al-Fikr, 1997),
him.473-475.

8 Al-Kasani, Badai’ ash-Shanai’ fi Tartib asy-Syarai’, him. 196-198.



46

wilayah tempat mazhab ini tumbuh dan berkembang. Lingkungan perkotaan
dengan dinamika ekonomi dan aktivitas perdagangan yang tinggi menjadikan
kasus hilang dan ditemukannya barang sebagai persoalan yang sering muncul
dalam kehidupan sehari-hari. Situasi tersebut menuntut adanya jawaban hukum
yang praktis namun tetap berlandaskan prinsip syariat. Oleh karena itu, rumusan
fikih yang disusun oleh Imam Abu Hanifah beserta para muridnya
memperlihatkan corak mazhab yang khas, yakni konsisten menjaga prinsip dasar
hukum Islam, sekaligus lentur dalam penerapannya agar selaras dengan kebutuhan
dan realitas sosial yang dihadapi masyarakat.”

Menurut terminologi fikih Hanafi, lugathah didefinisikan sebagai “harta
yang ditemukan dalam keadaan hilang dari pemiliknya, tanpa ada tanda-tanda
yang menunjukkan kepemilikannya secara jelas”.’® Definisi ini mencakup semua
jenis harta bergerak yang memiliki nilai ekonomis (maliyyah), baik berupa uang,
perhiasan, hewan ternak, maupun barang-barang lainnya yang memerlukan
penanganan khusus. Namun, mazhab Hanafi membedakan dengan tegas antara
barang berharga (maliyyah mu’tabarah) yang wajib diselamatkan dan barang
tidak berharga (zafih) yang tidak masuk dalam kategori lugathah.

Dalam kerangka mazhab Hanafi, hukum mengambil barang temuan tidak
bersifat mutlak, melainkan bersifat kontekstual dengan mempertimbangkan situasi
dan kondisi di mana barang tersebut ditemukan. Pada keadaan tertentu,

pengambilan barang temuan dinilai sebagai perbuatan sunnah, khususnya apabila

® Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Madhahib al-Islamiyah (: Dar al-Fikr al-’Arabi,
1996), him. 289-297.
1% Al-Marghinani, Al-Hidayah fi Syarh Bidayah al-Mubtadi, him. 285.



47

barang berada di tempat yang rawan hilang, rusak, atau disalahgunakan sehingga
membutuhkan penjagaan segera.

Sebaliknya, jika barang tersebut ditemukan di lingkungan yang relatif
aman, tertib, dan masyarakatnya dikenal amanah, maka mengambilnya justru
dipandang makruh karena berpotensi menimbulkan tanggung jawab dan beban
hukum vyang tidak perlu bagi penemu. Perbedaan penilaian hukum ini
berlandaskan pada analisis maslahat dan mafsadat, yakni sejauh mana tindakan
pengambilan membawa manfaat dalam menjaga harta atau justru menimbulkan
risiko dan dampak negatif bagi semua pihak yang terlibat.**

Salah satu ciri khas yang paling menonjol dalam konsep lugathah menurut
mazhab Hanafi adalah penempatan pihak yang mengambil barang temuan sebagai
penjamin (damin), bukan sekadar pemegang amanah (amin). Kedudukan hukum
ini membawa implikasi yang cukup kuat, karena penemu dipandang memikul
tanggung jawab penuh atas keselamatan dan keutuhan barang yang berada di
tangannya.

Hal ini disebutkan dalam kitab al-Mabsiit,

43 b 5 ) 34T a8 5355 L) AUMA 3 Jsla g el 5 (el Y Llay 3 |
5 568 i e Lo 5 s (51538 S Lgmglad (s () ciladlli

Artinya: “Adapun pada masa kita sekarang, orang yang menemukan

barang tersebut tidak merasa aman dari kemungkinan adanya tangan yang

berkhianat yang akan mengambilnya setelah ia meninggalkannya. Oleh
karena itu, mengambil barang itu berarti menjaga dan melindunginya demi
pemiliknya, dan hal tersebut lebih utama daripada membiarkannya hilang,

sebagaimana telah kami tetapkan dalam pembahasan barang-barang
temuan lainnya.”

Y Al-Kasani, Badai’ ash-Shanai’ fi Tartib asy-Syarai’, him. 199.
'2 as-Sarakhsi, al-Mabsiith, 11:11.



48

Oleh sebab itu, apabila barang tersebut hilang atau mengalami kerusakan
akibat kelalaian, penyalahgunaan, atau kurangnya kehati-hatian, ia berkewajiban
mengganti kerugian yang timbul. Meski demikian, mazhab Hanafi juga
memberikan pengecualian dalam kondisi tertentu, yaitu apabila kehilangan atau
kerusakan terjadi karena sebab di luar kemampuan manusia (al-afat al-
samawiyyah), maka kewajiban ganti rugi tidak dibebankan kepada pengambil,
karena hal tersebut tidak dapat dicegah atau dikendalikan.™

Setelah berakhirnya masa pengumuman selama satu tahun dan tidak ada
pihak yang datang mengklaim kepemilikan barang temuan, mazhab Hanafi tidak
serta-merta memberikan hak milik kepada penemu. Sebaliknya, mazhab ini
menawarkan dua pilihan yang tetap menempatkan kehati-hatian sebagai prinsip
utama. Pertama, penemu dapat menyalurkan barang tersebut kepada fakir miskin
dalam bentuk sedekah. Kedua, ia dapat terus menyimpannya sebagai amanah
tanpa batas waktu, sambil tetap siap menyerahkannya apabila pemilik asli suatu
saat muncul.

Dalam banyak literatur fikih Hanafi, opsi sedekah kerap dipandang
sebagai pilihan yang lebih dianjurkan. Rekomendasi ini didasarkan pada beberapa
pertimbangan penting. Dari sisi spiritual, sedekah dinilai mampu menjaga penemu
dari keraguan hukum (syubhat) terkait pemanfaatan harta milik orang lain. Dari
aspek sosial, penyaluran harta kepada fakir miskin memungkinkan manfaat

barang tersebut dirasakan oleh pihak yang membutuhkan. Sementara dari sudut

B Ibnu al-Humam, Fath al-Qadir lil 'Ajiz al-Fagir, ed. oleh Abdurrazak Ghalib Al-
Mabhdi, jilid 8 (Dar al-Kutub al-‘Timiyyah, 2017), 166—67.



49

pandang hukum, sedekah dipahami sebagai cara untuk mengakhiri beban
tanggung jawab penjaminan yang melekat pada penemu atas barang temuan
tersebut.™

Dalam Mazhab Hanafi, pelaksanaan sedekah atas barang temuan tidak
dapat dilakukan secara sembarangan, melainkan harus memenuhi sejumlah
ketentuan formal agar sah dan sesuai dengan prinsip fikih.

Pertama, pihak yang menerima sedekah wajib termasuk golongan yang
berhak menerimanya, khususnya fakir dan miskin yang juga tergolong sebagai
mustahiq zakat.

Kedua, penemu harus menegaskan niat sedekah tersebut sebagai sedekah
atas barang temuan, bukan berasal dari harta pribadinya, guna menghindari
kekeliruan status hukum.

Ketiga, proses penyerahan barang hendaknya dilakukan secara langsung,
jelas, dan terbuka agar tidak menimbulkan kecurigaan atau sengketa di kemudian
hari.

Keempat, apabila barang temuan tersebut bersifat dapat dibagi, mazhab
Hanafi membolehkan penemu untuk menyedekahkan sebagian saja, sementara

sisanya tetap disimpan atau dikelola sesuai ketentuan yang berlaku.

Ketentuan-ketentuan ini menunjukkan kehati-hatian mazhab Hanafi dalam
memastikan bahwa sedekah barang temuan benar-benar membawa maslahat dan

tidak melanggar hak pemilik aslinya.™

% Al-Marghinani, Al-Hidayah fi Syarh Bidayah al-Mubtadi, him. 290-295.
1> Wahbah az-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, edisi 4, him. 487.



50

Barang temuan di area haram memiliki regulasi khusus dalam mazhab
Hanafi. Pengambilan hanya diperbolehkan dengan niat untuk mengumumkannya,
dan jika setelah pengumuman pemilik tidak ditemukan, barang harus diserahkan
kepada penguasa setempat (sultan) atau lembaga yang berwenang untuk dikelola
lebih lanjut. Larangan menyedekahkan secara langsung didasarkan pada
kehormatan khusus Tanah Haram.'®

Mazhab Hanafi memiliki ketentuan khusus untuk barang temuan yang
diambil oleh anak kecil (sabi) atau orang gila (majniin). Pengelolaan barang
tersebut menjadi tanggung jawab wali (wali) dengan prosedur yang sama, namun
dengan pertimbangan tambahan mengenai kapasitas hukum.*’

Setelah barang temuan dishadagahkan, terjadi perpindahan hak
pemanfaatan (hagqq al-intifa’) dari pengambil kepada penerima sedekah. Namun,
menurut pandangan Hanafi yang ketat, status kepemilikan (milkiyyah) sebenarnya
masih tetap pada pemilik asli yang tidak diketahui. Sedekah dalam konteks ini
dipahami sebagai pemindahan hak kelola (naql al-wilayah) bukan pemindahan
hak milik (nag! al-milkiyyah)."®

Penerima sedekah dalam pandangan Hanafi mendapat perlindungan
hukum yang memadai. la berhak memanfaatkan, mengonsumsi, atau menjual
barang yang diterimanya tanpa beban tanggung jawab kepada pemilik asli.

Perlindungan ini didasarkan pada prinsip ittiba’ al-hukm al-zahir (mengikuti

' Ibnu al-Humam, Fath al-Qadir lil *Ajiz al-Faqjir, 177-78.
7 Al-Kasani Badai’ ash-Shanai’ fi Tartib asy-Syarai’, him. 210.
'8 Wahbah az-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, edisi 4, him. 488.



o1

hukum yang tampak) dan kemaslahatan penerima shadagah yang menjadi
prioritas.*

Pendapat mazhab Hanafi mengenai sedekah barang temuan
merepresentasikan sebuah bangunan fikih yang kompleks, yang dibangun di atas
fondasi epistemologis yang kokoh dan pertimbangan sosio-historis yang
mendalam. Konsep ini bukan sekadar regulasi teknis tentang harta temuan, tetapi
mencerminkan visi komprehensif tentang hubungan antara individu, masyarakat,
dan harta dalam Islam.

Secara garis besar, pandangan mazhab Hanafi dalam persoalan lugathah
menunjukkan sejumlah karakteristik khas yang saling berkaitan.?°

Pertama, terdapat penekanan kuat pada sikap kehati-hatian hukum, di
mana setiap ketentuan dirumuskan untuk meminimalkan risiko pelanggaran
terhadap hak orang lain.

Kedua, mazhab ini menonjolkan tanggung jawab sosial dengan tidak
hanya melihat kepentingan individu baik pemilik maupun penemu tetapi juga
mempertimbangkan dampaknya bagi masyarakat secara luas

Fleksibilitas dalam penerapan hukum menjadi ciri penting, karena aturan-
aturan tersebut dapat disesuaikan dengan situasi dan konteks yang berbeda tanpa
meninggalkan prinsip dasar. Keempat, seluruh kerangka ini diarahkan untuk
menjaga keseimbangan ideal antara perlindungan hak pemilik asli, beban

tanggung jawab penemu, serta kemaslahatan pihak penerima sedekah.

19 al-Jaziri, Al-Figh "ala al-Madzahib al-Arba’ah, 366-67.
2 Ali al-Qaradaghi, Al-Mu’amalat al-Maliyah al-Mu asirah (Dar al-Basha’ir al-
Islamiyah, 2014), 552.



52

2. Mazhab Syafi’i

Adapun mazhab Syafi’i membahas persoalan barang temuan (lugathah)
secara sistematis dan teratur, dengan penekanan utama pada perlindungan harta
dan upaya maksimal untuk mengembalikannya kepada pemilik yang berhak.
Seluruh ketentuan yang disusun diarahkan agar barang tersebut tetap aman, tidak
disalahgunakan, serta terjaga nilainya selama berada di tangan penemu. Dalam
kerangka ini, penemu diposisikan sebagai pemegang amanah yang memiliki
kewajiban moral dan hukum untuk memastikan bahwa hak kepemilikan tidak
berpindah secara tidak sah, melainkan dikembalikan kepada pemilik aslinya
ketika ia ditemukan.? Si penemu tetap menyimpan barang tersebut di tangannya
sebagai amanah untuk pemiliknya. Hal itu dibolehkan baginya, karena ketika ia
diperkenankan untuk memilikinya atas pemiliknya, maka lebih utama lagi baginya
untuk menjaganya demi pemiliknya. la tidak diwajibkan untuk mengumumkan
(mencari pemiliknya), sebab sesuatu yang boleh dimiliki tidak lagi wajib
diumumkan. la juga tidak berkewajiban memberitahukan hal tersebut kepada

hakim.

Loy o Sl Lal 45l cll Lgpalial Adlal o 8 il o
ASLS Jla Le Y L pni b ¥ 5 Lnabial Ledaing of 48 Lpsalia e
14050 Y 5 4k 23 Loy Sl 2

Dalam pandangan fikih, mengambil barang temuan yang memiliki nilai

harta (maliyyah) pada dasarnya dianjurkan apabila barang tersebut berada di
lokasi yang rawan hilang, rusak, atau disalahgunakan. Anjuran ini bertujuan untuk

menjaga harta agar tidak lenyap dan tetap dapat dikembalikan kepada pemiliknya.

2! Wahbah az-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, edisi 4, him. 478,
22 Mawardi, Al-Hawi al-Kabir, trans. oleh Muhammad Ali Fathomi (Pustaka Tarjamah
Turats Arabi, 2025), 8.



53

Akan tetapi, apabila kondisi sekitar dinilai aman dan terdapat kemungkinan besar
pemilik akan segera kembali mencarinya, maka meninggalkan barang tersebut
lebih diutamakan demi menghindari beban tanggung jawab serta potensi keraguan
hukum (syubhat). Dalam situasi apa pun, pihak yang mengambil barang temuan,
disebut mu’allif diposisikan sebagai pemegang amanah (amin), sehingga ia
berkewajiban menjaga barang tersebut dengan penuh kehati-hatian dan tanggung
jawab hingga diserahkan kembali kepada pemilik yang sah.?

Dengan kedudukan tersebut, pengambil barang temuan tidak serta-merta
menanggung tanggung jawab mutlak atas barang yang berada di tangannya. la
hanya dibebani kewajiban untuk mengganti apabila kehilangan atau kerusakan
terjadi karena kelalaian, penyalahgunaan, atau tindakan yang menyimpang dari
ketentuan yang telah ditetapkan. Selama ia menjaga barang tersebut secara wajar
dan sesuai dengan prinsip amanah, maka ia tidak dipersalahkan atas kerusakan
atau kehilangan yang terjadi di luar kemampuannya.24

Dalam mazhab Syafi’i, barang temuan (lugathah) diklasifikasikan secara
jelas ke dalam dua kelompok utama, yaitu barang yang bersifat tahan lama, seperti
uang, perhiasan, dan pakaian, serta barang yang mudah rusak, misalnya makanan
segar atau bahan yang cepat membusuk. Pembedaan ini dimaksudkan agar
penanganan barang temuan disesuaikan dengan karakter dan tingkat
ketahanannya. Untuk jenis barang yang mudah rusak, penemu dianjurkan untuk
segera menjualnya demi mencegah kerugian, kemudian menyimpan hasil

penjualan tersebut sebagai pengganti barang hingga dilakukan pengumuman

2% An-Nawawi, Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab, jilid 15 (Dar al-Fikr, 1996), him. 167.
2 Asy-Syafi’i, Al-Umm, him. 273.



54

kepada publik. Adapun barang berupa hewan atau benda bergerak lain yang
membutuhkan biaya pemeliharaan, mazhab Syafi’i membolehkan penemu
mengambil manfaat secara wajar, seperti menunggangi hewan yang kuat atau
memerah susunya, sebagai kompensasi atas biaya perawatan yang dikeluarkan.
Meski demikian, pemanfaatan tersebut dibatasi agar tidak berlebihan, karena
penemu tetap memikul tanggung jawab penuh apabila terjadi kerusakan atau
penurunan nilai akibat penggunaan yang melampaui batas kewajaran.?

Tahapan paling penting setelah seseorang mengambil barang temuan
adalah melakukan pengumuman (i‘/an), yang menjadi inti dari prosedur
pengelolaan lugathah. Penemu diwajibkan menyampaikan informasi mengenai
ciri-ciri umum barang tersebut tanpa menyebutkan detail yang terlalu spesifik,
agar tidak membuka peluang bagi klaim palsu dari pihak yang tidak berhak.
Pengumuman ini idealnya dilakukan di tempat-tempat yang mudah diakses
masyarakat, seperti area publik dan mesjid, sehingga peluang bertemunya barang
dengan pemilik aslinya semakin besar.

Dalam mazhab Syafi’i, durasi pengumuman tidak diseragamkan,
melainkan disesuaikan dengan jenis barang temuan. Untuk barang tidak bergerak
atau yang relatif stabil nilainya, seperti uang dan emas, pengumuman wajib
dilakukan selama satu tahun penuh sebagai bentuk kehati-hatian maksimal.
Sementara itu, untuk hewan atau barang bergerak lain yang membutuhkan
perawatan dan biaya, masa pengumuman cukup dilakukan dalam waktu yang

wajar, yaitu beberapa saat atau dalam hitungan hari hingga minggu, selama

2> An-Nawawi, Raudhatu at-Thalibin, jilid 5 (Al-Maktab al-Islami, 1985), him. 326.



55

dianggap cukup untuk memudahkan pemilik menemukan dan menuntut kembali
barangnya.®

Apabila pemilik asli datang dan mampu menunjukkan bukti kepemilikan
yang meyakinkan misalnya dengan menyebutkan tanda atau ciri khusus yang
hanya diketahui oleh pemilik maka barang temuan tersebut wajib dikembalikan
tanpa syarat, meskipun telah berlalu waktu yang sangat lama sejak barang itu
ditemukan. Kewajiban pengembalian ini tetap berlaku selama identitas
kepemilikan dapat dibuktikan secara kuat dan jelas.”’

Namun, apabila masa pengumuman yang telah ditentukan telah berlalu
dan tidak ada pihak yang datang menuntut barang tersebut, maka kedudukan
hukumnya mengalami perubahan. Dalam pendapat yang paling kuat (azhhar) di
kalangan ulama Mazhab Syafi’i, barang temuan tersebut dapat beralih menjadi
milik penemu secara penuh, dengan ketentuan bahwa ia termasuk orang yang
berkecukupan dan bukan dari golongan fakir. Di sisi lain, terdapat pendapat
berbeda yang menegaskan bahwa barang tersebut seharusnya diserahkan kepada
Baitul Mal agar dimanfaatkan untuk kepentingan dan kemaslahatan umum.

Mazhab Syafi’i memberikan ketentuan khusus terhadap barang temuan
yang ditemukan di wilayah Tanah Haram (Mekah), yang kedudukannya berbeda
dengan tempat lainnya. Barang temuan di kawasan suci ini pada dasarnya tidak
diperbolehkan untuk diambil, kecuali semata-mata dengan niat menjaga dan
mengumumkannya agar dapat dikembalikan kepada pemiliknya. Pengambilan pun

dibatasi hanya untuk kepentingan pengumuman, bukan untuk dimanfaatkan atau

26 An-Nawawi, Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab, him. 175-176.
2T An-Nawawi, Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab, him.180.



56

dikuasai. Apabila setelah dilakukan pengumuman pemilik asli tetap tidak
ditemukan, maka barang tersebut tidak boleh menjadi milik penemu. Statusnya
tidak beralih kepada pengambil, melainkan wajib disalurkan sebagai sedekah
kepada fakir miskin yang berada di Tanah Haram. Ketentuan ini menegaskan
kehormatan dan kekhususan wilayah Mekah sebagai tanah suci, sekaligus
memperkuat prinsip kehati-hatian dalam menjaga harta di tempat yang dimuliakan
tersebut.?®

Mazhab Syafi’i menempatkan perlindungan harta sebagai prinsip utama,
sekaligus membuka jalan yang seluas-luasnya agar pemilik asli dapat menemukan
kembali barangnya melalui sistem pengumuman yang disesuaikan dengan
karakter masing-masing barang. Mekanisme ini dirancang agar tetap proporsional,
tidak memberatkan penemu, namun tetap adil bagi pemilik. Apabila setelah
seluruh prosedur dilalui tidak ada pihak yang menuntut kepemilikan, mazhab ini
cenderung memberikan status kepemilikan kepada penemu sebagai bentuk
penghargaan atas usaha dan tanggung jawabnya dalam menjaga barang tersebut.
Pola ini berbeda dengan pendekatan mazhab Hanafi yang lebih menekankan
penyaluran barang ke bentuk sedekah. Secara keseluruhan, pendekatan mazhab
Syafi’i memperlihatkan upaya menyeimbangkan antara perlindungan hak individu
dan pertimbangan praktis atas jerih payah penyelamatan harta dari kerusakan atau
kehilangan.

Mazhab Syafi’i yang didirikan oleh Imam Muhammad bin Idris asy-Syafi'i

(w. 204 H/820 M) menempati posisi unik dalam perkembangan fikih Islam,

28 Asy-Syirbini, Mughni al-Muhtaj, jilid 2 (Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah, 1994), hlm. 400-
401.



S7

terutama dalam perumusan metodologi ushul fikih yang sistematis. Pendekatan
mazhab ini terhadap masalah barang temuan (lugathah) mencerminkan
karakteristik metodologisnya yang menyeimbangkan antara penguatan dalil nagli
(Al-Qur’an dan sunnah) dengan pertimbangan rasional (ra’yu) yang terstruktur.
Konsep shadagah barang temuan dalam perspektif Syafi’i harus dipahami dalam
kerangka besar teori kepemilikan (milkiyyah) dan konsep ihya’ al-mawat
(menghidupkan tanah mati) yang menjadi ciri khas mazhab ini.*®

Secara historis, perkembangan doktrin lugathah dalam mazhab Syafi’i
tidak terlepas dari konteks geografis dan sosial tempat penyebaran awal mazhab
ini. Berbeda dengan Hanafi yang berkembang di Irak dengan karakteristik
masyarakat urban perdagangan, Syafi’i berkembang di Mesir dengan karakteristik
masyarakat agraris yang lebih stabil. Perbedaan konteks sosio-geografis ini
memengaruhi cara pandang mazhab terhadap masalah harta temuan dan
mekanisme pengelolaannya.®

Dalam mazhab Syafi’i, hukum mengambil barang temuan tidak ditetapkan
secara seragam, melainkan sangat bergantung pada kondisi dan lingkungan tempat
barang tersebut ditemukan. Pengambilan barang temuan dipandang sebagai
sunnah mu’akkadah apabila barang berada di lokasi yang rawan rusak, hilang,
atau disalahgunakan, sehingga diperlukan tindakan segera untuk menjaga
keamanannya.

Sebaliknya, jika barang tersebut ditemukan di tempat yang aman, tertata,

dan kecil kemungkinan hilang, maka mengambilnya justru dinilai makruh karena

2% Asy-Syafi’i, Ar-Risalah (Maktabah Dar at-Turats, 1979), him. 23-27.
%0 Muhammad Abu Zahrah, Asy-Syafi’'i: Hayatuhu wa 'Asruhu (Dar al-Fikr al->Arabi,
1996), 156-60.



58

dapat membebani penemu dengan tanggung jawab hukum dan moral yang
sebenarnya tidak mendesak. Perbedaan penetapan hukum ini mencerminkan
kuatnya prinsip kemaslahatan dalam mazhab Syafi’i, di mana manfaat dan potensi
mudarat dari suatu tindakan menjadi dasar utama dalam menentukan status
hukumnya.*!

Mazhab Syafi’i membagi barang temuan (lugathah) ke dalam beberapa
kategori dengan ketentuan yang berbeda-beda sebagai berikut:*

Pertama, barang tahan lama dan berharga. Barang yang bersifat awet dan
memiliki nilai ekonomi, seperti uang, emas, atau perhiasan, wajib diperlakukan
dengan prosedur pengumuman secara penuh. Pengumuman ini dimaksudkan agar
pemilik asli memperoleh kesempatan yang memadai untuk mengenali dan
mengambil kembali barang miliknya sesuai dengan ketentuan yang ditetapkan.

Kedua, barang mudah rusak. Barang yang berpotensi cepat rusak atau
membusuk, seperti makanan segar, dianjurkan untuk segera dijual. Uang hasil
penjualan tersebut kemudian disimpan sebagai pengganti barang hingga proses
pengumuman dilakukan, sehingga nilai barang tetap terjaga dan tidak hilang sia-
sia.

Ketiga, hewan ternak. Untuk barang temuan berupa hewan yang
memerlukan perawatan dan biaya pemeliharaan, mazhab Syafi’i membolehkan

penemu mengambil manfaat secara wajar, seperti memerah susu atau

31 Asy-Syafi’i, Al-Umm, him. 270-271.

%2 Vina Fithriana Wibisono dkk., “CLUQATHAH DALAM PRAKTIK EKONOMI
SANTRI: KAJIAN HUKUM ISLAM TERHADAP JUAL BELI PAKAIAN DI BAZAR OPPM
GONTOR,” JSE: Jurnal Sharia Economica 4, no. 1 (2025), https://doi.org/10.46773/jse.v4il.



59

menggunakan tenaganya. Pemanfaatan ini dipandang sebagai imbalan atas biaya
perawatan, dengan syarat tidak berlebihan dan tidak menimbulkan kerusakan.
Dalam mazhab Syafi’i, sedekah bukan merupakan opsi utama
penyelesaian barang temuan yang tidak diklaim. Setelah masa pengumuman
selesai, status barang berubah menjadi milik pengambil menurut pendapat yang
paling kuat.*®* Namun, terdapat beberapa kondisi dan pengecualian di mana
shadagah menjadi relevan:
a. Jika pengambil adalah orang fakir: barang diserahkan ke Baitul Mal
atau disedekahkan
b. Untuk barang temuan di Tanah Haram: wajib disedekahkan setelah
pengumuman
c. Sebagai bentuk kehati-hatian tambahan: dianjurkan menyedekahkan
sebagian
Selain kepemilikan individu, mazhab Syafi’i juga mengenal opsi Selain
kemungkinan beralihnya barang temuan menjadi milik individu, mazhab Syafi’i
juga membuka ruang penyelesaian melalui penyerahan kepada Baitul Mal sebagali
bentuk pengelolaan oleh otoritas publik. Alternatif ini dinilai lebih tepat terutama
dalam keadaan tertentu, seperti ketika penemu tergolong orang yang
berkecukupan dan tidak memiliki kebutuhan mendesak terhadap barang tersebut,

ketika nilai barang sangat besar sehingga berpotensi menimbulkan persoalan

33 A Syukri Shaleh dan Idil Adha, BARANG TEMUAN (LUQATHAH) YANG TELAH DI
MANFAATKAN DALAM PERSPEKTIF MAZHAB IMAM SYAFI’I, 6 (2025): him. 1635.



60

keadilan, atau ketika kondisi sosial menuntut distribusi harta yang lebih merata
bagi kemaslahatan umum?®”.

Di samping itu, mazhab Syafi’i menetapkan aturan khusus bagi barang
temuan yang berada di wilayah Tanah Haram Makkah. Pengambilan barang di
kawasan suci ini hanya dibenarkan dengan tujuan menjaga dan
mengumumkannya agar dapat dikembalikan kepada pemiliknya, sementara niat
untuk memiliki secara pribadi tidak diperbolehkan. Apabila setelah masa
pengumuman berakhir pemilik asli tetap tidak ditemukan, maka barang tersebut
tidak boleh dimiliki oleh penemu, melainkan wajib disalurkan sebagai sedekah
kepada fakir miskin yang berada di Tanah Haram tersebut.

Pandangan mazhab Syafi’i tentang sedekah atas barang temuan
mencerminkan bangunan fikih yang sistematis dan matang, yang disusun di atas
dasar metodologi hukum yang kuat dan konsisten. Kerangka ini tidak hanya
berorientasi pada teks, tetapi juga memperhatikan praktik penerapan hukum
secara nyata. Sejumlah karakteristik utama dapat dirangkum sebagai berikut:

a. Strukturalisme hukum

Mazhab Syafi’i menampilkan ketertiban prosedural yang ketat dalam
pengelolaan barang temuan, mulai dari pengambilan, pengumuman, hingga
penentuan status akhir barang, sehingga setiap tahap memiliki dasar hukum yang

jelas.

% Shilvi Rahma Adiningtias dan Usep Dedi Rostandi, “Kualitas Hadis tentang Luqathah,”
Gunung Djati Conference Series 4 (2021): him. 746.



61

b. Kepastian hukum

Melalui mekanisme penentuan kepemilikan yang tegas setelah masa
pengumuman berakhir, mazhab ini memberikan kepastian status hukum barang
temuan, baik bagi pemilik asli maupun bagi penemu.

c. Fleksibilitas terbatas

Meskipun berorientasi pada kepastian, mazhab Syafi’i tetap menyediakan
ruang alternatif melalui opsi penyerahan kepada Baitul Mal, khususnya dalam
kondisi tertentu yang menuntut pertimbangan kemaslahatan umum.

d. Kontekstualisasi hukum

Pendekatan Mazhab Syafi’i juga terlihat dari pembedaan perlakuan
terhadap barang temuan berdasarkan jenis dan sifatnya, sehingga penerapan
hukum dapat disesuaikan dengan konteks dan karakteristik barang tersebut.
B. Analisis Perbandingan Pendapat antara Mazhab Hanafi dan Mazhab

Syafi’i Mengenai Menyedekahkan Barang Temuan

Pembahasan mengenai barang temuan (lugathah) merupakan bagian
penting dalam fikih muamalah karena berkaitan langsung dengan perlindungan
harta dan keadilan sosial. Perbedaan pandangan antara mazhab Hanafi dan
mazhab Syafi’i dalam masalah ini menarik untuk dianalisis, karena mencerminkan
variasi pendekatan metodologis dan pertimbangan maslahat dalam hukum Islam.

Mazhab Hanafi merumuskan doktrin lugathah dengan pendekatan yang
sangat berhati-hati (prudensial). Latar belakang sosial masyarakat Irak pada abad
ke-2 Hijriah yang bercirikan kehidupan urban dan aktivitas perdagangan yang

intens sangat memengaruhi corak pemikiran mazhab ini. Dalam konteks tersebut,



62

kasus kehilangan dan penemuan barang menjadi persoalan nyata yang
membutuhkan solusi hukum yang realistis namun tetap menjaga prinsip syariat.

Hukum dasar mengambil barang temuan dalam mazhab Hanafi bersifat
kontekstual. Pengambilan barang dapat bernilai sunnah apabila barang tersebut
berada di tempat yang rawan hilang atau rusak, sehingga diperlukan tindakan
segera untuk menyelamatkannya. Sebaliknya, mengambil barang di lingkungan
yang aman dan terpercaya dinilai makruh karena berpotensi menimbulkan beban
tanggung jawab yang tidak diperlukan. Bahkan, dalam sebagian pandangan
internal mazhab, membiarkan barang berharga di tempat umum bisa dianggap
tercela karena menyia-nyiakan harta seorang muslim.

Ciri khas paling menonjol dari mazhab Hanafi adalah penempatan penemu
sebagai penjamin (damin), bukan sekadar pemegang amanah (amin).
Konsekuensinya, penemu memikul tanggung jawab hukum atas keutuhan barang,
dan berkewajiban mengganti apabila terjadi kerusakan atau kehilangan akibat
kelalaian. Namun, tanggung jawab ini gugur apabila kerusakan terjadi karena
sebab di luar kemampuan manusia (al-afat al-samawiyyah).

Dalam hal status barang setelah masa pengumuman satu tahun, mazhab
Hanafi secara tegas tidak memberikan kepemilikan penuh kepada penemu.
Penemu hanya diberi dua opsi: menyedekahkan barang tersebut kepada fakir
miskin atau terus menyimpannya sebagai amanah hingga pemilik asli datang.
Opsi sedekah sering kali lebih dianjurkan karena dinilai lebih aman secara

spiritual, sosial, dan hukum. Pendekatan ini menunjukkan bahwa mazhab Hanafi



63

sangat menekankan perlindungan hak pemilik dan kehati-hatian dalam pengalihan
kepemilikan.

Mazhab Syafi’i membahas lugathah dengan struktur hukum yang
sistematis dan terperinci. Prinsip utama yang dikedepankan adalah menjaga
keamanan harta dan mempermudah pemilik asli untuk mendapatkannya kembali.
Oleh karena itu, prosedur pengumuman (i /an) menjadi inti pengelolaan barang
temuan dalam mazhab ini.

Hukum mengambil barang temuan dalam mazhab Syafi’i pada dasarnya
adalah sunnah mu’akkadah apabila barang ditemukan di tempat yang rawan
hilang atau rusak. Namun, jika barang berada di tempat yang aman dan
terpelihara, pengambilannya dinilai makruh karena dikhawatirkan memberatkan
penemu dengan tanggung jawab yang tidak mendesak. Prinsip maslahat menjadi
landasan utama dalam penilaian hukum ini.

Mazhab Syafi’i juga mengklasifikasikan barang temuan berdasarkan
jenisnya. Barang yang tahan lama dan bernilai wajib diumumkan dalam jangka
waktu tertentu, sementara barang yang mudah rusak dianjurkan untuk segera
dijual dan hasilnya disimpan. Untuk hewan ternak, penemu diperbolehkan
memanfaatkannya secara wajar sebagai kompensasi biaya pemeliharaan, dengan
tetap bertanggung jawab atas segala kerusakan akibat penggunaan berlebihan.

Berbeda dengan mazhab Hanafi, pendapat yang paling kuat dalam mazhab
Syafi’i menyatakan bahwa setelah masa pengumuman berakhir dan pemilik tidak
muncul, barang tersebut dapat menjadi milik penemu secara penuh, dengan syarat

penemu bukan orang fakir. Meski demikian, mazhab Syafi’i tetap membuka opsi



64

penyerahan kepada Baitul Mal, terutama jika nilai barang besar atau kondisi sosial
menuntut distribusi yang lebih adil. Adapun barang temuan di Tanah Haram
Mekah memiliki ketentuan khusus, yakni tidak boleh dimiliki dan wajib
disedekahkan setelah pengumuman.

Perbedaan pandangan antara mazhab Hanafi dan mazhab Syafi’i dalam
persoalan lugathah menunjukkan dua corak penalaran fikih yang sama-sama
berorientasi pada perlindungan harta, tetapi menempuh jalur yang berbeda.
Mazhab Hanafi menitikberatkan aspek kehati-hatian hukum (prudensialisme)
dengan cara memperketat kemungkinan berpindahnya kepemilikan barang
temuan. Penolakan terhadap kepemilikan penuh oleh penemu setelah masa
pengumuman mencerminkan kekhawatiran mazhab ini terhadap potensi
pelanggaran hak pemilik asli dan risiko syubhat dalam pemanfaatan harta orang
lain.

Penempatan penemu sebagai penjamin (damin) dalam mazhab Hanafi
mempertegas orientasi tanggung jawab individu. Konsekuensi hukum berupa
kewajiban mengganti kerugian jika terjadi kelalaian menunjukkan bahwa
pengambilan barang temuan bukanlah hak bebas, melainkan amanah berat yang
dibatasi oleh prinsip kehati-hatian. Pilihan sedekah sebagai rekomendasi utama
setelah masa pengumuman juga mencerminkan orientasi sosial dan spiritual
mazhab ini, di mana kemaslahatan kolektif dan kebersihan harta lebih diutamakan
daripada kepentingan individu penemu.

Sebaliknya, mazhab Syafi’i memperlihatkan pendekatan yang lebih

struktural dan sistematis. Penekanan pada prosedur pengumuman yang jelas dan



65

terukur bertujuan menciptakan kepastian hukum bagi semua pihak. Dengan
memberikan status kepemilikan kepada penemu setelah prosedur terpenuhi,
mazhab  Syafi’i  berupaya menghindari ketidakpastian hukum yang
berkepanjangan dan memberikan penghargaan terhadap usaha penemu dalam
menjaga barang tersebut. Pendekatan ini menunjukkan orientasi pada efisiensi
hukum tanpa mengabaikan prinsip perlindungan hak pemilik.

Klasifikasi barang temuan berdasarkan sifat dan daya tahannya dalam
mazhab Syafi’i juga memperlihatkan kemampuan adaptasi hukum terhadap
realitas praktis. Perlakuan berbeda terhadap barang tahan lama, barang mudah
rusak, dan hewan ternak menunjukkan bahwa hukum tidak diterapkan secara
seragam, melainkan kontekstual. Opsi penyerahan ke Baitul Mal dan kewajiban
sedekah untuk barang temuan di Tanah Haram menjadi bukti bahwa fleksibilitas
tetap dijaga dalam batas yang terkendali.

Jika dibandingkan, mazhab Hanafi lebih menekankan dimensi etis dan
preventif, sementara mazhab Syafi’i lebih menonjolkan dimensi kepastian dan
keteraturan hukum. Perbedaan ini tidak bersifat kontradiktif, melainkan
komplementer. Dalam konteks masyarakat dengan tingkat keamanan rendah dan
potensi sengketa tinggi, pendekatan Hanafi cenderung lebih protektif. Sebaliknya,
dalam sistem sosial yang tertata dan memiliki mekanisme hukum yang jelas,
pendekatan Syafi’i dapat memberikan kepastian dan efisiensi yang lebih besar.

Dari analisis komparatif ini dapat disimpulkan bahwa mazhab Hanafi dan
mazhab Syafi’i sama-sama berangkat dari prinsip perlindungan harta, namun

berbeda dalam strategi pencapaiannya. Mazhab Hanafi menekankan kehati-hatian,



66

tanggung jawab penemu, dan preferensi sedekah sebagai jalan aman dari sisi
hukum dan moral. Sementara itu, mazhab Syafi’i menekankan Kketeraturan
prosedur, kepastian hukum, dan pengakuan kepemilikan setelah syarat-syarat
terpenuhi.

Kedua pandangan ini tidak bersifat saling menegasikan, melainkan saling
melengkapi. Dalam konteks masyarakat modern, pemilihan pendapat dapat
disesuaikan dengan kondisi sosial, tingkat keamanan, dan sistem hukum yang
berlaku, tanpa keluar dari kerangka besar magasid al-syari‘ah, khususnya dalam
menjaga harta dan keadilan sosial.

Tabel 4.1 Matriks Perbandingan Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafii tentang
Barang Temuan

No. Aspek yang Mazhab Hanafi

Dibandingkan

Mazhab Syafi’i

1 Hukum memungut | Sifatnya  kontekstual, | Bisa sunnah mu’akkadah
barang temuan sunnah jika barang | apabila barang berada di
berada di tempat yang | tempat yang rawan hilang

tidak aman dan | atau rusak, dan makruh

berpotensi hilang, serta
makruh apabila berada

apabila ditemukan di
lingkungan yang aman

di  lingkungan yang | serta kecil kemungkinan
aman dan terpercaya disalahgunakan

2 Status kepemilikan | Tidak pernah | Penemu barang temuan
memperoleh hak | pada awalnya
kepemilikan penuh atas | berkedudukan  sebagai
barang tersebut, | pemegang amanah
melainkan hanya | (amin), namun setelah

berkedudukan sebagai
penjamin (damin) dan

masa pengumuman yang
ditentukan berlalu tanpa

pemegang amanah | klaim pemilik, barang
yang wajib menjaga | tersebut dapat beralih
hak pemilik asli menjadi  milik penemu
secara penuh menurut
pendapat yang paling
kuat (azhhar)
3 Hukum Membolehkan bahkan | Tidak menjadikan
menyedekahkan menganjurkan sedekah sebagai  opsi
barang temuan penyedekahan barang | utama, tetapi mewajibkan




67

No.

Aspek yang
Dibandingkan

Mazhab Hanafi

Mazhab Syafi’i

temuan setelah masa
pengumuman satu
tahun berlalu, dengan
ketentuan sedekah
dilakukan atas nama
pemilik  asli dan
diberikan kepada pihak
yang berhak

atau  menganjurkannya
dalam kondisi tertentu,
seperti apabila penemu
tergolong fakir, barang
ditemukan di  Tanah
Haram, atau sebagai
langkah kehati-hatian
tambahan

Argumentasi
hukum

Didasarkan pada
prinsip  kehati-hatian
(ihtiyahth),

perlindungan hak milik

(hifzh al-mal),
penetapan  tanggung
jawab penjaminan
(daman), serta

pertimbangan
kemaslahatan sosial
untuk mencegah
penguasaan harta yang
bukan haknya

Perlindungan harta (hifzh
al-mal), kepastian hukum
melalui prosedur
pengumuman yang
sistematis, keseimbangan

antara amanah dan hak
kepemilikan, serta
pertimbangan

kemaslahatan yang
proporsional antara

pemilik asli dan penemu




