


HUKUM ISLAM DI INDONESIA





 
 
 

LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM 
 

 

 

 

 

 

Syaifuddin 

  

MODERNISASI 
Era Revolusi (1945-1949) di Daerah 

Banjar 
(Gagasan M o d er n is a s i  L em b a g a  P e n d id i k a n  I s l a m  M o d e l  

“SMIP-1946”) 

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I.
Fajrul Ilmi, M.Sy.

Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

HUKUM ISLAM DI INDONESIA



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Penulis:
Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I.
Fajrul Ilmi, M.Sy.
Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Editor:
Muhammad Fahmi Nurani

Cet. 1: Oktober 2025
15,5 x 23 cm; viii + 141 halaman

Diterbitkan oleh:
Antasari Press
Jl. Jenderal Ahmad Yani KM 4,5 Banjarmasin 70235 Kalimantan Selatan 
Telp. (0511) 3252829, Fax (0511) 3254344, Website: http://uin-antasari.ac.id 
Email: lp2m@uin-antasari.ac.id

© Hak cipta dilindungi undang-undang
All right reserved

Desain Cover & Layout : 
.

ISBN: 978-634-7279-09-5 



v

KATA PENGANTAR

Puji syukur ke hadirat Allah Swt. yang telah memberikan 
kekuatan dan kesempatan sehingga buku dengan 
judul Hukum Islam di Indonesia ini dapat disusun dan 

diselesaikan. Shalawat serta salam juga semoga selalu tercurah 
kepada baginda Nabi Besar Muhammad Saw., para keluarga, 
sahabat, serta pengikut beliau hingga hari kiamat.

Buku ini disusun sebagai referensi akademik yang 
membahas secara komprehensif, sistematis, dan kontekstual 
dinamika hukum Islam dalam sistem hukum nasional 
Indonesia. Buku ini membahas secara terstruktur berbagai 
aspek penting dalam kajian hukum Islam di Indonesia. Diawali 
dengan telaah teori masuknya Islam ke Indonesia, buku 
ini mengulas konsep dasar syariat, fikih, dan hukum Islam 
sebagai fondasi pemahaman normatif. Selanjutnya, pembaca 
diajak menelusuri hubungan antara agama dan negara, serta 
berbagai teori tentang penerapan hukum Islam dalam sistem 
hukum nasional. Topik-topik khusus seperti keberadaan 
Qanun di Aceh, perda syariah di berbagai daerah, serta peran 
penting Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan Kompilasi Hukum 
Ekonomi Syariah (KHES) juga dibahas sebagai bentuk konkret 
institusionalisasi hukum Islam. Tidak kalah penting, buku 
ini menyajikan pembahasan tentang peran fatwa-fatwa MUI 
dan lembaga keagamaan lain dalam merespons persoalan 
kontemporer. Bagian akhir buku ini difokuskan pada legislasi 
hukum Islam di bidang ekonomi syariah, hukum perkawinan, 



vi

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

dan jaminan produk halal, tiga ranah utama yang menunjukkan 
sejauh mana hukum Islam tidak hanya hidup dalam teks, tetapi 
juga dalam praktik kebijakan dan pelayanan publik. 

Harapannya, buku ini tidak hanya menjadi referensi 
akademik bagi mahasiswa, dosen, dan peneliti, tetapi juga 
menjadi jembatan pemahaman antara hukum Islam dan sistem 
hukum nasional, antara nilai-nilai agama dan kebutuhan 
hidup bernegara. Kritik, masukan, dan koreksi sangat penulis 
harapkan demi penyempurnaan edisi berikutnya. Semoga 
buku ini bermanfaat dan menjadi kontribusi kecil dalam 
membangun khazanah keilmuan hukum Islam di Indonesia 
yang inklusif, dinamis, dan berorientasi pada keadilan sosial.

Terakhir, tidak lupa kami ucapkan terima kasih yang 
sebesar-besarnya kepada Antasari Press serta Lembaga 
Penelitian dan Pengabdiam Masyarakat (LP2M) UIN Antasari 
Banjarmasin yang sudah memfasilitasi penerbitan buku ini.

	 Banjarmasin, Oktober 2025

	 Penulis



vii

DAFTAR ISI

KATA PENGANTAR...................................................................... v
DAFTAR ISI...................................................................................vii

BAB I	 SEJARAH MASUKNYA ISLAM KE 
	 INDONESIA.................................................................1

A.	 Pendahuluan..........................................................1
B.	 Awal Mula Masuknya Islam ke Indonesia........2
C.	 Teori Masuknya Islam ke Indonesia...................3

1.	 Teori Gujarat....................................................3
2.	 Teori Mekah.....................................................5
3.	 Teori Persia......................................................6

D.	 Metode Masuknya Islam ke Indonesia..............8

BAB II	 KONSEP SYARIAT, FIKIH, DAN HUKUM 
ISLAM..........................................................................13
A.	 Pendahuluan........................................................13
B.	 Syariat....................................................................14
C.	 Fikih.......................................................................18
D.	 Hukum Islam.......................................................24

BAB III	 RELASI AGAMA DAN NEGARA DI 
INDONESIA...............................................................29
A.	 Pendahuluan........................................................29
B.	 Relasi Agama dan Negara dalam 
	 Paradigma Integratif...........................................30
C.	 Relasi Agama dan Negara dalam 
	 Paradigma Simbiotik...........................................36
D.	 Relasi Agama dan Negara dalam 
	 Paradigma Sekularistik.......................................41



viii

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

BAB IV	 TEORI BERLAKUNYA HUKUM ISLAM DI 
	 INDONESIA...............................................................47

A.	 Pendahuluan........................................................47
B.	 Teori Receptie in Complexu...............................49
C.	 Teori Receptie.......................................................53
D.	 Teori Exit...............................................................61
E.	 Teori Recptie in Contrario..................................67
F.	 Teori Eksistensi....................................................70

BAB V	 QANUN ACEH DAN PERDA SYARIAH.............73
A.	 Pendahuluan........................................................73
B.	 Qanun Aceh..........................................................74
C.	 Perda Syariah.......................................................85

BAB VI	 KHI DAN KHES DI INDONESIA.........................92
A.	 Pendahuluan........................................................92
B.	 Kompilasi Hukum Islam....................................93
C.	 Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah...............98

BAB VII	 FATWA DI INDONESIA........................................103
A.	 Pendahuluan......................................................103
B.	 Definisi Fatwa....................................................104
C.	 Kedudukan Fatwa DSN-MUI dalam 
	 Hukum di Indonesia.........................................105

BAB VIII	 LEGISLASI HUKUM ISLAM DI 
	 INDONESIA.............................................................112

A.	 Pendahuluan......................................................112
B.	 Legislasi Hukum Islam di Bidang Ekonomi.114
C.	 Legislasi Hukum Islam di Bidang 
	 Perkawinan.........................................................121
D.	 Legislasi Hukum Islam di Bidang Jaminan 

Produk Halal......................................................129

DAFTAR PUSTAKA...................................................................133

TENTANG PENULIS.................................................................139



1

BAB I
SEJARAH MASUKNYA ISLAM 

KE INDONESIA

A.	 Pendahuluan

Masuknya Islam ke Indonesia merupakan salah satu fase 
penting dalam pembentukan identitas keislaman dan corak 
hukum Islam di wilayah ini. Berbeda dengan proses penyebaran 
Islam di beberapa wilayah lain yang identik dengan ekspansi 
militer, Islam di Nusantara tersebar melalui jalur damai, 
seperti aktivitas perdagangan, hubungan perkawinan, dakwah 
kultural, serta media seni dan sastra. Pendekatan yang non-
konfrontatif ini memengaruhi pola penerimaan masyarakat 
lokal terhadap ajaran Islam dan memungkinkan terjadinya 
akulturasi dengan budaya setempat.  

Sejumlah teori mengenai awal kedatangan Islam ke 
Indonesia telah dikemukakan oleh para sejarawan. Beberapa 
teori menyebutkan pengaruh Gujarat dan India sebagai pintu 
masuk utama, sementara teori lain menunjuk pada peran 
langsung para pedagang Arab dan Persia. Masing-masing teori 
ini didasarkan pada temuan historis, bukti arkeologis, dan 
dokumen-dokumen perjalanan.  

Proses penyebaran Islam di Indonesia tidak hanya 
menandai pergeseran keagamaan, tetapi juga membawa 
perubahan dalam sistem sosial dan hukum. Ajaran Islam yang 
awalnya bersifat normatif-teologis kemudian berkembang 
menjadi struktur hukum melalui praktik fikih lokal, peran 



2

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

ulama, serta lembaga-lembaga keislaman yang tumbuh dalam 
masyarakat. Pemahaman terhadap fase historis ini menjadi 
penting sebagai dasar analisis atas perkembangan hukum 
Islam di Indonesia dalam konteks kontemporer.

B.	 Awal Mula Masuknya Islam ke Indonesia

Sejarah hukum Islam di Indonesia memiliki akar yang 
mendalam dan telah berkembang jauh sebelum kedatangan 
kekuatan kolonial. Sebelum masuknya Belanda ke Nusantara 
melalui organisasi dagangnya, Vereenigde Oostindische 
Compagnie (VOC), berbagai kerajaan Islam yang tersebar di 
wilayah kepulauan ini telah menerapkan sistem hukum yang 
berbasis pada ajaran Islam. Dalam struktur pemerintahannya, 
nilai-nilai syariat tidak hanya menjadi pedoman spiritual, tetapi 
juga dijadikan dasar dalam penyelenggaraan pemerintahan 
dan pengambilan keputusan hukum. Ini menunjukkan bahwa 
hukum Islam telah memainkan peran penting dalam membentuk 
tatanan sosial dan politik lokal, bahkan sebelum pengaruh Barat 
mulai mengintervensi sistem hukum yang berlaku.1

Penerimaan hukum Islam oleh masyarakat lokal tidak 
terjadi secara tiba-tiba, melainkan melalui proses sosial dan 
budaya yang panjang dan bertahap. Salah satu pintu masuk 
utamanya adalah aktivitas perdagangan yang dilakukan 
oleh para pedagang Arab di wilayah Nusantara. Interaksi 
yang terjalin antara para pedagang Muslim dan penduduk 
setempat bukan hanya bersifat ekonomi, tetapi juga sosial dan 
kultural. Selain menjalin hubungan dagang, para pedagang 
Arab kerap melakukan pendekatan kultural, termasuk melalui 
pernikahan dengan penduduk lokal. Dalam setiap transaksi, 

1Roeslan Abdul Ghani, Sejarah Perkembangan Hukum Islam Di Indonesia 
(Jakarta: Antar Kota, 1983), 19.



3

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

baik yang bersifat komersial maupun dalam pembentukan 
ikatan keluarga, mereka memperkenalkan dan menerapkan 
nilai-nilai Islam secara konsisten. Nilai-nilai tersebut lambat 
laun mulai dikenal, dipahami, dan diterima oleh masyarakat 
lokal. Sikap etis para pedagang, kejujuran dalam transaksi, 
serta tanggung jawab dalam membina keluarga memberi 
pengaruh positif dan membangun kepercayaan. Seiring waktu, 
proses komunikasi intensif dan hubungan yang terus terjalin 
ini menghasilkan integrasi sosial yang lebih kuat. Terbentuklah 
komunitas-komunitas keluarga baru yang menjadikan nilai-
nilai Islam sebagai pedoman hidup. Dari sinilah kemudian 
muncul penerimaan terhadap Islam tidak hanya sebagai 
agama, tetapi juga sebagai sistem nilai dan hukum yang mulai 
diinternalisasi dalam kehidupan masyarakat. Fenomena ini 
menandai dimulainya penerapan hukum Islam secara sosial, 
yang berkembang seiring dengan meningkatnya peran dan 
pengaruh Islam dalam struktur kehidupan masyarakat lokal.

Perkawinan antara pedagang Arab dan masyarakat lokal 
yang dilandasi ajaran Islam turut memperluas pengaruh 
hukum Islam di Indonesia. Melalui institusi keluarga, nilai-nilai 
hukum Islam mulai dipraktikkan dan diterima secara alami 
oleh masyarakat. Penyebaran ini kemudian dilanjutkan oleh 
para ulama yang memperluas dakwah hingga ke lingkungan 
kerajaan. Perlahan, hukum Islam mulai diterapkan dalam 
sistem hukum kerajaan tanpa memicu konflik budaya atau 
sosial. Kehadiran Islam di Indonesia terbukti tidak melalui 
penaklukan atau kekerasan, melainkan lewat proses damai dan 
penghormatan terhadap tradisi lokal. Inilah yang membuat 
hukum Islam diterima dengan terbuka, tanpa menghilangkan 
budaya yang telah lebih dulu mengakar.2

2Ashabul Fadhli et al., Hukum Islam Di Indonesia (Malang: Madza 



2

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Eksistensi hukum Islam semakin menguat ketika para 
raja di berbagai wilayah Nusantara memberikan dukungan 
langsung dengan menjadikannya sebagai bagian dari sistem 
hukum kerajaan. Dalam konteks ini, para ulama memiliki 
peran penting. Mereka tidak hanya menjadi penasihat spiritual, 
tetapi juga berperan aktif dalam merespons persoalan-
persoalan hukum yang muncul di masyarakat. Hukum Islam 
mulai diberlakukan untuk menyelesaikan berbagai jenis 
sengketa, terutama yang berkaitan dengan masalah-masalah 
sosial keagamaan. Meskipun hukum Islam memiliki aturan 
yang sistematis dalam menyelesaikan perkara, para ulama 
tetap mempertimbangkan konteks sosial budaya yang sudah 
lebih dulu hidup, terutama keberadaan hukum adat. Mereka 
tidak memaksakan penerapan syariat secara kaku, melainkan 
mengintegrasikannya secara bijak dengan norma-norma 
lokal yang telah lama dianut. Hal ini menunjukkan bahwa 
penyebaran hukum Islam berlangsung secara bertahap, 
adaptif, dan harmonis dengan tradisi yang ada. Kombinasi 
antara hukum Islam dan hukum adat ini memperkaya sistem 
peradilan kerajaan, yang tetap mempertahankan corak lokal 
namun diberi nuansa Islam yang kuat. Ulama tidak hanya 
dihormati sebagai pemuka agama, tetapi juga dipercaya 
untuk menjalankan fungsi sosial sebagai penghulu. Dalam 
kapasitas ini, mereka menangani urusan-urusan perdata 
seperti perkawinan, waris, dan persoalan keluarga lainnya, 
yang biasanya diselesaikan melalui forum keagamaan seperti 
masjid. Peran ganda ini menjadikan ulama sebagai figur sentral 
dalam kehidupan masyarakat sekaligus sebagai penghubung 
antara norma agama dan sistem hukum kerajaan.3

Media, 2022), 2–4.
3Mohammad Daud Ali, Hukum Islam Dan Peradilan Agama (Jakarta: PT. 



3

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

C.	 Teori Masuknya Islam ke Indonesia

Para sejarawan memiliki beragam pandangan mengenai 
waktu awal masuknya Islam ke Indonesia. Perbedaan ini 
muncul karena keterbatasan bukti sejarah yang pasti serta 
variasi interpretasi terhadap sumber-sumber yang tersedia. 
Sebagian ahli berpendapat bahwa Islam telah hadir di Nusantara 
sejak abad ke-7 Masehi, yang bertepatan dengan abad pertama 
Hijriah. Pandangan ini biasanya didasarkan pada jejak awal 
hubungan dagang antara pedagang Arab dengan masyarakat 
pesisir Indonesia.  Namun, pandangan lain menyatakan bahwa 
Islam baru mulai masuk dan berpengaruh secara signifikan 
pada abad ke-13 Masehi, atau sekitar abad ke-7 Hijriah, seiring 
dengan munculnya kerajaan-kerajaan Islam di wilayah pesisir 
utara Jawa dan Sumatra. Selain itu, masih ada sejarawan yang 
mengajukan pendapat berbeda dengan kedua teori tersebut, 
baik dari segi kronologi maupun wilayah awal penyebaran 
Islam.  Untuk memberikan gambaran yang lebih utuh, berikut 
akan diuraikan beberapa pendapat utama mengenai waktu dan 
jalur masuknya Islam ke Indonesia, berdasarkan hasil kajian 
para sejarawan dari berbagai perspektif.

1.	 Teori Gujarat
Teori Gujarat menyatakan bahwa Islam masuk ke 

Indonesia sekitar abad ke-13 Masehi melalui para dai dan 
pedagang Muslim yang berasal dari wilayah Gujarat, India. 
Teori ini menempatkan anak benua India sebagai titik awal 
penyebaran Islam ke Nusantara, bukan wilayah Arab atau 
Persia sebagaimana yang diyakini oleh sebagian teori lain.  

Salah satu tokoh utama yang mengemukakan teori ini adalah 
Pijnappel, seorang orientalis yang mendalami kajian Melayu di 

Raja Grafindo, 1984), 6.



4

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Universitas Leiden. Ia berpendapat bahwa penyebaran Islam 
di Indonesia memiliki keterkaitan erat dengan mazhab Syafi’i, 
yang menurutnya dibawa oleh pendakwah asal Gujarat dan 
wilayah pesisir Malabar, India Selatan. Untuk mendukung 
argumennya, Pijnappel mengajukan beberapa bukti. Pertama, 
minimnya catatan sejarah yang secara jelas menunjukkan 
keterlibatan bangsa Arab dalam proses penyebaran Islam di 
Indonesia pada masa awal. Kedua, hubungan dagang antara 
Indonesia dan kawasan India diketahui telah berlangsung 
lama dan intensif, terutama melalui jalur perdagangan laut 
yang menghubungkan Indonesia, Cambay (Gujarat), Timur 
Tengah, hingga Eropa. Ketiga, temuan batu nisan Sultan Malik 
Al-Saleh dari Kerajaan Samudera Pasai yang berasal dari tahun 
1297, yang memiliki ornamen dan bentuk khas Gujarat, juga 
dijadikan bukti arkeologis yang memperkuat teori ini.

Teori Gujarat mendapat dukungan dari sejumlah sarjana 
terkemuka, seperti Snouck Hurgronje, W.F. Stutterheim, dan 
Bernard H.M. Vlekke. Mereka menyoroti posisi strategis dan 
kekuatan politik Kerajaan Samudera Pasai pada abad ke-13 
sebagai indikasi penting dalam penyebaran Islam di wilayah 
Nusantara. Menurut mereka, kemunculan kerajaan Islam 
pertama ini bertepatan dengan masuknya pengaruh Islam dari 
wilayah India, khususnya Gujarat. Dukungan terhadap teori ini 
juga diperkuat oleh kesaksian pelancong terkenal asal Venesia, 
Marco Polo. Dalam catatannya saat singgah di Peureulak pada 
tahun 1292, ia menyebutkan keberadaan komunitas pedagang 
Muslim asal India yang telah lama bermukim di sana. Ia juga 
mencatat bahwa sebagian masyarakat lokal sudah memeluk 
Islam, menunjukkan bahwa agama ini telah mengakar 
dan berkembang secara damai melalui interaksi sosial dan 
perdagangan. Keterangan ini dianggap sebagai bukti historis 



5

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

tambahan bahwa India, khususnya wilayah Gujarat, memiliki 
peran penting sebagai jalur dan agen utama dalam proses awal 
Islamisasi di Indonesia.4

2.	 Teori Mekah
Teori Makkah menyatakan bahwa Islam masuk ke Indonesia 

lebih awal, yakni pada abad ke-7 Masehi, melalui peran para 
pedagang Arab, khususnya yang berasal dari kawasan Timur 
Tengah seperti Mesir. Tokoh yang mendukung teori ini salah 
satunya adalah Hamka, yang menilai bahwa pengaruh Islam 
dari Arab telah menjangkau wilayah Nusantara jauh sebelum 
abad ke-13. Menurut teori ini, para saudagar Arab sudah 
menguasai jalur perdagangan antara Timur dan Barat sejak 
abad ke-7 hingga ke-8, dan aktivitas dagang tersebut menjadi 
media penting dalam penyebaran ajaran Islam ke berbagai 
wilayah, termasuk Indonesia. Teori ini muncul sebagai 
tanggapan terhadap Teori Gujarat, yang dianggap terlalu 
mengabaikan peran bangsa Arab dalam proses awal Islamisasi 
di Nusantara. Bukti yang diajukan untuk mendukung Teori 
Makkah antara lain adalah temuan pemukiman Muslim Arab 
di wilayah pesisir Sumatera pada abad ke-7. Di kawasan 
tersebut, para pedagang Arab diketahui menjalin hubungan 
erat dengan masyarakat lokal, termasuk melalui pernikahan 
yang kemudian membentuk komunitas Muslim awal.  Selain 
berdagang, para saudagar Arab juga secara aktif menyebarkan 
ajaran Islam, baik melalui interaksi sosial maupun pendekatan 
kultural. Peran mereka tidak hanya bersifat ekonomi, tetapi 
juga berdampak religius dan sosial dalam membentuk embrio 
masyarakat Muslim di Indonesia sejak periode yang sangat 

4Fadhli et al., Hukum Islam Di Indonesia, 5–6.



6

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

awal.5

Dasar utama yang mendukung Teori Makkah dapat 
dilihat dari beberapa temuan dan indikator historis. Pertama, 
terdapat bukti arkeologis berupa pemukiman komunitas Arab 
Muslim di wilayah pantai barat Sumatera yang diperkirakan 
sudah ada sejak abad ke-7 Masehi. Temuan ini menunjukkan 
bahwa interaksi antara pendatang Arab dan masyarakat lokal 
terjadi lebih awal daripada yang diasumsikan oleh teori lain. 
Kedua, dari segi mazhab fikih yang dianut, Kerajaan Samudera 
Pasai diduga kuat menganut mazhab Syafi’i, mazhab yang 
berkembang di kawasan Makkah dan Mesir. Hal ini berbeda 
dengan India yang lebih banyak menganut mazhab Hanafi. 
Afiliasi mazhab ini memperkuat dugaan bahwa pengaruh 
keislaman di Indonesia lebih dekat dengan kawasan Timur 
Tengah daripada India. Ketiga, penggunaan gelar “Al-Malik” 
oleh raja-raja di Samudera Pasai juga menjadi indikator 
penting. Gelar tersebut umum digunakan oleh para penguasa 
di wilayah Mesir, dan menunjukkan adanya pengaruh budaya 
serta politik dari dunia Islam Arab, khususnya dari kawasan 
Makkah dan sekitarnya.6

3.	 Teori Persia
Teori Persia menyatakan bahwa Islam masuk ke Indonesia 

pada sekitar abad ke-13 Masehi melalui pengaruh bangsa 
Persia, atau yang sekarang dikenal sebagai Iran. Teori ini 
muncul sebagai alternatif terhadap teori Makkah dan Gujarat 
yang menganggap bahwa proses Islamisasi di Nusantara 
sepenuhnya berasal dari Arab atau India. Para pendukung 
teori ini berargumen bahwa jika ditinjau dari sejumlah 

5Ali, Hukum Islam Dan Peradilan Agama, 7.
6Fadhli et al., Hukum Islam Di Indonesia, 6–7.



7

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

aspek budaya dan praktik keagamaan di Indonesia, terdapat 
kemiripan yang kuat dengan tradisi Persia, yang menjadikan 
teori ini dianggap lebih relevan. Salah satu landasan utama 
dari teori ini adalah eksistensi praktik peringatan Asyura 
yang berlangsung di beberapa wilayah Indonesia, terutama 
di Pariaman, Sumatera Barat. Tradisi “Tabuik” yang digelar 
setiap tanggal 10 Muharram untuk mengenang wafatnya cucu 
Nabi Muhammad SAW, Hasan dan Husain, dianggap sebagai 
warisan budaya Syiah dari Persia. Tidak hanya di Sumatera, 
tradisi serupa juga ditemukan dalam bentuk pembuatan bubur 
Syuro oleh masyarakat Jawa pada hari yang sama. Selain 
itu, pengaruh ajaran tasawuf atau sufisme dari Persia juga 
terlihat dalam pemikiran tokoh lokal seperti Syekh Siti Jenar, 
yang memiliki kemiripan dengan ajaran mistik Al-Hallaj dari 
Iran. Hal ini menunjukkan adanya kemungkinan kuat bahwa 
doktrin sufi dari Persia turut memengaruhi perkembangan 
spiritual Islam di Indonesia. Bukti lain yang memperkuat teori 
ini adalah penggunaan sistem pengejaan huruf Arab dengan 
aksen khas Iran, terutama dalam penandaan bunyi harakat, 
yang ditemukan dalam manuskrip-manuskrip kuno. Terakhir, 
jejak fisik berupa makam Maulana Malik Ibrahim yang wafat 
pada tahun 1419 di Gresik, serta keberadaan perkampungan 
bernama Leren-Leren di daerah yang sama, juga dijadikan 
indikator masuknya pengaruh Persia dalam proses awal 
Islamisasi di wilayah tersebut.

Salah satu tokoh yang dikenal sebagai pendukung 
kuat Teori Persia adalah Hosein Djajadiningrat. Ia meyakini 
bahwa terdapat keterkaitan historis yang signifikan antara 
Persia dan Indonesia dalam proses penyebaran Islam. Hosein 
menekankan adanya kesesuaian dalam beberapa aspek 
budaya dan keagamaan, khususnya dalam ajaran sufisme 



8

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

yang berkembang di Indonesia. Menurutnya, kemiripan antara 
ajaran tasawuf lokal dengan sufisme Persia menjadi indikator 
penting bahwa pengaruh Iran tidak bisa diabaikan.  Selain itu, 
ia juga menyoroti penggunaan istilah dan sistem pengejaan 
huruf Arab bergaya Persia, yang muncul dalam naskah-naskah 
keislaman di Indonesia. Tradisi ini menunjukkan adanya 
interaksi intelektual dan kultural yang kuat antara kedua 
wilayah. Lebih jauh, ia mengangkat pentingnya peringatan 
Hari Asyura, sebuah tradisi yang erat dengan komunitas Syiah 
di Iran, yang terus dilestarikan di berbagai daerah di Indonesia, 
seperti Pariaman dan Jawa, sebagai bukti kuat terjadinya 
transfer budaya dari Persia ke Nusantara.7

D.	 Metode Masuknya Islam ke Indonesia

Masuknya Islam ke Indonesia belangsung melalui beberapa 
metode atau jalur yang digunakan, seperti perdangangan, 
dakwah, politik, pendidikan, pernikaha, hingga tasawuf.

Jalur perdagangan menjadi medium awal dan paling efektif 
dalam mengenalkan Islam kepada masyarakat Nusantara. Para 
pedagang Muslim yang berasal dari Arab, Persia, dan India 
secara aktif melakukan kegiatan perdagangan di berbagai 
pelabuhan penting seperti Pasai, Perlak, Malaka, serta kota-
kota pesisir lainnya.  Melalui hubungan dagang yang intens, 
tidak hanya terjadi pertukaran barang dan komoditas, tetapi 
juga interaksi budaya, ideologi, dan nilai-nilai keagamaan. 
Banyak di antara para pedagang ini yang menetap dalam 
waktu lama di wilayah-wilayah tersebut, bahkan membangun 
ikatan sosial melalui pernikahan dengan penduduk lokal. 
Hal ini menciptakan lingkungan yang memungkinkan ajaran 

7Noor Huda, Sejarah Sosial Intelektual Di Indonesia (Jakarta: PT. Raja 
Grafindo Persada, 2015), 2.



9

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Islam menyebar secara perlahan namun kuat, karena langsung 
tertanam dalam kehidupan sosial masyarakat setempat.

Jalur dakwah juga merupakan aspek penting dalam 
proses penyebaran Islam di Indonesia. Peran utama dalam 
jalur ini dipegang oleh para ulama dan tokoh sufi yang 
secara aktif melakukan perjalanan ke berbagai wilayah untuk 
menyampaikan ajaran Islam. Di Jawa, tokoh-tokoh ini dikenal 
sebagai Wali Songo, yang dikenal luas karena pendekatan 
dakwah mereka yang bijak dan adaptif terhadap budaya lokal. 
Alih-alih menggunakan metode yang keras atau memaksa, 
para dai ini mengembangkan strategi dakwah yang bersifat 
kultural dan persuasif. Mereka memanfaatkan kesenian, sastra, 
dan tradisi lokal sebagai media untuk menyampaikan nilai-
nilai Islam, sehingga masyarakat dapat menerima ajaran baru 
tersebut tanpa merasa kehilangan identitas budaya mereka. 
Pendekatan yang ramah budaya dan tidak konfrontatif ini 
menjadikan Islam lebih mudah diterima, bahkan menyatu 
secara alami dalam kehidupan sosial masyarakat setempat.

Kemudian, jalur politik juga menjadi salah satu sarana 
penting dalam mempercepat proses Islamisasi di Indonesia. 
Dalam perkembangannya, sejumlah penguasa lokal memutuskan 
untuk memeluk Islam, dan keputusan ini sering kali diikuti oleh 
masyarakat yang berada di bawah kekuasaannya. Konversi 
para raja atau bangsawan ini tidak jarang dipengaruhi oleh 
faktor-faktor strategis, seperti pembentukan aliansi politik atau 
pernikahan dengan keluarga Muslim. Salah satu contoh awal 
adalah Sultan Malik Al-Saleh dari Kerajaan Samudera Pasai, 
yang dikenal sebagai penguasa Muslim pertama di Nusantara. 
Setelah penguasa memeluk Islam, sistem pemerintahan kerajaan 
pun mulai bertransformasi mengikuti model kesultanan 
Islam. Perubahan ini tidak hanya bersifat simbolis, tetapi 



10

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

juga membawa pengaruh besar dalam kehidupan sosial dan 
keagamaan masyarakat. Karena rakyat cenderung mengikuti 
keyakinan pemimpinnya, masuknya Islam melalui jalur politik 
mempercepat penyebarannya secara luas dan terstruktur.

Jalur pendidikan menjadi instrumen kunci dalam proses 
penyebaran dan penguatan ajaran Islam di Indonesia. Salah 
satu bentuk nyata dari jalur ini adalah pendirian lembaga-
lembaga pendidikan Islam, seperti pesantren dan madrasah, 
yang berkembang di berbagai wilayah. Lembaga-lembaga ini 
menjadi pusat pembelajaran agama sekaligus tempat kaderisasi 
ulama dan cendekiawan Muslim.  Para santri yang menimba 
ilmu di pesantren biasanya berasal dari berbagai daerah. 
Setelah menyelesaikan pendidikannya, mereka kembali ke 
kampung halaman dan meneruskan misi dakwah dengan 
mengajarkan ilmu yang telah diperoleh. Dengan demikian, 
penyebaran Islam berlangsung secara simultan dan terstruktur 
melalui jaringan alumni pesantren. Menariknya, pendidikan 
yang diberikan tidak terbatas pada ilmu agama semata, tetapi 
juga mencakup berbagai bidang keilmuan lain yang relevan 
dengan kehidupan masyarakat. Hal ini menjadikan pesantren 
sebagai institusi yang diminati luas dan berpengaruh kuat 
dalam membentuk pola pikir serta praktik keislaman di tengah 
masyarakat.

Jalur pernikahan juga menjadi salah satu strategi efektif 
dalam memperluas pengaruh Islam di Indonesia. Banyak 
pedagang Muslim maupun ulama yang menikah dengan 
penduduk lokal, terutama dari kalangan bangsawan atau 
tokoh berpengaruh. Melalui ikatan keluarga ini, proses 
penyebaran Islam berlangsung lebih cepat karena melibatkan 
hubungan sosial yang erat dan legitimasi dari elite setempat. 
Anak keturunan dari pernikahan ini kerap menjadi tokoh 



11

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

penting dalam lingkungan mereka dan berperan aktif dalam 
meneruskan ajaran Islam. Dengan demikian, pernikahan tidak 
hanya menjadi sarana asimilasi budaya, tetapi juga menjadi 
jembatan penting dalam membangun jaringan sosial dan 
politik yang mendukung pertumbuhan Islam di berbagai 
wilayah Nusantara.

Terakhir namun tidak kalah penting, jalur tasawuf juga 
turut memainkan peran penting dalam penyebaran Islam di 
Indonesia, terutama karena pendekatan spiritualnya yang 
selaras dengan kecenderungan mistik masyarakat lokal. 
Sebelum kedatangan Islam, masyarakat Nusantara telah 
terbiasa dengan ajaran-ajaran mistik dalam tradisi Hindu dan 
Buddha. Hal ini membuat ajaran tasawuf mudah diterima, 
karena mampu menjembatani nilai-nilai Islam dengan kerangka 
budaya yang sudah ada.  Para sufi menggunakan pendekatan 
yang sederhana namun mendalam dalam menjelaskan konsep-
konsep keislaman, sehingga dapat dipahami oleh berbagai 
lapisan masyarakat. Selain itu, mereka juga tidak langsung 
menolak praktik lokal yang sudah mengakar, selama tidak 
bertentangan dengan ajaran dasar Islam. Pendekatan yang 
inklusif dan fleksibel ini membuat ajaran tasawuf menjadi 
sarana yang sangat efektif dalam proses islamisasi di berbagai 
wilayah Indonesia.8

Proses masuknya Islam ke Indonesia berlangsung secara 
damai dan bertahap dalam rentang waktu yang panjang, 
melintasi beberapa abad. Keberhasilan Islam menyebar secara 
luas di Nusantara sangat dipengaruhi oleh kemampuan para 
penyebarnya dalam menyesuaikan ajaran Islam dengan budaya 

8Ahmad Hapsak Setiawan and Roby Sagara, ‘Sejarah Masuknya Islam 
Di Indonesia’, Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 4, no. 3 (2024): 
402–3.



12

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

lokal yang telah lebih dahulu mengakar. Sifat ajaran Islam 
yang bersifat universal dan adaptif memungkinkan terjadinya 
penerimaan tanpa konflik besar, bahkan mampu berdialog 
dengan tradisi dan kepercayaan yang telah ada.  Hingga saat 
ini, Islam menjadi agama mayoritas di Indonesia, dengan 
ragam ekspresi dan praktik keagamaan yang menunjukkan 
kekayaan budaya lokal. Proses islamisasi yang berlangsung 
secara organik dan non-konfrontatif ini turut membentuk 
wajah Islam Indonesia yang moderat, inklusif, dan terbuka 
terhadap keberagaman. Karakter ini menjadi salah satu ciri 
khas penting dari keberislaman di Indonesia dalam konteks 
masyarakat majemuk.



13

BAB II
KONSEP SYARIAT, FIKIH, 

DAN HUKUM ISLAM

A.	 Pendahuluan

Setelah membahas awal mula masuknya Islam ke 
Indonesia, kajian ini berlanjut pada pemahaman ontologis 
terhadap konsep hukum Islam itu sendiri. Hal ini menjadi 
penting untuk menghindari kekeliruan dalam penggunaan 
istilah dan untuk memperjelas kerangka teoretis dalam analisis 
hukum Islam, khususnya dalam konteks negara modern.  

Tiga istilah utama yang sering digunakan dalam wacana 
keislaman dan hukum adalah syariat, fikih, dan hukum 
Islam. Meskipun ketiganya saling berkaitan, masing-masing 
memiliki ruang lingkup, sumber, dan sifat normatif yang 
berbeda. Syariat (al-sharī‘ah) merujuk pada sistem nilai ilahiah 
yang ditetapkan sebagai pedoman hidup manusia. Syariat 
mencakup aspek ibadah, muamalah, akhlak, dan hubungan 
sosial secara menyeluruh. Sumber utama syariat adalah 
wahyu, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah Nabi, sehingga sifatnya 
tetap (tsawabit), mutlak, dan tidak berubah oleh waktu atau 
tempat. Syariat berfungsi sebagai landasan normatif tertinggi 
dalam ajaran Islam. Fikih, di sisi lain, merupakan produk 
ijtihad ulama dalam memahami dan menerjemahkan prinsip-
prinsip syariat ke dalam bentuk hukum yang aplikatif. Fikih 
bersifat interpretatif dan kontekstual. Ia lahir dari proses 



14

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

intelektual yang mempertimbangkan kondisi sosial, budaya, 
dan kebutuhan masyarakat tertentu. Oleh karena itu, fikih 
bersifat dinamis, dapat bervariasi antarmazhab, ruang, dan 
waktu. Fleksibilitas ini menjadi kekuatan fikih dalam menjawab 
tantangan-tantangan sosial sepanjang sejarah. Hukum Islam 
dalam konteks kenegaraan adalah bentuk normatif dari syariat 
dan fikih yang telah dilembagakan dalam sistem hukum 
positif suatu negara. Ia mencerminkan hasil interaksi antara 
nilai-nilai keagamaan dan mekanisme hukum formal negara, 
baik melalui legislasi, regulasi, maupun fatwa yang memiliki 
legitimasi institusional. Di sinilah terjadi artikulasi hukum 
Islam ke dalam ruang publik dan administratif negara.  

Bab ini mengkaji secara sistematis hubungan dan 
perbedaan antara syariat, fikih, dan hukum Islam. Pemahaman 
konseptual ini penting untuk menghindari generalisasi dalam 
melihat hukum Islam, serta untuk memahami dinamika 
penerapannya di masyarakat majemuk seperti Indonesia. 
Dengan pendekatan ini, hukum Islam dapat diposisikan secara 
proporsional sebagai bagian dari sistem hukum yang hidup 
dan berkembang dalam realitas sosial-politik modern..

B.	 Syariat

Secara bahasa, syariah (syariat) berarti jalan menuju 
sumber (mata) air. Al-Razi mengartikan syariah sebagai upaya 
menempuh, menjelaskan, dan menunjukkan jalan. Al-Jurjani 
mengarikan syariah sebagai madzhab atau jalan yang lurus. 
Sementara itu, secara istilah, Imam Al-Qurthubi mendefinisikan 
syariah sebagai agama yang ditetapkan Allah Swt. untuk 
hamba-hamba-Nya yang terdiri dari berbagai hukum dan 
ketentuan. Di mana hukum dan ketentuan itu disebut dengan 
istilah syariah karena memiliki kesamaan dengan sumber mata 



15

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

air yang menjadi sumber kehidupan bagi makhluk hidup. 
Dilihat dari sudut padang ilmu hukum, syariah merupakan 
hukum dasar (grundnorm) yang ditetapkan Allah Swt. dan 
dijelaskan atau dirincikan oleh Rasul-Nya, Nabi Muhammad 
Saw.9

Menurut Syaltut, syariat merupakan seperangkat aturan 
ilahi yang diturunkan oleh Allah untuk dijadikan panduan 
hidup manusia dalam berbagai aspek kehidupan. Aturan ini 
mencakup hubungan manusia dengan Tuhannya, interaksi 
dengan sesama manusia, tanggung jawab terhadap lingkungan, 
serta pengelolaan kehidupan secara umum. Syariat bukan 
hanya sekadar norma-norma lahiriah, tetapi merupakan 
manifestasi praktis dari ajaran keimanan. Bagi Syaltut, syariat 
tidak bisa dipisahkan dari akidah. Ia menekankan bahwa 
antara akidah dan syariat terdapat hubungan yang erat dan 
saling mengikat. Akidah adalah fondasi keyakinan, sementara 
syariat adalah ekspresi nyata dari keyakinan tersebut dalam 
bentuk tindakan dan perilaku. Seorang Muslim yang memiliki 
akidah tetapi tidak mengamalkan syariat tidak akan mencapai 
kesempurnaan dalam keislamannya. Sebaliknya, syariat yang 
tidak didasari oleh akidah justru bisa membawa pelakunya 
pada penyimpangan. Oleh karena itu, keduanya harus 
berjalan beriringan dan saling melengkapi. Syaltut menolak 
adanya dikotomi antara akidah dan syariat. Ia berpandangan 
bahwa kedua unsur ini bukan dua entitas yang berdiri sendiri, 
melainkan satu kesatuan utuh dalam ajaran Islam. Dalam 
kerangka ini, akidah menjadi pendorong utama agar syariat 

9Muhamad Rahmani Abduh and Rahmat Sholihin, ‘Negara Syariah 
Indonesia (Tinjauan Pemikiran Arskal Salim Tentang Konsep Negara 
Syariah)’, Journal of Islamic and Law Studies 6, no. 2 (2022), https://dx.doi.
org/10.18592/jils.v5i3.4534.



16

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

bisa dijalankan secara konsisten, dan syariat menjadi wujud 
nyata dari keyakinan yang tertanam dalam akidah.10

yariat Islam tidak diturunkan sekaligus, melainkan 
melalui proses yang bertahap dan berkesinambungan. Proses 
turunnya syariat berlangsung dalam dua fase utama, yaitu 
periode Makkah dan periode Madinah. Secara keseluruhan, 
masa penurunan syariat ini memakan waktu sekitar dua puluh 
dua tahun, dua bulan, dan dua puluh dua hari. Rentang waktu 
yang cukup panjang ini menunjukkan bahwa pembentukan 
sistem hukum Islam tidak terjadi secara instan, melainkan 
disesuaikan dengan perkembangan kondisi sosial, budaya, 
dan psikologis masyarakat Muslim pada masa awal Islam.  
Dari proses bertahap ini lahirlah sebuah istilah penting dalam 
studi hukum Islam, yaitu tasyri‘. Istilah ini merujuk pada proses 
legislasi atau pengundangan hukum, yakni bagaimana hukum 
ditetapkan dan diberlakukan. Dalam kerangka ini, istilah 
syariat merujuk pada isi atau substansi hukumnya, sementara 
tasyri‘ berfokus pada proses pengundangannya. Adapun pihak 
yang menetapkan atau menjadi sumber syariat disebut sebagai 
Syar‘i, yaitu Allah sebagai pembuat hukum yang absolut dalam 
Islam.11

Konsep ini memberikan gambaran bahwa syariat adalah 
kumpulan hukum-hukum Allah yang bersifat praktis dan 
operasional dalam kehidupan sehari-hari. Syariat tidak hanya 
berbicara pada tataran ideal atau teologis, tetapi menyentuh 
langsung persoalan tindakan manusia, baik dalam hubungan 
dengan Tuhan, sesama manusia, maupun lingkungan sosialnya. 

10Mahmud Syaltut, Al-Islam Aqidah Wa Syari’ah (Kairo: Dar al-Qalam, 
1966), 12.

11Ahmad Rofiq, Pembaharuan Hukum Islam Di Indonesia (Yogyakarta: 
Penerbit Gama Media, 2001), 15–16.



17

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Namun, norma-norma dasar dalam Al-Qur’an dan Sunnah 
pada dasarnya disampaikan dalam bentuk yang bersifat 
umum dan global. Ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis-hadis Nabi 
sering kali hanya memberikan prinsip-prinsip hukum secara 
garis besar tanpa merinci secara detail penerapannya. Selama 
Nabi Muhammad masih hidup, penjelasan terhadap ayat atau 
hadis yang bersifat umum dilakukan langsung oleh beliau. 
Akan tetapi, setelah wafatnya Rasulullah, kebutuhan untuk 
memahami dan mengembangkan rincian hukum menjadi 
semakin besar seiring dengan munculnya persoalan-persoalan 
baru di masyarakat.  

Proses perincian dan pengembangan norma hukum ini 
menuntut adanya pendekatan keilmuan yang sistematis dan 
mendalam. Maka dari itu, lahirlah suatu disiplin ilmu khusus 
dalam kajian hukum Islam yang dikenal dengan sebutan 
ilmu fikih. Fikih merupakan cabang ilmu yang secara khusus 
mempelajari syariat dalam konteks praktik kehidupan manusia. 
Fokus utama fikih adalah menelaah hukum-hukum yang 
berkaitan dengan perbuatan manusia yang telah memenuhi 
syarat sebagai mukallaf, yaitu individu yang telah dewasa dan 
memiliki akal sehat, sehingga bertanggung jawab penuh atas 
segala tindakannya menurut hukum Islam. Dengan demikian, 
fikih berperan penting dalam menjembatani antara teks-
teks suci yang bersifat normatif dan kebutuhan hukum yang 
bersifat aplikatif dalam kehidupan umat Islam. Ia menjadi 
sarana untuk menerjemahkan nilai-nilai syariat ke dalam 
bentuk hukum yang bisa diterapkan dalam konteks sosial yang 
terus berubah.12

12Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam (Surabaya: Pustaka Idea, 2016), 5–6.



18

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

C.	 Fikih

Fikih secara bahasa berarti faham. Sedangkan secara istilah 
fikih berarti ilmu yang berusaha memahami dan menguraikan 
hukum-hukum yang terkandung dalam hukum dasar yang 
terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadis . Dilihat dari sudut 
pandang ilmu hukum, fikih merupakan produk hukum.13

Pada masa Rasulullah Saw masih hidup, istilah fikih 
belum memiliki makna teknis sebagaimana yang dipahami 
dalam konteks hukum Islam saat ini. Istilah tersebut belum 
digunakan secara khusus untuk merujuk pada hukum-
hukum yang berkaitan dengan perbuatan manusia mukallaf. 
Sebaliknya, fikih pada masa itu memiliki arti yang jauh lebih 
luas dan inklusif, mencakup seluruh aspek ajaran agama Islam, 
baik dalam bidang akidah (teologi), ibadah, muamalah, politik, 
sosial, ekonomi, maupun moral dan hukum.  

Fikih dipahami sebagai ilmu pengetahuan tentang agama 
secara menyeluruh yang membimbing manusia menuju 
kehidupan yang baik, terhormat, dan bermartabat di dunia 
maupun akhirat. Tujuannya tidak sekadar mengatur perilaku 
formal, tetapi juga membentuk kesadaran spiritual dan etika 
dalam diri setiap individu Muslim. Dengan demikian, fikih 
pada masa awal Islam lebih menyerupai pemahaman yang 
mendalam terhadap agama sebagai satu kesatuan sistem nilai 
yang utuh dan menyeluruh, bukan sekadar kumpulan aturan 
hukum. Pandangan ini menunjukkan bahwa perkembangan 
makna fikih sejalan dengan kebutuhan zaman. Seiring waktu, 
ketika persoalan umat semakin kompleks, pemaknaan fikih 
mulai disempitkan menjadi cabang ilmu yang fokus pada aspek 
hukum dari syariat, sementara aspek-aspek lain seperti akidah 

13Abduh and Sholihin, ‘Negara Syariah Indonesia (Tinjauan Pemikiran 
Arskal Salim Tentang Konsep Negara Syariah)’.



19

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

dan akhlak berkembang menjadi disiplin ilmu tersendiri. 
Namun, pada masa Rasulullah, fikih adalah cerminan 
pemahaman agama yang integral dan komprehensif.14

Pemahaman tentang istilah fikih yang berkembang dalam 
Islam ternyata mengalami pergeseran makna jika dibandingkan 
dengan penggunaan istilah tersebut pada masa sebelum 
datangnya Islam. Pada era pra-Islam, fikih tidak diartikan 
secara khusus sebagai ilmu tentang agama atau hukum syariat. 
Sebaliknya, istilah ini merujuk pada pemahaman secara umum, 
yakni kemampuan intelektual dan pengetahuan luas dalam 
berbagai bidang. Seseorang dianggap sebagai faqih, yakni orang 
yang memiliki fikih, apabila ia dikenal memiliki wawasan yang 
dalam dan pengetahuan yang luas, tanpa dikaitkan secara 
langsung dengan ilmu-ilmu keislaman atau hukum agama. 
Perubahan makna ini mulai terlihat seiring berkembangnya 
ajaran Islam, terutama pada masa awal penyebarannya. Sejak 
saat itu, istilah fikih mulai digunakan untuk merujuk pada 
pemahaman mendalam tentang ajaran agama Islam. Dalam 
konteks ini, fikih tidak hanya berarti pemahaman teknis 
tentang hukum, tetapi mencakup seluruh aspek keagamaan 
yang berkaitan dengan pemahaman terhadap perintah dan 
larangan Allah, baik dalam urusan ibadah maupun kehidupan 
sosial.  Hal ini dapat dilihat dari salah satu peristiwa ketika Nabi 
Muhammad Saw mendoakan Abdullah bin ‘Abbas dengan doa 
yang terkenal: “Allāhumma faqqihhu fī al-dīn” yang artinya “Ya 
Allah, berilah dia pemahaman yang mendalam dalam agama.” 
Doa ini menunjukkan bahwa makna fikih yang dimaksud 
oleh Nabi bukanlah terbatas pada hukum dalam arti sempit, 
melainkan mencakup pemahaman menyeluruh terhadap agama 

14Mun’im Sirry, Sejarah Fiqih Islam: Suatu Pengantar (Surabaya: Risalah 
Gusti, 1995), 11.



20

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

sebagai sistem nilai dan petunjuk hidup. Dalam konteks tersebut, 
fikih mencerminkan kedalaman pengetahuan terhadap agama, 
bukan hanya pada aspek legal-formal, tetapi juga pada dimensi 
spiritual, sosial, dan etika Islam.15

Salah satu bukti historis yang menunjukkan bahwa istilah 
fikih pada masa awal Islam memiliki cakupan makna yang 
luas dapat ditemukan dalam karya Al-Fiqh al-Akbar, sebuah 
kitab yang dinisbatkan kepada Imam Abu Hanifah. Kitab ini 
dikenal luas sebagai karya penting dalam sejarah pemikiran 
Islam dan menunjukkan bahwa Imam Abu Hanifah memahami 
fikih tidak hanya sebagai kajian hukum semata, tetapi juga 
mencakup persoalan akidah, teologi, dan akhlak.  

Al-Fiqh al-Akbar ditulis sebagai tanggapan terhadap 
berbagai pandangan teologis yang berkembang pada masa itu, 
khususnya pandangan kelompok Qadariyah. Kelompok ini 
dikenal memiliki pandangan kontroversial mengenai konsep 
kehendak bebas, takdir, dan hal-hal pokok dalam ajaran Islam 
seperti tauhid, kenabian, dan kehidupan setelah mati. Melalui 
karya ini, Abu Hanifah ingin meluruskan pemahaman umat 
tentang dasar-dasar keimanan Islam, menunjukkan bahwa 
pembahasan tentang akidah dan nilai-nilai moral juga termasuk 
dalam ruang lingkup fikih sebagaimana dipahaminya pada 
masa itu.  Karya tersebut sekaligus menjadi bukti bahwa 
istilah fikih pada masa awal belum dipersempit menjadi ilmu 
hukum dalam arti teknis sebagaimana yang berkembang di 
kemudian hari. Justru, fikih digunakan untuk menggambarkan 
keseluruhan pemahaman agama yang utuh dan menyeluruh, 
meliputi iman, etika, serta hukum praktis.16  

15Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 7.

16Kamaluddin Ahmad al-Bayadi, Isyarat Al-Maram Min ‘Ibarat al-Imam 



21

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Baru pada masa pemerintahan Khalifah Al-Ma’mun (wafat 
pada tahun 218 H), istilah fikih mulai mengalami penyempitan 
makna dan secara perlahan diidentifikasi secara lebih spesifik 
sebagai ilmu yang membahas hukum syariat terkait perbuatan 
manusia mukallaf. Sejak saat itu, muncul pembagian ilmu 
keislaman menjadi beberapa cabang seperti ilmu akidah 
(teologi), ilmu akhlak (tasawuf), dan ilmu fikih (hukum), yang 
masing-masing berdiri sebagai disiplin tersendiri.

Dalam perjalanan sejarahnya, ruang lingkup istilah fikih 
mulai dikhususkan. Penyempitan makna ini berlangsung secara 
gradual, sejalan dengan semakin kompleksnya kebutuhan 
umat dalam bidang hukum dan munculnya spesialisasi 
dalam ilmu-ilmu keislaman. Istilah fikih tidak lagi digunakan 
dalam pengertian umum sebagai pengetahuan agama secara 
menyeluruh, melainkan lebih diarahkan secara spesifik untuk 
merujuk pada ilmu yang membahas hukum-hukum syariat 
yang berkaitan dengan tindakan dan perbuatan manusia. 
Artinya, fikih mulai difokuskan pada persoalan hukum praktis 
yang mengatur perilaku individu mukallaf, yakni mereka yang 
telah dewasa dan berakal, dan karenanya bertanggung jawab 
atas kewajiban agama.  Dengan perubahan ini, fikih menjadi 
sebuah cabang ilmu yang berdiri sendiri dalam studi Islam, 
sejajar dengan ilmu akidah yang mengkaji aspek keimanan, dan 
ilmu tasawuf atau akhlak yang membahas dimensi spiritual 
dan moral. Fikih kemudian berkembang menjadi disiplin 
hukum Islam yang sistematis, dengan struktur pembahasan 
yang rinci, metode ijtihad yang teratur, dan perangkat ushul 
fikih sebagai alat bantu untuk memahami teks-teks syariat 
secara metodologis.17

(Kairo, 1949), 28.
17Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 



22

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Al-Jurjani berpendapat bahwa fikih ialah mengetahui 
hukum-hukum syara‘ yang berkaitan dengan perbuatan melalui 
dalil-dalil yang terperinci. Fikih adalah ilmu yang dihasilkan 
oleh pikiran serta ijtihad dan memerlukan pemikiran dan 
perenungan. Oleh karena itu, Allah tidak dapat disebut “faqih” 
karena bagiNya tidak ada sesuatu yang tidak jelas.18 Al-Qurafi 
berpendapat bahwa fikih adalah mengetahui tentang hukum-
hukum syara‘ yang bersifat amaliah berdasarkan dalil.19

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa fikih merupakan 
cabang ilmu yang secara khusus memusatkan perhatian pada 
sumber utama ajaran Islam, yaitu al-Qur’an dan al-Sunnah. 
Dalam hal ini, fikih berperan sebagai hasil pemikiran (ijtihad) dari 
para ulama atau mujtahid dalam menafsirkan dan merumuskan 
hukum yang berkaitan dengan tindakan manusia berdasarkan 
dua sumber tersebut. Karena bersifat hasil interpretasi manusia, 
maka fikih memiliki sifat yang dinamis dan lentur. Artinya, 
hukum-hukum dalam fikih dapat mengalami perubahan dan 
perkembangan sesuai dengan konteks zaman dan kondisi 
sosial yang melingkupinya  Sifat elastis dari fikih inilah yang 
memungkinkan lahirnya berbagai perbedaan pendapat di 
kalangan ulama, yang pada akhirnya memunculkan beragam 
mazhab fikih dalam sejarah Islam. Masing-masing mazhab 
lahir dari metode ijtihad yang berbeda-beda, namun tetap 
berakar pada sumber syariat yang sama. Keragaman ini tidak 
menandakan pertentangan, melainkan memperlihatkan 
kekayaan intelektual dalam tradisi hukum Islam yang mampu 
menyesuaikan diri dengan berbagai realitas umat.  

Islam, 8–9.
18Abu Hasan al-Jurjani, Al-Ta’rifat (Mesir: Mustafa al-Babi al-Halabi, 

1938), 121.
19Syihab al-Din Abu al-‘Abbas Ahmad bin Idris al-Qurafi, Syarh Tankih 

Al-Fusul Fi Ikhtisar al-Mahsul Fi al-Usul (Beirut: Dar al-FIkr, 1973), 17.



23

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Dari pengertian tersebut, dapat diidentifikasi setidaknya 
tiga perbedaan mendasar antara syariat dan fikih. Pertama, 
perbedaan terletak pada ruang lingkupnya. Syariat memiliki 
cakupan yang jauh lebih luas dibandingkan dengan fikih. 
Syariat mencakup seluruh aspek ajaran Islam, mulai dari 
akidah (keyakinan), akhlak (moral dan etika), hingga hukum 
tentang perbuatan manusia. Sementara itu, fikih hanya fokus 
pada bagian tertentu dari syariat, yakni hukum yang berkaitan 
dengan perbuatan manusia yang bersifat lahiriah, seperti ibadah 
dan muamalah. Kedua, perbedaan keduanya juga tampak dari 
siapa yang menjadi subjek atau sumber pembentuknya. Syariat 
bersumber langsung dari Allah SWT sebagai al-Syāri‘ atau 
pembuat hukum yang mutlak. Sebaliknya, fikih disusun oleh 
manusia, yaitu para faqih atau ulama, melalui proses ijtihad. 
Karena itu, kebenaran syariat bersifat absolut, universal, dan 
berlaku sepanjang masa. Sementara itu, fikih bersifat relatif, tidak 
mutlak, dan dapat berubah mengikuti dinamika pemahaman 
manusia yang dipengaruhi oleh berbagai faktor, termasuk 
perubahan sosial, budaya, dan sejarah. Ketiga, perbedaan juga 
dapat ditemukan dalam hal waktu kemunculan istilah secara 
teknis. Istilah syariat sudah dikenal dan digunakan sejak awal 
Islam, bahkan disebutkan dalam Al-Qur’an. Sementara itu, 
istilah fikih dalam pengertian sebagai ilmu hukum Islam baru 
mulai digunakan secara teknis setelah ilmu-ilmu keislaman 
mulai terstruktur dan berkembang pada sekitar abad kedua 
Hijriah. Hal ini menunjukkan bahwa perkembangan fikih 
merupakan respons ilmiah atas kebutuhan umat Islam untuk 
memahami dan menerapkan syariat dalam kehidupan sehari-
hari yang semakin kompleks.20

20Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 11.



24

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

D.	 Hukum Islam

Istilah “hukum Islam” merupakan gabungan dari dua 
kata, yaitu “hukum” dan “Islam.” Dalam bahasa Indonesia, 
frasa ini telah menjadi istilah yang lazim digunakan dalam 
percakapan sehari-hari maupun dalam kajian akademik. Ia 
telah membentuk makna yang dikenal luas sebagai sistem 
hukum yang bersumber dari ajaran Islam, baik yang berasal 
dari Al-Qur’an, Sunnah, maupun hasil ijtihad para ulama. 
Namun demikian, jika ditelusuri dalam konteks bahasa Arab, 
yakni bahasa asli dari ajaran Islam,frasa “hukum Islam” tidak 
dikenal sebagai istilah baku atau istilah teknis.  

Dalam Al-Qur’an maupun literatur klasik Arab lainnya, 
frasa “al-h }ukm al-Islāmī” tidak ditemukan sebagai istilah yang 
berdiri sendiri atau digunakan secara formal. Ini menunjukkan 
bahwa istilah tersebut merupakan konstruksi bahasa yang 
berkembang dalam konteks bahasa Indonesia dan bukan 
merupakan istilah asli dari sumber-sumber Arab. Karena itu, 
secara leksikal dalam bahasa Arab, tidak ada definisi langsung 
atau definitif untuk istilah “hukum Islam” sebagaimana 
dipahami dalam bahasa Indonesia.  

Dalam konteks internasional, terutama dalam literatur 
berbahasa Inggris, istilah yang digunakan untuk menyebut 
“hukum Islam” adalah Islamic law. Istilah ini digunakan 
secara luas di kalangan akademisi dan praktisi hukum untuk 
merujuk pada sistem hukum yang bersumber dari ajaran 
Islam, mencakup norma-norma syariat yang diatur melalui 
Al-Qur’an, Hadis, ijma’, dan qiyas. Meskipun berbeda istilah 
dan latar bahasa, secara substansi baik istilah dalam bahasa 
Indonesia maupun dalam bahasa Inggris mengarah pada 
pengertian yang serupa, yaitu seperangkat aturan hukum 
yang tumbuh dari ajaran agama Islam dan diterapkan untuk 



25

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

mengatur kehidupan umat Muslim.21

Kata “hukum” dalam bahasa Indonesia memiliki akar 
yang berasal dari bahasa Arab, yaitu kata h }ukm. Dalam bahasa 
Arab, h}ukm memiliki makna dasar sebagai norma atau kaidah, 
yang merujuk pada suatu standar, ukuran, atau pedoman 
yang digunakan untuk menilai dan mengarahkan perilaku, 
baik perilaku manusia maupun pengelolaan terhadap benda. 
Kaidah ini berfungsi sebagai tolak ukur dalam menilai apakah 
suatu tindakan dianggap benar atau salah, pantas atau tidak 
pantas, serta layak atau tidak layak menurut sistem nilai 
tertentu. Hubungan antara istilah “hukum” dalam bahasa 
Indonesia dan h}ukm dalam bahasa Arab sangat erat dan 
tidak dapat dipisahkan secara konseptual. Keduanya sama-
sama menunjuk pada keberadaan norma sebagai elemen 
inti dari sebuah peraturan. Setiap aturan, baik yang bersifat 
hukum positif, hukum adat, maupun hukum agama, pasti 
mengandung norma atau kaidah yang menjadi dasar dalam 
menentukan konsekuensi dari suatu tindakan. Oleh karena 
itu, pemahaman mengenai hukum, baik dalam konteks bahasa 
Indonesia maupun dalam bahasa Arab, selalu berkaitan 
dengan ide dasar mengenai sistem norma yang mengikat dan 
mengarahkan perilaku dalam kehidupan sosial.22

Menurut definisi yang tercantum dalam Oxford English 
Dictionary, hukum dipahami sebagai sekumpulan aturan yang 
bisa berasal dari proses legislasi formal ataupun dari praktik 
kebiasaan yang telah diterima oleh masyarakat. Aturan-aturan 
ini menjadi dasar pengaturan perilaku di dalam suatu negara 
atau komunitas tertentu. Masyarakat atau individu yang berada 

21Sahid, 14.
22Hazairin, Tujuh Serangkai Tentang Hukum (Jakarta: Tintamas, 1982), 

62.



26

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

dalam lingkup wilayah tersebut dianggap sebagai pihak yang 
tunduk pada aturan tersebut, baik sebagai anggota masyarakat 
maupun sebagai subjek hukum. Dengan demikian, hukum 
bukan hanya bersumber dari peraturan tertulis, tetapi juga 
bisa lahir dari norma-norma sosial yang berkembang dan 
diakui bersama sebagai pedoman yang mengikat. Pandangan 
lain datang dari Hooker, yang mendefinisikan hukum sebagai 
setiap aturan atau norma yang mengatur pola tindakan tertentu. 
Dalam perspektifnya, hukum berfungsi untuk menciptakan 
keteraturan dalam tindakan-tindakan yang berulang dalam 
kehidupan sosial. Artinya, hukum tidak hanya hadir sebagai 
perangkat pengatur, tetapi juga sebagai sarana pembentuk 
pola perilaku yang konsisten dalam masyarakat.  Sementara 
itu, William Blackstone, seorang pemikir hukum dari Inggris, 
menyampaikan pendapat yang unik dan luas mengenai hukum. 
Ia menyatakan bahwa hukum merupakan seperangkat aturan 
perilaku (rules of action) yang diberlakukan secara adil tanpa 
memandang subjeknya. Dalam pandangannya, hukum berlaku 
tidak hanya untuk manusia yang rasional, tetapi juga untuk 
makhluk hidup yang tidak rasional, bahkan juga terhadap benda 
mati. Pendekatan ini menempatkan hukum sebagai prinsip 
universal yang berlaku secara menyeluruh untuk mengatur 
segala bentuk perilaku atau interaksi dalam semesta ini, baik 
yang bisa dipahami secara logis maupun yang bersifat alami.23

Secara sederhana, hukum dapat dipahami sebagai 
kumpulan peraturan yang dirancang untuk mengatur perilaku 
manusia dalam kehidupan bermasyarakat. Aturan-aturan ini 
disusun oleh pihak-pihak yang mendapatkan kewenangan 
secara sah dari masyarakat yang bersangkutan, baik melalui 

23Muhammad Muslehuddin, Hukum Islam Dan Pemikiran Orientalis 
(Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogya, 1997), 13.



27

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

sistem politik formal maupun melalui kesepakatan sosial. 
Dengan kata lain, hukum lahir dari otoritas yang diakui 
oleh masyarakat sebagai representasi kepentingan bersama. 
Tujuan utama dari hukum adalah menciptakan keteraturan, 
keadilan, dan perlindungan bagi seluruh anggota masyarakat. 
Oleh karena itu, hukum bersifat mengikat, semua orang yang 
menjadi bagian dari kelompok masyarakat tersebut wajib 
mematuhinya tanpa terkecuali. Siapa pun yang melanggar 
ketentuan hukum akan dikenai sanksi sesuai dengan aturan 
yang telah ditetapkan.  Hukum tidak sekadar menjadi pedoman 
normatif, tetapi juga memiliki daya paksa yang sah secara sosial 
dan legal. Ia tidak berlaku atas dasar suka rela semata, tetapi 
dijalankan atas dasar legitimasi dan otoritas yang diterima 
secara kolektif oleh masyarakat.

Hukum Islam dapat ditinjau dari dua sudut pandang 
utama, yakni secara luas dan secara sempit. Dalam cakupan 
yang luas, hukum Islam tidak hanya terbatas pada aturan legal-
formal, tetapi juga mencakup seluruh aspek kehidupan, baik 
yang bersifat hubungan manusia dengan Tuhan (habl min Allah) 
maupun interaksi antar sesama manusia dan lingkungan (habl 
min al-nas dan habl min al-‘alam). Dalam pemahaman ini, hukum 
Islam menjadi suatu sistem yang utuh dan menyeluruh, yang 
mengatur nilai-nilai moral, etika, serta spiritual umat Islam. 
Hukum tidak hanya dipahami sebagai seperangkat aturan yang 
memuat hak, kewajiban, dan sanksi, melainkan juga mencakup 
dimensi keagamaan yang lebih luas, seperti nilai pahala dan 
dosa, pujian dan celaan, bahkan aspek pembiaran. Selain itu, 
hukum ini meliputi kategori lima hukum taklifi: wajib, sunnah, 
mubah (ja’iz), makruh, dan haram, yang secara keseluruhan 
menggambarkan cara Islam menilai dan mengarahkan perilaku 



28

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

manusia dalam kehidupan sehari-hari.24

Dalam literatur hukum Islam berbahasa Inggris, istilah 
syari‘ah biasanya diterjemahkan sebagai Islamic law, sedangkan 
fiqh dikenal sebagai Islamic jurisprudence. Sementara itu, dalam 
konteks bahasa Indonesia, istilah syari‘ah sering disebut sebagai 
“hukum syari‘ah” dan fiqh disebut “hukum fiqh”. Namun dalam 
praktiknya, kedua istilah ini kerap digabung dan disederhanakan 
menjadi satu istilah umum, yaitu “hukum Islam”, tanpa ada 
penjelasan rinci mengenai perbedaan di antara keduanya. Oleh 
karena itu, dalam banyak konteks, syari‘ah dan fiqh dianggap 
sebagai bagian yang menyatu dalam konsep hukum Islam.  

Dalam perkembangan pemikiran saat ini, istilah syari‘ah 
sendiri dapat dipahami dalam dua cakupan, yakni dalam arti 
sempit maupun luas. Hal ini terjadi karena para ulama memiliki 
perbedaan dalam menafsirkan makna syari‘ah, tergantung 
pada latar belakang pendekatan dan bidang bahasannya. 
Dalam dunia ilmu, hal ini merupakan hal yang wajar, karena 
suatu istilah memang bisa memiliki beragam makna sesuai 
ruang lingkup pembahasannya. Jika syari‘ah dipahami dalam 
arti sempit, maka maknanya identik dengan fiqh nabawi, 
yakni hukum-hukum yang secara eksplisit ditetapkan dalam 
al-Qur’an dan Sunnah Nabi. Sementara itu, fiqh dalam arti 
sempit lebih mengacu pada fiqh ijtihadi, yaitu hukum-hukum 
yang dirumuskan melalui proses ijtihad oleh para ulama atau 
mujtahid. Dalam konteks keindonesiaan, baik syari‘ah maupun 
fiqh secara umum dipahami dan dikategorikan dalam istilah 
hukum Islam secara menyeluruh.25

24Hazairin, Tujuh Serangkai Tentang Hukum, 68.
25Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 

Islam, 16–17.



29

BAB III
RELASI AGAMA DAN NEGARA 

DI INDONESIA

A.	 Pendahuluan

Relasi antara agama dan negara merupakan salah satu isu 
fundamental dalam diskursus politik dan hukum, baik dalam 
konteks historis maupun kontemporer. Di berbagai negara 
dengan penduduk mayoritas Muslim, termasuk Indonesia, 
perdebatan mengenai sejauh mana agama harus berperan 
dalam membentuk struktur, arah, dan kebijakan negara terus 
menjadi topik yang relevan dan kompleks. Relasi ini tidak 
bersifat tunggal atau statis, melainkan berkembang dalam 
berbagai bentuk yang dipengaruhi oleh sejarah, budaya, 
politik, serta sistem nilai masyarakat.  

Dalam kajian teoretis, relasi agama dan negara umumnya 
diklasifikasikan ke dalam tiga paradigma utama: integratif, 
simbiotik, dan sekularistik. Ketiga paradigma ini menawarkan 
kerangka analitis yang berbeda dalam melihat posisi dan peran 
agama dalam tata kelola negara.      

Paradigma integratif menekankan penyatuan nilai-
nilai agama dalam sistem negara secara menyeluruh. Dalam 
model ini, agama menjadi landasan ideologis dan normatif 
dalam pembentukan hukum, kebijakan publik, serta struktur 
pemerintahan. Negara diidealkan sebagai perwujudan dari 
prinsip-prinsip keagamaan.      



30

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Paradigma simbiotik melihat agama dan negara sebagai 
dua entitas yang memiliki otonomi masing-masing, namun 
saling berinteraksi dan mendukung satu sama lain. Dalam 
pendekatan ini, negara tidak sepenuhnya berbasis agama, 
namun nilai-nilai keagamaan tetap diakomodasi dan 
diintegrasikan dalam batas tertentu, terutama dalam aspek 
moral dan sosial.      

Paradigma sekularistik memisahkan secara tegas antara 
agama dan urusan kenegaraan. Negara bersifat netral terhadap 
agama, dan kebijakan publik didasarkan pada prinsip-
prinsip rasional dan universal, bukan ajaran agama tertentu. 
Pendekatan ini umumnya diadopsi oleh negara-negara dengan 
tradisi demokrasi liberal dan pluralisme yang kuat.  

Pemahaman terhadap ketiga paradigma ini penting 
untuk menganalisis realitas politik-hukum di Indonesia dan 
di berbagai negara lain. Setiap paradigma memiliki implikasi 
sosial dan politik yang berbeda, tergantung pada konteks 
penerapannya. Dalam kasus Indonesia, relasi antara agama 
dan negara lebih banyak bersifat simbiotik, meskipun dalam 
praktiknya terdapat kecenderungan fluktuatif tergantung 
pada dinamika politik dan konstelasi kekuasaan yang sedang 
berlangsung.

B.	 Relasi Agama dan Negara dalam Paradigma Integratif

Dalam paradigma integratif, yang juga dikenal sebagai 
unified paradigm, agama dan negara dipandang sebagai satu 
kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Dalam kerangka ini, 
wilayah kekuasaan agama mencakup pula wilayah politik dan 
pemerintahan. Artinya, negara tidak hanya berfungsi sebagai 
institusi politik, tetapi juga sebagai institusi keagamaan. 
Pemimpin negara dalam sistem ini tidak sekadar berperan 



31

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

sebagai kepala pemerintahan, melainkan juga sebagai 
pemegang otoritas keagamaan. Paradigma ini berlandaskan 
pada prinsip bahwa kedaulatan tertinggi berada di tangan 
Tuhan, bukan pada rakyat atau institusi manusia. Oleh karena 
itu, sistem pemerintahan dijalankan berdasarkan kehendak 
dan hukum Tuhan, yang dalam konteks Islam merujuk pada 
syariat. Para pendukung pendekatan ini percaya bahwa 
hukum Islam semestinya tidak hanya menjadi pedoman etika 
individual, tetapi juga dijadikan sebagai hukum resmi negara. 
Dalam pandangan mereka, penerapan syariat Islam ke dalam 
sistem hukum nasional adalah suatu keharusan yang bersifat 
mutlak, sebagai wujud pelaksanaan kedaulatan ilahiah dalam 
kehidupan bernegara.26

Paradigma integratif melahirkan konsep negara-agama, di 
mana sistem kenegaraan dibentuk dan dijalankan berdasarkan 
prinsip-prinsip keagamaan. Dalam model ini, hukum positif 
negara bersumber langsung dari syariat Islam. Akibatnya, 
tidak ada pemisahan yang jelas antara aturan agama dan aturan 
negara, keduanya dipandang identik dan saling melekat. 
Dalam realitas sosial seperti ini, kepatuhan warga terhadap 
peraturan negara dipandang sebagai bentuk ketaatan terhadap 
ajaran agama. Sebaliknya, tindakan melawan negara dianggap 
sebagai bentuk pembangkangan terhadap agama, yang secara 
tidak langsung juga berarti melawan Tuhan. Karena sifatnya 
yang teosentris dan menempatkan agama sebagai fondasi 
utama kehidupan bernegara, paradigma negara-agama ini 
bertentangan dengan prinsip-prinsip demokrasi. Demokrasi 
bersandar pada gagasan antroposentrisme, yaitu menempatkan 

26M. Dien Syamsuddin, ‘Usaha Pencarian Konsep Negara Dalam 
Sejarah Pemikiran Politik Islam’, Ulumul Al-Qur’an: Jurnal Ilmu Dan 
Kebudayaan 4, no. 2 (1993): 4.



32

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

manusia sebagai pusat dari segala keputusan politik, termasuk 
dalam hal kedaulatan. Dalam sistem demokrasi, kepala negara 
wajib tunduk pada kehendak rakyat dan terbuka terhadap 
pengawasan publik. Sebaliknya, dalam model negara-agama, 
Tuhan diposisikan sebagai sumber utama kekuasaan. Kepala 
negara dianggap sebagai perwakilan atau cerminan dari 
kehendak ilahi, sehingga posisinya berada di atas rakyat dan 
tidak tunduk pada kontrol mereka. Dengan kata lain, dalam 
sistem ini, tidak ada ruang untuk mekanisme check and balance 
dari rakyat terhadap pemimpin. Otoritas agama menjadi 
sangat dominan, bahkan melampaui kekuasaan politik negara 
itu sendiri. Agama, sebagai manifestasi dari kehendak Tuhan, 
menduduki posisi yang sangat tinggi dan memiliki kekuatan 
mutlak dalam mengatur kehidupan masyarakat. Model relasi 
semacam ini pernah diterapkan dalam sejarah, meskipun 
sebagian besar tidak bertahan lama dalam sistem kenegaraan 
modern yang menuntut partisipasi publik dan akuntabilitas 
kekuasaan.27

Model hubungan integratif antara agama dan negara 
pernah diupayakan untuk diterapkan secara konstitusional 
oleh para tokoh politik Muslim Indonesia. Hal ini tampak 
dalam perdebatan ideologis yang berlangsung dalam sidang-
sidang Badan Penyelidik Usaha-usaha Persiapan Kemerdekaan 
Indonesia (BPUPKI) menjelang proklamasi kemerdekaan, 
dan kembali mencuat dalam sidang Majelis Konstituante 
pada periode 1956 hingga 1959. Dalam forum-forum tersebut, 
kelompok politik Islam secara konsisten mengajukan usulan 
agar Islam dijadikan sebagai dasar negara Indonesia. Para 
elite Muslim meyakini bahwa penerapan prinsip-prinsip Islam 

27Marzuki Wahid and Rumadi, Fiqh Mazhab Negara: Kritik Atas Politik 
Hukum Islam Di Indonesia (Yogyakarta: LKIS, 2001), 25–26. 



33

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

dalam sistem kenegaraan merupakan jalan terbaik untuk 
membentuk tatanan sosial yang adil dan bermoral. Namun, 
usulan tersebut tidak memperoleh dukungan mayoritas, 
sehingga secara politik mengalami kekalahan. Akhirnya, para 
tokoh Muslim memilih untuk menerima bentuk kompromi 
ideologis dan politis yang dituangkan dalam kesepakatan 
bersama: menjadikan Pancasila sebagai dasar negara 
Republik Indonesia. Keputusan ini mencerminkan semangat 
kebersamaan dan toleransi demi menjaga keutuhan bangsa 
dalam keragaman keyakinan dan pandangan politik.28

Beberapa negara yang menerapkan paradigma integratif 
dalam sistem kenegaraannya adalah Arab Saudi, Pakistan, 
dan Iran. Di negara-negara tersebut, hukum Islam secara 
resmi dijadikan sebagai landasan utama perundang-undangan 
nasional. Baik dalam ranah hukum perdata maupun pidana, 
syariat Islam diberlakukan secara menyeluruh dan eksplisit 
dalam berbagai regulasi negara. Dalam urusan perdata, 
misalnya, aturan yang mengatur tentang perkawinan, 
perceraian, dan warisan seluruhnya mengacu pada ketentuan-
ketentuan dalam hukum Islam. Begitu juga dalam bidang 
hukum pidana, sistem hukum yang digunakan adalah hukum 
pidana Islam yang dikenal memiliki sanksi tegas berdasarkan 
ketentuan hudūd dan qis}ās }. Sebagai contoh, seseorang yang 
terbukti mencuri di negara-negara tersebut dapat dijatuhi 
hukuman potong tangan sebagai bentuk pelaksanaan 
hukuman h}add. Bila seseorang melakukan perzinaan, maka 
sanksinya tergantung pada status perkawinannya: bila 
belum menikah, akan dikenakan hukuman cambuk sebanyak 
seratus kali, namun jika sudah menikah, pelaku akan dijatuhi 

28Faisal Ismail, Pijar-Pijar Islam: Pergumulan Kultur Dan Struktur 
(Yogyakarta: LESFI, 2002), 74.



34

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

hukuman rajam hingga mati. Dalam kasus pembunuhan, 
pelaku bisa dikenai hukuman mati berdasarkan prinsip qis}ās }, 
kecuali jika keluarga korban memberikan maaf, maka pelaku 
dapat membayar diyah atau uang kompensasi sebagai ganti 
hukuman. Model penerapan hukum seperti ini mencerminkan 
kuatnya posisi agama dalam mengatur struktur hukum dan 
tatanan sosial negara, sesuai dengan karakter paradigma 
integratif yang menyatukan agama dan negara dalam satu 
sistem kekuasaan yang berbasis syariat.29

Paradigma integratif selaras dengan gagasan yang 
dikembangkan oleh Abū al-A‘lā al-Mawdūdī (1903–1979), 
seorang pemikir politik Islam asal India-Pakistan. Ia menegaskan 
bahwa dalam Islam tidak ada dikotomi antara agama dan 
politik, atau antara agama dan negara. Menurutnya, syariat 
Islam merupakan sistem yang utuh dan lengkap, mencakup 
seluruh aspek kehidupan manusia tanpa menyisakan ruang 
kosong yang perlu diisi oleh aturan buatan manusia. Oleh 
karena itu, negara ideal dalam pandangan al-Mawdūdī harus 
dibangun di atas empat fondasi utama: pengakuan terhadap 
kedaulatan Tuhan sebagai sumber hukum tertinggi, penerimaan 
atas otoritas Nabi Muhammad sebagai penyampai wahyu dan 
teladan kepemimpinan, pengakuan bahwa penguasa hanyalah 
wakil Tuhan di bumi, serta penerapan prinsip musyawarah 
dalam proses pengambilan keputusan. Gagasan serupa juga 
dianut oleh dua tokoh Ikhwanul Muslimin asal Mesir, yaitu 
Hasan al-Bannā (1906–1949) dan Sayyid Qut }b (1906–1966). 
Keduanya memiliki komitmen kuat terhadap pembentukan 
negara Islam yang menjadikan syariat sebagai dasar hukum dan 
tatanan sosial. Dalam pandangan mereka, Islam tidak hanya 

29Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 20–21.



35

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

sebuah agama dalam pengertian spiritual atau ibadah ritual, 
melainkan juga sistem politik dan negara yang menyeluruh. 
Mereka menolak tegas pemisahan antara agama dan negara, 
karena bagi mereka, Islam adalah satu kesatuan yang mencakup 
urusan ibadah, hukum, sosial, dan politik secara menyatu. Oleh 
sebab itu, perjuangan mereka bertujuan menegakkan sistem 
pemerintahan yang tidak sekadar mengakomodasi nilai-nilai 
Islam, tetapi sepenuhnya dibangun di atas fondasi syariat.

Karena aktivitasnya yang dianggap radikal dan mengancam 
stabilitas negara, Hasan al-Bannā akhirnya tewas dibunuh. 
Kematian tersebut terjadi dalam konteks meningkatnya 
ketegangan antara Ikhwanul Muslimin dan aparat keamanan 
Mesir, yang saat itu saling terlibat dalam aksi-aksi kekerasan, 
termasuk teror dan kontra-teror. Nasib yang dialami Sayyid 
Qut }b tidak jauh berbeda. Ia dijatuhi hukuman gantung oleh 
pemerintah Mesir setelah dinilai melakukan gerakan politik 
dan menyebarkan gagasan yang dianggap bertentangan 
dengan arah kebijakan rezim yang sedang berkuasa. Pandangan 
dan aktivitas politik Qut }b dipandang sebagai ancaman serius 
terhadap legitimasi dan otoritas negara. Sementara itu, Abū 
al-A‘lā al-Mawdūdī juga sempat menghadapi hukuman 
mati dari pemerintah Pakistan karena keterlibatannya dalam 
aktivitas politik yang dianggap menentang kekuasaan yang 
sah. Namun, vonis tersebut tidak sampai dilaksanakan. Berkat 
desakan dan permohonan dari banyak pemimpin Muslim 
terkemuka dari berbagai penjuru dunia Islam, pemerintah 
Pakistan akhirnya membatalkan eksekusi dan membebaskan al-
Mawdūdī. Peristiwa ini mencerminkan bagaimana pemikiran 
dan perjuangan para tokoh Islamis sering kali bersinggungan 
secara tajam dengan otoritas negara, terutama ketika mereka 
mengusung gagasan negara Islam yang berlawanan dengan 



36

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

sistem pemerintahan yang sedang berjalan.30

Dalam konteks keindonesiaan, paradigma integratif 
dipandang kurang cocok untuk diterapkan secara menyeluruh. 
Negara Indonesia tidak menganut sistem yang sepenuhnya 
menggabungkan agama dengan negara, sehingga tidak 
semua kebijakan atau produk hukum harus bersumber dari 
ajaran agama. Meskipun nilai-nilai agama tetap diakui dan 
dihormati dalam kehidupan berbangsa dan bernegara, negara 
tidak mewajibkan seluruh peraturan perundang-undangan 
didasarkan langsung pada doktrin keagamaan tertentu. Hal ini 
sejalan dengan prinsip Pancasila yang menempatkan Ketuhanan 
Yang Maha Esa sebagai dasar, namun tetap memberikan ruang 
bagi keberagaman agama dan keyakinan dalam masyarakat.

C.	 Relasi Agama dan Negara dalam Paradigma Simbiotik

Paradigma simbiotik, atau symbiotic paradigm, memandang 
hubungan antara agama dan negara sebagai suatu hubungan 
yang saling menguntungkan dan saling membutuhkan. Dalam 
kerangka ini, agama dan negara tidak diposisikan secara 
terpisah atau saling bertentangan, melainkan berinteraksi 
secara timbal balik. Agama membutuhkan negara sebagai 
sarana untuk berkembang, menyebarkan nilai-nilai kebaikan, 
serta menjaga tatanan sosial. Sebaliknya, negara juga 
membutuhkan agama sebagai sumber nilai-nilai moral dan 
etika yang dapat membimbing arah kebijakan serta perilaku 
para penyelenggara negara. Paradigma ini seringkali disebut 
sebagai bentuk hubungan yang tidak bersifat formal atau tidak 
tertulis secara eksplisit dalam konstitusi negara. Artinya, dalam 
sistem pemerintahan yang menganut pola ini, agama tidak 
dijadikan dasar negara secara resmi, namun pengaruhnya 

30Ismail, Pijar-Pijar Islam: Pergumulan Kultur Dan Struktur, 72–74.



37

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

tetap hadir dan terasa dalam praktik kehidupan berbangsa dan 
bernegara. Negara dan agama bekerja berdampingan, tanpa 
harus dilebur dalam satu kesatuan institusional, tetapi tetap 
saling memberi kontribusi demi terciptanya masyarakat yang 
adil dan bermartabat secara spiritual.31

Pemeliharaan ajaran agama dan pengelolaan urusan 
duniawi sejatinya merupakan dua jenis aktivitas yang 
berbeda secara fungsi, namun dalam paradigma simbiotik 
keduanya memiliki hubungan yang saling berkaitan dan 
saling menguatkan. Agama dan negara dipandang sebagai 
dua sisi dari misi kenabian yang tidak bisa dipisahkan: agama 
memberikan arah spiritual, sementara negara menyediakan 
wadah institusional untuk menerapkan nilai-nilai tersebut 
dalam kehidupan sosial. Dalam pandangan ini, pendirian dan 
pengelolaan negara dipandang sebagai bagian dari tanggung 
jawab keagamaan yang luhur, karena melalui negara manusia 
dapat lebih dekat kepada Tuhan melalui sistem yang menjunjung 
keadilan dan moralitas. Dalam kerangka simbiotik ini, syariat 
Islam diposisikan sebagai sumber legitimasi penting dalam 
dinamika politik. Negara pun dilihat sebagai instrumen yang 
berperan strategis dalam membantu menegakkan syariat sesuai 
dengan kapasitas dan porsinya. Paradigma ini juga membuka 
ruang bagi munculnya kehendak politik dari kelompok 
mayoritas beragama untuk memperjuangkan penerapan nilai-
nilai syariat Islam dalam lingkup hukum nasional, meskipun 
tidak secara eksplisit menjadikan agama sebagai dasar negara. 
Karena sifat hubungan yang tidak kaku, model simbiotik ini 
memungkinkan nilai-nilai syariat tetap memengaruhi dan 

31Syamsuddin, ‘Usaha Pencarian Konsep Negara Dalam Sejarah 
Pemikiran Politik Islam’, 6; Ismail, Pijar-Pijar Islam: Pergumulan Kultur Dan 
Struktur, 74.



38

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

memberi warna pada pembentukan hukum-hukum negara. 
Bahkan dalam isu-isu tertentu, bukan hal yang mustahil 
jika hukum agama diakomodasi menjadi bagian dari sistem 
hukum nasional, selama sesuai dengan prinsip keadilan dan 
tidak bertentangan dengan kerangka konstitusional negara.32

Indonesia merupakan contoh nyata dari negara yang 
menerapkan paradigma simbiotik dalam hubungan antara 
agama dan negara. Negara ini tidak menjadikan satu agama 
tertentu sebagai dasar resmi negara, namun juga tidak 
mengadopsi sistem sekuler yang secara tegas memisahkan 
agama dari urusan kenegaraan. Sebaliknya, Indonesia memilih 
jalan tengah melalui dasar negara Pancasila, yang secara 
eksplisit menempatkan prinsip Ketuhanan Yang Maha Esa 
sebagai sila pertama. Penempatan ini menunjukkan bahwa 
konstitusi Indonesia memberikan ruang yang terbuka dan 
proporsional bagi hadirnya nilai-nilai keagamaan dalam 
kehidupan berbangsa dan bernegara. Peran aktif negara dalam 
urusan agama juga tampak secara kelembagaan. Kehadiran 
Kementerian Agama dan jabatan Menteri Agama, beserta tugas 
dan kewenangannya, menjadi bukti bahwa negara tidak lepas 
tangan dalam hal pengelolaan kehidupan beragama. Selain itu, 
keberadaan lembaga peradilan agama dari tingkat pusat hingga 
daerah, yang pelaksanaannya diatur melalui Undang-Undang 
Peradilan Agama (UUPA), semakin menegaskan bahwa agama, 
khususnya Islam, mendapat tempat dalam sistem hukum 
nasional. Lebih jauh lagi, pengelolaan ibadah haji oleh negara 
melalui regulasi khusus, seperti Undang-Undang Haji dan 
berbagai peraturan turunannya, mencerminkan keterlibatan 
negara dalam aspek syariat Islam yang menyangkut kewajiban 

32Wahid and Rumadi, Fiqh Mazhab Negara: Kritik Atas Politik Hukum 
Islam Di Indonesia, 27.



39

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

keagamaan umat Muslim. Hal serupa juga terlihat dari lahirnya 
Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, 
serta regulasi lainnya yang mengatur tentang waris, zakat, 
wakaf, dan ekonomi syariah. Semua ini menunjukkan bahwa 
meskipun Indonesia bukan negara agama, prinsip-prinsip 
hukum Islam tetap mendapatkan tempat dalam sistem hukum 
nasional, selama tidak bertentangan dengan konstitusi dan 
prinsip keadilan universal.

Walaupun Indonesia tidak menetapkan agama tertentu 
sebagai dasar negara, peran negara dalam urusan keagamaan 
tetap sangat signifikan. Negara bertindak secara fungsional 
sebagai pelindung dan pendukung kehidupan beragama, serta 
aktif menjalankan peran sebagai fasilitator sekaligus penggerak 
dinamika umat beragama. Dalam konteks administratif, 
negara menjalankan fungsi pengelolaan untuk mewadahi 
aspirasi dan kebutuhan keagamaan masyarakat, khususnya 
dalam hal implementasi nilai-nilai dan hukum Islam. Dengan 
demikian, hubungan antara agama dan negara di Indonesia 
terbentuk dalam pola simbiotik yang interaktif dan saling 
menguntungkan.  

Kedudukan agama dalam sistem kenegaraan Indonesia 
memiliki pijakan hukum yang kuat dalam konstitusi, tepatnya 
dalam Undang-Undang Dasar 1945 Bab XI Pasal 29. Ayat (1) 
menyatakan bahwa “Negara berdasar atas Ketuhanan Yang Maha 
Esa”, sedangkan ayat (2) menegaskan bahwa “Negara menjamin 
kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-
masing dan untuk beribadat menurut agama dan kepercayaannya itu”. 
Ayat pertama menunjukkan adanya ikatan erat antara negara 
dan nilai-nilai keagamaan, meskipun agama tidak dijadikan 
fondasi tunggal dalam struktur formal negara. Artinya, agama 
tetap menjadi dasar moral dan sosial yang mewarnai perilaku 



40

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

masyarakat Indonesia. Sementara itu, ayat kedua mengandung 
makna bahwa negara memberikan jaminan penuh terhadap 
kebebasan beragama. Setiap warga negara bebas memeluk 
agama sesuai keyakinannya dan menjalankan ibadah tanpa 
tekanan atau intimidasi dari negara. Tidak ada pembatasan 
terhadap ruang gerak agama di ranah publik. Kebebasan ini 
penting untuk menjaga harmoni sosial dalam masyarakat yang 
majemuk secara budaya dan keyakinan. Secara substansial, 
ketentuan dalam Pasal 29 ini sangat vital bagi kehidupan 
umat beragama di Indonesia. Jika di masa depan diperlukan 
perubahan konstitusional (amandemen), maka muatan normatif 
pasalnya dapat diperbarui, namun esensi dari pasal tersebut 
perlu tetap dijaga. Pasal ini mencerminkan identitas bangsa 
Indonesia yang multikultural, sekaligus menunjukkan bahwa 
agama merupakan pilar utama dalam kehidupan berbangsa. 
Fondasi spiritual berbasis nilai-nilai agama menjadi kekuatan 
penting dalam menopang stabilitas dan ketahanan negara.33

Paradigma simbiotik memiliki kesesuaian dengan 
pemikiran H }usayn Haykal (1888–1956), seorang intelektual 
terkemuka asal Mesir. Dalam pandangannya, fase hijrah Nabi 
Muhammad dari Mekah ke Madinah menandai dimulainya 
babak baru dalam kehidupan kenabian yang bersifat politis. 
Hijrah bukan sekadar perpindahan geografis, tetapi menjadi 
titik awal pembentukan sistem sosial-politik yang dipimpin 
langsung oleh Nabi. Haykal menilai bahwa sejak hijrah, Nabi 
Muhammad tidak hanya menjalankan fungsi kenabian sebagai 
penyampai wahyu, tetapi juga menunjukkan kapasitas luar 
biasa sebagai pemimpin politik. Peran ini, menurut Haykal, 
belum pernah dijalankan oleh para nabi atau rasul sebelumnya 

33Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 23–25.



41

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

secara formal dan terstruktur. Salah satu bukti nyata dari 
kepemimpinan politik Nabi adalah lahirnya Piagam Madinah, 
sebuah dokumen penting yang oleh Haykal dianggap sebagai 
tonggak sejarah dalam tata kelola masyarakat majemuk. 
Ia memandang Piagam Madinah sebagai perjanjian politik 
tertulis yang luar biasa, karena berhasil menyatukan berbagai 
kelompok sosial dan agama di Madinah dalam satu kesepakatan 
bersama. Piagam ini, menurut Haykal, bukan hanya dokumen 
simbolik, tetapi merupakan dasar konstitusional bagi 
terbentuknya sistem pemerintahan di kota tersebut. Dengan 
keberadaan Piagam Madinah, Nabi Muhammad memperoleh 
legitimasi sebagai pemimpin politik yang sah di mata berbagai 
komunitas, sekaligus menjalankan peran sebagai kepala 
negara. Haykal menilai bahwa peristiwa ini merupakan bukti 
bahwa Islam tidak memisahkan antara agama dan negara, 
melainkan memandang keduanya sebagai entitas yang bisa 
berjalan beriringan. Oleh karena itu, Piagam Madinah dapat 
dipahami sebagai proses awal dari terbentuknya negara di 
Madinah yang berbasis pada prinsip-prinsip kebersamaan, 
keadilan, dan pengakuan terhadap pluralitas masyarakat.34

D.	 Relasi Agama dan Negara dalam Paradigma Sekularistik

Paradigma sekularistik, atau secularistic paradigm, 
merupakan pendekatan yang secara tegas menolak dua model 
sebelumnya, yakni paradigma integratif dan paradigma 
simbiotik. Paradigma ini mengusung prinsip pemisahan 
total antara agama dan negara, baik dalam hal otoritas, 
peran, maupun wilayah kerja. Dalam kerangka ini, negara 
tidak didasarkan pada ajaran agama, dan sebaliknya, agama 

34Muhammad Husayn Haykal, Hayat Muhammad (Kairo: Dar al-
Ma’arif, n.d.), 172–75.



42

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

tidak memiliki peran dalam membentuk struktur atau arah 
kebijakan negara. Hubungan antara dimensi duniawi (al-dunyā) 
dan ukhrawi (al-ākhirah), antara urusan agama (al-dīn) dan 
urusan pemerintahan (al-dawlah), dikotomis secara ekstrem 
dan dianggap tidak bisa dicampuradukkan.  Dalam konteks 
pemikiran Islam, paradigma ini menolak gagasan bahwa 
negara harus dibentuk berdasarkan ajaran Islam. Bahkan, 
paradigma ini menentang klaim bahwa Islam menentukan 
bentuk ideal suatu negara tertentu. Penganut pendekatan ini 
berpendapat bahwa penerapan syariat Islam sebagai hukum 
negara tidak dapat dilakukan secara otomatis hanya karena 
mayoritas penduduk beragama Islam. Syariat hanya dapat 
diadopsi sebagai bagian dari hukum nasional jika melalui 
proses legal formal yang melibatkan mekanisme demokratis, 
seperti persetujuan legislatif dan penerimaan publik secara luas.  
Dengan demikian, menurut paradigma sekularistik, syariat 
Islam tidak dapat langsung diberlakukan dalam sistem hukum 
positif suatu negara tanpa proses konstitusional yang sah. 
Pemisahan ini dimaksudkan untuk menjaga netralitas negara 
terhadap semua agama serta memastikan bahwa kebijakan 
publik tidak didasarkan pada doktrin keagamaan tertentu, 
melainkan pada prinsip-prinsip rasionalitas, kesetaraan warga, 
dan hukum sipil.35

egara sekular yang dimaksud dalam konteks ini adalah 
negara yang memisahkan secara tegas antara urusan agama 
dan urusan kenegaraan. Dalam model ini, negara tidak 
menggunakan agama sebagai alat atau instrumen politik, 
dan tidak menjadikan ajaran agama tertentu sebagai dasar 
penyusunan kebijakan publik. Oleh karena itu, peraturan atau 

35Syamsuddin, ‘Usaha Pencarian Konsep Negara Dalam Sejarah 
Pemikiran Politik Islam’, 7.



43

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

ketentuan keagamaan tidak dijadikan bagian dari legislasi 
negara. Agama sepenuhnya menjadi urusan pribadi dan 
komunitas pemeluknya masing-masing, tanpa intervensi negara 
dalam pelaksanaannya. Jika suatu ajaran agama mengandung 
tuntutan yang berkaitan dengan kehidupan sosial atau publik, 
paradigma sekular tidak mengharuskan negara untuk campur 
tangan dalam penerapannya. Sebaliknya, pemeluk agama yang 
bersangkutan diberi kebebasan untuk mengaturnya sendiri 
dalam lingkup komunitas mereka, selama tidak bertentangan 
dengan hukum umum yang berlaku.36\

Paradigma sekular merupakan bentuk hubungan antara 
agama dan negara yang ditandai oleh pemutusan total 
antara keduanya. Dalam model ini, agama dan negara berdiri 
di atas dua jalur yang benar-benar terpisah tanpa jalinan 
konstitusional, struktural, maupun fungsional. Pola ini secara 
nyata dapat diamati dalam sistem pemerintahan yang secara 
eksplisit mengadopsi prinsip sekularisme. Dalam sistem 
semacam itu, agama tidak diberi ruang untuk ikut campur 
dalam urusan politik maupun pemerintahan. Peran agama 
dibatasi hanya pada wilayah privat dan individual, sehingga 
tidak diperkenankan mempengaruhi kebijakan publik atau 
sistem kenegaraan secara langsung.  Dengan kata lain, tidak 
terdapat jalur formal apa pun yang menghubungkan institusi 
keagamaan dengan struktur kekuasaan negara. Negara 
menjaga jarak dari agama, dan sebaliknya, agama tidak diberi 
kewenangan atau ruang untuk memengaruhi sistem politik. 
Pola ini mencerminkan pemisahan yang ketat antara ranah 
spiritual dan ranah administratif-politik. Salah satu contoh 
negara yang menerapkan paradigma ini secara konsisten 

36Wahid and Rumadi, Fiqh Mazhab Negara: Kritik Atas Politik Hukum 
Islam Di Indonesia, 31.



44

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

adalah Amerika Serikat. Di sana, sekolah-sekolah negeri 
melarang pelaksanaan doa bersama di ruang kelas sebagai 
bentuk penerapan prinsip pemisahan agama dari negara. 
Agama dianggap sebagai urusan pribadi yang tidak boleh 
masuk ke dalam ranah publik yang dikelola oleh negara.  

Contoh lain dapat ditemukan di kota Montreal, Quebec, 
Kanada. Pada tahun 1990-an, sebuah gereja yang mengalami 
kebakaran dan kerusakan parah tidak mendapat bantuan 
dari pemerintah untuk perbaikan. Pemerintah menolak 
menggunakan dana publik karena menganggap gereja sebagai 
entitas privat, dan sesuai dengan prinsip sekularisme Kanada, 
negara tidak terlibat dalam urusan institusi keagamaan.  

Dalam konteks dunia Islam, Turki pada masa pemerintahan 
Mustafa Kemal Atatürk menjadi contoh utama negara Muslim 
yang mengadopsi paradigma sekular secara total. Pada tahun 
1924, Turki secara resmi diproklamasikan sebagai negara sekular, 
meninggalkan prinsip-prinsip Islam sebagai dasar negara. 
Reformasi besar-besaran pun dilakukan untuk mengubah 
struktur negara dari sistem kesultanan berbasis Islam menjadi 
negara republik modern dengan corak barat. Jabatan syaykh 
al-Islām yang dulunya memiliki otoritas keagamaan tertinggi 
dihapuskan, dan berbagai institusi keagamaan ditutup. Panggilan 
azan yang sebelumnya dalam bahasa Arab diubah menjadi 
bahasa Turki, pengadilan agama diganti dengan sistem hukum 
sipil yang diambil dari model Swiss, aliran tarekat dibubarkan, 
dan simbol-simbol tradisional Islam seperti pemakaian tarbus 
diganti dengan topi bergaya Barat. Sekolah-sekolah agama 
pun banyak yang ditutup dalam upaya membentuk identitas 
nasional yang sekular dan modern.37

Gagasan sekularisme dalam hubungan agama dan negara 
37Ismail, Pijar-Pijar Islam: Pergumulan Kultur Dan Struktur, 64–66.



45

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

juga sejalan dengan pandangan ‘Ali ‘Abd al-Rāziq (1888–1966), 
seorang intelektual Muslim asal Mesir yang dikenal sebagai 
tokoh yang membawa pendekatan sekular dalam pemikiran 
politik Islam. Ia menjadi salah satu figur kontroversial di 
dunia Islam karena gagasannya yang dianggap menantang 
pandangan dominan tentang keterkaitan antara agama dan 
kekuasaan. Pemikirannya secara komprehensif dituangkan 
dalam karya pentingnya yang berjudul al-Islām wa Us}ūl 
al-H}ukm: Bah}th fī al-Khilāfah wa al-H}ukūmah fī al-Islām, yang 
diterbitkan di Kairo pada tahun 1925. Dalam buku tersebut, 
al-Rāziq mengemukakan pandangannya bahwa kekuasaan 
politik para khalifah—yang selama ini dipahami sebagai 
pemimpin keagamaan umat Islam—sejatinya tidak memiliki 
dasar yang kuat dalam ajaran Islam. Ia berargumen bahwa 
para khalifah lebih tepat dipandang sebagai penguasa 
duniawi yang menjalankan pemerintahan sipil, bukan sebagai 
representasi dari kepemimpinan spiritual yang ditetapkan 
secara teologis. Dengan kata lain, institusi khilafah tidak 
bersumber dari prinsip-prinsip agama, melainkan merupakan 
produk sejarah dan kebutuhan politik umat Islam pada masa 
tertentu. Pandangan al-Rāziq ini mencerminkan pendekatan 
sekular yang memisahkan secara jelas antara urusan agama dan 
pemerintahan. Ia menolak gagasan bahwa Islam mewajibkan 
bentuk negara tertentu, dan dengan itu membuka ruang 
bagi umat Islam untuk mengembangkan sistem politik yang 
rasional, modern, dan kontekstual, tanpa harus terikat pada 
model khilafah atau pemerintahan berbasis agama.38

Dalam konteks keindonesiaan, paradigma sekular 
dianggap tidak selaras dengan jati diri dan dasar ideologi 

38Muhammad Imarah, Al-Islam Wa Ushul al-Hukm Li ‘Ali ‘Abd al-Raziq 
(Beirut: al-Mu’assasah al-‘Arabiyah li al-Dirasah wa al-Nasyr, 1988), 184.



46

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

bangsa. Indonesia yang berlandaskan Pancasila menolak 
model pemisahan total antara agama dan negara sebagaimana 
dianut dalam sistem sekularistik. Sila pertama Pancasila, yaitu 
“Ketuhanan Yang Maha Esa,” menunjukkan bahwa bangsa 
Indonesia mengakui dan menjunjung tinggi keberadaan 
nilai-nilai agama dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. 
Secara substansial, sila tersebut mencerminkan komitmen 
negara untuk tidak melepaskan diri dari dimensi religius, serta 
memberi ruang yang sah bagi peran agama dalam membentuk 
karakter moral dan spiritual bangsa. Hal ini memperlihatkan 
bahwa negara dan agama memiliki ikatan yang erat dan saling 
mengisi. Negara membutuhkan agama sebagai sumber nilai 
dan etika, sementara agama mendapat dukungan institusional 
agar dapat tumbuh dan berkembang secara sehat di tengah 
masyarakat yang plural. Oleh karena itu, model sekular yang 
menempatkan agama sepenuhnya di ranah privat tidak sesuai 
dengan kerangka ideologis dan konstitusional Indonesia.



47

BAB IV
TEORI BERLAKUNYA HUKUM ISLAM 

DI INDONESIA

A.	 Pendahuluan

Meskipun mayoritas penduduk Indonesia beragama 
Islam, pemberlakuan hukum Islam dalam sistem hukum 
nasional tidak bersifat otomatis. Proses ini selalu berada dalam 
medan tarik-menarik antara faktor politik, ideologi negara, dan 
dinamika sosial masyarakat yang plural. Untuk memahami 
posisi hukum Islam dalam sistem hukum Indonesia, berbagai 
teori telah dikembangkan, baik pada masa kolonial maupun 
pascakemerdekaan. Teori-teori ini berupaya menjawab 
pertanyaan mendasar mengenai sejauh mana hukum Islam 
berlaku bagi umat Islam di Indonesia dan dalam bentuk apa 
pemberlakuannya di dalam kerangka hukum positif.  Beberapa 
teori utama yang relevan dalam diskursus ini antara lain:      

Teori Receptie in Complexu, dikembangkan pada masa 
kolonial Belanda, teori ini menyatakan bahwa hukum Islam 
berlaku bagi umat Islam selama masih menjadi bagian dari 
hukum adat mereka. Dengan demikian, hukum Islam tidak 
berdiri sendiri, melainkan bergantung pada penerimaan 
masyarakat adat. Teori ini menempatkan hukum Islam dalam 
posisi subordinat terhadap hukum adat.      

Teori Receptie, merupakan kelanjutan dari pendekatan 
sebelumnya, namun lebih menekankan pada supremasi hukum 



48

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

adat. Dalam teori ini, hukum yang berlaku bagi masyarakat 
Indonesia adalah hukum adat, dan bukan hukum Islam, 
kecuali jika hukum Islam telah diterima sebagai bagian dari 
adat. Teori ini menjadi landasan utama dalam sistem hukum 
kolonial untuk membatasi ruang gerak hukum Islam.      

Teori Exit, merupakan upaya untuk keluar dari dominasi 
kerangka berpikir kolonial dan membuka peluang bagi 
pemberlakuan hukum Islam dalam sistem hukum nasional. 
Teori ini menekankan pentingnya membangun sistem hukum 
yang sesuai dengan aspirasi mayoritas penduduk dan nilai-
nilai keagamaan yang hidup dalam masyarakat.

Teori Receptie in Contrario, diajukan sebagai bentuk kritik 
terhadap Teori Receptie, teori ini menegaskan bahwa umat 
Islam seharusnya secara langsung tunduk pada hukum Islam, 
bukan hukum adat. Teori ini berangkat dari pandangan bahwa 
hukum Islam memiliki kekuatan normatif yang mandiri dan 
seharusnya tidak perlu menunggu penerimaan melalui adat.      

Teori Eksistensi, menyatakan bahwa hukum Islam memiliki 
posisi yang sah dan berdiri sendiri dalam sistem hukum 
nasional Indonesia. Teori ini tidak lagi terikat pada pendekatan 
resepsi, baik dalam bentuk kompleksu maupun contrario, dan 
memandang bahwa eksistensi hukum Islam dapat dijustifikasi 
secara yuridis maupun sosiologis.  

Bab ini membahas masing-masing teori secara mendalam, 
dengan menelusuri latar historis kemunculannya, gagasan 
pokok yang diusung, serta implikasi teoritis dan praktisnya 
terhadap perkembangan hukum Islam di Indonesia. Kajian 
ini bertujuan untuk memberikan kerangka konseptual yang 
memadai dalam memahami dinamika dan posisi hukum Islam 
dalam konstruksi hukum nasional.



49

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

B.	 Teori Receptie in Complexu

Keberadaan syariat Islam di wilayah Nusantara telah lama 
memiliki posisi penting dan diakui sebagai bagian fundamental 
dalam sistem sosial dan hukum masyarakat. Bahkan pada masa 
kolonial, pemerintah Belanda tidak menafikan keberadaan 
hukum Islam. Hal ini tercermin dalam karya Van den Berg 
(1845–1927) yang berjudul Mohammedaansch Recht, di mana 
ia menyatakan bahwa asas-asas hukum Islam yang berlaku 
di kalangan Muslim Indonesia pada masa itu mengacu pada 
mazhab H}anafī dan Syāfi‘ī. Dalam bukunya, Van den Berg 
secara eksplisit menyebutkan bahwa “bagi orang Islam berlaku 
penuh hukum Islam, sebab ia telah memeluk agama Islam.”  

Dalam kenyataannya, upaya pemerintah kolonial Belanda 
untuk membentuk sistem peradilan baru yang sepenuhnya 
dikendalikan oleh mereka mengalami berbagai kendala. Oleh 
karena itu, Pemerintah Hindia Belanda, termasuk pada masa 
VOC, membiarkan lembaga-lembaga tradisional dan lokal 
yang sudah ada tetap beroperasi. Mereka juga mengakui 
keberlakuan hukum Islam yang memang telah dipraktikkan 
secara luas oleh masyarakat dalam kehidupan sehari-hari. 
Gagasan ini melahirkan sebuah teori yang dikenal sebagai 
receptie in complexu, yang dikemukakan oleh Lodewijk 
Willem Christian Van den Berg. Teori ini menyatakan bahwa 
hukum Islam berlaku secara penuh bagi pemeluknya karena 
keterikatan mereka pada agama tersebut. Pemikiran ini 
memperoleh legitimasi hukum melalui pasal 75, 78, dan 109 
dalam Regeringsreglement (RR) Hindia Belanda tahun 1855, 
yang tercantum dalam Staatsblad Nomor 2 tahun yang sama. 
Van den Berg juga berusaha agar hukum waris dan hukum 
perkawinan Islam dapat dijalankan oleh hakim-hakim Belanda 
dengan melibatkan para penghulu Islam sebagai penasihat dan 



50

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

pelaksana teknis. Bahkan sebelum kedatangan Belanda dengan 
misi dagang VOC-nya, kerajaan-kerajaan Islam di Indonesia 
telah lebih dahulu menerapkan syariat Islam dalam sistem 
hukum mereka. Pada umumnya, kerajaan-kerajaan tersebut 
menganut mazhab Syafi‘i sebagai dasar dalam pelaksanaan 
hukum. Norma-norma hukum Islam telah menjadi bagian dari 
sistem kehidupan masyarakat dan diterapkan secara nyata 
dalam berbagai aspek sosial, termasuk hukum keluarga, waris, 
dan perdata.39

Sebelum Van den Berg merumuskan teori receptie in 
complexu, sebenarnya telah banyak penulis dan akademisi 
Belanda yang memberikan perhatian terhadap keberlakuan 
hukum Islam di Indonesia. Namun, pandangan mereka belum 
dikembangkan secara sistematis dalam bentuk teori hukum 
yang jelas seperti yang dilakukan oleh Van den Berg. Gagasan-
gagasan mereka lebih bersifat deskriptif dan belum sampai pada 
tahap formulasi teoritis yang utuh. Beberapa tokoh penting 
dalam periode sebelum Berg antara lain adalah Carel Frederik 
Winter (1799–1859), seorang Guru Besar di bidang Kebudayaan 
Jawa, dan Salamon Keijzer (1823–1868), yang dikenal sebagai 
Guru Besar Ilmu Bahasa dan Kebudayaan Hindia Belanda. 
Keduanya memberikan kontribusi signifikan dalam studi 
tentang Islam, khususnya di wilayah Jawa. Mereka tidak hanya 
menulis tentang keberadaan Islam di Nusantara, tetapi juga 
berupaya menerjemahkan al-Qur’an ke dalam bahasa Belanda, 
sebuah langkah yang menunjukkan minat dan pengaruh studi 
keislaman di kalangan intelektual kolonial. Meskipun tulisan-

39Mahmud Al-Anshari, Penegakan Syariat Islam: Dilema Keumatan Di 
Indonesia (Jakarta: Inisiasi Press, 2005), 24; A. Rahmat Rosyidi and M. Rais 
Ahmad, Formalisasi Syariat Islam Dalam Perspektif Tata Hukum Indonesia 
(Bogor: Ghalia Indonesia, 2006), 73–74.



51

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

tulisan mereka belum sampai pada bentuk teori hukum yang 
mapan, karya-karya mereka memberikan landasan awal bagi 
pemahaman tentang eksistensi dan peran hukum Islam dalam 
masyarakat Indonesia, yang kemudian dikembangkan lebih 
lanjut oleh Van den Berg dalam bentuk teori yang memiliki 
kekuatan hukum dan pengaruh kebijakan kolonial.40

Berdasarkan pijakan teori receptie in complexu, Van den 
Berg berpendapat bahwa keberadaan pengadilan agama 
merupakan sesuatu yang semestinya diakui dan dilembagakan 
secara resmi, termasuk di Batavia yang saat itu menjadi pusat 
pemerintahan kolonial Belanda. Menurutnya, pembentukan 
lembaga peradilan agama sejalan dengan praktik hukum 
adat yang telah berlaku sejak lama dan bahkan mendapat 
ruang dalam sistem perundang-undangan yang disusun oleh 
penguasa kolonial Eropa. Dengan kata lain, hukum kolonial 
membuka peluang legal bagi eksistensi peradilan agama 
sebagai bagian dari sistem hukum yang berlaku di wilayah 
Hindia Belanda. Secara umum, kewenangan pengadilan agama 
pada masa itu terbatas pada urusan-urusan yang terkait dengan 
hukum keluarga Islam, khususnya dalam perkara perkawinan 
dan kewarisan. Lingkup ini mencerminkan karakter pengadilan 
agama sebagai lembaga yang menangani aspek-aspek personal 
dan privat umat Islam sesuai syariat. Penetapan kewenangan 
tersebut bukanlah hal baru, melainkan merupakan kelanjutan 
dari sistem peradilan yang telah berkembang di kalangan 
masyarakat pribumi Muslim jauh sebelum kolonialisme 
Belanda menguasai Nusantara. Sejak masa kekuasaan VOC 
dan keberadaan kerajaan-kerajaan Islam di Indonesia, 
peradilan berbasis hukum Islam telah menjadi bagian dari 

40Abdul Manan, Aneka Masalah Hukum Perdata Islam Di Indonesia 
(Jakarta: Kencana, 2006), 294–95.



52

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

mekanisme penyelesaian sengketa di tengah masyarakat. Oleh 
karena itu, pengakuan formal terhadap pengadilan agama oleh 
pemerintah kolonial merupakan bentuk pelestarian terhadap 
tatanan hukum yang sudah berakar kuat dalam tradisi lokal 
umat Islam.

Pada masa penjajahan Belanda, terdapat sejumlah instruksi 
resmi dari Gubernur Jenderal yang ditujukan kepada para 
bupati, khususnya di wilayah pantai utara Jawa. Instruksi-
instruksi tersebut meminta agar para bupati memberikan ruang 
kepada ulama untuk menyelesaikan sengketa-sengketa perdata 
yang terjadi di tengah masyarakat dengan menggunakan 
ajaran Islam sebagai dasar penyelesaiannya. Pengakuan formal 
terhadap peradilan agama semakin menguat dengan terbitnya 
Keputusan Raja Belanda (Koninklijk Besluit) Nomor 19 
tanggal 24 Januari 1882, yang kemudian diumumkan melalui 
Staatsblad Tahun 1882 Nomor 152. Keputusan ini menetapkan 
pembentukan Priesterraad, atau yang dikenal sebagai 
Pengadilan Agama. Dari satu sudut pandang, keputusan 
tersebut dilandasi oleh teori yang dirumuskan oleh Van den 
Berg, yakni receptie in complexu. Teori ini menyatakan bahwa 
hukum yang berlaku bagi masyarakat pribumi adalah hukum 
agama yang mereka anut. Pandangan ini tampaknya tidak 
lepas dari kenyataan bahwa umat Islam di Indonesia dikenal 
sangat taat menjalankan syariat agamanya, termasuk dalam 
hal hukum keluarga dan perdata. Ketaatan ini sejalan dengan 
perintah dalam al-Qur’an, khususnya Surah al-Baqarah [2]:208, 
yang menyerukan agar umat Islam masuk ke dalam Islam 
secara menyeluruh dan total.  

Dengan merumuskan teori receptie in complexu, Van den 
Berg telah memberi kontribusi penting bagi eksistensi hukum 
Islam di tengah masyarakat pribumi Muslim. Teori ini pada 



53

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

dasarnya menyatakan bahwa hukum yang diterapkan dalam 
suatu perkara harus mengacu pada ajaran agama yang dianut 
oleh penduduk di wilayah tersebut. Pemikiran ini tidak lahir 
dari ruang kosong, tetapi merupakan hasil pengamatan Van den 
Berg terhadap praktik hukum nyata di masyarakat lokal. Selain 
merumuskan teori tersebut, Van den Berg juga berperan besar 
dalam penerbitan Staatsblad 1882 Nomor 152, yang mengakui 
kewenangan lembaga-lembaga peradilan agama, meskipun 
dengan penamaan yang berbeda-beda di tiap wilayah. Ia 
turut memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang 
hukum Islam kepada aparat pemerintah kolonial Hindia 
Belanda, termasuk para hakim, sehingga memperkuat dasar 
legal formal keberlakuan hukum Islam dalam sistem kolonial 
saat itu.41

C.	 Teori Receptie

Seiring dengan berubahnya arah kebijakan politik 
kolonial, pemerintah Belanda mulai mempersempit ruang 
bagi tumbuhnya hukum Islam di Indonesia. Pergeseran ini 
merupakan respons terhadap kekhawatiran bahwa eksistensi 
dan perkembangan hukum Islam justru dapat mengancam 
stabilitas dan kepentingan kekuasaan kolonial. Upaya 
penyempitan ini secara tidak langsung dapat dilihat sebagai 
langkah sistematis untuk membatasi proses legislasi dan 
legalisasi hukum Islam. Ironisnya, meskipun dimaksudkan 
untuk mengendalikan pengaruh hukum Islam, pembatasan 
tersebut justru menegaskan bahwa hukum Islam telah memiliki 
posisi yang cukup kuat dan mengakar di tengah masyarakat, 
sampai-sampai dianggap sebagai ancaman oleh pemerintah 

41Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 37–39.



54

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

kolonial itu sendiri. Perubahan orientasi ini menempatkan 
hukum Islam dalam posisi krisis. Pemerintah Belanda mulai 
memandang keberadaan hukum Islam sebagai sesuatu yang 
tidak lagi selaras dengan strategi kekuasaan mereka, terutama 
karena dapat menghambat agenda ekspansi kolonial dan 
penyebaran agama mereka. Dalam konteks inilah muncul 
konsep Het Indische Adatrecht yang dipopulerkan oleh 
tokoh orientalis dan intelektual kolonial C. Snouck Hurgronje 
(1857–1936). Gagasan tersebut melahirkan teori receptie, yang 
menggeser posisi hukum Islam dalam sistem hukum kolonial.  

Menurut teori receptie, hukum yang berlaku bagi 
masyarakat Muslim bukanlah hukum Islam secara otomatis, 
melainkan hukum adat mereka masing-masing. Hukum Islam 
hanya dapat diberlakukan apabila telah diterima atau diserap 
(diresepsi) oleh hukum adat setempat. Dengan logika ini, 
keberadaan hukum Islam menjadi bergantung sepenuhnya 
pada validasi hukum adat. Artinya, Islam tidak menjadi 
sumber hukum utama, melainkan harus melewati saringan 
lokal terlebih dahulu untuk dapat diakui secara sah. Teori 
ini menjadi dasar bagi kebijakan kolonial dalam menekan 
pengaruh hukum Islam secara legal dan struktural.42

Munculnya teori receptie memberikan dasar yang cukup 
kuat bagi pemerintah kolonial Belanda untuk mengambil 
langkah-langkah kebijakan yang lebih tegas dalam membatasi 
kewenangan lembaga-lembaga keislaman, khususnya 
Pengadilan Agama. Salah satu langkah penting yang diambil 
adalah pembentukan sebuah komisi khusus yang ditugaskan 
untuk meninjau kembali wewenang Pengadilan Agama, 
terutama di wilayah Jawa dan Madura. Komisi ini bekerja 

42Mahsun Fuad, Hukum Islam Indonesia: Dari Nalar Partisipatoris Hingga 
Emansipatoris (Yogyakarta: LKIS, 2006), 52.



55

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

dengan mandat untuk mengevaluasi posisi dan fungsi lembaga 
peradilan agama dalam sistem hukum kolonial. Berdasarkan 
hasil rekomendasi dari komisi tersebut, pemerintah kolonial 
kemudian menerbitkan Staatsblad Tahun 1937 Nomor 116. 
Regulasi ini secara resmi mencabut kewenangan Pengadilan 
Agama dalam menangani perkara warisan dan beberapa jenis 
perkara lainnya yang sebelumnya termasuk yurisdiksi mereka. 
Sebagai konsekuensinya, penanganan kasus-kasus tersebut 
dialihkan ke Landraad atau Pengadilan Negeri, yang merupakan 
institusi peradilan kolonial berbasis hukum sipil Eropa. 
Langkah ini secara jelas mencerminkan arah kebijakan Belanda 
yang semakin mempersempit ruang gerak hukum Islam dan 
memperkuat dominasi sistem hukum kolonial. Penerapan 
teori receptie tidak hanya berdampak secara konseptual, tetapi 
juga mewujud dalam regulasi konkret yang menggeser posisi 
hukum Islam dari ruang publik ke ranah yang lebih terbatas.43

Sebelum Snouck Hurgronje secara resmi diangkat sebagai 
penasihat urusan pribumi dan keislaman bagi pemerintah 
kolonial, sebenarnya intervensi Belanda terhadap urusan 
keagamaan telah dimulai lebih awal. Sejak tahun 1859, 
pemerintah kolonial mulai melakukan campur tangan secara 
langsung dalam berbagai aspek kehidupan keagamaan 
masyarakat pribumi. Gubernur Jenderal, dalam kapasitasnya, 
diberi kewenangan untuk mengawasi bahkan ikut campur 
dalam urusan agama, termasuk mengontrol aktivitas para 
ulama jika dianggap dapat mengganggu ketertiban umum atau 
merugikan kepentingan kolonial. Dalam kerangka kebijakan 
ini, Snouck Hurgronje tampil sebagai perumus strategi kolonial 
yang lebih sistematis. Ia menyarankan agar pemerintah 

43A. Qadri Azizi, Eklitisisme Hukum Nasional: Kompetisi Antara Hukum 
Islam Dan Hukum Umum (Yogyakarta: Gama Media, 2002), 155.



56

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Belanda menerapkan inlandsch politiek, yaitu kebijakan yang 
secara khusus ditujukan untuk memahami dan mengendalikan 
masyarakat pribumi. Strategi ini bertujuan menjauhkan umat 
Islam dari pengaruh hukum Islam, dengan cara mendorong 
mereka agar lebih mendekat kepada budaya Eropa serta loyal 
terhadap otoritas pemerintah Hindia Belanda.44  

Hurgronje membagi Islam di Indonesia ke dalam dua aspek 
utama: Islam sebagai agama yang bersifat spiritual, dan Islam 
sebagai kekuatan politik. Terhadap dimensi keagamaan, ia 
menyarankan sikap toleransi dan netralitas negara, sepanjang 
tidak mengganggu kepentingan politik kolonial. Namun 
terhadap Islam yang menampilkan ciri-ciri politik atau gerakan 
sosial, Hurgronje menyarankan tindakan tegas, termasuk 
pendekatan represif jika diperlukan. Ia juga mengusulkan 
pembatasan pengaruh eksternal terhadap Islam di Indonesia, 
terutama yang berasal dari luar negeri. Salah satu langkah 
konkret yang diambil adalah membatasi jumlah jemaah haji 
asal Indonesia, karena ibadah haji dipandang tidak hanya 
sebagai ritual spiritual, tetapi juga sebagai momen pertemuan 
dan konsolidasi politik umat Islam dari berbagai belahan dunia 
yang potensial menumbuhkan semangat perlawanan terhadap 
kolonialisme. Menurut Deliar Noer, untuk memperkuat 
pengawasan terhadap jemaah haji Indonesia, pemerintah 
kolonial mendirikan konsulat Belanda di Jeddah pada tahun 
1872. Sebagai bagian dari upaya tersebut, Snouck Hurgronje 
dikirim ke Hijaz untuk mengamati langsung kehidupan 
masyarakat Mekkah dan aktivitas para peziarah dari berbagai 
negara, termasuk dari Nusantara. Tujuan utamanya adalah 
memahami jaringan sosial-politik umat Islam internasional yang 
berpusat di Mekkah, guna menyusun strategi pengendalian 

44Aqib Suminto, Politik Islam Hindia Belanda (Jakarta: LP3ES, 1986), 10.



57

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

lebih lanjut terhadap umat Islam di wilayah koloni.45

Menurut penjabaran yang disampaikan oleh Abu Bakar 
Aceh dan dikutip oleh Rosyidi serta Ahmad, strategi kolonial 
yang dirumuskan oleh Snouck Hurgronje terhadap hukum 
Islam dan masyarakat Muslim dapat diklasifikasikan ke dalam 
tiga aspek utama. Pertama, dalam aspek keagamaan, Hurgronje 
menyarankan agar Pemerintah Hindia Belanda memberikan 
kebebasan penuh dan tanpa syarat kepada umat Islam dalam 
menjalankan ajaran agamanya. Kebebasan tersebut harus 
bersifat tulus dan tidak bersifat manipulatif, selama aktivitas 
keagamaan tidak mengganggu stabilitas politik kolonial. 
Kedua, dalam aspek sosial kemasyarakatan, pemerintah 
kolonial diharapkan menghormati adat istiadat yang berlaku 
di tengah masyarakat serta menjaga kebebasan rakyat dalam 
menjalankan norma-norma budaya mereka. Hurgronje 
menyarankan agar pemerintah membuka ruang bagi rakyat 
untuk meningkatkan taraf hidupnya secara damai, dengan 
mengarahkan mereka agar perlahan-lahan bersikap loyal 
dan mendekat pada sistem pemerintahan kolonial. Bantuan 
dan dukungan diberikan kepada kelompok-kelompok yang 
mau mengikuti jalur ini, sebagai bagian dari strategi integrasi 
sosial. Ketiga, dalam bidang politik atau ketatanegaraan, 
Hurgronje menekankan pentingnya upaya pencegahan 
terhadap munculnya ideologi Pan-Islamisme. Gerakan ini 
dinilai berbahaya karena membawa potensi perlawanan politik 
terhadap dominasi kolonial dan dapat memicu solidaritas 
lintas negara di antara umat Islam. Pemerintah Hindia Belanda, 
menurutnya, harus bersikap waspada terhadap segala bentuk 
organisasi atau gerakan yang mencoba mencari dukungan 

45Deliar Noer, Gerakan Modern Di Indonesia 1900-1942 (Jakarta: LP3ES, 
1996), 32–33.



58

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

kekuatan luar dalam rangka menentang otoritas kolonial di 
Indonesia.46

Dalam upaya menghadang pengaruh politik Islam, 
Snouck Hurgronje menyarankan agar pemerintah kolonial 
Belanda memiliki pemahaman yang mendalam terhadap 
dinamika yang terjadi di Mekkah. Ia menekankan pentingnya 
mengetahui unsur apa saja yang “diekspor” dari tanah suci 
setiap tahunnya dan bagaimana strategi yang bisa digunakan 
untuk menghindarkan umat Islam di Indonesia dari potensi 
ancaman ideologi politik Islam yang berakar dari sana. Tujuan 
utama dari strategi ini adalah mencegah masuknya gagasan 
Pan-Islamisme ke Indonesia, khususnya yang berkaitan dengan 
kekhalifahan Utsmaniyah di Istanbul.  

Pada masa itu, sebagian besar masyarakat Muslim Indonesia 
masih memandang khalifah Utsmaniyah sebagai pemimpin 
tertinggi seluruh umat Islam. Bahkan, beberapa kelompok 
masih meyakini bahwa para sultan lokal yang belum memeluk 
Islam pun wajib menghormati dan tunduk kepada khalifah 
tersebut. Jika individu dari kalangan ini berhaji ke Mekkah, 
mereka dianggap seolah menjadi representasi Indonesia di 
Istanbul. Pemerintah kolonial Belanda mencurigai aktivitas 
konsulat Turki di Jakarta, terutama karena adanya upaya 
pengiriman pemuda Indonesia ke Turki untuk menempuh 
pendidikan, yang dicurigai berpotensi memperkuat solidaritas 
politik Islam global.  

Walau Hurgronje menyatakan bahwa yang menjadi 
ancaman bagi kolonialisme bukanlah Islam sebagai agama, 
melainkan sebagai ideologi politik, ia tetap menolak pemberian 
keleluasaan kepada umat Islam untuk menerapkan hukum 

46Rosyidi and Ahmad, Formalisasi Syariat Islam Dalam Perspektif Tata 
Hukum Indonesia, 79.



59

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Islam. Ia justru menciptakan dikotomi antara hukum Islam dan 
hukum adat, dan mendorong agar hukum adat diberi posisi 
yang lebih dominan dalam tata hukum kolonial. Dalam konteks 
ini, ia menyusun laporan hasil penelitian yang dituangkan 
dalam dua karya penting: De Atjehers (untuk wilayah Aceh) 
dan De Gajoland (untuk wilayah Gayo). Dalam karya-karya 
tersebut, Hurgronje mengajukan tesis bahwa hukum yang 
sebenarnya berlaku di kedua daerah itu adalah hukum adat, 
bukan hukum Islam. Ia mengakui adanya pengaruh Islam 
dalam praktik adat, tetapi menegaskan bahwa pengaruh 
tersebut hanya sah secara hukum apabila telah sepenuhnya 
diterima oleh masyarakat melalui hukum adat. Gagasan ini 
menjadi dasar dari teori receptie.  

Inti dari teori receptie adalah strategi divide et impera (politik 
pecah belah), yang bertujuan melemahkan perkembangan 
hukum Islam dan menggantikannya dengan sistem hukum 
alternatif yang lebih mudah dikendalikan oleh kolonial. Di 
Aceh, Hurgronje berhasil menciptakan konflik antara kalangan 
ulama dan uleebalang, sebagai bagian dari taktik kolonial 
untuk melemahkan kekuatan sosial-politik Islam.  Melalui 
pendekatan yang konsisten, Hurgronje berhasil menggeser 
dominasi teori receptie in complexu yang mengakui keberlakuan 
hukum Islam bagi umat Islam menjadi teori receptie, yang 
menempatkan hukum adat sebagai hukum utama. Dalam 
kerangka ini, hukum Islam tidak dianggap memiliki kekuatan 
mengikat kecuali jika telah diresepsi oleh hukum adat.  Teori 
ini kemudian dilembagakan secara resmi dalam Pasal 134 ayat 
(2) Indische Staatsregeling (IS) tahun 1925, yang menyatakan 
bahwa sengketa perdata antar sesama Muslim hanya dapat 
diselesaikan oleh pengadilan agama Islam jika ketentuan 
tersebut telah diterima oleh hukum adat dan selama tidak 



60

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

bertentangan dengan ordonansi lain. Pada tahun 1929, pasal 
ini direvisi melalui Staatsblad Nomor 221 menjadi: “Dalam hal 
terjadi perkara perdata antara sesama orang Islam, akan diselesaikan 
oleh hakim agama Islam apabila hukum adat mereka menghendakinya, 
dan sejauh tidak ditentukan lain oleh sesuatu ordonansi.” Artinya, 
keberlakuan hukum Islam secara hukum formal sepenuhnya 
bergantung pada penerimaan hukum adat.  

Teori receptie kemudian dijadikan landasan kebijakan 
pemerintah Hindia Belanda dalam memperlakukan hukum 
Islam dan lembaga peradilan agama. Ketentuan ini didukung 
oleh sejumlah tokoh hukum seperti Cornelis van Vollenhoven 
dan B. Ter Haar, serta para sarjana hukum lulusan pendidikan 
Belanda, baik dari Batavia maupun dari negeri Belanda 
sendiri. Jika pada periode sebelumnya pemerintah kolonial 
lebih condong bersikap anti terhadap hukum adat, maka 
sejak berkembangnya teori receptie, arah kebijakan hukum 
kolonial justru bergeser, hukum adat dipromosikan sebagai 
instrumen untuk menopang kepentingan kolonial, sekaligus 
menjadi penyeimbang bagi pengaruh hukum Islam.  Arah 
kebijakan ini semakin ditegaskan dalam Staatsblad Tahun 
1937 Nomor 116, yang menyatakan bahwa Pengadilan Agama 
di wilayah Jawa dan Madura hanya memiliki kewenangan 
untuk mengurus perkara-perkara perkawinan. Sementara itu, 
kewenangan menangani perkara waris, yang selama berabad-
abad merupakan bagian dari yurisdiksi peradilan agama Islam 
dialihkan ke Pengadilan Negeri. Regulasi ini menempatkan 
hukum Islam dalam posisi subordinat terhadap hukum adat 
dan hukum negara kolonial. Langkah ini menjadi bagian dari 
strategi jangka panjang pemerintah kolonial untuk secara 
perlahan mencabut keberadaan hukum Islam dari sistem 
hukum resmi Hindia Belanda. Hukum Islam hanya akan 



61

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

diakui jika telah menjadi bagian dari hukum adat, sehingga 
masyarakat pribumi diarahkan untuk menerima bahwa hukum 
Islam bukanlah bagian dari hukum negara, melainkan hanya 
sah sejauh diserap oleh tradisi lokal.47

D.	 Teori Exit

Teori receptie yang diperkenalkan oleh pemerintah kolonial 
Belanda dan berakar pada pemikiran Snouck Hurgronje 
mendapat tanggapan kritis dari Hazairin. Menanggapi 
dominasi teori tersebut, pada tahun 1950 di Salatiga, Hazairin 
memperkenalkan teori baru yang disebut receptie exit. Dalam 
forum Rapat Kerja Departemen Kehakiman pada tahun yang 
sama, ia mengemukakan pendapat bahwa hukum Islam 
seharusnya kembali diberlakukan bagi masyarakat Indonesia 
sebagai bagian dari sistem hukum nasional. Kemudian, 
pada tahun 1963, Hazairin memperkuat gagasannya 
dengan menerbitkan sebuah buku yang membahas Hukum 
Kekeluargaan Nasional. Dalam buku tersebut, ia menegaskan 
bahwa penerapan hukum Islam bagi warga negara Indonesia 
didasarkan pada sistem peraturan perundang-undangan yang 
berlaku. Ia bahkan secara tegas mengecam teori receptie dari 
Snouck Hurgronje, menyebutnya sebagai “teori iblis” karena 
dianggap menghalangi berlakunya hukum Islam secara adil.48 
Sebagai konsekuensi dari pandangan tersebut, Hazairin 
menyatakan bahwa Pasal 134 ayat (2) Indische Staatsregeling (IS) 
tidak memiliki kekuatan hukum. Ia mendasarkan argumennya 
pada Aturan Peralihan dalam Undang-Undang Dasar 1945, 
yang menyatakan bahwa semua ketentuan lama tetap berlaku 

47Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 43–45.

48Hazairin, Hendak Kemana Hukum Islam (Jakarta: Tintamas, 1976), 7–8.



62

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

sepanjang belum secara nyata diganti atau diubah.
Hazairin menganjurkan agar umat Islam menjadikan 

hukum Islam sebagai landasan utama dalam mengatur 
kehidupan sehari-hari mereka. Ia meyakini bahwa penerapan 
hukum Islam tidak hanya mungkin dilakukan, tetapi juga 
idealnya dijalankan secara konsisten oleh umat Muslim 
sebagai bagian dari identitas dan prinsip hidup. Lebih lanjut, 
Hazairin berpendapat bahwa sistem peradilan Islam dapat 
diintegrasikan secara formal ke dalam struktur peradilan 
nasional. Dalam kerangka tersebut, lembaga peradilan Islam 
bisa berada di bawah pembinaan dan pengawasan Mahkamah 
Agung, sehingga tetap berada dalam jalur hukum negara tanpa 
kehilangan kekhasannya. Ia juga mengingatkan agar umat 
Islam tidak larut dalam perdebatan berkepanjangan mengenai 
kedudukan hukum Islam. Menurutnya, keraguan terhadap 
hukum Islam banyak dipicu oleh pengaruh propaganda 
dari teori receptie, yang sejak awal memang bertujuan 
untuk melemahkan peran hukum Islam dalam kehidupan 
masyarakat.49

Kemunculan teori receptie exit yang dikemukakan oleh 
Hazairin merupakan bentuk tanggapan terhadap pandangan 
sebagian ahli hukum yang berlandaskan pemikiran kolonial 
Belanda. Teori receptie saat itu memiliki pengaruh yang cukup 
besar dalam sistem hukum Indonesia, dan dampaknya terlihat 
nyata dalam Undang-Undang Nomor 19 Tahun 1948 tentang 
Kekuasaan Badan Kehakiman dan Kejaksaan. Undang-undang 
ini menjadi salah satu produk hukum yang memperlemah 
eksistensi Pengadilan Agama di Indonesia, bahkan sampai 
pada titik penghapusannya sebagai lembaga peradilan yang 

49Fuad, Hukum Islam Indonesia: Dari Nalar Partisipatoris Hingga 
Emansipatoris, 77.



63

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

berdiri sendiri. Dalam ketentuan undang-undang tersebut, 
secara eksplisit dinyatakan bahwa Pengadilan Agama tidak 
lagi berdiri sebagai sistem peradilan yang terpisah, melainkan 
digabungkan ke dalam struktur Pengadilan Umum dengan 
status khusus. Pengaturan ini tercantum dalam Pasal 35 ayat 
(2), Pasal 75, dan Pasal 133. Perubahan ini merupakan cerminan 
dari kuatnya pengaruh teori receptie, yang menempatkan 
hukum Islam dalam posisi subordinat terhadap hukum negara 
buatan kolonial. Undang-Undang Nomor 19 Tahun 1948 
sendiri menjadi salah satu peraturan penting yang mengatur 
sistem peradilan selama masa Pemerintahan Republik 
Indonesia di Yogyakarta. Tujuannya tidak hanya untuk menata 
ulang lembaga-lembaga peradilan, tetapi juga untuk merevisi, 
mencabut, dan menyempurnakan ketentuan yang sebelumnya 
diatur dalam Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1947 tentang 
Susunan dan Kekuasaan Kehakiman dan Kejaksaan, yang 
mulai berlaku sejak 3 Maret 1947.

Dalam Undang-Undang Nomor 19 Tahun 1948, ditetapkan 
adanya tiga jenis lingkungan peradilan yang menjadi bagian 
dari sistem peradilan nasional pada saat itu. Ketiganya adalah: 
1) Peradilan Umum, 2) Peradilan Tata Usaha Negara, dan 3) 
Peradilan Ketentaraan. Namun yang menarik, dalam struktur 
tersebut, keberadaan Peradilan Agama tidak secara eksplisit 
disebutkan, sehingga posisinya menjadi tidak jelas dan seolah-
olah dihapus dari sistem peradilan formal. Meskipun demikian, 
Undang-Undang ini tetap mengatur perkara-perkara perdata 
tertentu yang melibatkan umat Islam. Pada Pasal 35 ayat (2), 
disebutkan bahwa perkara perdata antar sesama Muslim 
yang menurut hukum yang berlaku dalam masyarakat, yakni 
hukum Islam seharusnya diselesaikan berdasarkan ketentuan 
agama mereka. Namun, penyelesaiannya tidak melalui 



64

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Pengadilan Agama yang berdiri sendiri, melainkan melalui 
Pengadilan Negeri. Untuk mengakomodasi aspek keagamaan 
dalam perkara tersebut, sidang di Pengadilan Negeri wajib 
dipimpin oleh seorang hakim yang beragama Islam. Selain 
itu, dalam proses pemeriksaan dan pengambilan keputusan, 
hakim tersebut didampingi oleh dua orang hakim anggota 
yang merupakan ahli dalam hukum Islam. Kedua hakim 
agama ini diangkat oleh Presiden atas usulan dari Menteri 
Agama, yang terlebih dahulu harus mendapatkan persetujuan 
dari Menteri Kehakiman. Ketentuan ini menunjukkan adanya 
upaya kompromi antara kebutuhan menjalankan hukum Islam 
dan sistem peradilan negara yang saat itu belum memberikan 
tempat khusus bagi Pengadilan Agama.50

ndang-Undang Nomor 19 Tahun 1948 pada kenyataannya 
tidak pernah benar-benar diterapkan dalam sistem hukum 
Indonesia. Penolakan terhadap undang-undang ini datang 
dari berbagai kalangan, terutama dari para ulama di wilayah 
Sumatera seperti Aceh, Sumatera Barat, dan Sumatera 
Selatan. Mereka menyuarakan keberatan yang tegas terhadap 
penghapusan Pengadilan Agama dan secara aktif mengusulkan 
agar Mahkamah Syar‘iyah yang telah berfungsi sebelumnya 
di daerah mereka dapat terus diberlakukan tanpa gangguan 
dari regulasi baru tersebut. Penolakan tersebut menunjukkan 
adanya keteguhan dari masyarakat Islam daerah dalam 
mempertahankan institusi peradilan agama yang selama ini 
dianggap relevan dan dibutuhkan oleh umat. Dengan tidak 
berlakunya undang-undang itu, maka keberadaan Pengadilan 
Agama tetap memiliki dasar hukum yang kuat dan sah. Secara 
yuridis, eksistensi Pengadilan Agama tetap merujuk pada 

50Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 49–50.



65

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

ketentuan peradilan dalam Pasal 2 Undang-Undang Dasar 1945. 
Selain itu, dasar hukum lain yang menopang keberlanjutannya 
adalah Staatsblad Tahun 1882 Nomor 152 yang kemudian 
diperkuat dengan Staatsblad Tahun 1937 Nomor 116 dan 
Nomor 610 untuk wilayah Jawa dan Madura, serta Staatsblad 
Tahun 1937 Nomor 638 dan Nomor 639 yang berlaku untuk 
Kalimantan Selatan dan Kalimantan Timur. Ketentuan-
ketentuan inilah yang menjadi fondasi hukum formal atas 
keberadaan dan fungsi Pengadilan Agama di Indonesia pada 
masa itu.51

Teori receptie exit yang dirumuskan oleh Hazairin 
memberikan tiga prinsip penting yang dapat dijadikan landasan 
pemikiran dalam kerangka hukum nasional Indonesia. 
Pertama, menurut Hazairin, teori receptie sudah tidak lagi 
berlaku sejak diberlakukannya Undang-Undang Dasar 1945. 
Hal ini semakin ditegaskan dengan keluarnya Dekrit Presiden 
pada 5 Juli 1959 yang secara resmi mengembalikan Indonesia 
kepada UUD 1945 sebagai dasar negara. Dengan demikian, 
teori receptie, yang sebelumnya berpengaruh kuat dalam 
sistem hukum kolonial, dianggap gugur secara konstitusional. 
Kedua, Pasal 29 ayat (1) UUD 1945 menyatakan bahwa negara 
berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa. Bagi Hazairin, ini 
berarti negara memiliki kewajiban moral dan hukum untuk 
membentuk hukum nasional yang bersumber dari nilai-nilai 
agama. Hukum nasional tidak boleh netral terhadap agama, 
melainkan harus menyerap nilai-nilai hukum agama dalam 
berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam perdata dan 
pidana. Ketiga, Hazairin menekankan bahwa hukum agama 
yang dimaksud bukan hanya hukum Islam semata. Negara 
harus menjamin bahwa seluruh pemeluk agama, baik Islam 

51Manan, Aneka Masalah Hukum Perdata Islam Di Indonesia, 303.



66

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

maupun non-Islam, dapat mengamalkan ajaran dan hukum 
agamanya masing-masing. Penyatuan berbagai hukum agama 
ke dalam sistem hukum nasional harus dilakukan atas dasar 
Pancasila, sebagai ideologi negara yang menjunjung tinggi 
keadilan dan keberagaman.  

Dalam pandangannya, tidak seharusnya terjadi 
pertentangan antara hukum adat, hukum positif (produk 
perundang-undangan), dan hukum agama. Semua sistem 
tersebut dapat saling melengkapi dalam satu kerangka 
hukum nasional. Hazairin juga menegaskan bahwa aturan 
hukum baru yang bertentangan dengan norma dan nilai 
dalam hukum Islam tidak boleh diberlakukan. Hal yang sama 
berlaku untuk agama-agama lain. Negara harus menjadi 
pelindung aktif bagi kebebasan setiap warga negara untuk 
menjalankan keyakinan agamanya secara penuh. Dalam aspek 
hukum Islam yang memerlukan dukungan administratif 
negara, khususnya dalam bidang muamalah, negara juga 
berkewajiban hadir untuk memfasilitasi dan mengontrol 
pelaksanaannya.  Hazairin memandang bahwa Pasal 29 ayat 
(1) memiliki peran strategis dalam struktur hukum Indonesia. 
Ia menyatakan bahwa hukum negara tidak boleh bertentangan 
dengan ajaran Tuhan Yang Maha Esa. Menurutnya, teori 
receptie bertentangan secara mendasar dengan Al-Qur’an, 
Sunnah, dan UUD 1945 itu sendiri. Baginya, nilai-nilai agama 
dan hukum agama adalah bagian dari hak asasi manusia dan 
fondasi utama dalam kehidupan bernegara. Melanjutkan 
atau mempertahankan teori receptie, kata Hazairin, justru 
berlawanan dengan cita-cita pembentukan Republik Indonesia. 
Dalam kerangka pemikirannya, setelah Indonesia merdeka, 
umat Islam memiliki kewajiban untuk mematuhi hukum Islam 
karena itu merupakan bagian dari ketentuan Allah dan Rasul-



67

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Nya. Negara merdeka tidak lagi berada dalam bayang-bayang 
hukum kolonial, melainkan harus tunduk pada nilai-nilai 
ilahiah yang hidup dalam masyarakat.  Pemikiran Hazairin 
ini mendapat dukungan dari sejumlah tokoh, salah satunya 
Ismail Sunny. Ia memperkuat gagasan receptie exit dengan 
menegaskan bahwa kedaulatan Tuhan dalam konteks Republik 
Indonesia dijalankan oleh rakyat. Rakyat bertindak sebagai 
pelaksana kehendak Tuhan dalam kehidupan bernegara dan 
bermasyarakat, melalui musyawarah yang dijalankan oleh 
wakil-wakil rakyat. Dengan begitu, sistem ketatanegaraan 
Indonesia yang berlandaskan UUD 1945 mengintegrasikan 
prinsip kedaulatan Tuhan, kedaulatan rakyat, dan kedaulatan 
hukum dalam satu kesatuan yang utuh. Selain Ismail Sunny, 
gagasan receptie exit juga dikembangkan lebih lanjut oleh 
para ahli hukum Islam seperti Muhammad Daud Ali, Sujuti 
Thalib, dan Bustanul Arifin. Tokoh-tokoh lain seperti Hasbi 
Ash-Shiddieqy, Rasyidi, dan Mukti Ali juga turut memperkuat 
posisi pemikiran ini sebagai bagian dari diskursus hukum 
Islam dalam negara Indonesia modern.52

E.	 Teori Recptie in Contrario

eori receptie a contrario dikembangkan oleh Suyuti 
Thalib, seorang akademisi terkemuka yang dikenal sebagai 
pengajar luar biasa di Fakultas Hukum Universitas Indonesia. 
Gagasannya ini dituangkan secara sistematis dalam bukunya 
yang berjudul Receptio a Contrario: Hubungan Hukum Adat 
dengan Hukum Islam. Dalam buku tersebut, Suyuti Thalib 
mengulas dinamika perkembangan hukum Islam dari sudut 
pandang politik hukum, khususnya bagaimana kebijakan 

52Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 51–52.



68

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

hukum kolonial Belanda selama masa penjajahan memengaruhi 
penerapan hukum Islam di Indonesia. Ia menelusuri 
bagaimana politik hukum kolonial melahirkan teori receptio 
in complexo, lalu menguraikan bagaimana hukum Islam 
mengalami perubahan serta perkembangan dalam praktik 
sosial dan hukum masyarakat Indonesia. Di antara kontribusi 
penting dalam buku itu adalah rumusan teorinya sendiri, yaitu 
receptie a contrario. Teori ini lahir dari hasil penelitiannya atas 
sistem hukum yang berlaku, khususnya dalam hal hukum 
perkawinan dan kewarisan di kalangan masyarakat Muslim. 
Dalam kerangka teorinya, Suyuti Thalib merumuskan tiga 
gagasan utama. Pertama, bahwa hukum Islam secara otomatis 
berlaku bagi pemeluk agama Islam; artinya, umat Islam terikat 
pada hukum agamanya dalam urusan-urusan tertentu seperti 
pernikahan dan waris. Kedua, penerapan hukum Islam tidak 
semata-mata karena identitas formal sebagai Muslim, tetapi 
karena hukum tersebut sesuai dengan keyakinan spiritual, 
nilai moral, dan cita-cita hukum internal umat Islam itu 
sendiri. Ketiga, hukum adat masih dapat diterapkan kepada 
umat Islam, namun dengan syarat bahwa isi dan ketentuannya 
tidak boleh bertentangan dengan ajaran atau prinsip hukum 
Islam. Melalui pendekatan ini, Suyuti Thalib menegaskan 
posisi hukum Islam sebagai hukum yang aktif dan utama bagi 
umat Islam, bukan sebagai hukum yang tunduk pada hukum 
adat seperti yang dipaksakan oleh teori receptie kolonial. 
Sebaliknya, hukum adat hanya bisa berlaku sejauh ia tidak 
menyalahi norma-norma Islam, yang dalam teori receptie 
a contrario justru menempatkan hukum Islam sebagai titik 
tolaknya.53

53Sujuti Thalib, Receptio a Contrario: Hubungan Hukum Adat Dan Hukum 
Islam (PT. Bina Aksara, 1980), 45–49.



69

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Teori receptie a contrario merupakan kelanjutan sekaligus 
pengembangan dari teori receptie exit yang sebelumnya 
digagas oleh Hazairin. Berbeda dengan teori receptie kolonial 
yang menempatkan hukum Islam sebagai subordinat dari 
hukum adat, receptie a contrario justru mengambil posisi 
sebaliknya, menolak dominasi hukum adat atas hukum Islam. 
Secara prinsip, teori ini membalikkan kerangka berpikir 
receptie, dan inilah yang menjadi inti namanya: “a contrario,” 
atau sebaliknya.  

Perbedaan utama antara teori receptie exit dan receptie 
a contrario terletak pada titik pijak argumentasi hukumnya. 
Receptie exit, seperti yang disampaikan Hazairin, berangkat 
dari fakta historis dan konstitusional bahwa sejak proklamasi 
kemerdekaan Indonesia, negara telah berdiri di atas dasar 
Pancasila dan UUD 1945, termasuk pemaknaan yang mendalam 
terhadap Pasal 2 Aturan Peralihan. Menurut Hazairin, aturan-
aturan tersebut tidak boleh dibaca secara kaku atau formalistik, 
melainkan harus dimaknai dalam semangat kemerdekaan dan 
kedaulatan bangsa yang menolak dominasi warisan kolonial.  
Sementara itu, receptie a contrario dibangun atas kesadaran 
bahwa dalam negara merdeka seperti Indonesia, yang berdasar 
pada Pancasila dan UUD 1945, rakyat memiliki kebebasan 
untuk menjalankan ajaran agamanya secara penuh. Dalam hal 
ini, penerapan hukum agama, khususnya hukum Islam, harus 
dihormati dan diakomodasi sebagai bagian dari cita-cita moral, 
kesadaran hukum, dan nilai-nilai batin bangsa Indonesia. 
Oleh karena itu, dalam kerangka teori ini, umat Islam wajib 
mematuhi hukum agamanya sebagai bentuk ekspresi iman 
dan hak konstitusional. 

 Lebih lanjut, teori ini juga menjelaskan bahwa hukum adat 
masih memiliki ruang untuk berlaku, tetapi dengan satu syarat 



70

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

penting: hukum adat tidak boleh bertentangan dengan hukum 
Islam. Dalam praktiknya, hal ini telah terbukti di sejumlah 
daerah seperti Sumatera Barat, Aceh, dan wilayah-wilayah lain 
di Indonesia, di mana pengaruh hukum Islam sangat kuat. Di 
daerah-daerah tersebut, hukum adat telah berkembang sejalan 
dengan prinsip-prinsip Islam, dan masyarakat setempat 
menerima bahwa adat hanya dapat dijalankan secara aman 
dan sah apabila dilindungi oleh agama, khususnya Islam.  
Pandangan masyarakat Minangkabau, misalnya, menunjukkan 
adanya harmoni antara adat dan agama. Mereka memegang 
prinsip bahwa “adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah,” 
yang berarti bahwa adat bersandar pada syariat, dan syariat 
bersandar pada Al-Qur’an. Ini memperkuat gagasan bahwa 
adat hanya sah jika tidak bertentangan dengan hukum agama, 
dan agama dalam konteks mayoritas umat Islam menjadi 
penopang utama legitimasi adat di masyarakat.54

F.	 Teori Eksistensi

Tokoh yang menggagas teori eksistensi adalah Ichtijanto, 
seorang akademisi yang pernah menjabat sebagai peneliti 
bidang agama di Badan Litbang Departemen Agama Republik 
Indonesia, sekaligus dosen mata kuliah Hukum Adat di IAIN 
Syarif Hidayatullah Jakarta. Melalui pemikiran ini, Ichtijanto 
menawarkan pendekatan baru dalam memahami kedudukan 
hukum Islam dalam sistem hukum nasional Indonesia.  Teori 
eksistensi, sebagaimana ia kemukakan, bertujuan untuk 
menjelaskan bahwa hukum Islam tidak berada di luar atau 
terpisah dari hukum nasional, melainkan justru menjadi 
salah satu sumber utamanya. Menurutnya, keberadaan 

54Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 54.



71

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

hukum Islam dalam sistem hukum Indonesia bersifat nyata, 
aktif, dan kontributif terhadap pembentukan norma-norma 
hukum nasional. Dalam menjabarkan teorinya, Ichtijanto 
mengemukakan empat argumen pokok. Pertama, hukum 
Islam adalah bagian yang tidak terpisahkan dari keseluruhan 
struktur hukum nasional. Keberadaannya diakui secara resmi 
oleh negara, dan statusnya sebagai bagian dari hukum nasional 
memberikan legitimasi terhadap kemandirian, kekuatan, dan 
wibawa hukum Islam di tengah masyarakat. Kedua, norma-
norma hukum Islam berperan penting sebagai filter dalam 
proses pembentukan hukum nasional. Artinya, sebelum sebuah 
norma hukum dimasukkan ke dalam sistem hukum nasional, 
ia perlu melalui proses penyaringan berdasarkan nilai-nilai 
hukum Islam, terutama ketika menyangkut umat Muslim 
sebagai subjek hukumnya. Ketiga, Ichtijanto menegaskan 
bahwa hukum Islam tidak hanya menjadi pelengkap, tetapi 
merupakan bahan pokok atau unsur utama dalam pembentukan 
hukum nasional Indonesia. Hukum Islam menyediakan 
struktur normatif dan etis yang dapat diadopsi negara dalam 
merumuskan peraturan perundang-undangan yang relevan, 
terutama di bidang kehidupan sosial dan keagamaan.55

Dalam kerangka teori eksistensi, pembangunan hukum 
nasional Indonesia tidak boleh dilepaskan dari nilai-nilai 
batiniah yang terkandung dalam ajaran agama. Islam, sebagai 
agama mayoritas di Indonesia, memiliki sistem hukum 
tersendiri yang perlu diakomodasi secara serius dalam 
pembentukan hukum nasional. Negara, dalam hal ini, memikul 
tanggung jawab untuk merumuskan dan mengadopsi norma-
norma baru yang bersumber dari prinsip-prinsip hukum 

55Ichtijanto, Hukum Islam Di Indonesia: Pengembangan Dan 
Pembentukannya (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 1991), 137.



72

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Islam ke dalam sistem hukum nasional. Dalam konteks ini, 
teori receptie dianggap tidak lagi relevan. Teori tersebut tidak 
dapat dijadikan dasar dalam penyusunan hukum nasional 
karena bertentangan secara mendasar dengan ajaran agama, 
khususnya Islam. Sebaliknya, teori receptie exit dan receptie 
a contrario dianggap lebih selaras dengan semangat dan 
kebutuhan hukum Indonesia pascakemerdekaan. Kedua teori 
tersebut terus dikembangkan karena lebih mencerminkan 
semangat konstitusional Indonesia.56

56Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 58–59.



73

BAB V
QANUN ACEH DAN PERDA SYARIAH

A.	 Pendahuluan

Penerapan hukum Islam di Indonesia menunjukkan variasi 
yang signifikan, dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan 
politik di berbagai daerah. Dalam kerangka otonomi daerah, 
dua bentuk instrumen legislasi lokal yang menonjol adalah 
qanun di Provinsi Aceh dan peraturan daerah (perda) syariah 
di sejumlah wilayah lain di Indonesia. Kedua bentuk regulasi 
ini merepresentasikan artikulasi hukum Islam dalam level 
lokal dan menjadi refleksi dari hubungan antara agama dan 
negara dalam bidang legislasi.  

Provinsi Aceh memiliki kekhususan dalam sistem 
ketatanegaraan Indonesia, yang diatur melalui Undang-
Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh. 
Undang-undang ini memberikan kewenangan kepada 
Pemerintah Aceh untuk menyelenggarakan pemerintahan 
berdasarkan prinsip-prinsip syariat Islam. Dalam kerangka 
ini, qanun berfungsi sebagai peraturan perundang-undangan 
daerah yang memiliki kedudukan khusus, tidak hanya 
mengatur urusan pemerintahan umum, tetapi juga mencakup 
aspek-aspek keagamaan seperti ibadah, muamalah, hingga 
hukum pidana Islam. Qanun menjadi manifestasi dari otonomi 
substantif yang diberikan oleh negara kepada Aceh dalam 
penyelenggaraan hukum berbasis Islam.  



74

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Di luar Aceh, beberapa daerah juga menerbitkan perda 
syariah sebagai bentuk respons terhadap aspirasi masyarakat 
Muslim lokal. Perda-perda ini biasanya mencakup norma-
norma yang berkaitan dengan moralitas publik, pakaian, 
larangan maksiat, serta pembinaan akhlak. Berbeda dengan 
qanun Aceh, perda syariah tidak memiliki dasar hukum 
khusus dalam undang-undang nasional yang mengatur 
kewenangan legislatif keagamaan secara eksplisit. Oleh karena 
itu, perda syariah lebih bersifat politis dan kontekstual, lahir 
dari dinamika lokal dalam bingkai otonomi daerah pasca-
reformasi.  

Bab ini membahas secara khusus posisi hukum, landasan 
yuridis, dan substansi dari qanun Aceh dan perda syariah. 
Selain itu, kajian ini menyoroti isu-isu kritis yang muncul 
dari implementasi kedua instrumen tersebut, termasuk 
interaksinya dengan sistem hukum nasional, potensi friksi 
dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia, serta implikasinya 
terhadap keberagaman dan prinsip negara hukum di Indonesia. 
Analisis ini penting untuk menilai batas-batas penerapan 
hukum Islam dalam ruang legislasi lokal, serta menimbang 
keseimbangan antara otonomi daerah dan komitmen terhadap 
konstitusionalisme.

B.	 Qanun Aceh

Dalam catatan sejarah, Aceh dikenal sebagai salah satu pusat 
perdagangan penting di kawasan Asia Tenggara. Letaknya yang 
strategis menjadikannya sebagai titik persinggahan utama bagi 
para pedagang dari Timur Tengah yang melakukan perjalanan 
dagang menuju Cina. Berdasarkan berbagai sumber literatur, 
sejak abad ke-6 Masehi, bertepatan dengan lahirnya Islam di 
Jazirah Arab, Aceh telah menjadi wilayah pertama di kepulauan 



75

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Nusantara yang menerima ajaran Islam. Proses penerimaan 
tersebut berlangsung secara bertahap dan mendalam, hingga 
akhirnya pada abad ke-13 Masehi, Aceh berkembang menjadi 
sebuah kerajaan Islam. Perkembangan ini terus berlanjut dan 
mencapai puncaknya pada abad ke-14, di mana Kerajaan Aceh 
tumbuh menjadi salah satu kerajaan Islam yang kuat dan maju 
di kawasan. Dari Aceh, pengaruh Islam kemudian menyebar ke 
berbagai wilayah lain di Asia Tenggara. Bahkan ketika bangsa-
bangsa Eropa mulai memasuki dan menjajah wilayah Timur 
pada abad ke-15, sebagian besar daerah Nusantara jatuh ke 
tangan kolonial, tetapi Aceh tetap mampu mempertahankan 
kedaulatannya sebagai kerajaan merdeka. Status ini menjadikan 
Aceh memiliki peran penting, baik dalam sejarah penyebaran 
Islam maupun dalam perlawanan terhadap dominasi asing di 
wilayah Nusantara.57

Dalam dinamika politik internasional pada masa lalu, 
hubungan antara Kerajaan Aceh Darussalam dan Pemerintah 
Belanda awalnya berlangsung relatif baik. Namun memasuki 
abad ke-19, hubungan tersebut memburuk secara drastis 
hingga mencapai titik krisis. Meski demikian, dalam Traktat 
London yang ditandatangani pada 17 Maret 1824, Belanda 
secara resmi menyatakan komitmennya kepada Inggris 
untuk tetap menghormati kedaulatan Kerajaan Aceh sebagai 
negara merdeka. Namun janji tersebut tidak berlangsung 
lama. Empat puluh tujuh tahun kemudian, tepatnya pada 1 
November 1871, Belanda berhasil membujuk Inggris melalui 
Traktat Sumatera agar tidak menghalangi niat mereka untuk 
menguasai Aceh. Traktat tersebut menjadi pembuka jalan 
bagi invasi militer Belanda ke wilayah Aceh. Pada tahun 1873, 

57Mohammad Said, Aceh Sepanjang Abad Jilid I (Medan: Waspada 
Medan Press, 1981).



76

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

hanya dua tahun setelah perjanjian itu, Belanda melancarkan 
serangan militer terhadap Aceh. Perang yang kemudian 
terjadi berlangsung sangat lama dan brutal, memakan waktu 
puluhan tahun, dan menimbulkan korban jiwa serta kerugian 
materi yang luar biasa di kedua belah pihak. Selama konflik 
tersebut, Belanda kehilangan enam orang jenderal dan ribuan 
prajurit, termasuk perwira-perwira tingginya. Sementara itu, 
Aceh tidak hanya kehilangan harta benda dan banyak nyawa, 
tetapi juga kehilangan hal yang paling berharga: kedaulatan 
sebagai kerajaan merdeka. Rangkaian peristiwa sejarah 
ini meninggalkan bekas yang dalam pada memori kolektif 
masyarakat Aceh. Perjuangan panjang melawan penjajahan, 
serta pengalaman pahit kehilangan kemerdekaan, membentuk 
kesadaran bahwa Islam adalah fondasi utama dalam 
mempertahankan jati diri dan kehormatan bangsa. Maka tidak 
mengherankan jika sejak saat itu, Islam menjadi pedoman 
hidup yang tak tergantikan bagi masyarakat Aceh.58

Setelah Indonesia memproklamasikan kemerdekaannya 
pada tanggal 17 Agustus 1945, masyarakat Aceh menunjukkan 
dukungan yang nyata terhadap perjuangan bangsa. Sebagai 
sesama korban penjajahan Belanda, rakyat Aceh merasa 
memiliki tanggung jawab moral dan nasional untuk turut serta 
dalam menegakkan kemerdekaan. Komitmen ini diwujudkan 
melalui berbagai bentuk dukungan, termasuk pengorbanan 
materi yang tidak kecil. Salah satu bentuk kontribusi paling 
mencolok adalah ketika masyarakat Aceh menyumbangkan 
dua unit pesawat terbang bagi perjuangan Republik Indonesia. 

58Ridwan Nurdin and Muhammad Ridwansyah, ‘Aceh, Qanun and 
National Law: Study on Legal Development Orientation’, SAMARAH: 
Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 4, no. 1 (30 June 2020): 109–10, 
https://doi.org/10.22373/sjhk.v4i1.6416.



77

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Tindakan ini bukan hanya simbol solidaritas, tetapi juga 
bukti konkret dari kesetiaan masyarakat Aceh kepada negara 
yang baru merdeka. Pada masa Revolusi Fisik, Aceh bahkan 
memainkan peran strategis sebagai “daerah modal” bagi 
perjuangan nasional. Wilayah ini menjadi salah satu basis 
kekuatan logistik dan perlawanan dalam mempertahankan 
kemerdekaan dari upaya penjajahan kembali oleh Belanda.  

Pasca kemerdekaan, Aceh sempat diberikan kedudukan 
khusus. Melalui Peraturan Perdana Menteri Pengganti Peraturan 
Pemerintah Nomor 8/Des/WKPM/49 tanggal 17 Desember 
1949, Aceh diakui sebagai sebuah provinsi yang berdiri sendiri, 
terpisah dari Provinsi Sumatera Utara. Namun, otonomi 
ini tidak bertahan lama. Pada tahun 1950, melalui Peraturan 
Pemerintah Pengganti Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1950, 
Aceh dilebur kembali menjadi bagian dari Provinsi Sumatera 
Utara. Kebijakan ini memicu kekecewaan besar di kalangan 
masyarakat Aceh. Banyak yang merasa bahwa Pemerintah 
Pusat telah mengingkari kepercayaan dan pengorbanan yang 
telah diberikan Aceh selama masa perjuangan. Kekecewaan 
ini kemudian berkembang menjadi gejolak sosial-politik, yang 
mencapai puncaknya pada tahun 1953. Saat itu, hampir seluruh 
wilayah Aceh melakukan perlawanan terhadap kebijakan 
pusat, dengan salah satu tuntutan utama mereka adalah 
diberikannya hak untuk mengatur urusan internal mereka 
sendiri secara lebih mandiri.59

Pada tahun 1956, Pemerintah Pusat akhirnya mulai 
merespons aspirasi masyarakat Aceh dengan memberikan 
status otonomi kepada provinsi tersebut. Kebijakan ini 
diformalkan melalui Undang-Undang Nomor 24 Tahun 
1956 tentang Pembentukan Daerah Otonom Provinsi Aceh 

59Nurdin and Ridwansyah, 110.



78

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

sekaligus mengubah ketentuan sebelumnya mengenai 
Provinsi Sumatera Utara. Meski secara hukum ini merupakan 
langkah positif, kenyataannya undang-undang tersebut belum 
mampu meredakan ketegangan yang terus berlangsung di 
Aceh. Konflik antara pusat dan daerah tetap berjalan tanpa 
penyelesaian yang tuntas.  

Sebagai upaya lanjutan, pada tahun 1959, pemerintah 
mengirimkan misi khusus yang dipimpin oleh Wakil Perdana 
Menteri, dalam hal ini dikenal sebagai Misi Hardi. Misi tersebut 
menetapkan status Daerah Istimewa bagi Provinsi Aceh, dengan 
cakupan khusus pada tiga aspek penting: agama, adat istiadat, 
dan pendidikan. Penetapan ini dimaksudkan untuk memberi 
ruang lebih besar kepada Aceh dalam mengelola aspek-aspek 
khas kultural dan religiusnya. Namun, dalam praktiknya, status 
keistimewaan ini tidak berjalan sebagaimana yang diharapkan. 
Ketentuan dalam Keputusan Misi Hardi sering kali berbenturan 
dengan Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1974 tentang Pokok-
Pokok Pemerintahan di Daerah, yang menganut sistem 
pemerintahan sangat sentralistis. Akibatnya, keistimewaan yang 
telah dijanjikan, khususnya dalam bidang agama, adat, dan 
pendidikan, tidak dapat dijalankan secara optimal karena ruang 
geraknya sangat dibatasi oleh regulasi pusat.  

Kekecewaan terhadap kebijakan pusat yang dianggap 
ingkar terhadap janji-janji otonomi kembali memunculkan 
perlawanan. Pada 4 Desember 1976, Hasan Tiro, murid 
sekaligus penerus perjuangan Daud Bereueh, mendeklarasikan 
berdirinya Gerakan Aceh Merdeka (GAM), yang menuntut 
pemisahan Aceh dari Negara Kesatuan Republik Indonesia. 
Ini menjadi awal dari babak panjang konflik bersenjata yang 
berlangsung selama puluhan tahun. Baru setelah terjadi 
ketegangan berkepanjangan dan berbagai upaya penyelesaian 



79

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

konflik, Pemerintah Pusat kembali menawarkan pendekatan 
baru. Langkah ini diwujudkan melalui pengesahan Undang-
Undang Nomor 44 Tahun 1999 tentang Penyelenggaraan 
Keistimewaan Provinsi Daerah Istimewa Aceh. Undang-
undang ini mencantumkan terminologi “syariat Islam” secara 
eksplisit. Dalam Pasal 1 angka 9 disebutkan bahwa syariat Islam 
adalah “tuntutan ajaran Islam dalam semua aspek kehidupan.”  
Kendati demikian, implementasi syariat Islam dalam regulasi ini 
masih terkesan kaku dan terbatas. Meskipun istilahnya sudah 
disebutkan dalam ketentuan umum, penjabaran lebih lanjut 
dalam pasal-pasal berikutnya belum memberikan arahan atau 
instrumen hukum yang konkret mengenai bagaimana syariat 
Islam seharusnya diterapkan sesuai aspirasi masyarakat Aceh. 
Akibatnya, harapan besar masyarakat terhadap pemberlakuan 
syariat Islam belum sepenuhnya terwujud dalam bentuk 
hukum yang operasional dan efektif.60

Pada tahun 2001, Pemerintah Pusat kembali memberikan 
tawaran politik kepada masyarakat Aceh, termasuk kepada 
kelompok sipil dan Gerakan Aceh Merdeka (GAM), namun 
kali ini dalam kerangka hukum yang berbeda dari sebelumnya. 
Tawaran tersebut dituangkan dalam bentuk Undang-
Undang Nomor 18 Tahun 2001 tentang Otonomi Khusus bagi 
Provinsi Daerah Istimewa Aceh sebagai Provinsi Nanggroe 
Aceh Darussalam. Undang-undang ini membawa sejumlah 
pembaruan dalam struktur kelembagaan dan istilah hukum 
dibandingkan dengan regulasi sebelumnya, yaitu Undang-
Undang Nomor 44 Tahun 1999.  

Salah satu perbedaan mencolok dalam Undang-Undang 
Nomor 18 Tahun 2001 adalah kemunculan terminologi dan 
lembaga-lembaga baru yang bersifat khas Aceh. Beberapa 

60Nurdin and Ridwansyah, 111.



80

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

di antaranya mencakup pendirian lembaga Wali Nanggroe 
dan Tuha Nanggroe, pembentukan Mahkamah Syar’iyah, 
pengesahan Qanun sebagai bentuk legislasi provinsi, serta 
pengaturan Lambang Daerah. Keberadaan unsur-unsur 
ini mencerminkan upaya penguatan identitas lokal Aceh 
dalam sistem hukum nasional, sekaligus menjadi bagian dari 
pendekatan politik untuk meredam ketegangan dengan GAM. 
Fokus utama dalam kajian ini adalah mengamati eksistensi 
Qanun Aceh pada fase awal pembentukannya. Jika dicermati 
secara seksama, baik Undang-Undang Nomor 44 Tahun 1999 
maupun Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001 belum secara 
eksplisit mengatur atau merumuskan ketentuan mengenai 
penerapan syariat Islam dalam bentuk pasal-pasal normatif 
yang konkret. Meskipun istilah “syariat Islam” disebut dalam 
ketentuan umum, pengaturannya belum dituangkan dalam 
teks hukum yang tegas dan bersifat operasional dalam kedua 
undang-undang tersebut.  

Ketentuan mengenai qanun dan ruang lingkupnya 
baru dijelaskan secara lebih teknis dalam bagian penjelasan 
Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001. Dalam penjelasan 
tersebut, dinyatakan bahwa Qanun Provinsi Nanggroe Aceh 
Darussalam adalah bentuk peraturan daerah yang memiliki 
kekuatan khusus untuk dapat mengesampingkan peraturan 
perundang-undangan lain sepanjang mengikuti prinsip lex 
specialis derogat lex generalis yang berarti hukum yang bersifat 
khusus mengesampingkan hukum yang bersifat umum. Meski 
demikian, kewenangan pengujian materiil terhadap qanun 
tetap berada di tangan Mahkamah Agung, yang berfungsi 
sebagai lembaga peradilan tertinggi dalam sistem hukum 
nasional.61

61Nurdin and Ridwansyah, 112.



81

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001 ternyata tidak 
diterima oleh pihak Gerakan Aceh Merdeka (GAM). Mereka 
menolak undang-undang tersebut secara tegas karena menilai 
bahwa substansi dan norma-norma yang terkandung di 
dalamnya belum menjawab akar persoalan konflik yang telah 
berlangsung lama di Aceh. Dalam pandangan GAM, kebijakan 
tersebut lebih merupakan kompromi politik dari pusat 
yang belum menyentuh kebutuhan dan aspirasi mendalam 
masyarakat Aceh. Penolakan ini menunjukkan bahwa hukum 
yang disusun oleh Pemerintah Pusat saat itu masih belum 
mampu mengakhiri konflik berkepanjangan yang telah 
menelan banyak korban dan meninggalkan luka sosial yang 
mendalam. Baru pada tahun 2005, tercetus momentum penting 
melalui dimulainya perundingan antara Pemerintah Indonesia 
dan pihak GAM. Dalam perundingan ini, kedua belah pihak 
menunjukkan sikap yang lebih terbuka. Pemerintah mulai 
menerima dan menyerap berbagai tuntutan serta aspirasi 
GAM, sementara di sisi lain, GAM mulai menunjukkan 
kesediaan untuk meninggalkan cita-cita politik kemerdekaan 
dan keterpisahan dari Negara Kesatuan Republik Indonesia. 
Hasil dari proses dialog tersebut kemudian diformalkan dalam 
sebuah nota kesepahaman atau Memorandum of Understanding 
(MoU) between the Government of the Republic of Indonesia and 
the Free Aceh Movement, yang ditandatangani di Helsinki. 
MoU ini menjadi tonggak penting dalam rekonsiliasi politik 
antara Aceh dan Pemerintah Pusat. Salah satu produk hukum 
paling signifikan yang lahir dari kesepakatan tersebut adalah 
Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan 
Aceh. Undang-undang ini menjadi dasar legal baru yang 
memberikan otonomi luas bagi Aceh, termasuk dalam aspek 
legislasi berbasis syariat Islam, sistem pemerintahan lokal, 



82

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

pengelolaan sumber daya alam, dan struktur kelembagaan khas 
daerah seperti Wali Nanggroe. Inilah titik balik yang menandai 
babak baru dalam hubungan antara Aceh dan Jakarta, serta 
menjadi dasar hukum yang lebih diterima oleh semua pihak 
yang selama ini berseteru.62

Setelah penandatanganan nota kesepahaman damai 
(MoU) antara Pemerintah Republik Indonesia dan Gerakan 
Aceh Merdeka (GAM) pada 15 Agustus 2005 di Helsinki, 
Finlandia, pemerintah segera mengambil langkah konkret 
dengan menerbitkan Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 
tentang Pemerintahan Aceh. Undang-undang ini merupakan 
bentuk nyata dari komitmen politik Pemerintah Indonesia 
untuk menindaklanjuti isi perjanjian damai tersebut, sekaligus 
menjadi landasan hukum baru bagi penyelenggaraan otonomi 
khusus Aceh. Salah satu aspek utama dari otonomi yang 
diberikan kepada Aceh dalam undang-undang ini adalah 
kewenangan untuk menyelenggarakan penerapan syariat Islam 
secara menyeluruh (kaffah). Kewenangan ini tidak terbatas 
pada aspek ibadah personal semata, tetapi juga mencakup 
bidang pendidikan, muamalah (interaksi sosial-ekonomi), 
dakwah, syiar Islam, hukum keluarga (ahwal al-syakhshiyah), 
hukum perdata, dan bahkan hukum pidana.  

Ketentuan mengenai pelaksanaan syariat Islam ini secara 
eksplisit tercantum dalam Pasal 125 Undang-Undang Nomor 
11 Tahun 2006. Pasal 125 ayat 1 menyatakan “Syari’at Islam yang 
dilaksanakan di Aceh meliputi aqidah, syar’iyah dan akhlak”. Ayat (2) 
“Syari’at Islam sebagaimana dimaksud pada ayat (1) meliputi ibadah, 
ahwal al-syakhshiyah (hukum keluarga), muamalah (hukum perdata), 
jinayah (hukum pidana), qadha’ (peradilan), tarbiyah (pendidikan), 

62Chairul Fahmi, ‘Revitalisasi Penerapan Hukum Syariat Di Aceh’, 
Jurnal Tsaqafh 8, no. 2 (2012): 297.



83

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

dakwah, syiar, dan pembelaan Islam”. Ayat (3) “Ketentuan lebih 
lanjut mengenai pelaksanaan syari’at Islam sebagaimana dimaksud 
pada ayat (1) diatur dengan Qanun Aceh”.

Dengan merujuk pada Pasal 125 ayat (3) Undang-Undang 
Nomor 11 Tahun 2006, dapat disimpulkan bahwa pelaksanaan 
syariat Islam di Aceh harus dituangkan secara konkret dalam 
bentuk Qanun. Ayat tersebut memberikan perintah normatif 
bahwa pengaturan teknis mengenai penerapan syariat Islam 
dilakukan melalui produk legislasi daerah, yakni Qanun 
Aceh. Artinya, qanun menjadi instrumen hukum utama 
untuk mewujudkan implementasi syariat Islam dalam 
berbagai aspek kehidupan masyarakat Aceh. Definisi resmi 
mengenai istilah Qanun dijelaskan dalam Pasal 1 angka 21 
undang-undang yang sama, yaitu bahwa “Qanun Aceh adalah 
peraturan perundang-undangan sejenis peraturan daerah provinsi 
yang mengatur penyelenggaraan pemerintahan dan kehidupan 
masyarakat Aceh.” Dengan demikian, qanun berfungsi seperti 
peraturan daerah provinsi, namun memiliki kedudukan dan 
kekhususan tersendiri dalam konteks Aceh, terutama karena 
menyangkut pelaksanaan syariat Islam yang tidak berlaku 
di provinsi lain di Indonesia. Dalam hal penerapan hukum 
Islam, terutama hukum pidana (jinayah), kedudukan qanun 
lebih istimewa lagi. Hal ini ditegaskan dalam Pasal 241 ayat 
(4) Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006, yang menyatakan 
bahwa “Qanun mengenai jinayah (hukum pidana) dikecualikan dari 
ketentuan ayat (1), ayat (2), dan ayat (3).” Dengan pengecualian 
ini, Qanun Jinayah memiliki ruang legislasi yang lebih luas 
dan tidak tunduk sepenuhnya pada prosedur legislasi daerah 
umum sebagaimana berlaku dalam peraturan daerah lainnya.  
Dengan kata lain, dalam konteks syariat Islam, Qanun Aceh 
bukan sekadar bentuk lain dari peraturan daerah, melainkan 



84

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

memiliki karakteristik hukum yang lebih khusus dan otonom. 
Hal ini mencerminkan pengakuan hukum nasional terhadap 
kekhususan Aceh dalam menjalankan sistem hukum Islam 
melalui jalur legislasi daerah yang diatur secara tersendiri.63

Secara prinsipil, setiap Qanun Jinayah yang disusun 
dan diberlakukan di Aceh wajib merujuk pada prinsip-
prinsip dasar penyelenggaraan pemerintahan sebagaimana 
diatur dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006. Hal 
ini ditegaskan dalam Pasal 20, yang menyatakan bahwa 
pelaksanaan pemerintahan di Aceh, baik di tingkat provinsi 
maupun kabupaten/kota, harus berpedoman pada asas-asas 
umum pemerintahan. Asas-asas tersebut meliputi: a. asas 
ke-Islaman, b. asas kepastian hukum, c. asas kepentingan 
umum, d. asas tertib penyelenggaraan pemerintahan, e. asas 
keterbukaan, f. asas proporsionalitas, g. asas profesionalitas, h. 
asas akuntabilitas, i. asas efisiensi, j. asas efektivitas, dan k. asas 
kesetaraan.

Dari keseluruhan asas tersebut, asas ke-Islaman menempati 
posisi yang sangat penting dan menjadi ciri khas utama dari 
Qanun Aceh, khususnya dalam ranah hukum pidana (jinayah). 
Asas ini mengharuskan agar semua ketentuan dalam Qanun 
Jinayah merujuk dan berakar pada nilai-nilai serta norma 
hukum Islam, baik yang bersifat ijtihadiyah (hasil interpretasi 
ulama) maupun yang non-ijtihadiyah (bersumber langsung 
dari teks suci seperti Al-Qur’an dan Hadis). Dengan demikian, 
asas ke-Islaman menjadi pondasi normatif utama dalam 
proses legislasi Qanun Jinayah di Aceh. Sebagai pembanding 
dan penguat argumen, Alyasa Abubakar dan Syamsul Anwar 

63Al Yasa’ Abubakar, ‘Syariat Islam Di Provinsi Nanggroe Aceh 
Darussalam: Otonomi Khusus Di Bidang Hukum’ (Sharia International 
Conference, Aceh, 2007), 13.



85

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

pernah menyusun hierarki norma hukum Islam yang relevan 
untuk dijadikan kerangka dalam penyusunan qanun. Menurut 
pemetaan tersebut, struktur norma hukum Islam terdiri atas 
tiga tingkatan. Pertama, prinsip-prinsip dasar atau nilai-nilai 
fundamental hukum Islam (al-maqashid al-asasiyyah / al-qiyam al-
asasiyyah). Kedua, asas-asas umum atau kaidah-kaidah fikih (al-
usul al-kulliyah / al-qawa’id al-fiqhiyyah / an-nazariyyah al-fiqhiyyah). 
Ketiga, ketentuan hukum yang bersifat teknis dan rinci (al-
ahkam al-far’iyyah / al-furu’). Dengan memahami struktur ini, 
kehadiran Qanun Jinayah di Aceh dapat dilihat sebagai bentuk 
konkret penerapan hukum Islam yang tidak hanya sah secara 
konstitusional, tetapi juga memiliki legitimasi kuat secara syar’i. 
Asas ke-Islaman bukan hanya sekadar formalitas, melainkan 
peluang nyata untuk membangun sistem hukum pidana lokal 
yang berlandaskan nilai-nilai Islam secara menyeluruh dan 
konsisten. Namun demikian, agar Qanun Jinayah memiliki 
posisi yang kokoh dalam sistem hukum nasional, penting bagi 
penyusunannya untuk memperhatikan hierarki peraturan 
perundang-undangan yang berlaku di Indonesia. Dengan 
menyelaraskan prinsip-prinsip hukum Islam dengan kerangka 
hukum nasional, qanun akan memiliki legitimasi ganda, baik 
secara syariat maupun secara konstitusional.64

C.	 Perda Syariah

Pertengahan tahun 1998 menjadi salah satu titik balik 
paling penting dalam sejarah modern Indonesia, sebuah 
periode yang membekas kuat dalam ingatan kolektif bangsa. 
Tanggal 21 Mei 1998 bukan sekadar pergantian pemimpin; 
hari itu menjadi simbol dimulainya perjalanan menuju 
harapan baru, yaitu tercapainya kehidupan yang lebih adil 

64Nurdin and Ridwansyah, ‘Aceh, Qanun and National Law’, 124–25.



86

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

dan sejahtera sebagaimana diimpikan oleh masyarakat luas. 
Mundurnya Presiden Soeharto dari tampuk kekuasaan 
menandai berakhirnya era Orde Baru dan membuka jalan bagi 
dimulainya Era Reformasi. Kejatuhan rezim yang selama lebih 
dari tiga dekade membatasi kebebasan sipil memberikan angin 
segar bagi tumbuhnya iklim demokrasi di tanah air. Momen 
itu menjadi awal dari perubahan menyeluruh dalam berbagai 
aspek kehidupan baik ekonomi, politik, sosial, maupun 
budaya. Meski demikian, peralihan dari Orde Baru ke masa 
reformasi tidak serta-merta menciptakan sistem demokratis 
yang matang. Proses transisi ini justru diwarnai ketidakpastian 
dan tarik-menarik kekuatan politik. Seperti dijelaskan oleh 
Guilermo O’Donnell dan Philippe C. Schmitter, transisi dari 
pemerintahan otoriter tidak menjamin secara otomatis lahirnya 
sebuah negara demokratis. Situasi ini umumnya ditandai 
oleh benturan antara dua kutub kekuatan: satu pihak adalah 
elemen dari rezim lama yang terpecah namun masih berupaya 
mempertahankan atau merebut kembali kekuasaan, dan pihak 
lainnya adalah kelompok-kelompok baru yang membawa 
gagasan reformasi. Dalam masa transisi seperti ini, berbagai 
aktor politik saling berebut pengaruh untuk menetapkan siapa 
yang berhak menentukan aturan main serta siapa yang layak 
menjadi pemain utama dalam tatanan politik yang sedang 
dibentuk.65

Fase transisi pasca Orde Baru juga membuka ruang bagi 
munculnya liberalisasi dalam ranah politik keagamaan. Dalam 
konteks ini, prediksi William Liddle terbukti relevan, Liddle 

65Guillermo O’Donnel and Philippe C. Schmitter, Transisi Menuju 
Demokrasi: Rangkaian Kemungkinan Dan Ketidakpastian (Jakarta: LP3ES, 
1993), 6–7; Muntoha, Otonomi Daerah Dan Perkembangan “Peraturan Daerah 
Bernuansa Syariah” (Yogyakarta: Safiria Insani Press, 2010), 112.



87

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

pernah menyatakan bahwa dalam suasana politik yang lebih 
terbuka dan demokratis, akan muncul ekspresi keberagamaan 
Islam yang cenderung lebih skriptural atau formalistik. 
Fenomena ini, menurutnya, tidak terjadi secara kebetulan, 
melainkan didorong oleh setidaknya tiga faktor utama. Pertama, 
ajaran-ajaran yang dibawa oleh kelompok Islam skripturalis 
lebih mudah diterima oleh mayoritas umat Islam di Indonesia, 
terutama karena pendekatan mereka yang langsung merujuk 
pada teks-teks keagamaan. Kedua, munculnya peluang aliansi 
strategis antara kelompok-kelompok skripturalis dengan 
elemen-elemen sosial lain yang tengah berkembang, seperti 
organisasi kemasyarakatan atau gerakan keagamaan baru, 
menciptakan sinergi yang memperkuat posisi mereka di 
panggung politik. Ketiga, adanya dorongan kuat dari para 
politisi ambisius yang melihat potensi besar dalam menjadikan 
kelompok-kelompok tersebut sebagai basis massa politik, 
mendorong mereka untuk merangkul dan memanfaatkan 
kekuatan politik berbasis identitas keagamaan demi meraih 
dukungan dan kekuasaan.66

Arskal Salim dan Azyumardi Azra mengidentifikasi 
setidaknya empat gejala utama yang menunjukkan menguatnya 
ekspresi Islam yang bersifat formalistik dalam konteks politik 
dan sosial Indonesia saat ini. Pertama, munculnya sejumlah 
partai politik berbasis Islam yang secara terbuka menjadikan 
Islam sebagai dasar ideologis mereka, menggantikan Pancasila 
sebagai asas partai. Contohnya, Partai Persatuan Pembangunan 
(PPP) dan Partai Bulan Bintang (PBB) secara konsisten 

66William Liddle, ‘Skripturalisme Media Dakwah: Suatu Bentuk 
Pemikiran Dan Aksi Politik Islam Di Indonesia Masa Orde Baru’, Dalam 
Mark R. Woodwar (Ed), Jalan Baru Islam, Memetakan Paradigma Mutakhir Islam 
Indonesia, Mizan, Bandung, 1999.



88

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

mendorong amandemen terhadap Pasal 29 UUD 1945 agar 
dimasukkan kembali “tujuh kata” yang sempat dicoret, yaitu 
frasa “dengan kewajiban melaksanakan Syariat Islam bagi 
pemeluknya.” Usulan ini bertujuan menjadikan syariat Islam 
sebagai landasan konstitusional dalam sistem hukum nasional, 
sehingga dapat diberlakukan secara formal bagi umat Islam di 
Indonesia. Kedua, berkembangnya aspirasi dari sejumlah daerah 
tertentu yang mendorong formalisasi syariat Islam, terutama 
sebagai implikasi dari kebijakan otonomi khusus, seperti yang 
diberikan kepada Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam. Aspirasi 
ini mendorong lahirnya regulasi-regulasi lokal yang bernuansa 
syariah dalam berbagai sektor kehidupan masyarakat. Ketiga, 
kemunculan organisasi-organisasi Islam yang dicap berhaluan 
keras, seperti Laskar Jihad, Front Pembela Islam (FPI), Hizbut 
Tahrir Indonesia, dan Majelis Mujahidin Indonesia (MMI). 
Kelompok-kelompok ini aktif menyuarakan dan mendesakkan 
penerapan syariat Islam dalam kerangka demokrasi yang 
sedang berkembang, meskipun metode yang mereka gunakan 
sering kali kontroversial dan menimbulkan ketegangan sosial. 
Keempat, meningkatnya konsumsi serta pengaruh media dan 
publikasi berorientasi Islam, seperti majalah Sabili, yang secara 
eksplisit mendukung agenda formalisasi syariat Islam. Media 
semacam ini memainkan peran penting dalam menyebarkan 
narasi keislaman yang mendukung penerapan hukum Islam 
secara institusional di tengah masyarakat yang semakin terpapar 
pada dinamika politik identitas.67

Fenomena kedua yang telah disebut sebelumnya tidak 
bisa dilepaskan dari konteks pelaksanaan kebijakan Otonomi 

67Arskal Salim and Azyumardi Azra, ‘Negara Dan Syariat Dalam 
Perspektif Politik Hukum Indonesia’, Dalam Burhanuddin (Ed.), Syariat Islam 
Pandangan Muslim Liberal, Jakarta, 2003.



89

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Daerah yang muncul sebagai respons terhadap ketimpangan 
hubungan antara pusat dan daerah selama masa Orde Baru. 
Kala itu, banyak daerah merasa dipinggirkan oleh pemerintah 
pusat, baik dalam hal perhatian politik maupun pembagian 
sumber daya ekonomi. Pendapatan yang dihasilkan daerah 
sering kali tidak kembali dalam bentuk pembangunan lokal 
yang proporsional, karena sebagian besar dana justru terserap 
oleh pusat di Jakarta. Reformasi membawa angin segar bagi 
daerah-daerah dalam kerangka Negara Kesatuan Republik 
Indonesia. Harapan akan perubahan nasib dan peningkatan 
kesejahteraan mendorong tuntutan agar daerah diberi porsi 
kekuasaan yang lebih besar dalam mengatur urusannya 
sendiri. Dalam kerangka inilah Otonomi Daerah diterapkan 
sebagai kebijakan strategis pemerintah untuk mendistribusikan 
kewenangan antara pusat dan daerah. Melalui kebijakan ini, 
pemerintah daerah memperoleh hak untuk mengelola dan 
mengurus berbagai urusan domestik, kecuali yang menyangkut 
urusan strategis nasional seperti politik luar negeri, pertahanan 
dan keamanan, sistem hukum nasional, keuangan negara 
(moneter dan fiskal), serta urusan agama. Penerapan otonomi 
daerah secara formal dimulai dengan berlakunya Undang-
Undang No. 22 Tahun 1999 tentang Pemerintahan Daerah sejak 
1 Januari 2001. Undang-undang ini kemudian disempurnakan 
melalui Undang-Undang No. 32 Tahun 2004. Sejak saat itu, 
daerah-daerah baik di tingkat provinsi maupun kabupaten/
kota diberi keleluasaan yang sangat luas untuk mengelola 
wilayah mereka masing-masing sesuai kebutuhan dan prioritas 
lokal. Kesempatan besar ini ditafsirkan secara beragam oleh 
masing-masing daerah, salah satunya melalui pembuatan 
Peraturan Daerah (Perda) yang mencerminkan nilai-nilai dan 
karakteristik budaya lokal. Di sejumlah wilayah, termasuk 



90

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Kalimantan Selatan, muncul kecenderungan untuk merancang 
Perda yang berfokus pada aspek keagamaan masyarakat. Perda 
semacam ini sering kali disebut sebagai Perda Syariat Islam 
atau Perda Berbasis Syariah. Contohnya, ada regulasi yang 
mewajibkan anak usia sekolah dasar (SD/MI) untuk khatam 
Al-Qur’an, Perda yang mengatur pelaksanaan ibadah di 
bulan Ramadhan, hingga Perda tentang pelaksanaan kegiatan 
khusus di hari Jumat. Peraturan-peraturan ini dimaksudkan 
untuk melestarikan nilai-nilai religius yang dianggap khas 
dan melekat pada identitas lokal, sekaligus menjadi bagian 
dari strategi pelestarian budaya daerah di era otonomi yang 
kompetitif.68

Secara umum, istilah Perda syariah atau Perda berbasis 
syariah merujuk pada peraturan daerah yang merujuk atau 
bersumber pada prinsip-prinsip hukum Islam, baik dalam 
bentuk ketentuan tekstual maupun substansi nilai ajarannya. 
Peraturan semacam ini biasanya lahir dari aspirasi masyarakat 
lokal yang menginginkan nilai-nilai Islam diterapkan dalam 
tatanan hukum daerah. Perda berbasis syariah dipandang 
sebagai bentuk ekspresi otonomi daerah dalam merespons 
kebutuhan hukum masyarakatnya. Karena setiap daerah 
memiliki karakteristik sosial dan budaya yang berbeda, maka 
mereka pun memiliki kewenangan untuk merumuskan regulasi 
yang sesuai dengan nilai dan kebutuhan lokal, selama tidak 
bertentangan dengan hukum nasional. Selain itu, munculnya 
perda berbasis syariah juga tidak lepas dari kritik terhadap 
sistem hukum nasional yang dianggap belum sepenuhnya 
mampu menjamin keadilan substantif di masyarakat. Dalam 

68Hayatun Na’imah and Bahjatul Mardhiah, ‘Perda Berbasis Syari’ah 
Dan Hubungan Negara-Agama Dalam Perspektif Pancasila’, Mazahib 15, 
no. 2 (31 January 2017): 161–62, https://doi.org/10.21093/mj.v15i2.623.



91

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

konteks ini, hukum Islam diposisikan sebagai alternatif yang 
diyakini dapat menawarkan solusi atas berbagai kekurangan 
yang selama ini melekat pada kebijakan hukum formal. Oleh 
karena itu, penerapan hukum Islam melalui perda syariah 
dianggap sah-sah saja sepanjang dilakukan dalam koridor 
hukum dan konstitusi yang berlaku.69

Peraturan daerah (Perda) yang berlandaskan nilai-nilai 
syariah umumnya dapat dibagi ke dalam tiga kategori utama. 
Pertama, aturan yang bertujuan menjaga ketertiban sosial, 
misalnya larangan terhadap praktik prostitusi serta pembatasan 
peredaran dan konsumsi minuman beralkohol. Kedua, 
regulasi yang berkaitan dengan kewajiban serta pembinaan 
keterampilan keagamaan, seperti kewajiban membayar zakat 
dan kemampuan membaca serta menulis Al-Qur’an. Ketiga, 
peraturan yang menekankan pada aspek simbolik keagamaan, 
contohnya imbauan atau kewajiban mengenakan pakaian yang 
sesuai dengan busana Muslim.70

Beberapa contoh Perda Syariah yang saat ini ada di 
Indonesia seperti Perda Kota Malang No 8 Tahun 2005 Tentang 
Larangan Pelacuran, Perda Kabupaten Pasaman Barat No. 27 
Tahun 2007 Tentang Berpakaian Muslim dan Musliamah bagi 
Pelajar, Mahasiswa dan Karyawan, Perda Provinsi Sumatera 
Barat No. 3 Tahun 2007 Tentang Pendidikan Al-Qur’an, Perda 
Kabupaten Kepulauan Meranti No. 5 Tahun 2015 Tentang 
Zakat, dan lain-lain.71

69Na’imah and Mardhiah, 154.
70Arskal Salim, ‘Perda Berbasis Agama Dan Perlindungan 

Konstitusional Penegakan HAM’, Jurnal Perempuan 60 (2008): 111.
71Cholida Hanum, ‘Analisis Yuridis Terhadap Asas-Asas Pembentukan 

Dan Asas-Asas Materi Muatan Peraturan Daerah: Kajian Perda Syariah Di 
Indonesia’, IN RIGHT: Jurnal Agama Dan Hak Azazi Manusia 7, no. 1 (2017).



92

BAB VI
KHI DAN KHES DI INDONESIA

A.	 Pendahuluan

Sistem hukum di Indonesia bersifat plural dan mengenal 
berbagai sumber, termasuk norma-norma yang berasal dari 
nilai-nilai agama. Dalam konteks hukum keluarga dan ekonomi 
syariah, dua dokumen normatif yang memiliki peran signifikan 
adalah Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan Kompilasi Hukum 
Ekonomi Syariah (KHES). Keduanya disusun sebagai respons 
terhadap kebutuhan masyarakat Muslim akan kepastian 
hukum, sekaligus sebagai upaya untuk mengintegrasikan 
prinsip-prinsip keislaman ke dalam sistem hukum nasional 
tanpa harus melalui proses legislasi formal.  

Kompilasi Hukum Islam (KHI) diberlakukan melalui 
Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991. KHI berfungsi sebagai 
pedoman utama dalam lingkungan Peradilan Agama untuk 
menangani perkara-perkara yang berkaitan dengan hukum 
keluarga, seperti perkawinan, kewarisan, dan wakaf. KHI 
menyusun ulang prinsip-prinsip fikih dalam bentuk sistematis 
dan normatif yang dapat dioperasikan dalam praktik peradilan, 
sekaligus menjawab kebutuhan kodifikasi hukum Islam di 
Indonesia.  

Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) disusun dan 
diimplementasikan pada tahun 2008 sebagai instrumen hukum 
tambahan yang memperluas cakupan peradilan agama ke 



93

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

bidang ekonomi. KHES mengatur berbagai aspek ekonomi dan 
keuangan syariah, termasuk perbankan, pembiayaan, akad, 
dan transaksi komersial lainnya yang berlandaskan prinsip 
Islam. Kehadiran KHES mencerminkan perkembangan sektor 
ekonomi syariah yang pesat di Indonesia dan kebutuhan akan 
norma hukum yang relevan untuk mengaturnya secara sah.  

Meskipun baik KHI maupun KHES tidak memiliki 
kedudukan sebagai undang-undang dalam struktur hierarki 
peraturan perundang-undangan nasional, keduanya memiliki 
kekuatan mengikat dalam praktik peradilan agama. Hal ini 
terjadi karena keduanya diterima sebagai rujukan resmi oleh 
lembaga peradilan dan diakui secara fungsional dalam proses 
penegakan hukum.  

Bab ini akan mengulas secara komprehensif latar belakang 
historis penyusunan KHI dan KHES, kedudukan yuridisnya 
dalam sistem hukum Indonesia, struktur isi masing-masing 
dokumen, serta implementasinya dalam praktik peradilan. 
Kajian ini juga menyoroti sejumlah kritik dan diskursus 
mengenai status normatif serta fleksibilitas hukum dalam 
menghadapi dinamika masyarakat Muslim modern di 
Indonesia.

B.	 Kompilasi Hukum Islam

Sejak awal berdirinya Peradilan Agama di Indonesia, 
para hakim menghadapi kendala serius berupa ketiadaan 
buku pedoman standar yang dapat dijadikan acuan bersama. 
Akibatnya, dalam praktik peradilan, perkara dengan pokok 
masalah yang serupa bisa menghasilkan putusan yang 
berbeda tergantung pada hakim yang menanganinya. Situasi 
ini menimbulkan persoalan serius dalam hal kepastian hukum, 
karena tidak ada keseragaman dalam penerapan prinsip-



94

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

prinsip hukum Islam di lingkungan peradilan. Menyadari 
urgensi tersebut, pada tahun 1985 pemerintah mengambil 
langkah strategis dengan menggagas proyek penyusunan 
Kompilasi Hukum Islam (KHI). Inisiatif ini dikukuhkan 
melalui penerbitan Surat Keputusan Bersama (SKB) antara 
Ketua Mahkamah Agung dan Menteri Agama, yang 
dilaksanakan di Yogyakarta. Tujuan utama dari proyek ini 
adalah untuk menyusun rancangan buku hukum Islam yang 
dapat dijadikan pedoman dalam perkara-perkara yang lazim 
ditangani oleh Peradilan Agama, khususnya dalam bidang 
hukum perkawinan, pembagian warisan, serta pengelolaan 
wakaf, sedekah, dan infak.72

Penyusunan Kompilasi Hukum Islam (KHI) merupakan 
inisiatif dari otoritas negara, khususnya Ketua Mahkamah 
Agung dan Menteri Agama, yang ditindaklanjuti melalui 
penerbitan Surat Keputusan Bersama. Proses ini tidak hanya 
bersifat administratif, tetapi juga melibatkan para ulama dari 
berbagai latar belakang sebagai bentuk legitimasi keagamaan. 
KHI disusun melalui serangkaian lokakarya nasional yang 
mempertemukan tokoh-tokoh ulama dari berbagai organisasi 
dan mazhab Islam di Indonesia. Dari proses tersebut, lahirlah 
sebuah konsensus atau ijma’ nasional yang mencerminkan 
kesepakatan kolektif para ulama terhadap substansi hukum 
yang dirumuskan. Konsensus ini kemudian mendapatkan 
pengesahan formal dari pemerintah, sehingga menjadikan KHI 
sebagai dokumen hukum yang diakui secara sah dalam sistem 
hukum nasional, khususnya sebagai pedoman dalam praktik 
hukum Islam di lingkungan Peradilan Agama.73

72AM Mufti, ‘Pembaharuan Hukum Dalam Kompilasi Hukum Islam 
Di Indonesia’, Jurnal Ilmiah Al-Syir’ah 7, no. 1 (2016): 73.

73Cik Hasan Bisri, Kompilasi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional 



95

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Penyusunan Kompilasi Hukum Islam (KHI) dapat dilihat 
sebagai langkah penting dalam proses transformasi hukum 
Islam dari bentuk tradisional yang tidak tertulis menjadi 
dokumen hukum resmi dalam format peraturan perundang-
undangan. Proses ini berlangsung melalui dua tahap utama. 
Tahap pertama adalah pengumpulan bahan-bahan dasar 
yang menjadi fondasi penyusunan. Bahan ini dihimpun dari 
beragam sumber, baik yang bersifat tertulis seperti kitab-kitab 
fiqh dan dokumen hukum, maupun yang tidak tertulis seperti 
praktik dan kebiasaan hukum dalam masyarakat Islam.Tahap 
kedua adalah perumusan naskah, yang dilakukan dengan 
berpedoman pada dua hal utama: peraturan perundang-
undangan yang berlaku di Indonesia, serta sumber-sumber 
utama hukum Islam, yakni Al-Qur’an dan Sunnah. Dalam hal 
ini, perhatian khusus diberikan pada ayat-ayat atau hadis-
hadis yang memiliki relevansi langsung dengan materi yang 
dibahas dalam KHI. Secara substansial, KHI disusun dengan 
merujuk pada nilai-nilai hukum Islam yang terkandung 
dalam Al-Qur’an dan Sunnah. Namun dalam tataran formal, 
penyusunannya juga mempertimbangkan hierarki hukum 
nasional, sehingga tetap selaras dengan sistem hukum yang 
berlaku di Indonesia.

Kompilasi Hukum Islam (KHI) memiliki dasar hukum 
yang kuat dalam sistem perundang-undangan Indonesia, yakni 
melalui Instruksi Presiden (Inpres) Nomor 1 Tahun 1991 yang 
ditetapkan pada tanggal 10 Juni 1991. Menurut pandangan 
ahli hukum Ismail Suny, keberadaan Inpres ini sah dan dapat 
dibenarkan secara konstitusional, terutama karena dalam 
persoalan hukum keluarga seperti perkawinan, warisan, dan 
wakaf, hukum Islam memang telah diakui sebagai hukum yang 

(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), 8.



96

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

berlaku bagi umat Islam di Indonesia. Lebih lanjut, Ismail Suny 
berpendapat bahwa karena hukum materiil di bidang-bidang 
tersebut adalah hukum Islam, maka keberadaannya dapat 
ditegaskan melalui Keputusan Presiden atau Instruksi Presiden. 
Pendapat ini tidak berdiri sendiri, melainkan didasarkan pada 
landasan akademik, salah satunya melalui disertasi A. Hamid 
S. Attamimi yang membahas tentang peran dan kewenangan 
Presiden dalam pembentukan norma hukum di Indonesia. 
Ismail Suny juga menegaskan bahwa baik Keputusan 
Presiden maupun Instruksi Presiden secara yuridis memiliki 
kedudukan hukum yang setara, karena keduanya bersumber 
dari kewenangan konstitusional Presiden sebagaimana diatur 
dalam Pasal 4 Ayat (1) Undang-Undang Dasar 1945, yaitu 
bahwa Presiden memegang kekuasaan pemerintahan negara. 
Oleh sebab itu, ketika membicarakan legalitas dan posisi KHI 
dalam sistem hukum nasional, tidak bisa dilepaskan dari 
keberadaan dan dasar hukum yang diberikan oleh Instruksi 
Presiden tersebut.74

Instruksi Presiden ini ditujukan kepada Menteri Agama 
untuk menyebarluaskan Kompilasi Hukum Islam yang sudah 
disepakati tersebut. Kemudian lebih lanjut yang menjadi dasar 
dan landasan dari Kompilasi ini adalah Keputusan Menteri 
Agama Republik Indonesia tanggal 22 Juli 1991 No. 154 Tahun 
1991 tentang pelaksana Instruksi Presiden Republik Indonesia 
No. 1 Tahun 1991. konsideran keputusan ini menyebutkan:
a.	 Bahwa Instruksi Presiden Indonesia No. 1 Tahun 1991 

tanggal 10 Juni 1991 memerintahkan kepada Menteri 
Agama untuk menyebarluaskan Kompilasi Hukum Islam 
untuk digunakan oleh Instansi Pemerintah dan masyarakat 

74Abdurrahman, Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta: CV. 
Akademika Pressindo, 2001), 53.



97

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

yang memerlukannya; 
b.	 Bahwa penyebarluasan Kompilasi Hukum Islam tersebut 

perlu dilaksanakan dengan sebaik-baiknya dan dengan 
penuh tanggung jawab; 

c.	 Bahwa oleh karena itu, perlu dikeluarkan Keputusan 
Menteri Agama Republik Indonesia tentang pelaksanaan 
Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 
1991 tanggal 10 Juni 1991.75

Kompilasi Hukum Islam (KHI) terbagi menjadi tiga buku 
utama yang masing-masing mengatur bidang hukum tertentu. 
Buku I membahas tentang hukum perkawinan (munakahat), 
Buku II mengatur mengenai kewarisan (faraidh), dan Buku 
III membahas perwakafan. Pembagian ini bertujuan untuk 
mengelompokkan materi hukum berdasarkan kategori 
tematiknya, bukan untuk menunjukkan perbedaan tingkat 
kepentingan antara satu bidang dengan bidang lainnya.  

Secara struktural, setiap buku dalam KHI disusun secara 
sistematis ke dalam bab-bab dan bagian-bagian tertentu, yang 
selanjutnya dijabarkan ke dalam pasal-pasal hukum. Secara 
keseluruhan, KHI terdiri atas 229 pasal, yang jumlahnya 
tersebar tidak merata pada masing-masing buku. Buku yang 
paling banyak memuat pasal adalah Buku I tentang hukum 
perkawinan, yang mencakup Pasal 1 hingga Pasal 170. 
Selanjutnya, hukum kewarisan diatur dari Pasal 171 hingga 
Pasal 193, kemudian dilanjutkan dengan ketentuan tentang 
wasiat (Pasal 194–209), dan hibah (Pasal 210–214). Sementara 
itu, hukum perwakafan diatur dalam bagian yang paling 
singkat, yaitu dari Pasal 215 hingga Pasal 227. Selain itu, KHI 
juga mencantumkan satu pasal tentang ketentuan peralihan 
dan satu pasal tentang ketentuan penutup. Perbedaan jumlah 

75Abdurrahman, 55–56.



98

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

pasal dalam masing-masing bagian ini bukan disebabkan 
oleh luas atau sempitnya cakupan materi, melainkan lebih 
kepada tingkat perincian pengaturannya. Hukum perkawinan, 
misalnya, mendapat porsi lebih besar karena sudah digarap 
secara rinci hingga ke aspek teknis, sebagian besar mengacu 
pada struktur yang sudah ada dalam peraturan perundang-
undangan tentang perkawinan. Sebaliknya, bagian kewarisan 
tidak dikembangkan secara detail dan hanya diuraikan 
secara umum, karena sebelumnya belum pernah dikelola 
atau dirumuskan dalam bentuk hukum positif secara 
komprehensif.76

C.	 Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah

Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) lahir sebagai 
respons terhadap perubahan penting dalam sistem peradilan 
agama di Indonesia, yang ditandai dengan diterbitkannya 
Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006. Undang-undang ini 
merupakan revisi dari Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 
tentang Peradilan Agama, yang membawa perluasan signifikan 
terhadap kewenangan lembaga tersebut. Perubahan ini 
mencerminkan upaya adaptasi terhadap dinamika masyarakat 
dan kebutuhan umat Islam yang semakin kompleks, khususnya 
dalam aspek hukum. Dengan adanya perluasan tersebut, 
Peradilan Agama tidak lagi terbatas pada penyelesaian perkara-
perkara tradisional seperti perkawinan, warisan, wasiat, hibah, 
wakaf, dan sedekah. Kini, cakupan kewenangannya meluas 
hingga mencakup permohonan adopsi anak, sengketa yang 
berkaitan dengan zakat dan infaq, serta perselisihan mengenai 
hak milik dan perkara perdata lainnya antara sesama pemeluk 

76Edi Gunawan, ‘Eksistensi Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia’, 
Jurnal Ilmiah Al-Syir’ah 8, no. 1 (2016): 11–12.



99

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Islam. Yang paling menonjol dari perubahan ini adalah 
dimasukkannya aspek ekonomi syariah sebagai ranah baru 
yang berada dalam yurisdiksi Peradilan Agama. Inilah yang 
kemudian menjadi dasar dan alasan kuat bagi penyusunan 
serta diberlakukannya KHES sebagai pedoman hukum di 
bidang ekonomi syariah di Indonesia.77

Dalam Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006 Tentang 
Perubahan atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 Tentang 
Peradilan Agama dijelaskan bahwa yang dimaksud dengan 
ekonomi syariah adalah perbuatan atau kegiatan usaha yang 
dilaksanakan menurut prinsip syariah, antara lain meliputi: 
Bank syariah; Lembaga keuangan mikro syariah; Asuransi 
syariah; Reasuransi syariah; Reksadana syariah; Obligasi dan 
surat berharga berjangka menengah syariah; Sekuritas syariah; 
Pembiayaan syariah; Pegadaian syariah; Dana pensiun lembaga 
keuangan syariah; dan Bisnis syariah.78

Setelah diberlakukannya Undang-Undang Nomor 3 
Tahun 2006, kebutuhan akan sumber hukum yang dapat 
dijadikan acuan dalam praktik peradilan di bidang ekonomi 
syariah menjadi sangat mendesak. Perluasan kewenangan 
Peradilan Agama ke ranah ekonomi syariah memunculkan 
tantangan baru berupa ketiadaan regulasi teknis yang secara 
khusus mengatur persoalan ekonomi Islam. Dalam konteks 
ini, kehadiran KHES menjadi jawaban atas kekosongan hukum 
yang sebelumnya dirasakan oleh para hakim di lingkungan 
Peradilan Agama. Dengan tersusunnya KHES, maka tidak ada 

77Nashihul Ibad Elhas, ‘Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) 
Dalam Tinjauan Umum Hukum Islam’, Al-Tsaman: Jurnal Ekonomi Dan 
Keuangan Islam 2, no. 1 (2020): 64–65.

78Pemerintah Republik Indonesia, ‘Undang-Undang Nomor 3 Tahun 
2006 Tentang Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 
Tentang Peradilan Agama’, 2006.



100

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

lagi alasan yang dapat dibenarkan bagi hakim untuk menolak 
atau menghindari penanganan perkara ekonomi syariah, 
hanya karena belum tersedia peraturan yang mengaturnya 
secara eksplisit. KHES memberikan landasan hukum praktis 
sekaligus legitimasi normatif bagi hakim dalam memutus 
perkara yang terkait dengan transaksi dan sengketa ekonomi 
berdasarkan prinsip-prinsip syariah Islam.

Setelah proses penyusunan Kompilasi Hukum Ekonomi 
Syariah (KHES) rampung, dokumen final tersebut kemudian 
disampaikan secara resmi kepada Ketua Mahkamah Agung 
Republik Indonesia. Langkah ini menjadi penting sebagai 
dasar formal untuk mendorong penerapannya di lingkungan 
Peradilan Agama. Agar KHES memiliki kekuatan sebagai 
pedoman hukum yang sah dalam menangani perkara ekonomi 
syariah, Ketua Mahkamah Agung menetapkan Peraturan 
Mahkamah Agung (PERMA) Nomor 02 Tahun 2008 tentang 
Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah. PERMA ini memberikan 
legitimasi hukum bagi para hakim peradilan agama dalam 
memeriksa, mengadili, dan menyelesaikan sengketa yang 
terkait dengan ekonomi berbasis syariah. Peluncuran perdana 
PERMA Nomor 02 Tahun 2008 dilakukan secara resmi pada 
agenda Rapat Kerja Nasional (RAKERNAS) Mahkamah Agung 
bersama para Ketua dan Panitera/Sekretaris Pengadilan Tingkat 
Banding maupun Tingkat Pertama dari seluruh lingkungan 
peradilan di Indonesia. Acara penting ini berlangsung di Jakarta 
pada bulan Agustus 2008 dan menjadi tonggak penting dalam 
integrasi ekonomi syariah ke dalam sistem peradilan nasional.79

Secara umum, Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah 
(KHES) merupakan acuan hukum praktis yang digunakan 

79Elhas, ‘Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) Dalam Tinjauan 
Umum Hukum Islam’, 65–66.



101

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

oleh Peradilan Agama dalam menangani berbagai perkara 
yang berkaitan dengan ekonomi syariah. Dokumen ini disusun 
secara sistematis dan terdiri dari empat bagian utama. Buku I 
membahas tentang subyek hukum serta harta (amwal); Buku 
II mengulas berbagai bentuk akad atau perjanjian dalam 
transaksi ekonomi; Buku III mencakup ketentuan mengenai 
zakat dan hibah; sementara Buku IV membahas prinsip-prinsip 
akuntansi berbasis syariah.  

Dalam hal sumber hukum, KHES berlandaskan pada rujukan 
klasik dalam hukum Islam. Secara umum, sumber hukum Islam 
terbagi menjadi dua kategori besar. Pertama, sumber-sumber 
hukum yang telah disepakati oleh para ulama (masâdir al-ahkâm 
al-muttafaq ‘alaiha), yang dikenal sebagai sumber utama, yaitu 
al-Qur’an, Sunnah (hadis), Ijma’ (kesepakatan ulama), dan 
Qiyas (analogi hukum). Kedua, sumber-sumber hukum yang 
masih menjadi perdebatan di kalangan ahli fikih (masâdir al-
ahkâm al-mukhtalaf fiha). Kelompok ini mencakup metode-
metode seperti Istihsân (preferensi yurisprudensial), Istislâh 
atau al-Maslahah al-Mursalah (pertimbangan kemaslahatan), 
‘Urf (kebiasaan masyarakat), Istishâb (presumsi kelangsungan 
hukum), pendapat Sahabat Nabi, hukum umat terdahulu 
(Syar’u man qablana), dan lain sebagainya.80

Menurut A. Djazuli, KHES disusun sebagai sebuah 
kompilasi hukum yang menggabungkan berbagai sumber 
hukum, baik yang berasal dari ajaran syariah, pemikiran fiqh 
klasik, maupun peraturan perundang-undangan (qanun) 
yang relevan. Salah satu referensi penting dalam penyusunan 
KHES adalah Majallatu al-Ahkam al-Adliyah, yakni kitab 
hukum perdata yang disusun pada masa pemerintahan Turki 
Usmani. Kitab tersebut kemudian diadaptasi agar sesuai 

80Elhas, 63.



102

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

dengan perkembangan zaman, semangat modernitas, dan 
konteks sosial hukum di Indonesia. Langkah kontekstualisasi 
ini dipandang penting dan wajar dalam hukum Islam. Fiqh, 
sebagai hasil ijtihad manusia terhadap sumber-sumber 
syariah, memiliki karakter yang dinamis dan dapat mengalami 
perubahan sesuai dengan perkembangan waktu, perubahan 
tempat, kondisi sosial, niat pelaku, serta adat atau kebiasaan 
masyarakat. Oleh karena itu, penyusunan KHES tidak sekadar 
mengadopsi sumber klasik, tetapi juga mengintegrasikannya 
ke dalam kerangka hukum yang sesuai dengan kebutuhan 
masyarakat Muslim Indonesia.81

81A Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih (Jakarta: Prenada Media, 2019).



103

BAB VII
FATWA DI INDONESIA

A.	 Pendahuluan

Fatwa memiliki kedudukan penting dalam tradisi hukum 
Islam sebagai respons terhadap persoalan-persoalan baru yang 
tidak secara eksplisit diatur dalam teks-teks syariat. Sebagai 
hasil ijtihad, fatwa berfungsi memberikan panduan hukum 
yang bersifat normatif bagi umat Islam dalam berbagai aspek 
kehidupan, baik yang bersifat ibadah maupun muamalah. 
Meskipun fatwa tidak bersifat mengikat secara yuridis seperti 
undang-undang, ia tetap memiliki pengaruh yang signifikan 
dalam kehidupan sosial dan kelembagaan umat Muslim.  

Di Indonesia, peran fatwa mengalami perkembangan yang 
menonjol, tidak hanya sebagai rujukan moral dan keagamaan, 
tetapi juga sebagai dasar dalam praktik kelembagaan, 
khususnya dalam sektor ekonomi syariah. Perkembangan ini 
semakin menguat dengan kehadiran Majelis Ulama Indonesia 
(MUI), terutama melalui Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI), 
yang secara khusus bertugas mengeluarkan fatwa-fatwa terkait 
kegiatan ekonomi dan keuangan syariah.  .  

Bab ini mengkaji dua aspek utama: (1) pengertian dan 
fungsi fatwa dalam perspektif fikih klasik dan kontemporer; 
dan (2) posisi fatwa dalam struktur hukum Indonesia, termasuk 
status yuridisnya dalam kaitannya dengan hukum ekonomi 
syariah di Indonesia.



104

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

B.	 Definisi Fatwa

Secara etimologis, istilah fatwa berasal dari bahasa Arab, 
tepatnya dari akar kata fata yang secara harfiah berarti “masa 
muda.” Dalam pengertian lughawi (bahasa), al-fatwa adalah 
bentuk isim masdar dari kata kerja afta, dengan bentuk jamak 
fatawa. Dalam pengucapannya, kata ini bisa dibaca fatawa 
(dengan harakat fathah pada huruf waw) atau fatawi (dengan 
harakat kasrah pada waw), tergantung kaidah penggunaan. 
Kata ini berasal dari rangkaian verba fata–yaftu–fatawa, yang 
dalam konteks makna dasarnya juga merujuk pada sifat 
dermawan atau pemurah, mencerminkan seseorang yang 
memberikan sesuatu, dalam hal ini adalah “pemberian 
jawaban” atas persoalan hukum atau agama.82

Yusuf al-Qardhawi mendefinisikan fatwa sebagai 
penjelasan atau ketetapan hukum syariat terhadap suatu 
persoalan, yang disampaikan sebagai jawaban atas pertanyaan 
yang diajukan, baik oleh individu yang jelas identitasnya 
maupun oleh pihak yang tidak diketahui secara spesifik. 
Pertanyaan tersebut bisa datang dari orang perorangan 
maupun kelompok, dan fatwa tetap berlaku sebagai respons 
terhadap kebutuhan hukum tersebut.83 Sementara itu, menurut 
Zamakhsari dalam karyanya al-Kasyaf, fatwa dipahami sebagai 
bentuk penjabaran hukum syariat atas suatu isu, yang juga 
merupakan tanggapan atas pertanyaan yang mungkin diajukan 
oleh individu tertentu ataupun oleh masyarakat secara umum. 
Artinya, fatwa dapat berfungsi untuk menjawab kepentingan 

82Lois Mal’uf, Al-Munjid Fi al-Lughah (Beirut: Dar al-Masyriq, 1986), 
569.

83Yusuf al-Qardhawi, Al-Fatwa Baina al-Indibad Aw al-Tasayyub (Mesir: 
Makatabah Wahbah, 1997), 5.



105

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

hukum personal sekaligus kebutuhan kolektif masyarakat.84 
Dari perspektif akademisi Barat, seperti Joseph Schacht, fatwa 
diartikan sebagai “formal legal opinion” atau opini hukum 
formal, yang menggambarkan fungsi fatwa sebagai pandangan 
hukum resmi dalam kerangka hukum Islam, meskipun tidak 
bersifat mengikat secara yuridis.85

Berdasarkan uraian sebelumnya, dapat disimpulkan 
bahwa fatwa merupakan bentuk penjelasan hukum yang 
diberikan oleh seorang mufti sebagai respons atas pertanyaan 
mengenai hukum syariah. Pertanyaan ini bisa berasal dari 
individu maupun kelompok, dan tujuannya bisa bersifat 
personal maupun untuk kepentingan masyarakat umum. 
Fatwa bisa disampaikan secara lisan atau tertulis, namun secara 
hukum tidak bersifat mengikat seperti putusan pengadilan. 
Meskipun demikian, terdapat tiga karakteristik utama yang 
melekat dalam konsep fatwa. Pertama, fatwa adalah usaha 
sistematis untuk memberikan jawaban atas persoalan hukum 
yang diajukan. Kedua, isi fatwa didasarkan pada proses 
ijtihad, yaitu penalaran hukum yang bersumber dari teks-teks 
syariat. Ketiga, fatwa hanya dapat dikeluarkan oleh orang atau 
lembaga yang memiliki otoritas dan kompetensi dalam bidang 
hukum Islam yang menjadi pokok pertanyaan.

C.	 Kedudukan Fatwa DSN-MUI dalam Hukum di Indonesia

Secara historis, awalnya aktivitas ekonomi berbasis syariah 
di Indonesia masih terbatas pada sektor perbankan. Namun, 
seiring waktu, cakupannya semakin meluas mencakup bidang 

84al-Zamakhsyari, Tafsir Al-Kasysaf, An Haqaiq al-Tanzil Wa Uyun al-
Aqawil Fi Wujuh al-Tanwil (Mesir: Musytofa al-Babi al-Halabi, n.d.), 367.

85Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (London: Oxford 
University Press, 1965), 74.



106

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

lain seperti asuransi, pasar modal, dan lembaga pembiayaan. 
Perkembangan pesat ini mencerminkan meningkatnya 
kebutuhan masyarakat terhadap sistem ekonomi yang selaras 
dengan prinsip-prinsip syariah.  Fenomena ini menjadi latar 
belakang lahirnya berbagai fatwa yang dikeluarkan oleh 
Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI). 
Fatwa-fatwa tersebut hadir sebagai respons atas dinamika dan 
kompleksitas kegiatan ekonomi syariah yang terus berkembang. 
Lebih dari sekadar pedoman keagamaan, fatwa DSN-MUI telah 
memberi pengaruh nyata terhadap arah perkembangan sistem 
ekonomi nasional, bahkan turut memengaruhi konstruksi 
sistem hukum di Indonesia, khususnya dalam ranah ekonomi 
dan keuangan.86

Momentum penting dalam aktualisasi ekonomi syariah 
di Indonesia ditandai dengan berdirinya Bank Muamalat 
Indonesia pada tahun 1992 sebagai perbankan syariah pertama 
di tanah air. Kemudian, pada tahun 1997, sistem pasar modal 
syariah mulai diperkenalkan dan dikembangkan. Kedua 
peristiwa ini menjadi tonggak awal berkembangnya institusi-
institusi keuangan yang berbasis prinsip syariah. Seiring 
dengan pertumbuhan tersebut, para pelaku ekonomi syariah 
mulai merasakan kebutuhan akan adanya lembaga khusus yang 
dapat mengeluarkan fatwa sebagai rujukan dalam menjawab 
berbagai persoalan yang muncul dalam praktik ekonomi 
syariah. Lembaga fatwa ini dibutuhkan untuk menyediakan 
dasar hukum yang jelas dan sah bagi operasional lembaga-
lembaga keuangan syariah. Dalam perkembangannya, 
lembaga ini diharapkan memiliki kewenangan resmi untuk 
merumuskan fatwa-fatwa yang menjadi acuan normatif dalam 

86M. Atho Mudzhar, Islam and Islamic Law in Indonesia: A Social Historical 
Aproach (Jakarta: Departemen Agama Rapublik Indonesia, 2003), 93.



107

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

menjalankan aktivitas ekonomi yang sesuai syariah.87

Latar belakang perlunya pembentukan lembaga fatwa 
di bidang ekonomi syariah mulai mendapatkan perhatian 
serius dalam Lokakarya Ulama tentang Reksa Dana Syariah 
yang diselenggarakan pada 29–30 Juli 1997. Dalam forum 
tersebut, dibahas pandangan syariah terhadap instrumen reksa 
dana, sekaligus mencuat kebutuhan praktis akan lembaga 
otoritatif yang dapat memberikan kepastian hukum syariah 
dalam praktik ekonomi modern. Salah satu hasil utama dari 
lokakarya tersebut adalah rekomendasi untuk mendirikan 
lembaga khusus sebagai wadah yang dapat menjawab 
kebutuhan para pelaku ekonomi syariah. Menindaklanjuti 
rekomendasi tersebut, Majelis Ulama Indonesia (MUI) secara 
resmi membentuk Dewan Syariah Nasional (DSN) pada 10 
Februari 1999 melalui Surat Keputusan Nomor Kep-754/MUI/
II/1999. DSN didirikan sebagai bagian integral dari MUI, 
dengan tujuan untuk merespons perkembangan ekonomi dan 
keuangan syariah di Indonesia, mendorong penerapan nilai-
nilai Islam dalam aktivitas ekonomi, serta menangani berbagai 
persoalan yang berkaitan dengan operasional Lembaga 
Keuangan Syariah (LKS). Keanggotaan DSN terdiri dari para 
ulama, praktisi ekonomi, dan pakar di bidang muamalah syariah 
yang memiliki keahlian dan integritas, yang pengangkatannya 
dilakukan langsung oleh MUI. Kehadiran DSN menjadi titik 
penting dalam struktur kelembagaan ekonomi syariah di 
Indonesia karena otoritas fatwa yang dihasilkannya menjadi 
pedoman resmi dalam pelaksanaan kegiatan keuangan syariah.88

87Adrian Sutedi, Perbankan Syariah Tinjauan Dan Beberapa Segi Hukum 
(Bogor: Ghalia Indonesia, 2009), 8.

88M Zaidi Abdad, ‘Signifikansi Fatwa DSN MUI Terhadap 
Perkembangan Ekonomi Syariah Di Indonesia’, Istinbath 18, no. 2 (2019): 
431.



108

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Dewan Syariah Nasional (DSN) adalah lembaga yang 
dibentuk oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan berperan 
sebagai otoritas fatwa di bidang ekonomi syariah. DSN 
memiliki tugas dan wewenang untuk menetapkan fatwa 
terkait produk, layanan, serta aktivitas perbankan dan lembaga 
keuangan lain yang beroperasi berdasarkan prinsip-prinsip 
syariah. Sebagai bagian dari struktur organisasi MUI, DSN 
juga berfungsi mendukung berbagai lembaga negara seperti 
Departemen Keuangan, Bank Indonesia, dan institusi lainnya 
dalam merumuskan peraturan atau kebijakan yang berkaitan 
dengan lembaga keuangan syariah. Peran ini menjadikan DSN 
sebagai penghubung penting antara nilai-nilai syariah dan 
sistem regulasi nasional.

Kehadiran fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh Dewan 
Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) 
memainkan peran penting sebagai bagian dari konstruksi 
hukum organik dalam sistem ekonomi syariah Indonesia. 
Lebih dari itu, fatwa-fatwa ini juga berfungsi sebagai indikator 
kemajuan implementasi prinsip-prinsip syariah dalam praktik 
ekonomi. Secara teknis, fatwa ekonomi syariah menghadirkan 
model pengembangan dan bahkan pembaruan terhadap 
konsep fiqh mu’amalah maliyah (hukum transaksi keuangan 
dalam Islam).  

Dari sisi fungsi, fatwa DSN-MUI memiliki dua peran utama: 
tabyin dan tawjih. Tabyin berarti menjelaskan ketentuan hukum 
sebagai pedoman praktis bagi lembaga keuangan syariah, 
umumnya atas permintaan dari praktisi yang membutuhkan 
kejelasan hukum. Sementara itu, tawjih berarti memberi arahan, 
nasihat, dan edukasi kepada masyarakat tentang bagaimana 
prinsip ekonomi syariah seharusnya dijalankan.  Dalam studi 
ushul fiqh, fatwa secara tradisional dianggap hanya mengikat 



109

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

antara pihak yang meminta fatwa (mustafti) dan pihak yang 
memberi fatwa (mufti). Namun, dalam konteks fatwa DSN-
MUI saat ini, pandangan tersebut sudah tidak lagi relevan. 
Sifat dan karakter fatwa telah mengalami perkembangan 
yang signifikan. Fatwa ekonomi syariah modern tidak hanya 
berfungsi sebagai nasihat hukum personal, melainkan menjadi 
bagian dari sistem hukum yang memengaruhi masyarakat 
luas dan operasional lembaga keuangan. Oleh karena itu, teori 
klasik mengenai fatwa perlu direformulasi dan disesuaikan 
dengan realitas kontemporer.  

Fatwa DSN-MUI kini tidak hanya mengikat lembaga 
keuangan syariah (LKS), tetapi juga masyarakat yang 
berinteraksi dengannya. Ini semakin diperkuat dengan 
masuknya fatwa-fatwa tersebut ke dalam regulasi resmi, seperti 
Peraturan Bank Indonesia (PBI). Bahkan, Dewan Perwakilan 
Rakyat (DPR) telah merevisi Undang-Undang No. 7 Tahun 
1989 tentang Peradilan Agama, yang kini memasukkan perkara 
ekonomi syariah ke dalam yurisdiksi peradilan agama.  

Sebagai otoritas resmi, fatwa ekonomi syariah berada di 
bawah kewenangan DSN-MUI, yang keanggotaan plenonya 
terdiri dari para ulama dan pakar ekonomi syariah yang 
memiliki kompetensi di bidang muamalah. Dalam proses 
penyusunan fatwa, DSN juga bekerja sama dengan berbagai 
mitra, seperti Dewan Standar Akuntansi Keuangan, Ikatan 
Akuntan Indonesia, dan Biro Syariah Bank Indonesia. 

Perkembangan ini menunjukkan bahwa fatwa, yang 
dahulu bersifat individual dan fleksibel, kini telah menjadi 
instrumen hukum kolektif yang dilembagakan di Indonesia. 
Baik fatwa-fatwa keagamaan umum yang dikeluarkan Komisi 
Fatwa MUI maupun fatwa ekonomi syariah dari DSN-MUI 
kini memiliki posisi strategis dalam kehidupan masyarakat 



110

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Muslim Indonesia. Fatwa DSN-MUI menjadi rujukan utama 
yang mengikat LKS dan masyarakat, dan diakui secara hukum 
melalui Undang-Undang No. 21 Tahun 2008 tentang Perbankan 
Syariah. Undang-undang tersebut tidak hanya menetapkan 
prinsip-prinsip dasar perbankan syariah, tetapi juga mewajibkan 
semua pemangku kepentingan untuk menjalankan aktivitas 
ekonomi sesuai fatwa yang dikeluarkan DSN-MUI. Ketentuan 
tentang syariah compliance dalam UU ini menegaskan bahwa 
kepatuhan terhadap prinsip syariah menjadi kewenangan 
MUI, yang direpresentasikan oleh Dewan Pengawas Syariah 
(DPS) di setiap Bank Syariah atau Unit Usaha Syariah. Untuk 
menjamin implementasi fatwa dalam kebijakan moneter, 
Bank Indonesia membentuk Komite Perbankan Syariah yang 
beranggotakan perwakilan dari BI, Kementerian Agama, serta 
unsur masyarakat dengan komposisi seimbang.  Dengan peran 
yang sedemikian kuat, fatwa DSN-MUI kini menjadi pilar 
penting dalam struktur sosial dan hukum Indonesia. Fatwa 
ini tidak hanya menjadi rujukan keagamaan, tetapi juga dasar 
normatif dalam aktivitas ekonomi nasional.89 

Hingga saat ini, DSN-MUI telah mengeluarkan ratusan 
fatwa di bidang ekonomi syariah, beberapa yang terbaru 
contohnya seperti:   
1.	 Fatwa Nomor 156/DSN-MUI/V/2023 Tentang  Penerapan 

Prinsip Syariah dalam Kegiatan Penyediaan Infrastruktur 
melalui Skema Kerjasama Pemerintah dan Badan Usaha 
(KPBU) Berdasarkan Ketersediaan Layanan (Availability 
Payment)   

2.	 Fatwa Nomor 157/DSN-MUI/VII/2024 Tentang Penerapan 
Prinsip Syariah dalam Pelindungan Aset Investor Pasar 
Modal   
89Abdad, 433–35.



111

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

3.	 Fatwa Nomor 158/DSN-MUI/VII/2024 Tentang Akad I’arah  
4.	 Fatwa Nomor 159/DSN-MUI/VII/2024 Tentang Jual Beli 

Al-Mal al-Musytarak dan Al-Mal Al-Musya’   
5.	 Fatwa Nomor 160/DSN-MUI/VII/2024 Tentang Ijarah Al-

Mal al-Musytarak dan Al-Mal Al-Musya’.90                   

90Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia, ‘Fatwa DSN-
MUI’, n.d., https://dsnmui.or.id/kategori/fatwa/.



112

BAB VIII
LEGISLASI HUKUM ISLAM 

DI INDONESIA

A.	 Pendahuluan

Perkembangan hukum Islam di Indonesia berlangsung 
dalam kerangka negara hukum yang plural dan demokratis. 
Meskipun Indonesia tidak berstatus sebagai negara Islam, 
prinsip-prinsip syariah memperoleh ruang dalam sistem 
hukum nasional, khususnya dalam bidang-bidang yang 
berkaitan langsung dengan kebutuhan dan kehidupan umat 
Islam. Negara mengakomodasi sebagian norma Islam melalui 
legislasi formal yang tertuang dalam berbagai bentuk peraturan 
perundang-undangan, mulai dari undang-undang hingga 
regulasi teknis sektoral.  Tiga bidang yang paling menonjol 
dalam proses legislasi hukum Islam adalah ekonomi syariah, 
hukum perkawinan, dan jaminan produk halal. Ketiganya 
menunjukkan bentuk konkret integrasi nilai-nilai Islam ke 
dalam sistem hukum nasional yang sekuler-konstitusional.      

Bidang Ekonomi Syariah; Pengakuan terhadap sistem 
ekonomi syariah diwujudkan dalam legislasi seperti Undang-
Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah, 
serta keberadaan institusi keuangan syariah seperti bank, 
koperasi, dan pasar modal berbasis syariah. Prinsip utama 
yang diadopsi dalam sistem ini mencakup larangan riba, 
keadilan transaksi, dan prinsip bagi hasil (mudharabah dan 



113

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

musyarakah). Legislasi ini sekaligus menunjukkan pengakuan 
negara terhadap praktik ekonomi berbasis agama sebagai 
bagian dari sistem hukum positif.    

Hukum Perkawinan; Undang-Undang Nomor 1 Tahun 
1974 tentang Perkawinan dan peraturan turunannya, serta 
Kompilasi Hukum Islam (KHI), menjadi perangkat hukum 
utama dalam menyelesaikan perkara perkawinan di kalangan 
umat Islam. Banyak ketentuan dalam perundang-undangan ini 
yang mengadopsi norma-norma fikih, seperti syarat dan rukun 
pernikahan, hak dan kewajiban suami istri, serta mekanisme 
cerai dan rujuk. Pengadilan Agama berwenang dalam 
menyelesaikan perkara-perkara tersebut, menjadikan hukum 
Islam sebagai hukum positif dalam ranah tertentu.      

Jaminan Produk Halal; Lahirnya Undang-Undang Nomor 
33 Tahun 2014 tentang Jaminan Produk Halal menandai 
penguatan komitmen negara terhadap perlindungan konsu
men Muslim. Regulasi ini mewajibkan sertifikasi halal 
bagi produk yang masuk, beredar, dan diperdagangkan 
di Indonesia. Penerapannya berada di bawah kewenangan 
Badan Penyelenggara Jaminan Produk Halal (BPJPH), bekerja 
sama dengan Majelis Ulama Indonesia (MUI) sebagai otoritas 
fatwa. Regulasi ini menggabungkan prinsip keagamaan dan 
mekanisme hukum administratif negara. 

Bab ini mengulas ketiga bidang tersebut untuk 
menunjukkan bagaimana prinsip-prinsip hukum Islam tidak 
hanya hidup dalam praktik keagamaan masyarakat, tetapi 
juga telah dilembagakan secara resmi dalam sistem hukum 
nasional. Analisis ini memberikan gambaran konkret mengenai 
bagaimana negara demokratis dan plural seperti Indonesia 
dapat mengakomodasi hukum berbasis agama dalam koridor 
konstitusional dan fungsional.



114

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

B.	 Legislasi Hukum Islam di Bidang Ekonomi

Dalam rangka memberikan ruang bagi penerapan sistem 
ekonomi Islam di Indonesia, pemerintah membuka peluang 
berdirinya bank-bank syariah melalui landasan hukum yang 
jelas. Hal ini diatur dalam beberapa peraturan perundang-
undangan, antara lain Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992 
yang kemudian diperbarui dengan Undang-Undang Nomor 10 
Tahun 1998, serta Undang-Undang Nomor 23 Tahun 1999 yang 
mengatur tentang Sistem Perbankan Nasional. Kehadiran Bank 
Muamalat Indonesia (BMI) sebagai bank syariah pertama di 
tanah air, disusul dengan lahirnya sejumlah Bank Perkreditan 
Rakyat (BPR) berbasis Islam, menjadi tonggak penting bagi 
umat Islam. Kehadiran lembaga-lembaga keuangan ini 
membuka jalan bagi masyarakat untuk menjalankan aktivitas 
keuangan sesuai prinsip syariah. Bank Muamalat Indonesia 
secara resmi didirikan pada 1 November 1991 berdasarkan 
Akta Notaris Yudo Paripurno, S.H., dan memperoleh izin 
dari Menteri Kehakiman dengan nomor C.2.2413.HT.01.01. 
Selain itu, BMI juga mendapatkan izin prinsip melalui Surat 
Menteri Keuangan RI Nomor 1223/MK.013/1991 tanggal 15 
November 1991, serta izin usaha dari Menteri Keuangan RI 
pada 1 Mei 1991. Pada saat akta pendirian ditandatangani, 
telah terkumpul komitmen modal dari para pemegang saham 
senilai Rp 84 miliar. Sejak saat itu, Bank Muamalat mulai 
menjalankan operasionalnya dengan menawarkan berbagai 
layanan perbankan syariah yang ditujukan untuk memenuhi 
kebutuhan masyarakat luas.

Salah satu latar belakang utama berdirinya Bank Muamalat 
Indonesia (BMI) adalah keyakinan bahwa meningkatnya 
pembangunan di bidang keagamaan akan mendorong 
tumbuhnya kesadaran umat Islam untuk mengamalkan ajaran 



115

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

agama secara lebih utuh dalam berbagai aspek kehidupan, 
termasuk dalam urusan ekonomi. Kesadaran ini melahirkan 
kebutuhan nyata akan lembaga keuangan yang menjalankan 
operasionalnya sesuai prinsip-prinsip syariah. Dengan 
hadirnya bank syariah seperti BMI, diharapkan dilema yang 
selama ini dirasakan sebagian umat Islam dalam bertransaksi 
dengan sistem perbankan konvensional dapat teratasi. 
Masyarakat Muslim pun bisa berinteraksi dengan dunia 
perbankan tanpa merasa bertentangan dengan keyakinan 
agamanya. Dukungan terhadap pendirian BMI tidak hanya 
datang dari aspek regulasi atau legalitas, tetapi juga dari sisi 
finansial, yang biasanya menjadi hambatan utama dalam 
mendirikan sebuah lembaga keuangan baru. Dukungan dana 
awal bagi BMI datang dari Yayasan Amal Bhakti Muslimin 
Pancasila (YABMP) yang dipimpin oleh Presiden Soeharto saat 
itu. Inisiatif ini kemudian memicu partisipasi lebih luas dari 
kalangan birokrat Muslim dan para pengusaha Muslim yang 
turut memberikan kontribusi dana. Berkat dukungan tersebut, 
BMI tidak mengalami kesulitan berarti dalam hal permodalan 
pada masa awal operasionalnya. Bahkan, lahir pula institusi-
institusi pendukung lainnya seperti Badan Arbitrase Muamalat 
Indonesia (BAMUI) dan perusahaan asuransi syariah Takaful, 
yang memperkuat ekosistem keuangan syariah di Indonesia.91

Perkembangan ekonomi Islam di Indonesia juga 
merambah sektor asuransi, yang ditandai dengan lahirnya 
PT Asuransi Takaful Indonesia pada tahun 1994 sebagai 
pelopor asuransi syariah di tanah air. Sejak saat itu, layanan 
asuransi yang dijalankan berdasarkan prinsip-prinsip syariah 
mulai berkembang pesat. Tidak hanya perusahaan yang sejak 

91Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 123–24.



116

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

awal murni berbasis syariah, tetapi juga banyak perusahaan 
asuransi konvensional yang kemudian membuka divisi syariah 
sebagai respon terhadap meningkatnya permintaan pasar. 
Pertumbuhan asuransi syariah ini tidak lepas dari dorongan 
untuk membangun kesadaran masyarakat akan pentingnya 
perencanaan keuangan jangka panjang melalui sistem proteksi. 
Mekanisme asuransi dipandang sebagai salah satu cara 
efektif untuk mengantisipasi risiko masa depan. Namun bagi 
sebagian besar umat Islam, aspek kehalalan dan kepatuhan 
terhadap nilai-nilai syariah menjadi hal yang sangat penting. 
Oleh karena itu, asuransi syariah hadir sebagai alternatif 
yang dianggap lebih sesuai, karena dijalankan dengan sistem 
pengelolaan keuangan yang menghindari unsur-unsur yang 
dilarang dalam Islam seperti riba (bunga), maysir (spekulasi), 
dan gharar (ketidakjelasan).92

Pada 3 November 1991, dalam sebuah acara silaturahmi 
yang diadakan di Istana Bogor bersama Presiden, terkumpul 
komitmen modal awal sebesar Rp 106.382.000,00 untuk 
mendukung pendirian Bank Muamalat Indonesia (BMI). 
Dengan dukungan dana tersebut, hanya dalam waktu kurang 
dari satu tahun, tepatnya pada 1 Mei 1992, BMI berhasil 
mengembangkan jaringan layanan perbankannya hingga 
memiliki lebih dari 45 outlet yang tersebar di berbagai 
kota besar seperti Jakarta, Bandung, Semarang, Surabaya, 
Balikpapan, dan Makassar. Namun, di masa awal berdirinya, 
keberadaan BMI sebagai bank syariah belum sepenuhnya 
mendapat pengakuan atau dukungan yang kuat dalam 
sistem industri perbankan nasional. Saat itu, kerangka hukum 

92Lukman, ‘Sejarah Ekonomi Islam: Perkembangan Panjang Realitas 
Ekonomi Islam’, in Menjawab Keraguan Berekonomi Syari‘ah (Yogyakarta: 
Safiria Insani Press, 2008), 21.



117

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

yang mengatur bank berbasis syariah masih sangat terbatas. 
Operasional bank seperti BMI hanya diklasifikasikan sebagai 
bank yang menggunakan “sistem bagi hasil,” tanpa penjelasan 
lebih lanjut mengenai prinsip-prinsip syariah yang menjadi 
dasar operasinya, serta belum ada kejelasan mengenai jenis-
jenis kegiatan usaha yang diperbolehkan. Kondisi ini tampak 
jelas dalam Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992, di mana 
pembahasan mengenai sistem perbankan bagi hasil hanya 
disebutkan secara singkat dan bersifat tambahan, bukan 
sebagai bagian inti dari regulasi perbankan nasional.93

Sebelum dilakukan perubahan terhadap Undang-Undang 
Nomor 7 Tahun 1992, keberadaan bank yang beroperasi 
berdasarkan prinsip syariah di Indonesia masih belum 
memiliki dasar hukum yang kuat dan jelas. Ketentuan yang ada 
hanya menyebutkan secara umum tentang kegiatan pemberian 
pinjaman berdasarkan kesepakatan antara bank dan peminjam, 
yang bisa berbentuk bunga, pembagian keuntungan, atau 
bentuk imbalan lainnya. Hal ini tercantum dalam Pasal 1 ayat 
(2), namun tidak secara eksplisit mengakui keberadaan bank 
syariah sebagai entitas tersendiri. Akibatnya, bank syariah 
hanya dikategorikan sebagai bank dengan sistem bagi hasil, 
tanpa ada uraian mendalam tentang prinsip syariah yang 
menjadi pijakan serta cakupan usaha yang dapat dijalankan.  

Ketidakjelasan tersebut sempat dijembatani melalui 
terbitnya Peraturan Pemerintah Nomor 75 Tahun 1992 
tentang Bank Berdasarkan Prinsip Bagi Hasil. Meski begitu, 
perkembangan perbankan syariah yang mulai menggeliat 
belum didukung oleh kesiapan sumber daya manusia. 
Minimnya lembaga pendidikan yang fokus pada perbankan 

93Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah: Dari Teori Ke Praktik 
(Jakarta: Gema Insani, 2001), 25–26.



118

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

syariah membuat banyak bank syariah saat itu hanya mengalami 
“Islamisasi nama”, bukan “Islamisasi sistem dan pelaku”. 
Dalam praktiknya, banyak transaksi di bank syariah tidak jauh 
berbeda dari transaksi di bank konvensional. Perbedaan utama 
hanya terletak pada istilah dan metode penghitungan bagi 
hasil yang sering kali serupa dengan bunga. Bahkan, sejumlah 
pejabat bank syariah tidak menyesuaikan nisbah bagi hasil 
dengan kondisi keuntungan atau kerugian nasabah, melainkan 
menetapkannya secara sepihak demi keuntungan bank. Di sisi 
lain, sebagian nasabah menyetorkan dana ke bank syariah 
dengan syarat agar bagi hasil yang diterima tidak lebih rendah 
dari bunga bank konvensional milik pemerintah.  

Situasi ini mulai berubah secara signifikan setelah 
diberlakukannya Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998 
yang merupakan perubahan dari Undang-Undang Nomor 7 
Tahun 1992. Dalam undang-undang baru ini, operasional bank 
syariah mendapat pengakuan resmi. Beberapa pasal seperti 
Pasal 1 ayat (12), Pasal 6 huruf (u), Pasal 7 huruf (c), Pasal 8 
ayat (1) dan (2), Pasal 11 ayat (1) dan (4a), serta Pasal 13 ayat 
(1) huruf (c) menyatakan secara eksplisit bahwa bank syariah 
dapat beroperasi secara legal di Indonesia. Undang-undang 
ini tidak hanya mengatur dasar hukum bank syariah, tetapi 
juga merinci jenis usaha yang bisa dijalankan serta membuka 
kemungkinan bagi bank konvensional untuk membentuk unit 
usaha syariah atau bahkan bertransformasi penuh menjadi 
bank syariah.  

Era baru ini diperkuat lagi dengan terbitnya Surat 
Keputusan Direksi Bank Indonesia Nomor 32/34/Kep/Dir. 
tanggal 12 Mei 1999 tentang Bank Perkreditan Rakyat (BPR) 
yang beroperasi berdasarkan prinsip syariah. Respons dari 
dunia perbankan cukup antusias. Beberapa institusi mulai 



119

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

mengadakan pelatihan bagi pegawainya di bidang perbankan 
syariah, ada yang membuka unit atau cabang syariah, dan 
bahkan ada pula yang berencana mengubah statusnya 
menjadi bank syariah secara keseluruhan. Bank Indonesia 
juga mengambil langkah proaktif dengan menyelenggarakan 
pelatihan internal bagi para pejabat di berbagai direktorat 
seperti Penelitian dan Pengaturan Perbankan (DPNP), Kredit, 
Pengawasan, Akuntansi, Riset, dan Moneter.94 

Perjalanan panjang legislasi perbankan syariah di Indonesia 
akhirnya mencapai tonggak penting pada tahun 2008, ketika 
pemerintah secara resmi mengesahkan Undang-Undang 
Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah. Pengesahan 
undang-undang ini menjadi penanda penting dalam sejarah 
hukum ekonomi Islam di Indonesia karena untuk pertama 
kalinya sistem perbankan syariah memiliki payung hukum 
tersendiri yang komprehensif. Tidak lagi hanya sebagai bagian 
kecil dari regulasi perbankan konvensional, perbankan syariah 
kini diakui sebagai sistem yang berdiri sendiri, lengkap dengan 
prinsip, mekanisme, dan model usaha yang sesuai dengan 
ajaran Islam. Undang-undang ini tidak hanya mempertegas 
legalitas operasional bank syariah, tetapi juga memberikan 
kejelasan struktur kelembagaan, produk, tata kelola, hingga 
pengawasan syariahnya. Dengan demikian, UU No. 21 Tahun 
2008 menandai fase kematangan legislasi perbankan syariah 
di Indonesia, sekaligus membuka peluang besar bagi tumbuh 
dan berkembangnya industri keuangan syariah secara lebih 
sehat, transparan, dan akuntabel di bawah pengawasan negara 
dan otoritas moneter nasional.

Ada beberapa peraturan yang mendukung perkembangan 

94Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 125–28.



120

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

hukum ekonomi syariah di Indonesia, di antaranya:
1.	 Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992 tentang Perbankan,
2.	 Peraturan Pemerintah Nomor 72 Tahun 1922 tentang Bank 

Berdasarkan Bagi Hasil,
3.	 Peraturan Pemerintah Nomor 73 Tahun 1992 tentang Bank 

Pengkreditan Rakyat Berdasarkan Bagi hasil,
4.	 Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998 tentang Perubahan 

atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992 tentang 
Perbankan,

5.	 Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan,
6.	 Undang-Undang Nomor 19 Tahun 2008 tantang Surat 

Berharga Syariah Negara,
7.	 Peraturan Mahkamah Agung (PERMA) Nomor 2 Tahun 

2008 tentang Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah.
8.	 Fatwa-Fatwa Dewan Syarian Nasional-Majelis Ulama 

Indonesia,95

9.	 Peraturan Pemerintah Pengganti Undang-Undang 
Republik Indonesia Nomor 2 Tahun 2022 Tentang Cipta 
Kerja,

10.	 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 6 Tahun 
2023 Tentang Penetapan Peraturan Pemerintah Pengganti 
Undang-Undang Nomor 2 Tahun 2022 Tentang Cipta Kerja 
Menjadi Undang-Undang,

11.	 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 4 Tahun 
2023 Tentang Pengembangan Dan Penguatan Sektor 
Keuangan.96

95Mardani, Hukum Bisnis Syariah (Jakarta: Prenadamedia Group, 2014), 
70.

96Tiga regulasi terakhir merupakan perubahan terbaru terhadap 
berbagai aturan yang ada  di Indonesia, termasuk diantarannya terkait 
perbankan syariah dan sektor ekonomi lainnya.



121

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

C.	 Legislasi Hukum Islam di Bidang Perkawinan

Sejak Indonesia memproklamasikan kemerdekaannya 
pada 17 Agustus 1945, negara ini mewarisi sistem hukum 
kolonial peninggalan Belanda yang sebelumnya berlaku di 
Hindia Belanda. Warisan hukum ini mendorong munculnya 
semangat untuk melakukan reformasi hukum agar sesuai 
dengan cita-cita kemerdekaan dan realitas sosial bangsa 
Indonesia. Salah satu bidang yang menjadi sorotan adalah 
hukum perkawinan, yang dianggap perlu diperbarui agar 
lebih mencerminkan nilai-nilai keadilan, agama, dan budaya 
bangsa. Namun, upaya pembaruan hukum perkawinan yang 
berlangsung sejak 1945 hingga awal 1970-an justru banyak 
menemui hambatan. Perdebatan antar kelompok kepentingan 
dan perbedaan pandangan ideologis membuat pembahasan 
sulit mencapai konsensus yang bulat.  

Dalam konteks lembaga peradilan agama, langkah konkret 
dilakukan pada tahun 1946. Atas usulan Menteri Agama yang 
mendapat persetujuan dari Menteri Kehakiman, pemerintah 
menerbitkan Peraturan Pemerintah Nomor 5/SD/1946 yang 
secara resmi memindahkan kewenangan Mahkamah Islam 
Tinggi dari Kementerian Kehakiman ke Kementerian Agama. 
Kebijakan ini menegaskan bahwa pengelolaan Peradilan 
Agama berada di bawah otoritas Kementerian Agama, sebagai 
bagian dari upaya memberikan ruang khusus bagi penyelesaian 
perkara-perkara umat Islam, khususnya di bidang perkawinan, 
warisan, dan perwalian. Namun, pada tahun 1948, muncul 
usaha untuk membalik kebijakan tersebut melalui Undang-
Undang Nomor 19 Tahun 1948 yang bertujuan menarik kembali 
Peradilan Agama ke dalam struktur Peradilan Umum. Gagasan 
ini tidak mendapat dukungan luas karena bertentangan 
dengan kesadaran hukum masyarakat Muslim yang telah 



122

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

menerima dan mengakui eksistensi Peradilan Agama sebagai 
lembaga yang sah dan sesuai dengan aspirasi umat. Akibatnya, 
undang-undang tersebut tidak pernah dijalankan secara efektif 
dan tidak dinyatakan berlaku dalam praktik hukum nasional.97

Dengan diberlakukannya Undang-Undang Darurat Nomor 
1 Tahun 1951, keberadaan Peradilan Agama tetap dipertahankan 
sebagaimana sebelumnya. Lembaga ini terus berfungsi untuk 
menangani perkara-perkara keagamaan umat Islam, meskipun 
sistem peradilan nasional mulai mengalami penyederhanaan. 
Baru pada tahun 1957, melalui Peraturan Pemerintah Nomor 45 
Tahun 1957, pemerintah mengambil langkah penting dengan 
membentuk lembaga Peradilan Agama di wilayah-wilayah di 
luar Jawa, Madura, dan Kalimantan Selatan. Pembentukan ini 
merupakan upaya untuk memperluas jangkauan pelayanan 
hukum agama Islam ke daerah-daerah lain yang belum memiliki 
institusi sejenis. Peraturan tersebut juga menetapkan ruang 
lingkup kewenangan absolut Peradilan Agama, yang meliputi 
berbagai aspek hukum keluarga dan keperdataan Islam. Di 
antaranya adalah urusan pernikahan, perceraian (termasuk 
talak dan rujuk), pembatalan pernikahan (fasakh), pemberian 
nafkah, mahar, penentuan tempat tinggal, pemberian mut‘ah, 
pengasuhan anak, serta perkara waris, wakaf, hibah, sedekah, 
dan pengelolaan bayt al-mal. Cakupan ini menunjukkan peran 
Peradilan Agama tidak hanya terbatas pada urusan rumah 
tangga, tetapi juga pada distribusi kekayaan dan lembaga 
keagamaan.  

Hingga tahun 1957, sistem hukum Indonesia masih 
menjalankan tiga perangkat hukum berbeda yang mengatur 
satu jenis lembaga, yaitu Peradilan Agama, tergantung pada 

97Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 87–88.



123

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

wilayah yurisdiksinya. Pertama, Staatsblad 1882 Nomor 152 
yang kemudian diperbarui dengan Staatsblad 1937 Nomor 116 
dan 610, berlaku untuk wilayah Jawa dan Madura. Kedua, 
Staatsblad 1937 Nomor 638 dan 639 mengatur Peradilan Agama 
di Kalimantan Selatan. Ketiga, Peraturan Pemerintah Nomor 45 
Tahun 1957 menjadi dasar hukum operasional bagi Peradilan 
Agama di luar dua wilayah tersebut. Meskipun namanya 
berbeda dan sumber hukumnya bervariasi, ketiganya tetap 
mengatur lembaga yang sama, yaitu Peradilan Agama sebagai 
institusi hukum Islam yang memiliki legitimasi formal di 
bawah struktur negara.98

Sejak tahun 1958, pembentukan lembaga Pengadilan 
Agama terus berkembang secara merata di seluruh wilayah 
Indonesia. Hingga kini, Pengadilan Agama telah hadir hampir 
di setiap kabupaten dan kotamadya, serta didukung oleh 
keberadaan Pengadilan Tinggi Agama di tingkat provinsi. 
Ekspansi kelembagaan ini mencerminkan pengakuan negara 
terhadap pentingnya Peradilan Agama sebagai bagian 
integral dari sistem hukum nasional, khususnya dalam 
menyelesaikan perkara-perkara yang berkaitan dengan hukum 
Islam. Landasan hukum yang semakin memperkuat posisi 
Peradilan Agama datang melalui Undang-Undang Nomor 14 
Tahun 1970 tentang Ketentuan-ketentuan Pokok Kekuasaan 
Kehakiman. Dalam Pasal 10 undang-undang ini dinyatakan 
bahwa pelaksanaan kekuasaan kehakiman di Indonesia 
diselenggarakan oleh badan peradilan yang berada dalam 
empat lingkungan peradilan, yaitu: (a) Peradilan Umum, (b) 
Peradilan Agama, (c) Peradilan Militer, dan (d) Peradilan Tata 
Usaha Negara. Dengan pengaturan ini, Peradilan Agama secara 
resmi diakui sebagai salah satu pilar utama dalam struktur 

98Rofiq, Pembaharuan Hukum Islam Di Indonesia, 80–81.



124

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

peradilan nasional, berdampingan dengan peradilan lain yang 
memiliki yurisdiksi masing-masing.

Undang-Undang yang mengatur hukum perkawinan 
secara nasional baru resmi diberlakukan pada tahun 1974, 
yaitu melalui Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 
Perkawinan. Undang-undang ini merupakan hasil kodifikasi 
dan unifikasi hukum perkawinan yang berlaku bagi seluruh 
warga negara Indonesia, tanpa membedakan agama maupun 
latar belakang budaya. Meskipun disusun untuk menyatukan 
aturan, dalam praktiknya tetap mengakomodasi keragaman 
hukum yang berkembang di masyarakat, termasuk hukum 
Islam. Sejak diberlakukannya undang-undang ini, hukum 
perkawinan Islam memperoleh legitimasi yuridis secara formal 
untuk diterapkan kepada umat Islam. 

Namun, meskipun secara yuridis dianggap sebagai 
kemajuan, UU No. 1 Tahun 1974 tidak lepas dari kontroversi, 
khususnya terkait kewenangan lembaga peradilan. Salah 
satu pasal yang menuai kritik adalah Pasal 63 ayat (2), yang 
menyatakan bahwa setiap keputusan yang dikeluarkan oleh 
Pengadilan Agama harus mendapat pengesahan dari Pengadilan 
Umum. Secara teori, pengesahan ini bersifat administratif dan 
bertujuan untuk pelaksanaan eksekusi. Namun dalam praktik, 
kerap terjadi pelampauan kewenangan oleh Pengadilan Negeri 
yang justru menghambat pelaksanaan putusan Pengadilan 
Agama, sehingga nilai hukum dari putusan tersebut menjadi 
lemah dan tidak dapat langsung dieksekusi.  

Undang-undang ini juga mengatur beberapa aspek 
penting lainnya. Usia minimum untuk melangsungkan 
pernikahan ditetapkan 19 tahun bagi pria dan 16 tahun bagi 
wanita. Pencatatan pernikahan diatur berdasarkan agama: 
bagi umat Islam, pencatatan dilakukan oleh Departemen 



125

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Agama, sementara untuk non-Muslim, pencatatan dilakukan 
oleh Kantor Catatan Sipil. Prinsip dasar yang dianut adalah 
monogami, namun poligami diperbolehkan dengan syarat 
ketat, yaitu adanya persetujuan dari istri atau persetujuan 
pengadilan serta bukti bahwa suami mampu berlaku adil 
dan memiliki kapasitas ekonomi yang memadai untuk 
menafkahi keluarganya.  Mengenai perceraian, undang-
undang menyatakan bahwa gugatan cerai dapat diajukan 
baik oleh suami maupun istri dengan alasan-alasan tertentu, 
seperti perselingkuhan, penelantaran selama dua tahun atau 
lebih, kekerasan dalam rumah tangga, dan sebagainya. Proses 
perceraian hanya dapat dilakukan melalui pengadilan sebagai 
bentuk perlindungan hukum terhadap kedua belah pihak.  

Pasal 2 ayat (1) dari undang-undang ini menyebutkan bahwa 
“Perkawinan adalah sah apabila dilakukan menurut hukum 
masing-masing agama dan kepercayaannya.” Penggunaan 
istilah “kepercayaan” dalam pasal ini memunculkan perbedaan 
tafsir, terutama berkaitan dengan pengakuan hukum terhadap 
perkawinan penganut aliran kepercayaan di luar agama resmi 
negara.  

Sementara itu, Pasal 57 mengatur tentang perkawinan 
campuran, yang didefinisikan sebagai perkawinan antara dua 
orang yang tunduk pada hukum berbeda akibat perbedaan 
kewarganegaraan, salah satunya merupakan warga negara 
Indonesia. Namun, dalam pelaksanaannya, istilah perkawinan 
campuran seringkali ditafsirkan secara berbeda-beda, terutama 
bila dikaitkan dengan perkawinan antaragama. Terlepas 
dari perbedaan penafsiran tersebut, semangat dari undang-
undang ini tetap menekankan bahwa setiap perkawinan harus 
berlandaskan dan dilangsungkan menurut hukum agama 



126

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

masing-masing pihak yang bersangkutan.99

Pada akhir dekade 1980-an, terdapat dua peristiwa 
penting yang menjadi titik balik dalam perkembangan 
hukum dan peradilan Islam di Indonesia. Peristiwa pertama 
adalah lahirnya Kompilasi Hukum Islam (KHI). Dorongan 
untuk menyusun kompilasi ini muncul dari kebutuhan akan 
pedoman hukum yang seragam dan operasional bagi para 
hakim di lingkungan Peradilan Agama. Langkah awal dimulai 
melalui Keputusan Bersama Ketua Mahkamah Agung dan 
Menteri Agama Nomor 07/KMA/1985 dan Nomor 25/1985 
tanggal 21 Maret 1985 tentang Penunjukan Pelaksanaan 
Proyek Pembangunan Hukum Islam melalui Yurisprudensi. 
KHI disusun dengan tujuan menjadi acuan resmi dalam 
menyelesaikan perkara hukum Islam bagi umat Muslim 
Indonesia. Pada lokakarya nasional tanggal 25 Februari 1988 di 
Jakarta, para ulama menyetujui tiga rancangan utama dalam 
KHI: buku pertama mengenai hukum perkawinan, buku 
kedua tentang hukum kewarisan, dan buku ketiga mengenai 
hukum perwakafan. Setelah melalui proses harmonisasi antara 
nalar hukum dan pertimbangan keagamaan, Presiden RI 
mengeluarkan Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 yang 
memerintahkan Menteri Agama untuk mendistribusikan 
KHI ke seluruh instansi terkait. Menindaklanjuti instruksi 
tersebut, Menteri Agama menerbitkan Keputusan Nomor 154 
Tahun 1991, yang mewajibkan seluruh jajaran Departemen 
Agama, termasuk Peradilan Agama, serta instansi lain yang 
bersinggungan dengan hukum Islam, untuk menerapkan KHI 
dalam praktik penyelesaian perkara. Menurut Syarifuddin, 
KHI dapat dipandang sebagai bentuk ijma’ atau konsensus 

99Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat 
Islam, 89–92.



127

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

ulama Indonesia. Karena itu, KHI memiliki kekuatan moral 
dan sosial yang diharapkan dapat menjadi pedoman sah dalam 
menyelesaikan persoalan hukum umat Islam.  

Peristiwa penting kedua adalah disahkannya Undang-
Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan Agama. Setelah 
melalui proses pembahasan yang panjang dan penuh dinamika 
antara pemerintah dan DPR, Presiden RI akhirnya mengajukan 
Rancangan Undang-Undang (RUU) Peradilan Agama kepada 
DPR pada 8 Desember 1989. RUU ini dimaksudkan untuk 
menggantikan berbagai peraturan lama yang tidak lagi sesuai 
dengan UUD 1945 maupun Undang-Undang tentang Pokok-
Pokok Kekuasaan Kehakiman.  RUU tersebut disetujui oleh 
DPR pada 14 Desember 1989 dan secara resmi disahkan oleh 
Presiden pada 29 Desember 1989, menjadi Undang-Undang 
Nomor 7 Tahun 1989 yang dicatat dalam Lembaran Negara 
Tahun 1989 Nomor 49 dan Tambahan Lembaran Negara 
Nomor 3400. Disahkannya undang-undang ini merupakan 
pengakuan formal terhadap Peradilan Agama sebagai salah 
satu pilar kekuasaan kehakiman yang bersifat mandiri. UU No. 
7 Tahun 1989 memperkuat kedudukan Peradilan Agama dalam 
menangani perkara-perkara yang berkaitan dengan hukum 
Islam, seperti perkawinan, warisan, wasiat, hibah, wakaf, dan 
sedekah. Undang-undang ini juga menjadi bukti nyata bahwa 
negara memberikan ruang bagi umat Islam untuk menjalankan 
hukum agamanya secara sah dan terstruktur, selaras dengan 
semangat Pasal 29 ayat (2) UUD 1945 dan nilai-nilai Ketuhanan 
yang terkandung dalam sila pertama Pancasila.

Dalam perkembangan selanjutnya, Undang-Undang 
Nomor 3 Tahun 2006 merupakan perubahan penting 
terhadap Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang 
Peradilan Agama. Dengan diberlakukannya undang-undang 



128

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

ini, beberapa ketentuan dalam regulasi sebelumnya tetap 
dinyatakan berlaku selama tidak bertentangan dengan isi 
undang-undang yang baru. Hal ini ditegaskan dalam Pasal 
106A yang menyatakan bahwa seluruh peraturan pelaksana 
Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 masih berlaku sepanjang 
tidak bertentangan dan belum digantikan oleh ketentuan 
baru berdasarkan UU No. 3 Tahun 2006. Pasal 2 undang-
undang ini menegaskan bahwa Peradilan Agama adalah salah 
satu pelaku kekuasaan kehakiman di Indonesia yang secara 
khusus menangani perkara-perkara tertentu yang melibatkan 
pencari keadilan beragama Islam. Frasa “pencari keadilan 
yang beragama Islam” dalam konteks ini tidak dimaksudkan 
untuk bersifat diskriminatif, melainkan sebagai pengkhususan 
yurisdiksi berdasarkan kebutuhan hukum umat Islam. Sistem 
peradilan di Indonesia memang telah mengakomodasi 
keragaman hukum dengan membagi yurisdiksi ke dalam 
beberapa lingkungan pengadilan, termasuk Peradilan Agama 
dan Peradilan Umum. Sesuai dengan ketentuan Pasal 63 ayat 
(1) Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, 
masyarakat memiliki dua jalur peradilan tergantung pada 
agama yang dianut: Pengadilan Agama untuk mereka yang 
beragama Islam, dan Pengadilan Umum untuk pemeluk agama 
lainnya. Namun dalam praktiknya, batas tersebut tidak selalu 
bersifat kaku. Ada kalanya hukum Islam tetap digunakan 
dalam kasus tertentu meskipun salah satu pihak telah keluar 
dari Islam. Misalnya, dalam kasus perceraian di mana salah 
satu pasangan (biasanya suami) telah pindah agama dari Islam, 
namun perkaranya tetap diperiksa dan diputus oleh Pengadilan 
Agama karena menyangkut sisa status hukum dalam 
pernikahan yang awalnya dilangsungkan secara Islam. Dengan 
demikian, Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006 memperkuat 



129

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

kedudukan Peradilan Agama sebagai bagian integral dari 
sistem peradilan nasional yang melayani kebutuhan hukum 
umat Islam, tanpa menutup ruang fleksibilitas dalam konteks 
sosial yang kompleks dan multikultural.100

Ada beberapa peraturan yang mendukung perkembangan 
hukum perkawinan di Indonesia, di antaranya:
1.	 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan,
2.	 Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang Perubahan 

atas Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 
Perkawinan,

3.	 Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan 
Agama,

4.	 Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006 tentang Perubahan 
atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang 
Peradilan Agama,

5.	 Undang-Undang Nomor 50 Tahun 2009 tentang Perubahan 
Kedua atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang 
Peradilan Agama,

6.	 Instruksi Presiden (Inpres) Nomor 1 Tahun 1991 tentang 
Penyebarluasan Kompilasi Hukum Islam.

D.	 Legislasi Hukum Islam di Bidang Jaminan Produk Halal

Setiap undang-undang tidak lahir begitu saja, melainkan 
merupakan respons atas situasi dan kebutuhan yang 
berkembang dalam masyarakat. Dalam konteks Indonesia 
sebagai negara dengan mayoritas penduduk Muslim, kesadaran 
untuk mengonsumsi dan menggunakan produk yang halal 
telah menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan sehari-
hari umat Islam. Selama bertahun-tahun, umat Islam merasa 
aman dengan anggapan bahwa produk yang beredar di pasaran 

100Sahid, 92–98.



130

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

sudah sesuai dengan standar kehalalan. Namun, keyakinan ini 
mulai goyah pada tahun 1988 ketika muncul laporan dari Dr. 
Tri Susanto yang mengungkapkan bahwa sejumlah produk 
makanan ternyata mengandung lemak babi. Penelitian tersebut 
disertai dengan daftar produk yang ditemukan bermasalah, 
dan langsung menimbulkan keresahan di tengah masyarakat 
Muslim. Kekhawatiran semakin memuncak ketika kasus lain 
muncul, penemuan penggunaan enzim pankreas babi dalam 
produksi Ajinomoto, sebuah produk penyedap rasa yang 
sudah memperoleh sertifikasi halal dari MUI pada 1988. Akibat 
temuan ini, MUI mencabut sertifikasi halal tersebut, meskipun 
pada akhirnya pihak produsen dapat memperoleh kembali 
sertifikat halal setelah mengikuti seluruh rekomendasi dari MUI.  

Kasus-kasus seperti ini membuka mata masyarakat 
tentang pentingnya sistem jaminan halal yang lebih kuat dan 
dapat dipercaya. Sebagai respons terhadap kebutuhan ini, 
Majelis Ulama Indonesia membentuk Lembaga Pengkajian 
Pangan, Obat-obatan, dan Kosmetika (LPPOM MUI) pada 6 
Januari 1989 melalui Surat Keputusan MUI Nomor Kep./18/
MUI/I/1989. Lembaga ini diberi mandat untuk: a) menyusun 
dan mengembangkan standar sistem pemeriksaan halal; b) 
melaksanakan sertifikasi halal terhadap produk yang beredar; 
c) meningkatkan kesadaran masyarakat tentang pentingnya 
mengonsumsi produk halal; dan d) menyediakan informasi 
yang akurat dan menyeluruh terkait kehalalan produk dari 
berbagai aspek.  

Meski MUI telah memelopori sertifikasi halal, tanggung 
jawab negara terhadap jaminan produk halal belum tampak 
secara formal dalam sistem perundang-undangan. Regulasi 
yang ada dinilai masih bersifat sektoral, tidak terintegrasi, 
dan belum memuat sistem yang menyeluruh. Karena itu, 



131

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

pemerintah melalui Kementerian Agama mulai menggagas 
pembentukan Rancangan Undang-Undang (RUU) Jaminan 
Produk Halal yang masuk dalam Program Legislasi Nasional 
(Prolegnas) tahun 2008.  RUU ini mulai dibahas oleh Komisi 
VIII DPR periode 2004–2009, tetapi hingga masa jabatan 
berakhir, pembahasan belum rampung. Penyebab utamanya 
adalah perdebatan yang cukup tajam mengenai beberapa isu 
krusial, terutama terkait penentuan lembaga pelaksana Jaminan 
Produk Halal, apakah akan dipegang oleh lembaga negara, 
swasta, atau tetap oleh MUI. Perdebatan juga mencakup posisi 
MUI dalam proses sertifikasi serta mekanisme pelaksanaan 
lainnya. Pembahasan RUU kemudian dilanjutkan oleh DPR 
periode berikutnya. Sebelum masuk ke tahap legislasi lanjutan, 
DPR menugaskan dua lembaga internalnya, Biro Perancang 
Undang-Undang (BPU) dan Pusat Pengkajian dan Pengolahan 
Data Informasi (P3DI), untuk menyusun kembali pokok-pokok 
persoalan yang belum disepakati serta mencari alternatif solusi. 
DPR juga melakukan studi lapangan ke sejumlah daerah 
seperti Kepulauan Riau, Jawa Timur, dan Kalimantan Timur 
guna menyerap masukan dari para pemangku kepentingan 
daerah. Meskipun proses legislasi berjalan panjang dan sempat 
mengalami tarik-menarik antar fraksi dan lembaga, akhirnya 
seluruh fraksi dalam Panitia Kerja RUU Jaminan Produk Halal 
menyetujui rancangan undang-undang tersebut. Pada 25–26 
September 2014, RUU ini disahkan menjadi Undang-Undang 
Jaminan Produk Halal, yang menandai langkah besar negara 
dalam menjamin hak umat Islam untuk mendapatkan produk 
halal secara hukum, sistematis, dan terintegrasi.101

Ada beberapa peraturan yang mendukung perkembangan 

101Widyawati Widyawati, ‘Konfigurasi Politik Legislasi Jaminan 
Produk Halal Perspektif Fiqh Siyasah’, Asy-Syari’ah 24, no. 1 (2022): 121–40.



132

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

jaminan produk halal di Indonesia, di antaranya:
1.	 Undang-Undang Nomor 8 Tahun 1999 tentang 

Perlindungan konsumen,
2.	 Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2009 tentang Peternakan 

dan Kesehatan Hewan,
3.	 Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2012 tentang Pangan,
4.	 Peraturan Pemerintah Nomor 69 tentang Label dan Iklan 

Pangan,
5.	 Keputusan Menteri Agama Nomor 518 Tahun 2001 tentang 

Pedoman dan Tata Cara Pemeriksaan dan Penetapan 
Panganan Halal,

6.	 Keputusan Menteri Agama Nomor 519 Tahun 2001 tentang 
Lembaga Pelaksana Pemeriksaan Pangan Halal,

7.	 Undang Undang Nomor 33 Tahun 2014 Tentang Jaminan 
Produk Halal,

8.	 Peraturan Pemerintah (PP) Nomor 31 Tahun 2019 Tentang 
Peraturan Pelaksanaan Undang Undang Nomor 33 Tahun 
2014 Tentang Jaminan Produk Halal, peraturan ini dicabut 
dengan,102

9.	 Peraturan Pemerintah (PP) Nomor 39 Tahun 2021 tentang 
Penyelenggaraan Bidang Jaminan Produk Halal, peraturan 
ini dicabut dengan,

10.	 Peraturan Pemerintah (PP) Nomor 42 Tahun 2024 tentang 
Penyelenggaraan Bidang Jaminan Produk Halal.

102Moh Kusnadi, ‘Problematika Penerapan Undang-Undang Jaminan 
Produk Halal Di Indonesia’, Islamika 1, no. 2 (2019): 116–32.



133

DAFTAR PUSTAKA

Abdad, M Zaidi. ‘Signifikansi Fatwa DSN MUI Terhadap 
Perkembangan Ekonomi Syariah Di Indonesia’. 
Istinbath 18, no. 2 (2019).

Abduh, Muhamad Rahmani, and Rahmat Sholihin. ‘Negara 
Syariah Indonesia (Tinjauan Pemikiran Arskal Salim 
Tentang Konsep Negara Syariah)’. Journal of Islamic and 
Law Studies 6, no. 2 (2022). https://dx.doi.org/10.18592/
jils.v5i3.4534.

Abdurrahman. Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia. Jakarta: CV. 
Akademika Pressindo, 2001.

Abubakar, Al Yasa’. ‘Syariat Islam Di Provinsi Nanggroe Aceh 
Darussalam: Otonomi Khusus Di Bidang Hukum’. 
Aceh, 2007.

Al-Anshari, Mahmud. Penegakan Syariat Islam: Dilema Keumatan 
Di Indonesia. Jakarta: Inisiasi Press, 2005.

Ali, Mohammad Daud. Hukum Islam Dan Peradilan Agama. 
Jakarta: PT. Raja Grafindo, 1984.

al-Zamakhsyari. Tafsir Al-Kasysaf, An Haqaiq al-Tanzil Wa Uyun 
al-Aqawil Fi Wujuh al-Tanwil. Mesir: Musytofa al-Babi 
al-Halabi, n.d.

Antonio, Muhammad Syafi’i. Bank Syariah: Dari Teori Ke Praktik. 
Jakarta: Gema Insani, 2001.

Azizi, A. Qadri. Eklitisisme Hukum Nasional: Kompetisi Antara 
Hukum Islam Dan Hukum Umum. Yogyakarta: Gama 
Media, 2002.



134

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Bayadi, Kamaluddin Ahmad al-. Isyarat Al-Maram Min ‘Ibarat 
al-Imam. Kairo, 1949.

Bisri, Cik Hasan. Kompilasi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum 
Nasional. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999.

Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia. ‘Fatwa 
DSN-MUI’, n.d. https://dsnmui.or.id/kategori/fatwa/.

Djazuli, A. Kaidah-Kaidah Fikih. Jakarta: Prenada Media, 2019.
Elhas, Nashihul Ibad. ‘Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah 

(KHES) Dalam Tinjauan Umum Hukum Islam’. Al-
Tsaman: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 2, no. 1 
(2020): 62–71.

Fadhli, Ashabul, Amri Amir, Syamsuriul, Muhammad Elvi 
Syam, Indra Legiono, Isra Mardi, and Al Ikhlas. Hukum 
Islam Di Indonesia. Malang: Madza Media, 2022.

Fahmi, Chairul. ‘Revitalisasi Penerapan Hukum Syariat Di 
Aceh’. Jurnal Tsaqafh 8, no. 2 (2012).

Fuad, Mahsun. Hukum Islam Indonesia: Dari Nalar Partisipatoris 
Hingga Emansipatoris. Yogyakarta: LKIS, 2006.

Ghani, Roeslan Abdul. Sejarah Perkembangan Hukum Islam Di 
Indonesia. Jakarta: Antar Kota, 1983.

Gunawan, Edi. ‘Eksistensi Kompilasi Hukum Islam Di 
Indonesia’. Jurnal Ilmiah Al-Syir’ah 8, no. 1 (2016).

Hanum, Cholida. ‘Analisis Yuridis Terhadap Asas-Asas 
Pembentukan Dan Asas-Asas Materi Muatan Peraturan 
Daerah: Kajian Perda Syariah Di Indonesia’. IN RIGHT: 
Jurnal Agama Dan Hak Azazi Manusia 7, no. 1 (2017).

Haykal, Muhammad Husayn. Hayat Muhammad. Kairo: Dar al-
Ma’arif, n.d.

Hazairin. Hendak Kemana Hukum Islam. Jakarta: Tintamas, 1976.
———. Tujuh Serangkai Tentang Hukum. Jakarta: Tintamas, 1982.
Huda, Noor. Sejarah Sosial Intelektual Di Indonesia. Jakarta: PT. 



135

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Raja Grafindo Persada, 2015.
Ichtijanto. Hukum Islam Di Indonesia: Pengembangan Dan 

Pembentukannya. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 
1991.

Imarah, Muhammad. Al-Islam Wa Ushul al-Hukm Li ‘Ali ‘Abd al-
Raziq. Beirut: al-Mu’assasah al-‘Arabiyah li al-Dirasah 
wa al-Nasyr, 1988.

Ismail, Faisal. Pijar-Pijar Islam: Pergumulan Kultur Dan Struktur. 
Yogyakarta: LESFI, 2002.

Jurjani, Abu Hasan al-. Al-Ta’rifat. Mesir: Mustafa al-Babi al-
Halabi, 1938.

Kusnadi, Moh. ‘Problematika Penerapan Undang-Undang 
Jaminan Produk Halal Di Indonesia’. Islamika 1, no. 2 
(2019): 116–32.

Liddle, William. ‘Skripturalisme Media Dakwah: Suatu Bentuk 
Pemikiran Dan Aksi Politik Islam Di Indonesia Masa 
Orde Baru’. Dalam Mark R. Woodwar (Ed), Jalan Baru 
Islam, Memetakan Paradigma Mutakhir Islam Indonesia, 
Mizan, Bandung, 1999.

Lukman. ‘Sejarah Ekonomi Islam: Perkembangan Panjang 
Realitas Ekonomi Islam’. In Menjawab Keraguan 
Berekonomi Syari‘ah. Yogyakarta: Safiria Insani Press, 
2008.

Mal’uf, Lois. Al-Munjid Fi al-Lughah. Beirut: Dar al-Masyriq, 
1986.

Manan, Abdul. Aneka Masalah Hukum Perdata Islam Di Indonesia. 
Jakarta: Kencana, 2006.

Mardani. Hukum Bisnis Syariah. Jakarta: Prenadamedia Group, 
2014.

Mudzhar, M. Atho. Islam and Islamic Law in Indonesia: A Social 
Historical Aproach. Jakarta: Departemen Agama 



136

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Rapublik Indonesia, 2003.
Mufti, AM. ‘Pembaharuan Hukum Dalam Kompilasi Hukum 

Islam Di Indonesia’. Jurnal Ilmiah Al-Syir’ah 7, no. 1 
(2016).

Muntoha. Otonomi Daerah Dan Perkembangan “Peraturan Daerah 
Bernuansa Syariah”. Yogyakarta: Safiria Insani Press, 
2010.

Muslehuddin, Muhammad. Hukum Islam Dan Pemikiran 
Orientalis. Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogya, 1997.

Na’imah, Hayatun, and Bahjatul Mardhiah. ‘Perda Berbasis 
Syari’ah Dan Hubungan Negara-Agama Dalam 
Perspektif Pancasila’. Mazahib 15, no. 2 (31 January 
2017). https://doi.org/10.21093/mj.v15i2.623.

Noer, Deliar. Gerakan Modern Di Indonesia 1900-1942. Jakarta: 
LP3ES, 1996.

Nurdin, Ridwan, and Muhammad Ridwansyah. ‘Aceh, Qanun 
and National Law: Study on Legal Development 
Orientation’. SAMARAH: Jurnal Hukum Keluarga Dan 
Hukum Islam 4, no. 1 (30 June 2020): 107. https://doi.
org/10.22373/sjhk.v4i1.6416.

O’Donnel, Guillermo, and Philippe C. Schmitter. Transisi Menuju 
Demokrasi: Rangkaian Kemungkinan Dan Ketidakpastian. 
Jakarta: LP3ES, 1993.

Pemerintah Republik Indonesia. ‘Undang-Undang Nomor 3 
Tahun 2006 Tentang Perubahan Atas Undang-Undang 
Nomor 7 Tahun 1989 Tentang Peradilan Agama’, 2006.

Qardhawi, Yusuf al-. Al-Fatwa Baina al-Indibad Aw al-Tasayyub. 
Mesir: Makatabah Wahbah, 1997.

Qurafi, Syihab al-Din Abu al-‘Abbas Ahmad bin Idris al-. Syarh 
Tankih Al-Fusul Fi Ikhtisar al-Mahsul Fi al-Usul. Beirut: 
Dar al-FIkr, 1973.



137

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Rofiq, Ahmad. Pembaharuan Hukum Islam Di Indonesia. 
Yogyakarta: Penerbit Gama Media, 2001.

Rosyidi, A. Rahmat, and M. Rais Ahmad. Formalisasi Syariat 
Islam Dalam Perspektif Tata Hukum Indonesia. Bogor: 
Ghalia Indonesia, 2006.

Sahid. Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi 
Syariat Islam. Surabaya: Pustaka Idea, 2016.

Said, Mohammad. Aceh Sepanjang Abad Jilid I. Medan: Waspada 
Medan Press, 1981.

Salim, Arskal. ‘Perda Berbasis Agama Dan Perlindungan 
Konstitusional Penegakan HAM’. Jurnal Perempuan 60 
(2008).

Salim, Arskal, and Azyumardi Azra. ‘Negara Dan Syariat 
Dalam Perspektif Politik Hukum Indonesia’. Dalam 
Burhanuddin (Ed.), Syariat Islam Pandangan Muslim 
Liberal, Jakarta, 2003.

Schacht, Joseph. An Introduction to Islamic Law. London: Oxford 
University Press, 1965.

Setiawan, Ahmad Hapsak, and Roby Sagara. ‘Sejarah Masuknya 
Islam Di Indonesia’. Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al 
Quran Dan Hadis 4, no. 3 (2024): 398–408.

Sirry, Mun’im. Sejarah Fiqih Islam: Suatu Pengantar. Surabaya: 
Risalah Gusti, 1995.

Suminto, Aqib. Politik Islam Hindia Belanda. Jakarta: LP3ES, 
1986.

Sutedi, Adrian. Perbankan Syariah Tinjauan Dan Beberapa Segi 
Hukum. Bogor: Ghalia Indonesia, 2009.

Syaltut, Mahmud. Al-Islam Aqidah Wa Syari’ah. Kairo: Dar al-
Qalam, 1966.

Syamsuddin, M. Dien. ‘Usaha Pencarian Konsep Negara Dalam 
Sejarah Pemikiran Politik Islam’. Ulumul Al-Qur’an: 



138

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Jurnal Ilmu Dan Kebudayaan 4, no. 2 (1993).
Thalib, Sujuti. Receptio a Contrario: Hubungan Hukum Adat Dan 

Hukum Islam. PT. Bina Aksara, 1980.
Wahid, Marzuki, and Rumadi. Fiqh Mazhab Negara: Kritik Atas 

Politik Hukum Islam Di Indonesia. Yogyakarta: LKIS, 
2001.

Widyawati, Widyawati. ‘Konfigurasi Politik Legislasi Jaminan 
Produk Halal Perspektif Fiqh Siyasah’. Asy-Syari’ah 24, 
no. 1 (2022): 121–40.



139

TENTANG PENULIS

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I. adalah dosen 
tetap pada Magister Hukum Ekonomi 
Syariah Pascasarjana Universitas Islam 
Negeri (UIN) Antasari Banjarmasin, dengan 
jabatan fungsional Lektor Kepala (IV/a)–
Pembina. Beliau dikenal sebagai akademisi 
dan peneliti yang aktif di bidang hukum 

ekonomi syariah, perbankan syariah, dan kebijakan keuangan 
Islam kontemporer. Kiprah ilmiahnya ditandai dengan 
kontribusi yang konsisten melalui penulisan buku dan artikel 
ilmiah. Di antara karya buku yang telah diterbitkan antara lain: 
Kepemimpinan Islam Terhadap Motivasi Kerja Karyawan (2022), Bank 
Digital Syariah: Analisis Cyber Security Menurut Hukum Positif 
di Indonesia dan Hukum Ekonomi Syariah (2022), Legalitas Saham 
Syariah (2024), serta Badan Usaha Milik Desa Bersama: Tinjauan 
Hukum Ekonomi Syariah (2024).Selain itu, beliau juga aktif menulis 
artikel di berbagai jurnal nasional terakreditasi dan jurnal 
internasional bereputasi, di antaranya:Green Economy Financing 
According to Fiqh Al-Biah as Part of Maqashid Sharia (Pena Justisia); 
Reconceptualization of Ideal Islamic Bankers in The Sharia Framework 
(Afkaruna); Islamic Bank Spin-Off: A Systematic Literature Review 
(Journal of Accounting and Investment); Sharia Law Analysis 
of Binary Option (Syariah: Jurnal Hukum dan Pemikiran),serta 
berbagai artikel lain yang menyoroti perkembangan industri 
keuangan syariah, kepemimpinan Islam, dan literatur hukum 
Islam kontemporer
	



140

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I., Fajrul Ilmi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Fajrul Ilmi, A.Md., S.Pd.I., M.Sy. adalah 
dosen tetap pada Program Studi Hukum 
Ekonomi Syariah. Ia diangkat sebagai 
Pegawai Pemerintah dengan Perjanjian 
Kerja (PPPK) pada tahun 2023, dan saat ini 
menjabat sebagai Asisten Ahli (golongan 
III/b) dengan fokus pengajaran di bidang 
Hukum Perbankan Syariah. Dalam peran 
akademiknya, Fajrul aktif mengampu mata 

kuliah seperti Hukum Perbankan Syariah, Hukum Dagang, 
Hukum Bisnis Syariah, Fiqh Muamalah Kontemporer, Ushul 
Fiqh Keuangan Syariah, serta Dasar-dasar Ekonomi Islam. 
Kepakarannya terletak pada persimpangan antara hukum 
Islam dan praktik ekonomi kontemporer.  Selain mengajar, 
Fajrul juga produktif menulis dan menerbitkan karya ilmiah di 
berbagai jurnal nasional terakreditasi sebagai kontribusi nyata 
terhadap pengembangan kajian hukum ekonomi. Beberapa di 
antaranya meliputi: Implementasi Asas Kesetaraan dalam Akad 
Pembiayaan Murabahah pada KPR-BTN iB di BTN Syariah Cabang 
Banjarmasin (Shar-E: Jurnal Kajian Ekonomi Hukum Syariah); 
Aksi Boikot Produk Pro-Israel: Tepat atau Salah Sasaran? (Refleksi 
Fatwa MUI Nomor 83 Tahun 2023 tentang Hukum Dukungan 
terhadap Perjuangan Palestina) (Indonesian Journal of Islamic 
Jurisprudence, Economic and Legal Theory); The Practice of 
Borrowing Houses That are Leased as Boarding Rooms (Case Study 
in Hakurung Village, North Daha District, Hulu Sungai Selatan 
Regency) (Journal of Islamic and Law Studies).
	



141

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Muhamad Rahmani Abduh, S.E., M.H. 
adalah dosen muda di Fakultas Syariah 
Universitas Islam Negeri (UIN) Antasari 
Banjarmasin. Ia resmi bergabung sebagai 
dosen aparatur sipil negara (ASN) setelah 
lulus seleksi CPNS pada tahun 2024. Meski 
baru memulai karier akademik secara 
formal, ia telah menunjukkan komitmen kuat 

terhadap pengembangan ilmu hukum Islam melalui sejumlah 
karya ilmiah yang relevan dengan isu-isu kontemporer.

Fokus kajian dan penelitiannya meliputi hukum Islam, 
pemikiran hukum Islam kontemporer, serta integrasi antara 
nilai-nilai keislaman dan hukum nasional. Karya ilmiahnya  
antara lain:  Penyelesaian Sengketa dalam Kasus Sanda pada 
Masyarakat Banjar (Al-Banjari: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu 
Keislaman); Negara Syariah Indonesia: Tinjauan Pemikiran Arskal 
Salim tentang Konsep Negara Syariah (Journal of Islamic and Law 
Studies);  Sharia Law Analysis of Binary Option (Jurnal Syariah); 
Islamic Bank Spin-Off: A Systematic Literature Review (Journal of 
Accounting and Investment).)


