=

\
;

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.l.
Fajrul limi, M.Sy.
Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Published by ISBN 978-634-7279-09-5

g MR
ip (0ST) 252629, Fax (05T 9 " 786347 " 279995 Editor: Muhammad Fahmi Nurani




e
y —

Antasari






Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I.
Fajrul Ilmi, M.Sy.
Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Antasari



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Penulis:

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I.

Fajrul Ilmi, M.Sy.

Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Editor:
Muhammad Fahmi Nurani

Desain Cover & Layout :

Cet. 1: Oktober 2025
15,5 x 23 cm; viii + 141 halaman

ISBN: 978-634-7279-09-5

Diterbitkan oleh:

Antasari Press

JI. Jenderal Ahmad Yani KM 4,5 Banjarmasin 70235 Kalimantan Selatan
Telp. (0511) 3252829, Fax (0511) 3254344, Website: http://uin-antasari.ac.id
Email: Ip2m@uin-antasari.ac.id

© Hak cipta dilindungi undang-undang
All right reserved



KATA PENGANTAR

kekuatan dan kesempatan sehingga buku dengan
judul Hukum Islam di Indonesia ini dapat disusun dan
diselesaikan. Shalawat serta salam juga semoga selalu tercurah
kepada baginda Nabi Besar Muhammad Saw., para keluarga,

Puji syukur ke hadirat Allah Swt. yang telah memberikan

sahabat, serta pengikut beliau hingga hari kiamat.

Buku ini disusun sebagai referensi akademik yang
membahas secara komprehensif, sistematis, dan kontekstual
dinamika hukum Islam dalam sistem hukum nasional
Indonesia. Buku ini membahas secara terstruktur berbagai
aspek penting dalam kajian hukum Islam di Indonesia. Diawali
dengan telaah teori masuknya Islam ke Indonesia, buku
ini mengulas konsep dasar syariat, fikih, dan hukum Islam
sebagai fondasi pemahaman normatif. Selanjutnya, pembaca
diajak menelusuri hubungan antara agama dan negara, serta
berbagai teori tentang penerapan hukum Islam dalam sistem
hukum nasional. Topik-topik khusus seperti keberadaan
Qanun di Aceh, perda syariah di berbagai daerah, serta peran
penting Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan Kompilasi Hukum
Ekonomi Syariah (KHES) juga dibahas sebagai bentuk konkret
institusionalisasi hukum Islam. Tidak kalah penting, buku
ini menyajikan pembahasan tentang peran fatwa-fatwa MUI
dan lembaga keagamaan lain dalam merespons persoalan
kontemporer. Bagian akhir buku ini difokuskan pada legislasi
hukum Islam di bidang ekonomi syariah, hukum perkawinan,



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

danjaminan produk halal, tiga ranah utama yang menunjukkan
sejauh mana hukum Islam tidak hanya hidup dalam teks, tetapi
juga dalam praktik kebijakan dan pelayanan publik.
Harapannya, buku ini tidak hanya menjadi referensi
akademik bagi mahasiswa, dosen, dan peneliti, tetapi juga
menjadi jembatan pemahaman antara hukum Islam dan sistem
hukum nasional, antara nilai-nilai agama dan kebutuhan
hidup bernegara. Kritik, masukan, dan koreksi sangat penulis
harapkan demi penyempurnaan edisi berikutnya. Semoga
buku ini bermanfaat dan menjadi kontribusi kecil dalam
membangun khazanah keilmuan hukum Islam di Indonesia
yang inklusif, dinamis, dan berorientasi pada keadilan sosial.
Terakhir, tidak lupa kami ucapkan terima kasih yang
sebesar-besarnya kepada Antasari Press serta Lembaga
Penelitian dan Pengabdiam Masyarakat (LP2M) UIN Antasari
Banjarmasin yang sudah memfasilitasi penerbitan buku ini.

Banjarmasin, Oktober 2025

Penulis

vi



DAFTAR ISI

KATA PENGANTAR.....ccoiiiiiiiicccece e v
DAFTAR IS ..., vii
BABI SEJARAH MASUKNYA ISLAM KE
INDONESIA........oirtcreeiiststeesnsseseensesesenes 1
A. Pendahuluan ..., 1
B. Awal Mula Masuknya Islam ke Indonesia.......2
C. Teori Masuknya Islam ke Indonesia.................. 3
1. Teori Gujarat.......ccocoveviiiviiiiiiiiiiiiiiicne, 3
2. Teori Mekah.........cccooooviiiiiiiiiiiie, 5
3. TeoriPersia ..o, 6
D. Metode Masuknya Islam ke Indonesia ............. 8
BABII KONSEP SYARIAT, FIKIH, DAN HUKUM
ISLAM..uiitcnincnnnssssesssssssesssssseseseasanes 13
A. Pendahuluan ..., 13
B.  Syariat.......cccooiii 14
C. Fikihu.ooi, 18
D. Hukum Islam ..o 24
BABIII RELASIAGAMA DAN NEGARA DI
INDONESIA........treeintnteneenssssnesensssssesesnanes 29
A. Pendahuluan ..o, 29
B. Relasi Agama dan Negara dalam
Paradigma Integratif............cccoeviiiiiininnnnns 30
C. Relasi Agama dan Negara dalam
Paradigma Simbiotik.........ccccoviiiiiiniinnns 36
D. Relasi Agama dan Negara dalam
Paradigma Sekularistik...........cccccoooviiiinnnnnne. 41

vii



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

BABIV TEORI BERLAKUNYA HUKUM ISLAM DI
INDONESIA........ortereeintstnteentstenenensssssssesenenes 47
A. Pendahuluan ..., 47
B. Teori Receptie in Complexu........cccocevurvviunnnes 49
C. Teori Receptie......cocoveveivveriiniiiiiiiicce, 53
D. Teori EXit....ccooiviiiiiiiiiiiiiiiiiicicc, 61
E. Teori Recptie in Contrario........ccoccevevevvevenennnnee. 67
F. Teori EKSiStensi ........ccccoeiviiiiiniciniiiniiiciicns 70
BABV  QANUN ACEH DAN PERDA SYARIAH............ 73
A. Pendahuluan............iiiinniiiinn, 73
B. Qanun AcCeN.......cooeiooiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeee e 74
C. Perda Syariah ........cccceeiviiiiiniiniiiiciniccee, 85
BAB VI KHI DAN KHES DI INDONESIA......................... 92
A. Pendahuluan ..., 92
B. Kompilasi Hukum Islam..........ccccocoooiiiinni 93
C. Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah .............. 98
BAB VII FATWA DIINDONESIA..........eeernrcnennes 103
A. Pendahuluan...........oiiiiiiniinns 103
B. Definisi Fatwa ... 104
C. Kedudukan Fatwa DSN-MUI dalam
Hukum di Indonesia.........ccccccoeriinininnnnne. 105
BAB VIII LEGISLASI HUKUM ISLAM DI
INDONESIA.......currrnrrinnrinnsisnssssssssssssssssnnesens 112
A. Pendahuluan ..., 112
B. Legislasi Hukum Islam di Bidang Ekonomi 114
C. Legislasi Hukum Islam di Bidang
Perkawinan.........cccoeiviiiiinniniciicicen, 121
D. Legislasi Hukum Islam di Bidang Jaminan
Produk Halal........ccccooviviiiiiiie, 129
DAFTAR PUSTAKA.......tctrteenitcneenssesesensssesesens 133
TENTANG PENULIS. .......eeeeeeeeeneeeneeneneneenenenene 139

viii



BAB I
SEJARAH MASUKNYA ISLAM
KE INDONESIA

A. Pendahuluan

Masuknya Islam ke Indonesia merupakan salah satu fase
penting dalam pembentukan identitas keislaman dan corak
hukum Islam di wilayah ini. Berbeda dengan proses penyebaran
Islam di beberapa wilayah lain yang identik dengan ekspansi
militer, Islam di Nusantara tersebar melalui jalur damai,
seperti aktivitas perdagangan, hubungan perkawinan, dakwah
kultural, serta media seni dan sastra. Pendekatan yang non-
konfrontatif ini memengaruhi pola penerimaan masyarakat
lokal terhadap ajaran Islam dan memungkinkan terjadinya
akulturasi dengan budaya setempat.

Sejumlah teori mengenai awal kedatangan Islam ke
Indonesia telah dikemukakan oleh para sejarawan. Beberapa
teori menyebutkan pengaruh Gujarat dan India sebagai pintu
masuk utama, sementara teori lain menunjuk pada peran
langsung para pedagang Arab dan Persia. Masing-masing teori
ini didasarkan pada temuan historis, bukti arkeologis, dan
dokumen-dokumen perjalanan.

Proses penyebaran Islam di Indonesia tidak hanya
menandai pergeseran keagamaan, tetapi juga membawa
perubahan dalam sistem sosial dan hukum. Ajaran Islam yang
awalnya bersifat normatif-teologis kemudian berkembang
menjadi struktur hukum melalui praktik fikih lokal, peran



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

ulama, serta lembaga-lembaga keislaman yang tumbuh dalam
masyarakat. Pemahaman terhadap fase historis ini menjadi
penting sebagai dasar analisis atas perkembangan hukum
Islam di Indonesia dalam konteks kontemporer.

B. Awal Mula Masuknya Islam ke Indonesia

Sejarah hukum Islam di Indonesia memiliki akar yang
mendalam dan telah berkembang jauh sebelum kedatangan
kekuatan kolonial. Sebelum masuknya Belanda ke Nusantara
melalui organisasi dagangnya, Vereenigde Oostindische
Compagnie (VOC), berbagai kerajaan Islam yang tersebar di
wilayah kepulauan ini telah menerapkan sistem hukum yang
berbasis pada ajaran Islam. Dalam struktur pemerintahannya,
nilai-nilai syariat tidak hanya menjadi pedoman spiritual, tetapi
juga dijadikan dasar dalam penyelenggaraan pemerintahan
dan pengambilan keputusan hukum. Ini menunjukkan bahwa
hukum Islam telah memainkan peran penting dalam membentuk
tatanan sosial dan politik lokal, bahkan sebelum pengaruh Barat
mulai mengintervensi sistem hukum yang berlaku.!

Penerimaan hukum Islam oleh masyarakat lokal tidak
terjadi secara tiba-tiba, melainkan melalui proses sosial dan
budaya yang panjang dan bertahap. Salah satu pintu masuk
utamanya adalah aktivitas perdagangan yang dilakukan
oleh para pedagang Arab di wilayah Nusantara. Interaksi
yang terjalin antara para pedagang Muslim dan penduduk
setempat bukan hanya bersifat ekonomi, tetapi juga sosial dan
kultural. Selain menjalin hubungan dagang, para pedagang
Arab kerap melakukan pendekatan kultural, termasuk melalui
pernikahan dengan penduduk lokal. Dalam setiap transaksi,

'Roeslan Abdul Ghani, Sejarah Perkembangan Hukum Islam Di Indonesia
(Jakarta: Antar Kota, 1983), 19.



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

baik yang bersifat komersial maupun dalam pembentukan
ikatan keluarga, mereka memperkenalkan dan menerapkan
nilai-nilai Islam secara konsisten. Nilai-nilai tersebut lambat
laun mulai dikenal, dipahami, dan diterima oleh masyarakat
lokal. Sikap etis para pedagang, kejujuran dalam transaksi,
serta tanggung jawab dalam membina keluarga memberi
pengaruh positif dan membangun kepercayaan. Seiring waktu,
proses komunikasi intensif dan hubungan yang terus terjalin
ini menghasilkan integrasi sosial yang lebih kuat. Terbentuklah
komunitas-komunitas keluarga baru yang menjadikan nilai-
nilai Islam sebagai pedoman hidup. Dari sinilah kemudian
muncul penerimaan terhadap Islam tidak hanya sebagai
agama, tetapi juga sebagai sistem nilai dan hukum yang mulai
diinternalisasi dalam kehidupan masyarakat. Fenomena ini
menandai dimulainya penerapan hukum Islam secara sosial,
yang berkembang seiring dengan meningkatnya peran dan
pengaruh Islam dalam struktur kehidupan masyarakat lokal.

Perkawinan antara pedagang Arab dan masyarakat lokal
yang dilandasi ajaran Islam turut memperluas pengaruh
hukum Islam di Indonesia. Melalui institusi keluarga, nilai-nilai
hukum Islam mulai dipraktikkan dan diterima secara alami
oleh masyarakat. Penyebaran ini kemudian dilanjutkan oleh
para ulama yang memperluas dakwah hingga ke lingkungan
kerajaan. Perlahan, hukum Islam mulai diterapkan dalam
sistem hukum kerajaan tanpa memicu konflik budaya atau
sosial. Kehadiran Islam di Indonesia terbukti tidak melalui
penaklukan atau kekerasan, melainkan lewat proses damai dan
penghormatan terhadap tradisi lokal. Inilah yang membuat
hukum Islam diterima dengan terbuka, tanpa menghilangkan
budaya yang telah lebih dulu mengakar.>

2Ashabul Fadhli et al,, Hukum Islam Di Indonesia (Malang: Madza



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Eksistensi hukum Islam semakin menguat ketika para
raja di berbagai wilayah Nusantara memberikan dukungan
langsung dengan menjadikannya sebagai bagian dari sistem
hukum kerajaan. Dalam konteks ini, para ulama memiliki
peran penting. Mereka tidak hanya menjadi penasihat spiritual,
tetapi juga berperan aktif dalam merespons persoalan-
persoalan hukum yang muncul di masyarakat. Hukum Islam
mulai diberlakukan untuk menyelesaikan berbagai jenis
sengketa, terutama yang berkaitan dengan masalah-masalah
sosial keagamaan. Meskipun hukum Islam memiliki aturan
yang sistematis dalam menyelesaikan perkara, para ulama
tetap mempertimbangkan konteks sosial budaya yang sudah
lebih dulu hidup, terutama keberadaan hukum adat. Mereka
tidak memaksakan penerapan syariat secara kaku, melainkan
mengintegrasikannya secara bijak dengan norma-norma
lokal yang telah lama dianut. Hal ini menunjukkan bahwa
penyebaran hukum Islam berlangsung secara bertahap,
adaptif, dan harmonis dengan tradisi yang ada. Kombinasi
antara hukum Islam dan hukum adat ini memperkaya sistem
peradilan kerajaan, yang tetap mempertahankan corak lokal
namun diberi nuansa Islam yang kuat. Ulama tidak hanya
dihormati sebagai pemuka agama, tetapi juga dipercaya
untuk menjalankan fungsi sosial sebagai penghulu. Dalam
kapasitas ini, mereka menangani urusan-urusan perdata
seperti perkawinan, waris, dan persoalan keluarga lainnya,
yang biasanya diselesaikan melalui forum keagamaan seperti
masjid. Peran ganda ini menjadikan ulama sebagai figur sentral
dalam kehidupan masyarakat sekaligus sebagai penghubung
antara norma agama dan sistem hukum kerajaan.’

Media, 2022), 2—-4.
*Mohammad Daud Ali, Hukum Islam Dan Peradilan Agama (Jakarta: PT.



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

C. Teori Masuknya Islam ke Indonesia

Para sejarawan memiliki beragam pandangan mengenai
waktu awal masuknya Islam ke Indonesia. Perbedaan ini
muncul karena keterbatasan bukti sejarah yang pasti serta
variasi interpretasi terhadap sumber-sumber yang tersedia.
Sebagian ahliberpendapatbahwalslam telahhadir diNusantara
sejak abad ke-7 Masehi, yang bertepatan dengan abad pertama
Hijriah. Pandangan ini biasanya didasarkan pada jejak awal
hubungan dagang antara pedagang Arab dengan masyarakat
pesisir Indonesia. Namun, pandangan lain menyatakan bahwa
Islam baru mulai masuk dan berpengaruh secara signifikan
pada abad ke-13 Masehi, atau sekitar abad ke-7 Hijriah, seiring
dengan munculnya kerajaan-kerajaan Islam di wilayah pesisir
utara Jawa dan Sumatra. Selain itu, masih ada sejarawan yang
mengajukan pendapat berbeda dengan kedua teori tersebut,
baik dari segi kronologi maupun wilayah awal penyebaran
Islam. Untuk memberikan gambaran yang lebih utuh, berikut
akan diuraikan beberapa pendapat utama mengenai waktu dan
jalur masuknya Islam ke Indonesia, berdasarkan hasil kajian
para sejarawan dari berbagai perspektif.

1. Teori Gujarat

Teori Gujarat menyatakan bahwa Islam masuk ke
Indonesia sekitar abad ke-13 Masehi melalui para dai dan
pedagang Muslim yang berasal dari wilayah Gujarat, India.
Teori ini menempatkan anak benua India sebagai titik awal
penyebaran Islam ke Nusantara, bukan wilayah Arab atau
Persia sebagaimana yang diyakini oleh sebagian teori lain.

Salahsatutokohutamayangmengemukakanteoriiniadalah
Pijnappel, seorang orientalis yang mendalami kajian Melayu di

Raja Grafindo, 1984), 6.



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Universitas Leiden. Ia berpendapat bahwa penyebaran Islam
di Indonesia memiliki keterkaitan erat dengan mazhab Syafi’i,
yang menurutnya dibawa oleh pendakwah asal Gujarat dan
wilayah pesisir Malabar, India Selatan. Untuk mendukung
argumennya, Pijnappel mengajukan beberapa bukti. Pertama,
minimnya catatan sejarah yang secara jelas menunjukkan
keterlibatan bangsa Arab dalam proses penyebaran Islam di
Indonesia pada masa awal. Kedua, hubungan dagang antara
Indonesia dan kawasan India diketahui telah berlangsung
lama dan intensif, terutama melalui jalur perdagangan laut
yang menghubungkan Indonesia, Cambay (Gujarat), Timur
Tengah, hingga Eropa. Ketiga, temuan batu nisan Sultan Malik
Al-Saleh dari Kerajaan Samudera Pasai yang berasal dari tahun
1297, yang memiliki ornamen dan bentuk khas Gujarat, juga
dijadikan bukti arkeologis yang memperkuat teori ini.

Teori Gujarat mendapat dukungan dari sejumlah sarjana
terkemuka, seperti Snouck Hurgronje, W.F. Stutterheim, dan
Bernard H.M. Vlekke. Mereka menyoroti posisi strategis dan
kekuatan politik Kerajaan Samudera Pasai pada abad ke-13
sebagai indikasi penting dalam penyebaran Islam di wilayah
Nusantara. Menurut mereka, kemunculan kerajaan Islam
pertama ini bertepatan dengan masuknya pengaruh Islam dari
wilayah India, khususnya Gujarat. Dukungan terhadap teori ini
juga diperkuat oleh kesaksian pelancong terkenal asal Venesia,
Marco Polo. Dalam catatannya saat singgah di Peureulak pada
tahun 1292, ia menyebutkan keberadaan komunitas pedagang
Muslim asal India yang telah lama bermukim di sana. Ia juga
mencatat bahwa sebagian masyarakat lokal sudah memeluk
Islam, menunjukkan bahwa agama ini telah mengakar
dan berkembang secara damai melalui interaksi sosial dan
perdagangan. Keterangan ini dianggap sebagai bukti historis



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

tambahan bahwa India, khususnya wilayah Gujarat, memiliki
peran penting sebagai jalur dan agen utama dalam proses awal
Islamisasi di Indonesia.*

2. Teori Mekah

TeoriMakkah menyatakanbahwa Islam masuk ke Indonesia
lebih awal, yakni pada abad ke-7 Masehi, melalui peran para
pedagang Arab, khususnya yang berasal dari kawasan Timur
Tengah seperti Mesir. Tokoh yang mendukung teori ini salah
satunya adalah Hamka, yang menilai bahwa pengaruh Islam
dari Arab telah menjangkau wilayah Nusantara jauh sebelum
abad ke-13. Menurut teori ini, para saudagar Arab sudah
menguasai jalur perdagangan antara Timur dan Barat sejak
abad ke-7 hingga ke-8, dan aktivitas dagang tersebut menjadi
media penting dalam penyebaran ajaran Islam ke berbagai
wilayah, termasuk Indonesia. Teori ini muncul sebagai
tanggapan terhadap Teori Gujarat, yang dianggap terlalu
mengabaikan peran bangsa Arab dalam proses awal Islamisasi
di Nusantara. Bukti yang diajukan untuk mendukung Teori
Makkah antara lain adalah temuan pemukiman Muslim Arab
di wilayah pesisir Sumatera pada abad ke-7. Di kawasan
tersebut, para pedagang Arab diketahui menjalin hubungan
erat dengan masyarakat lokal, termasuk melalui pernikahan
yang kemudian membentuk komunitas Muslim awal. Selain
berdagang, para saudagar Arab juga secara aktif menyebarkan
ajaran Islam, baik melalui interaksi sosial maupun pendekatan
kultural. Peran mereka tidak hanya bersifat ekonomi, tetapi
juga berdampak religius dan sosial dalam membentuk embrio
masyarakat Muslim di Indonesia sejak periode yang sangat

“Fadhli et al., Hukum Islam Di Indonesia, 5-6.



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

awal.’

Dasar utama yang mendukung Teori Makkah dapat
dilihat dari beberapa temuan dan indikator historis. Pertama,
terdapat bukti arkeologis berupa pemukiman komunitas Arab
Muslim di wilayah pantai barat Sumatera yang diperkirakan
sudah ada sejak abad ke-7 Masehi. Temuan ini menunjukkan
bahwa interaksi antara pendatang Arab dan masyarakat lokal
terjadi lebih awal daripada yang diasumsikan oleh teori lain.
Kedua, dari segi mazhab fikih yang dianut, Kerajaan Samudera
Pasai diduga kuat menganut mazhab Syafi’i, mazhab yang
berkembang di kawasan Makkah dan Mesir. Hal ini berbeda
dengan India yang lebih banyak menganut mazhab Hanafi.
Afiliasi mazhab ini memperkuat dugaan bahwa pengaruh
keislaman di Indonesia lebih dekat dengan kawasan Timur
Tengah daripada India. Ketiga, penggunaan gelar “Al-Malik”
oleh raja-raja di Samudera Pasai juga menjadi indikator
penting. Gelar tersebut umum digunakan oleh para penguasa
di wilayah Mesir, dan menunjukkan adanya pengaruh budaya
serta politik dari dunia Islam Arab, khususnya dari kawasan
Makkah dan sekitarnya.®

3. Teori Persia

Teori Persia menyatakan bahwa Islam masuk ke Indonesia
pada sekitar abad ke-13 Masehi melalui pengaruh bangsa
Persia, atau yang sekarang dikenal sebagai Iran. Teori ini
muncul sebagai alternatif terhadap teori Makkah dan Gujarat
yang menganggap bahwa proses Islamisasi di Nusantara
sepenuhnya berasal dari Arab atau India. Para pendukung
teori ini berargumen bahwa jika ditinjau dari sejumlah

°Ali, Hukum Islam Dan Peradilan Agama, 7.
®Fadhli et al., Hukum Islam Di Indonesia, 6-7.



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

aspek budaya dan praktik keagamaan di Indonesia, terdapat
kemiripan yang kuat dengan tradisi Persia, yang menjadikan
teori ini dianggap lebih relevan. Salah satu landasan utama
dari teori ini adalah eksistensi praktik peringatan Asyura
yang berlangsung di beberapa wilayah Indonesia, terutama
di Pariaman, Sumatera Barat. Tradisi “Tabuik” yang digelar
setiap tanggal 10 Muharram untuk mengenang wafatnya cucu
Nabi Muhammad SAW, Hasan dan Husain, dianggap sebagai
warisan budaya Syiah dari Persia. Tidak hanya di Sumatera,
tradisi serupa juga ditemukan dalam bentuk pembuatan bubur
Syuro oleh masyarakat Jawa pada hari yang sama. Selain
itu, pengaruh ajaran tasawuf atau sufisme dari Persia juga
terlihat dalam pemikiran tokoh lokal seperti Syekh Siti Jenar,
yang memiliki kemiripan dengan ajaran mistik Al-Hallaj dari
Iran. Hal ini menunjukkan adanya kemungkinan kuat bahwa
doktrin sufi dari Persia turut memengaruhi perkembangan
spiritual Islam di Indonesia. Bukti lain yang memperkuat teori
ini adalah penggunaan sistem pengejaan huruf Arab dengan
aksen khas Iran, terutama dalam penandaan bunyi harakat,
yang ditemukan dalam manuskrip-manuskrip kuno. Terakhir,
jejak fisik berupa makam Maulana Malik Ibrahim yang wafat
pada tahun 1419 di Gresik, serta keberadaan perkampungan
bernama Leren-Leren di daerah yang sama, juga dijadikan
indikator masuknya pengaruh Persia dalam proses awal
Islamisasi di wilayah tersebut.

Salah satu tokoh yang dikenal sebagai pendukung
kuat Teori Persia adalah Hosein Djajadiningrat. Ia meyakini
bahwa terdapat keterkaitan historis yang signifikan antara
Persia dan Indonesia dalam proses penyebaran Islam. Hosein
menekankan adanya kesesuaian dalam beberapa aspek
budaya dan keagamaan, khususnya dalam ajaran sufisme



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

yang berkembang di Indonesia. Menurutnya, kemiripan antara
ajaran tasawuf lokal dengan sufisme Persia menjadi indikator
penting bahwa pengaruh Iran tidak bisa diabaikan. Selain itu,
ia juga menyoroti penggunaan istilah dan sistem pengejaan
huruf Arab bergaya Persia, yang muncul dalam naskah-naskah
keislaman di Indonesia. Tradisi ini menunjukkan adanya
interaksi intelektual dan kultural yang kuat antara kedua
wilayah. Lebih jauh, ia mengangkat pentingnya peringatan
Hari Asyura, sebuah tradisi yang erat dengan komunitas Syiah
diIran, yang terus dilestarikan di berbagai daerah di Indonesia,
seperti Pariaman dan Jawa, sebagai bukti kuat terjadinya
transfer budaya dari Persia ke Nusantara.”

D. Metode Masuknya Islam ke Indonesia

Masuknya Islam ke Indonesia belangsung melaluibeberapa
metode atau jalur yang digunakan, seperti perdangangan,
dakwah, politik, pendidikan, pernikaha, hingga tasawulf.

Jalur perdagangan menjadi medium awal dan paling efektif
dalam mengenalkan Islam kepada masyarakat Nusantara. Para
pedagang Muslim yang berasal dari Arab, Persia, dan India
secara aktif melakukan kegiatan perdagangan di berbagai
pelabuhan penting seperti Pasai, Perlak, Malaka, serta kota-
kota pesisir lainnya. Melalui hubungan dagang yang intens,
tidak hanya terjadi pertukaran barang dan komoditas, tetapi
juga interaksi budaya, ideologi, dan nilai-nilai keagamaan.
Banyak di antara para pedagang ini yang menetap dalam
waktu lama di wilayah-wilayah tersebut, bahkan membangun
ikatan sosial melalui pernikahan dengan penduduk lokal.
Hal ini menciptakan lingkungan yang memungkinkan ajaran

"Noor Huda, Sejarah Sosial Intelektual Di Indonesia (Jakarta: PT. Raja
Grafindo Persada, 2015), 2.



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Islam menyebar secara perlahan namun kuat, karena langsung
tertanam dalam kehidupan sosial masyarakat setempat.

Jalur dakwah juga merupakan aspek penting dalam
proses penyebaran Islam di Indonesia. Peran utama dalam
jalur ini dipegang oleh para ulama dan tokoh sufi yang
secara aktif melakukan perjalanan ke berbagai wilayah untuk
menyampaikan ajaran Islam. Di Jawa, tokoh-tokoh ini dikenal
sebagai Wali Songo, yang dikenal luas karena pendekatan
dakwah mereka yang bijak dan adaptif terhadap budaya lokal.
Alih-alih menggunakan metode yang keras atau memaksa,
para dai ini mengembangkan strategi dakwah yang bersifat
kultural dan persuasif. Mereka memanfaatkan kesenian, sastra,
dan tradisi lokal sebagai media untuk menyampaikan nilai-
nilai Islam, sehingga masyarakat dapat menerima ajaran baru
tersebut tanpa merasa kehilangan identitas budaya mereka.
Pendekatan yang ramah budaya dan tidak konfrontatif ini
menjadikan Islam lebih mudah diterima, bahkan menyatu
secara alami dalam kehidupan sosial masyarakat setempat.

Kemudian, jalur politik juga menjadi salah satu sarana
penting dalam mempercepat proses Islamisasi di Indonesia.
Dalam perkembangannya, sejumlah penguasalokalmemutuskan
untuk memeluk Islam, dan keputusan ini sering kali diikuti oleh
masyarakat yang berada di bawah kekuasaannya. Konversi
para raja atau bangsawan ini tidak jarang dipengaruhi oleh
taktor-faktor strategis, seperti pembentukan aliansi politik atau
pernikahan dengan keluarga Muslim. Salah satu contoh awal
adalah Sultan Malik Al-Saleh dari Kerajaan Samudera Pasai,
yang dikenal sebagai penguasa Muslim pertama di Nusantara.
Setelah penguasa memeluk Islam, sistem pemerintahan kerajaan
pun mulai bertransformasi mengikuti model kesultanan
Islam. Perubahan ini tidak hanya bersifat simbolis, tetapi



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

juga membawa pengaruh besar dalam kehidupan sosial dan
keagamaan masyarakat. Karena rakyat cenderung mengikuti
keyakinan pemimpinnya, masuknya Islam melalui jalur politik
mempercepat penyebarannya secara luas dan terstruktur.

Jalur pendidikan menjadi instrumen kunci dalam proses
penyebaran dan penguatan ajaran Islam di Indonesia. Salah
satu bentuk nyata dari jalur ini adalah pendirian lembaga-
lembaga pendidikan Islam, seperti pesantren dan madrasah,
yang berkembang di berbagai wilayah. Lembaga-lembaga ini
menjadi pusat pembelajaran agama sekaligus tempat kaderisasi
ulama dan cendekiawan Muslim. Para santri yang menimba
ilmu di pesantren biasanya berasal dari berbagai daerah.
Setelah menyelesaikan pendidikannya, mereka kembali ke
kampung halaman dan meneruskan misi dakwah dengan
mengajarkan ilmu yang telah diperoleh. Dengan demikian,
penyebaran Islam berlangsung secara simultan dan terstruktur
melalui jaringan alumni pesantren. Menariknya, pendidikan
yang diberikan tidak terbatas pada ilmu agama semata, tetapi
juga mencakup berbagai bidang keilmuan lain yang relevan
dengan kehidupan masyarakat. Hal ini menjadikan pesantren
sebagai institusi yang diminati luas dan berpengaruh kuat
dalam membentuk pola pikir serta praktik keislaman di tengah
masyarakat.

Jalur pernikahan juga menjadi salah satu strategi efektif
dalam memperluas pengaruh Islam di Indonesia. Banyak
pedagang Muslim maupun ulama yang menikah dengan
penduduk lokal, terutama dari kalangan bangsawan atau
tokoh berpengaruh. Melalui ikatan keluarga ini, proses
penyebaran Islam berlangsung lebih cepat karena melibatkan
hubungan sosial yang erat dan legitimasi dari elite setempat.
Anak keturunan dari pernikahan ini kerap menjadi tokoh

10



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

penting dalam lingkungan mereka dan berperan aktif dalam
meneruskan ajaran Islam. Dengan demikian, pernikahan tidak
hanya menjadi sarana asimilasi budaya, tetapi juga menjadi
jembatan penting dalam membangun jaringan sosial dan
politik yang mendukung pertumbuhan Islam di berbagai
wilayah Nusantara.

Terakhir namun tidak kalah penting, jalur tasawuf juga
turut memainkan peran penting dalam penyebaran Islam di
Indonesia, terutama karena pendekatan spiritualnya yang
selaras dengan kecenderungan mistik masyarakat lokal.
Sebelum kedatangan Islam, masyarakat Nusantara telah
terbiasa dengan ajaran-ajaran mistik dalam tradisi Hindu dan
Buddha. Hal ini membuat ajaran tasawuf mudah diterima,
karenamampu menjembataninilai-nilai Islam dengan kerangka
budaya yang sudah ada. Para sufi menggunakan pendekatan
yang sederhana namun mendalam dalam menjelaskan konsep-
konsep keislaman, sehingga dapat dipahami oleh berbagai
lapisan masyarakat. Selain itu, mereka juga tidak langsung
menolak praktik lokal yang sudah mengakar, selama tidak
bertentangan dengan ajaran dasar Islam. Pendekatan yang
inklusif dan fleksibel ini membuat ajaran tasawuf menjadi
sarana yang sangat efektif dalam proses islamisasi di berbagai
wilayah Indonesia.?

Proses masuknya Islam ke Indonesia berlangsung secara
damai dan bertahap dalam rentang waktu yang panjang,
melintasi beberapa abad. Keberhasilan Islam menyebar secara
luas di Nusantara sangat dipengaruhi oleh kemampuan para
penyebarnya dalam menyesuaikan ajaran Islam dengan budaya

8Ahmad Hapsak Setiawan and Roby Sagara, ‘Sejarah Masuknya Islam
Di Indonesia’, Mushaf Journal: Jurnal llmu Al Quran Dan Hadis 4, no. 3 (2024):
402-3.

11



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

lokal yang telah lebih dahulu mengakar. Sifat ajaran Islam
yang bersifat universal dan adaptif memungkinkan terjadinya
penerimaan tanpa konflik besar, bahkan mampu berdialog
dengan tradisi dan kepercayaan yang telah ada. Hingga saat
ini, Islam menjadi agama mayoritas di Indonesia, dengan
ragam ekspresi dan praktik keagamaan yang menunjukkan
kekayaan budaya lokal. Proses islamisasi yang berlangsung
secara organik dan non-konfrontatif ini turut membentuk
wajah Islam Indonesia yang moderat, inklusif, dan terbuka
terhadap keberagaman. Karakter ini menjadi salah satu ciri
khas penting dari keberislaman di Indonesia dalam konteks
masyarakat majemuk.

12



BAB II
KONSEP SYARIAT, FIKIH,
DAN HUKUM ISLAM

A. Pendahuluan

Setelah membahas awal mula masuknya Islam ke
Indonesia, kajian ini berlanjut pada pemahaman ontologis
terhadap konsep hukum Islam itu sendiri. Hal ini menjadi
penting untuk menghindari kekeliruan dalam penggunaan
istilah dan untuk memperjelas kerangka teoretis dalam analisis
hukum Islam, khususnya dalam konteks negara modern.

Tiga istilah utama yang sering digunakan dalam wacana
keislaman dan hukum adalah syariat, fikih, dan hukum
Islam. Meskipun ketiganya saling berkaitan, masing-masing
memiliki ruang lingkup, sumber, dan sifat normatif yang
berbeda. Syariat (al-shari’ah) merujuk pada sistem nilai ilahiah
yang ditetapkan sebagai pedoman hidup manusia. Syariat
mencakup aspek ibadah, muamalah, akhlak, dan hubungan
sosial secara menyeluruh. Sumber utama syariat adalah
wahyu, yaitu Al-Qur'an dan Sunnah Nabi, sehingga sifatnya
tetap (tsawabit), mutlak, dan tidak berubah oleh waktu atau
tempat. Syariat berfungsi sebagai landasan normatif tertinggi
dalam ajaran Islam. Fikih, di sisi lain, merupakan produk
ijtihad ulama dalam memahami dan menerjemahkan prinsip-
prinsip syariat ke dalam bentuk hukum yang aplikatif. Fikih
bersifat interpretatif dan kontekstual. Ia lahir dari proses

13



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

intelektual yang mempertimbangkan kondisi sosial, budaya,
dan kebutuhan masyarakat tertentu. Oleh karena itu, fikih
bersifat dinamis, dapat bervariasi antarmazhab, ruang, dan
waktu. Fleksibilitas ini menjadi kekuatan fikih dalam menjawab
tantangan-tantangan sosial sepanjang sejarah. Hukum Islam
dalam konteks kenegaraan adalah bentuk normatif dari syariat
dan fikih yang telah dilembagakan dalam sistem hukum
positif suatu negara. Ia mencerminkan hasil interaksi antara
nilai-nilai keagamaan dan mekanisme hukum formal negara,
baik melalui legislasi, regulasi, maupun fatwa yang memiliki
legitimasi institusional. Di sinilah terjadi artikulasi hukum
Islam ke dalam ruang publik dan administratif negara.

Bab ini mengkaji secara sistematis hubungan dan
perbedaan antara syariat, fikih, dan hukum Islam. Pemahaman
konseptual ini penting untuk menghindari generalisasi dalam
melihat hukum Islam, serta untuk memahami dinamika
penerapannya di masyarakat majemuk seperti Indonesia.
Dengan pendekatan ini, hukum Islam dapat diposisikan secara
proporsional sebagai bagian dari sistem hukum yang hidup
dan berkembang dalam realitas sosial-politik modern..

B. Syariat

Secara bahasa, syariah (syariat) berarti jalan menuju
sumber (mata) air. Al-Razi mengartikan syariah sebagai upaya
menempuh, menjelaskan, dan menunjukkan jalan. Al-Jurjani
mengarikan syariah sebagai madzhab atau jalan yang lurus.
Sementaraitu, secaraistilah, Imam Al-Qurthubi mendefinisikan
syariah sebagai agama yang ditetapkan Allah Swt. untuk
hamba-hamba-Nya yang terdiri dari berbagai hukum dan
ketentuan. Di mana hukum dan ketentuan itu disebut dengan
istilah syariah karena memiliki kesamaan dengan sumber mata

14



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

air yang menjadi sumber kehidupan bagi makhluk hidup.
Dilihat dari sudut padang ilmu hukum, syariah merupakan
hukum dasar (grundnorm) yang ditetapkan Allah Swt. dan
dijelaskan atau dirincikan oleh Rasul-Nya, Nabi Muhammad
Saw.’

Menurut Syaltut, syariat merupakan seperangkat aturan
ilahi yang diturunkan oleh Allah untuk dijadikan panduan
hidup manusia dalam berbagai aspek kehidupan. Aturan ini
mencakup hubungan manusia dengan Tuhannya, interaksi
dengan sesama manusia, tanggungjawab terhadap lingkungan,
serta pengelolaan kehidupan secara umum. Syariat bukan
hanya sekadar norma-norma lahiriah, tetapi merupakan
manifestasi praktis dari ajaran keimanan. Bagi Syaltut, syariat
tidak bisa dipisahkan dari akidah. Ia menekankan bahwa
antara akidah dan syariat terdapat hubungan yang erat dan
saling mengikat. Akidah adalah fondasi keyakinan, sementara
syariat adalah ekspresi nyata dari keyakinan tersebut dalam
bentuk tindakan dan perilaku. Seorang Muslim yang memiliki
akidah tetapi tidak mengamalkan syariat tidak akan mencapai
kesempurnaan dalam keislamannya. Sebaliknya, syariat yang
tidak didasari oleh akidah justru bisa membawa pelakunya
pada penyimpangan. Oleh karena itu, keduanya harus
berjalan beriringan dan saling melengkapi. Syaltut menolak
adanya dikotomi antara akidah dan syariat. Ia berpandangan
bahwa kedua unsur ini bukan dua entitas yang berdiri sendiri,
melainkan satu kesatuan utuh dalam ajaran Islam. Dalam
kerangka ini, akidah menjadi pendorong utama agar syariat

’Muhamad Rahmani Abduh and Rahmat Sholihin, ‘Negara Syariah
Indonesia (Tinjauan Pemikiran Arskal Salim Tentang Konsep Negara
Syariah)’, Journal of Islamic and Law Studies 6, no. 2 (2022), https://dx.doi.
org/10.18592/jils.v513.4534.

15



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

bisa dijalankan secara konsisten, dan syariat menjadi wujud
nyata dari keyakinan yang tertanam dalam akidah."

yariat Islam tidak diturunkan sekaligus, melainkan
melalui proses yang bertahap dan berkesinambungan. Proses
turunnya syariat berlangsung dalam dua fase utama, yaitu
periode Makkah dan periode Madinah. Secara keseluruhan,
masa penurunan syariat ini memakan waktu sekitar dua puluh
dua tahun, dua bulan, dan dua puluh dua hari. Rentang waktu
yang cukup panjang ini menunjukkan bahwa pembentukan
sistem hukum Islam tidak terjadi secara instan, melainkan
disesuaikan dengan perkembangan kondisi sosial, budaya,
dan psikologis masyarakat Muslim pada masa awal Islam.
Dari proses bertahap ini lahirlah sebuah istilah penting dalam
studi hukum Islam, yaitu tasyri’. Istilah ini merujuk pada proses
legislasi atau pengundangan hukum, yakni bagaimana hukum
ditetapkan dan diberlakukan. Dalam kerangka ini, istilah
syariat merujuk pada isi atau substansi hukumnya, sementara
tasyri’ berfokus pada proses pengundangannya. Adapun pihak
yang menetapkan atau menjadi sumber syariat disebut sebagai
Syar‘i, yaitu Allah sebagai pembuat hukum yang absolut dalam
Islam."

Konsep ini memberikan gambaran bahwa syariat adalah
kumpulan hukum-hukum Allah yang bersifat praktis dan
operasional dalam kehidupan sehari-hari. Syariat tidak hanya
berbicara pada tataran ideal atau teologis, tetapi menyentuh
langsung persoalan tindakan manusia, baik dalam hubungan
dengan Tuhan, sesama manusia, maupun lingkungan sosialnya.

""“Mahmud Syaltut, Al-Islam Aqidah Wa Syariah (Kairo: Dar al-Qalam,
1966), 12.

"Ahmad Rofiq, Pembaharuan Hukum Islam Di Indonesia (Yogyakarta:
Penerbit Gama Media, 2001), 15-16.

16



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Namun, norma-norma dasar dalam Al-Qur'an dan Sunnah
pada dasarnya disampaikan dalam bentuk yang bersifat
umum dan global. Ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis-hadis Nabi
sering kali hanya memberikan prinsip-prinsip hukum secara
garis besar tanpa merinci secara detail penerapannya. Selama
Nabi Muhammad masih hidup, penjelasan terhadap ayat atau
hadis yang bersifat umum dilakukan langsung oleh beliau.
Akan tetapi, setelah wafatnya Rasulullah, kebutuhan untuk
memahami dan mengembangkan rincian hukum menjadi
semakin besar seiring dengan munculnya persoalan-persoalan
baru di masyarakat.

Proses perincian dan pengembangan norma hukum ini
menuntut adanya pendekatan keilmuan yang sistematis dan
mendalam. Maka dari itu, lahirlah suatu disiplin ilmu khusus
dalam kajian hukum Islam yang dikenal dengan sebutan
ilmu fikih. Fikih merupakan cabang ilmu yang secara khusus
mempelajari syariat dalam konteks praktik kehidupan manusia.
Fokus utama fikih adalah menelaah hukum-hukum yang
berkaitan dengan perbuatan manusia yang telah memenuhi
syarat sebagai mukallaf, yaitu individu yang telah dewasa dan
memiliki akal sehat, sehingga bertanggung jawab penuh atas
segala tindakannya menurut hukum Islam. Dengan demikian,
fikih berperan penting dalam menjembatani antara teks-
teks suci yang bersifat normatif dan kebutuhan hukum yang
bersifat aplikatif dalam kehidupan umat Islam. Ia menjadi
sarana untuk menerjemahkan nilai-nilai syariat ke dalam
bentuk hukum yang bisa diterapkan dalam konteks sosial yang
terus berubah.'

2Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam (Surabaya: Pustaka Idea, 2016), 5-6.

17



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

C. Fikih

Fikih secara bahasa berarti faham. Sedangkan secara istilah
fikih berarti ilmu yang berusaha memahami dan menguraikan
hukum-hukum yang terkandung dalam hukum dasar yang
terdapat dalam Al-Quran dan Hadis . Dilihat dari sudut
pandang ilmu hukum, fikih merupakan produk hukum.®

Pada masa Rasulullah Saw masih hidup, istilah fikih
belum memiliki makna teknis sebagaimana yang dipahami
dalam konteks hukum Islam saat ini. Istilah tersebut belum
digunakan secara khusus untuk merujuk pada hukum-
hukum yang berkaitan dengan perbuatan manusia mukallaf.
Sebaliknya, fikih pada masa itu memiliki arti yang jauh lebih
luas dan inklusif, mencakup seluruh aspek ajaran agama Islam,
baik dalam bidang akidah (teologi), ibadah, muamalah, politik,
sosial, ekonomi, maupun moral dan hukum.

Fikih dipahami sebagai ilmu pengetahuan tentang agama
secara menyeluruh yang membimbing manusia menuju
kehidupan yang baik, terhormat, dan bermartabat di dunia
maupun akhirat. Tujuannya tidak sekadar mengatur perilaku
formal, tetapi juga membentuk kesadaran spiritual dan etika
dalam diri setiap individu Muslim. Dengan demikian, fikih
pada masa awal Islam lebih menyerupai pemahaman yang
mendalam terhadap agama sebagai satu kesatuan sistem nilai
yang utuh dan menyeluruh, bukan sekadar kumpulan aturan
hukum. Pandangan ini menunjukkan bahwa perkembangan
makna fikih sejalan dengan kebutuhan zaman. Seiring waktu,
ketika persoalan umat semakin kompleks, pemaknaan fikih
mulai disempitkan menjadi cabang ilmu yang fokus pada aspek
hukum dari syariat, sementara aspek-aspek lain seperti akidah

BAbduh and Sholihin, ‘Negara Syariah Indonesia (Tinjauan Pemikiran
Arskal Salim Tentang Konsep Negara Syariah)’.

18



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

dan akhlak berkembang menjadi disiplin ilmu tersendiri.
Namun, pada masa Rasulullah, fikih adalah cerminan
pemahaman agama yang integral dan komprehensif."
Pemahaman tentang istilah fikih yang berkembang dalam
Islam ternyata mengalami pergeseran makna jika dibandingkan
dengan penggunaan istilah tersebut pada masa sebelum
datangnya Islam. Pada era pra-Islam, fikih tidak diartikan
secara khusus sebagai ilmu tentang agama atau hukum syariat.
Sebaliknya, istilah ini merujuk pada pemahaman secara umum,
yakni kemampuan intelektual dan pengetahuan luas dalam
berbagai bidang. Seseorang dianggap sebagai faqih, yakni orang
yang memiliki fikih, apabila ia dikenal memiliki wawasan yang
dalam dan pengetahuan yang luas, tanpa dikaitkan secara
langsung dengan ilmu-ilmu keislaman atau hukum agama.
Perubahan makna ini mulai terlihat seiring berkembangnya
ajaran Islam, terutama pada masa awal penyebarannya. Sejak
saat itu, istilah fikih mulai digunakan untuk merujuk pada
pemahaman mendalam tentang ajaran agama Islam. Dalam
konteks ini, fikih tidak hanya berarti pemahaman teknis
tentang hukum, tetapi mencakup seluruh aspek keagamaan
yang berkaitan dengan pemahaman terhadap perintah dan
larangan Allah, baik dalam urusan ibadah maupun kehidupan
sosial. Hal ini dapat dilihat dari salah satu peristiwa ketika Nabi
Muhammad Saw mendoakan Abdullah bin ‘Abbas dengan doa
yang terkenal: “Allahumma faqqihhu fi al-din” yang artinya “Ya
Allah, berilah dia pemahaman yang mendalam dalam agama.”
Doa ini menunjukkan bahwa makna fikih yang dimaksud
oleh Nabi bukanlah terbatas pada hukum dalam arti sempit,
melainkan mencakup pemahaman menyeluruh terhadap agama

“Mun’im Sirry, Sejarah Figih Islam: Suatu Pengantar (Surabaya: Risalah
Gusti, 1995), 11.

19



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

sebagai sistem nilai dan petunjuk hidup. Dalam konteks tersebut,
fikih mencerminkan kedalaman pengetahuan terhadap agama,
bukan hanya pada aspek legal-formal, tetapi juga pada dimensi
spiritual, sosial, dan etika Islam."

Salah satu bukti historis yang menunjukkan bahwa istilah
fikih pada masa awal Islam memiliki cakupan makna yang
luas dapat ditemukan dalam karya Al-Figh al-Akbar, sebuah
kitab yang dinisbatkan kepada Imam Abu Hanifah. Kitab ini
dikenal luas sebagai karya penting dalam sejarah pemikiran
Islam dan menunjukkan bahwa Imam Abu Hanifah memahami
fikih tidak hanya sebagai kajian hukum semata, tetapi juga
mencakup persoalan akidah, teologi, dan akhlak.

Al-Figh al-Akbar ditulis sebagai tanggapan terhadap
berbagai pandangan teologis yang berkembang pada masa itu,
khususnya pandangan kelompok Qadariyah. Kelompok ini
dikenal memiliki pandangan kontroversial mengenai konsep
kehendak bebas, takdir, dan hal-hal pokok dalam ajaran Islam
seperti tauhid, kenabian, dan kehidupan setelah mati. Melalui
karya ini, Abu Hanifah ingin meluruskan pemahaman umat
tentang dasar-dasar keimanan Islam, menunjukkan bahwa
pembahasan tentang akidah dan nilai-nilai moral juga termasuk
dalam ruang lingkup fikih sebagaimana dipahaminya pada
masa itu. Karya tersebut sekaligus menjadi bukti bahwa
istilah fikih pada masa awal belum dipersempit menjadi ilmu
hukum dalam arti teknis sebagaimana yang berkembang di
kemudian hari. Justru, fikih digunakan untuk menggambarkan
keseluruhan pemahaman agama yang utuh dan menyeluruh,
meliputi iman, etika, serta hukum praktis.'®

1Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 7.
'*Kamaluddin Ahmad al-Bayadi, Isyarat Al-Maram Min ‘lbarat al-Imam

20



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Baru pada masa pemerintahan Khalifah Al-Ma’mun (wafat
pada tahun 218 H), istilah fikih mulai mengalami penyempitan
makna dan secara perlahan diidentifikasi secara lebih spesifik
sebagai ilmu yang membahas hukum syariat terkait perbuatan
manusia mukallaf. Sejak saat itu, muncul pembagian ilmu
keislaman menjadi beberapa cabang seperti ilmu akidah
(teologi), ilmu akhlak (tasawuf), dan ilmu fikih (hukum), yang
masing-masing berdiri sebagai disiplin tersendiri.

Dalam perjalanan sejarahnya, ruang lingkup istilah fikih
mulai dikhususkan. Penyempitan makna ini berlangsung secara
gradual, sejalan dengan semakin kompleksnya kebutuhan
umat dalam bidang hukum dan munculnya spesialisasi
dalam ilmu-ilmu keislaman. Istilah fikih tidak lagi digunakan
dalam pengertian umum sebagai pengetahuan agama secara
menyeluruh, melainkan lebih diarahkan secara spesifik untuk
merujuk pada ilmu yang membahas hukum-hukum syariat
yang berkaitan dengan tindakan dan perbuatan manusia.
Artinya, fikih mulai difokuskan pada persoalan hukum praktis
yang mengatur perilaku individu mukallaf, yakni mereka yang
telah dewasa dan berakal, dan karenanya bertanggung jawab
atas kewajiban agama. Dengan perubahan ini, fikih menjadi
sebuah cabang ilmu yang berdiri sendiri dalam studi Islam,
sejajar dengan ilmu akidah yang mengkaji aspek keimanan, dan
ilmu tasawuf atau akhlak yang membahas dimensi spiritual
dan moral. Fikih kemudian berkembang menjadi disiplin
hukum Islam yang sistematis, dengan struktur pembahasan
yang rinci, metode ijtihad yang teratur, dan perangkat ushul
fikih sebagai alat bantu untuk memahami teks-teks syariat
secara metodologis."”

(Kairo, 1949), 28.
7Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat

21



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Al-Jurjani berpendapat bahwa fikih ialah mengetahui
hukum-hukum syara’ yang berkaitan dengan perbuatan melalui
dalil-dalil yang terperinci. Fikih adalah ilmu yang dihasilkan
oleh pikiran serta ijtihad dan memerlukan pemikiran dan
perenungan. Oleh karena itu, Allah tidak dapat disebut “faqih”
karena bagiNya tidak ada sesuatu yang tidak jelas.’® Al-Qurafi
berpendapat bahwa fikih adalah mengetahui tentang hukum-
hukum syara’ yang bersifat amaliah berdasarkan dalil.”

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa fikih merupakan
cabang ilmu yang secara khusus memusatkan perhatian pada
sumber utama ajaran Islam, yaitu al-Quran dan al-Sunnah.
Dalam halini, fikih berperan sebagai hasil pemikiran (ijtthad) dari
para ulama atau mujtahid dalam menafsirkan dan merumuskan
hukum yang berkaitan dengan tindakan manusia berdasarkan
dua sumber tersebut. Karena bersifat hasil interpretasi manusia,
maka fikih memiliki sifat yang dinamis dan lentur. Artinya,
hukum-hukum dalam fikih dapat mengalami perubahan dan
perkembangan sesuai dengan konteks zaman dan kondisi
sosial yang melingkupinya Sifat elastis dari fikih inilah yang
memungkinkan lahirnya berbagai perbedaan pendapat di
kalangan ulama, yang pada akhirnya memunculkan beragam
mazhab fikih dalam sejarah Islam. Masing-masing mazhab
lahir dari metode ijtihad yang berbeda-beda, namun tetap
berakar pada sumber syariat yang sama. Keragaman ini tidak
menandakan pertentangan, melainkan memperlihatkan
kekayaan intelektual dalam tradisi hukum Islam yang mampu
menyesuaikan diri dengan berbagai realitas umat.

Islam, 8-9.

"Abu Hasan al-Jurjani, Al-Tarifat (Mesir: Mustafa al-Babi al-Halabi,
1938), 121.

¥Syihab al-Din Abu al-‘Abbas Ahmad bin Idris al-Qurafi, Syarh Tankih
Al-Fusul Fi Ikhtisar al-Mahsul Fi al-Usul (Beirut: Dar al-Flkr, 1973), 17.

22



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Dari pengertian tersebut, dapat diidentifikasi setidaknya
tiga perbedaan mendasar antara syariat dan fikih. Pertama,
perbedaan terletak pada ruang lingkupnya. Syariat memiliki
cakupan yang jauh lebih luas dibandingkan dengan fikih.
Syariat mencakup seluruh aspek ajaran Islam, mulai dari
akidah (keyakinan), akhlak (moral dan etika), hingga hukum
tentang perbuatan manusia. Sementara itu, fikih hanya fokus
pada bagian tertentu dari syariat, yakni hukum yang berkaitan
dengan perbuatan manusia yangbersifatlahiriah, sepertiibadah
dan muamalah. Kedua, perbedaan keduanya juga tampak dari
siapa yang menjadi subjek atau sumber pembentuknya. Syariat
bersumber langsung dari Allah SWT sebagai al-Syari’ atau
pembuat hukum yang mutlak. Sebaliknya, fikih disusun oleh
manusia, yaitu para faqih atau ulama, melalui proses ijtihad.
Karena itu, kebenaran syariat bersifat absolut, universal, dan
berlakusepanjangmasa.Sementaraitu, fikihbersifatrelatif, tidak
mutlak, dan dapat berubah mengikuti dinamika pemahaman
manusia yang dipengaruhi oleh berbagai faktor, termasuk
perubahan sosial, budaya, dan sejarah. Ketiga, perbedaan juga
dapat ditemukan dalam hal waktu kemunculan istilah secara
teknis. Istilah syariat sudah dikenal dan digunakan sejak awal
Islam, bahkan disebutkan dalam Al-Quran. Sementara itu,
istilah fikih dalam pengertian sebagai ilmu hukum Islam baru
mulai digunakan secara teknis setelah ilmu-ilmu keislaman
mulai terstruktur dan berkembang pada sekitar abad kedua
Hijriah. Hal ini menunjukkan bahwa perkembangan fikih
merupakan respons ilmiah atas kebutuhan umat Islam untuk
memahami dan menerapkan syariat dalam kehidupan sehari-
hari yang semakin kompleks.*

Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 11.

23



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

D. Hukum Islam

Istilah “hukum Islam” merupakan gabungan dari dua
kata, yaitu “hukum” dan “Islam.” Dalam bahasa Indonesia,
frasa ini telah menjadi istilah yang lazim digunakan dalam
percakapan sehari-hari maupun dalam kajian akademik. Ia
telah membentuk makna yang dikenal luas sebagai sistem
hukum yang bersumber dari ajaran Islam, baik yang berasal
dari Al-Quran, Sunnah, maupun hasil ijtihad para ulama.
Namun demikian, jika ditelusuri dalam konteks bahasa Arab,
yakni bahasa asli dari ajaran Islam,frasa “hukum Islam” tidak
dikenal sebagai istilah baku atau istilah teknis.

Dalam Al-Qur’an maupun literatur klasik Arab lainnya,
frasa “al-hukm al-Islami” tidak ditemukan sebagai istilah yang
berdiri sendiri atau digunakan secara formal. Ini menunjukkan
bahwa istilah tersebut merupakan konstruksi bahasa yang
berkembang dalam konteks bahasa Indonesia dan bukan
merupakan istilah asli dari sumber-sumber Arab. Karena itu,
secara leksikal dalam bahasa Arab, tidak ada definisi langsung
atau definitif untuk istilah “hukum Islam” sebagaimana
dipahami dalam bahasa Indonesia.

Dalam konteks internasional, terutama dalam literatur
berbahasa Inggris, istilah yang digunakan untuk menyebut
“hukum Islam” adalah Islamic law. Istilah ini digunakan
secara luas di kalangan akademisi dan praktisi hukum untuk
merujuk pada sistem hukum yang bersumber dari ajaran
Islam, mencakup norma-norma syariat yang diatur melalui
Al-Qur’an, Hadis, ijma’, dan giyas. Meskipun berbeda istilah
dan latar bahasa, secara substansi baik istilah dalam bahasa
Indonesia maupun dalam bahasa Inggris mengarah pada
pengertian yang serupa, yaitu seperangkat aturan hukum
yang tumbuh dari ajaran agama Islam dan diterapkan untuk

24



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

mengatur kehidupan umat Muslim.*!

Kata “hukum” dalam bahasa Indonesia memiliki akar
yang berasal dari bahasa Arab, yaitu kata hukm. Dalam bahasa
Arab, hukm memiliki makna dasar sebagai norma atau kaidah,
yang merujuk pada suatu standar, ukuran, atau pedoman
yang digunakan untuk menilai dan mengarahkan perilaku,
baik perilaku manusia maupun pengelolaan terhadap benda.
Kaidah ini berfungsi sebagai tolak ukur dalam menilai apakah
suatu tindakan dianggap benar atau salah, pantas atau tidak
pantas, serta layak atau tidak layak menurut sistem nilai
tertentu. Hubungan antara istilah “hukum” dalam bahasa
Indonesia dan hukm dalam bahasa Arab sangat erat dan
tidak dapat dipisahkan secara konseptual. Keduanya sama-
sama menunjuk pada keberadaan norma sebagai elemen
inti dari sebuah peraturan. Setiap aturan, baik yang bersifat
hukum positif, hukum adat, maupun hukum agama, pasti
mengandung norma atau kaidah yang menjadi dasar dalam
menentukan konsekuensi dari suatu tindakan. Oleh karena
itu, pemahaman mengenai hukum, baik dalam konteks bahasa
Indonesia maupun dalam bahasa Arab, selalu berkaitan
dengan ide dasar mengenai sistem norma yang mengikat dan
mengarahkan perilaku dalam kehidupan sosial.?

Menurut definisi yang tercantum dalam Oxford English
Dictionary, hukum dipahami sebagai sekumpulan aturan yang
bisa berasal dari proses legislasi formal ataupun dari praktik
kebiasaan yang telah diterima oleh masyarakat. Aturan-aturan
ini menjadi dasar pengaturan perilaku di dalam suatu negara
atau komunitas tertentu. Masyarakat atau individu yang berada

21Sahid, 14.
ZHazairin, Tujuh Serangkai Tentang Hukum (Jakarta: Tintamas, 1982),
62.

25



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

dalam lingkup wilayah tersebut dianggap sebagai pihak yang
tunduk pada aturan tersebut, baik sebagai anggota masyarakat
maupun sebagai subjek hukum. Dengan demikian, hukum
bukan hanya bersumber dari peraturan tertulis, tetapi juga
bisa lahir dari norma-norma sosial yang berkembang dan
diakui bersama sebagai pedoman yang mengikat. Pandangan
lain datang dari Hooker, yang mendefinisikan hukum sebagai
setiap aturan atau norma yang mengatur pola tindakan tertentu.
Dalam perspektifnya, hukum berfungsi untuk menciptakan
keteraturan dalam tindakan-tindakan yang berulang dalam
kehidupan sosial. Artinya, hukum tidak hanya hadir sebagai
perangkat pengatur, tetapi juga sebagai sarana pembentuk
pola perilaku yang konsisten dalam masyarakat. Sementara
itu, William Blackstone, seorang pemikir hukum dari Inggris,
menyampaikan pendapat yang unik dan luas mengenai hukum.
Ia menyatakan bahwa hukum merupakan seperangkat aturan
perilaku (rules of action) yang diberlakukan secara adil tanpa
memandang subjeknya. Dalam pandangannya, hukum berlaku
tidak hanya untuk manusia yang rasional, tetapi juga untuk
makhluk hidup yang tidak rasional, bahkan juga terhadap benda
mati. Pendekatan ini menempatkan hukum sebagai prinsip
universal yang berlaku secara menyeluruh untuk mengatur
segala bentuk perilaku atau interaksi dalam semesta ini, baik
yang bisa dipahami secara logis maupun yang bersifat alami.”
Secara sederhana, hukum dapat dipahami sebagai
kumpulan peraturan yang dirancang untuk mengatur perilaku
manusia dalam kehidupan bermasyarakat. Aturan-aturan ini
disusun oleh pihak-pihak yang mendapatkan kewenangan
secara sah dari masyarakat yang bersangkutan, baik melalui

ZMuhammad Muslehuddin, Hukum Islam Dan Pemikiran Orientalis
(Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogya, 1997), 13.

26



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

sistem politik formal maupun melalui kesepakatan sosial.
Dengan kata lain, hukum lahir dari otoritas yang diakui
oleh masyarakat sebagai representasi kepentingan bersama.
Tujuan utama dari hukum adalah menciptakan keteraturan,
keadilan, dan perlindungan bagi seluruh anggota masyarakat.
Oleh karena itu, hukum bersifat mengikat, semua orang yang
menjadi bagian dari kelompok masyarakat tersebut wajib
mematuhinya tanpa terkecuali. Siapa pun yang melanggar
ketentuan hukum akan dikenai sanksi sesuai dengan aturan
yang telah ditetapkan. Hukum tidak sekadar menjadi pedoman
normatif, tetapi juga memiliki daya paksa yang sah secara sosial
dan legal. Ia tidak berlaku atas dasar suka rela semata, tetapi
dijalankan atas dasar legitimasi dan otoritas yang diterima
secara kolektif oleh masyarakat.

Hukum Islam dapat ditinjau dari dua sudut pandang
utama, yakni secara luas dan secara sempit. Dalam cakupan
yang luas, hukum Islam tidak hanya terbatas pada aturan legal-
formal, tetapi juga mencakup seluruh aspek kehidupan, baik
yang bersifat hubungan manusia dengan Tuhan (habl min Allah)
maupun interaksi antar sesama manusia dan lingkungan (habl
min al-nas dan habl min al-‘alam). Dalam pemahaman ini, hukum
Islam menjadi suatu sistem yang utuh dan menyeluruh, yang
mengatur nilai-nilai moral, etika, serta spiritual umat Islam.
Hukum tidak hanya dipahami sebagai seperangkat aturan yang
memuat hak, kewajiban, dan sanksi, melainkan juga mencakup
dimensi keagamaan yang lebih luas, seperti nilai pahala dan
dosa, pujian dan celaan, bahkan aspek pembiaran. Selain itu,
hukum ini meliputi kategori lima hukum taklifi: wajib, sunnah,
mubah (ja'iz), makruh, dan haram, yang secara keseluruhan
menggambarkan cara Islam menilai dan mengarahkan perilaku

27



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

manusia dalam kehidupan sehari-hari.**

Dalam literatur hukum Islam berbahasa Inggris, istilah
syari‘ah biasanya diterjemahkan sebagai Islamic law, sedangkan
figh dikenal sebagai Islamic jurisprudence. Sementara itu, dalam
konteks bahasa Indonesia, istilah syari‘ah sering disebut sebagai
“hukum syari‘ah” dan figh disebut “hukum figh”. Namun dalam
praktiknya, keduaistilahini kerap digabung dan disederhanakan
menjadi satu istilah umum, yaitu “hukum Islam”, tanpa ada
penjelasan rinci mengenai perbedaan di antara keduanya. Oleh
karena itu, dalam banyak konteks, syari‘ah dan figh dianggap
sebagai bagian yang menyatu dalam konsep hukum Islam.

Dalam perkembangan pemikiran saat ini, istilah syari‘ah
sendiri dapat dipahami dalam dua cakupan, yakni dalam arti
sempit maupun luas. Hal ini terjadi karena para ulama memiliki
perbedaan dalam menafsirkan makna syari‘ah, tergantung
pada latar belakang pendekatan dan bidang bahasannya.
Dalam dunia ilmu, hal ini merupakan hal yang wajar, karena
suatu istilah memang bisa memiliki beragam makna sesuai
ruang lingkup pembahasannya. Jika syari‘ah dipahami dalam
arti sempit, maka maknanya identik dengan figh nabawi,
yakni hukum-hukum yang secara eksplisit ditetapkan dalam
al-Qur’an dan Sunnah Nabi. Sementara itu, figh dalam arti
sempit lebih mengacu pada figh ijtihadi, yaitu hukum-hukum
yang dirumuskan melalui proses ijtihad oleh para ulama atau
mujtahid. Dalam konteks keindonesiaan, baik syari‘ah maupun
figh secara umum dipahami dan dikategorikan dalam istilah
hukum Islam secara menyeluruh.»

*Hazairin, Tujuh Serangkai Tentang Hukum, 68.
»Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 16-17.

28



BAB III
RELASI AGAMA DAN NEGARA
DI INDONESIA

A. Pendahuluan

Relasi antara agama dan negara merupakan salah satu isu
fundamental dalam diskursus politik dan hukum, baik dalam
konteks historis maupun kontemporer. Di berbagai negara
dengan penduduk mayoritas Muslim, termasuk Indonesia,
perdebatan mengenai sejauh mana agama harus berperan
dalam membentuk struktur, arah, dan kebijakan negara terus
menjadi topik yang relevan dan kompleks. Relasi ini tidak
bersifat tunggal atau statis, melainkan berkembang dalam
berbagai bentuk yang dipengaruhi oleh sejarah, budaya,
politik, serta sistem nilai masyarakat.

Dalam kajian teoretis, relasi agama dan negara umumnya
diklasifikasikan ke dalam tiga paradigma utama: integratif,
simbiotik, dan sekularistik. Ketiga paradigma ini menawarkan
kerangka analitis yang berbeda dalam melihat posisi dan peran
agama dalam tata kelola negara.

Paradigma integratif menekankan penyatuan nilai-
nilai agama dalam sistem negara secara menyeluruh. Dalam
model ini, agama menjadi landasan ideologis dan normatif
dalam pembentukan hukum, kebijakan publik, serta struktur
pemerintahan. Negara diidealkan sebagai perwujudan dari
prinsip-prinsip keagamaan.

29



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Paradigma simbiotik melihat agama dan negara sebagai
dua entitas yang memiliki otonomi masing-masing, namun
saling berinteraksi dan mendukung satu sama lain. Dalam
pendekatan ini, negara tidak sepenuhnya berbasis agama,
namun nilai-nilai keagamaan tetap diakomodasi dan
diintegrasikan dalam batas tertentu, terutama dalam aspek
moral dan sosial.

Paradigma sekularistik memisahkan secara tegas antara
agama dan urusan kenegaraan. Negara bersifat netral terhadap
agama, dan kebijakan publik didasarkan pada prinsip-
prinsip rasional dan universal, bukan ajaran agama tertentu.
Pendekatan ini umumnya diadopsi oleh negara-negara dengan
tradisi demokrasi liberal dan pluralisme yang kuat.

Pemahaman terhadap ketiga paradigma ini penting
untuk menganalisis realitas politik-hukum di Indonesia dan
di berbagai negara lain. Setiap paradigma memiliki implikasi
sosial dan politik yang berbeda, tergantung pada konteks
penerapannya. Dalam kasus Indonesia, relasi antara agama
dan negara lebih banyak bersifat simbiotik, meskipun dalam
praktiknya terdapat kecenderungan fluktuatif tergantung
pada dinamika politik dan konstelasi kekuasaan yang sedang
berlangsung.

B. Relasi Agama dan Negara dalam Paradigma Integratif

Dalam paradigma integratif, yang juga dikenal sebagai
unified paradigm, agama dan negara dipandang sebagai satu
kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Dalam kerangka ini,
wilayah kekuasaan agama mencakup pula wilayah politik dan
pemerintahan. Artinya, negara tidak hanya berfungsi sebagai
institusi politik, tetapi juga sebagai institusi keagamaan.
Pemimpin negara dalam sistem ini tidak sekadar berperan

30



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

sebagai kepala pemerintahan, melainkan juga sebagai
pemegang otoritas keagamaan. Paradigma ini berlandaskan
pada prinsip bahwa kedaulatan tertinggi berada di tangan
Tuhan, bukan pada rakyat atau institusi manusia. Oleh karena
itu, sistem pemerintahan dijalankan berdasarkan kehendak
dan hukum Tuhan, yang dalam konteks Islam merujuk pada
syariat. Para pendukung pendekatan ini percaya bahwa
hukum Islam semestinya tidak hanya menjadi pedoman etika
individual, tetapi juga dijadikan sebagai hukum resmi negara.
Dalam pandangan mereka, penerapan syariat Islam ke dalam
sistem hukum nasional adalah suatu keharusan yang bersifat
mutlak, sebagai wujud pelaksanaan kedaulatan ilahiah dalam
kehidupan bernegara.*

Paradigma integratif melahirkan konsep negara-agama, di
mana sistem kenegaraan dibentuk dan dijalankan berdasarkan
prinsip-prinsip keagamaan. Dalam model ini, hukum positif
negara bersumber langsung dari syariat Islam. Akibatnya,
tidak ada pemisahan yang jelas antara aturan agama dan aturan
negara, keduanya dipandang identik dan saling melekat.
Dalam realitas sosial seperti ini, kepatuhan warga terhadap
peraturan negara dipandang sebagai bentuk ketaatan terhadap
ajaran agama. Sebaliknya, tindakan melawan negara dianggap
sebagai bentuk pembangkangan terhadap agama, yang secara
tidak langsung juga berarti melawan Tuhan. Karena sifatnya
yang teosentris dan menempatkan agama sebagai fondasi
utama kehidupan bernegara, paradigma negara-agama ini
bertentangan dengan prinsip-prinsip demokrasi. Demokrasi
bersandar pada gagasan antroposentrisme, yaitu menempatkan

*M. Dien Syamsuddin, ‘Usaha Pencarian Konsep Negara Dalam
Sejarah Pemikiran Politik Islam’, Ulumul Al-Quran: Jurnal Ilmu Dan
Kebudayaan 4, no. 2 (1993): 4.

31



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

manusia sebagai pusat dari segala keputusan politik, termasuk
dalam hal kedaulatan. Dalam sistem demokrasi, kepala negara
wajib tunduk pada kehendak rakyat dan terbuka terhadap
pengawasan publik. Sebaliknya, dalam model negara-agama,
Tuhan diposisikan sebagai sumber utama kekuasaan. Kepala
negara dianggap sebagai perwakilan atau cerminan dari
kehendak ilahi, sehingga posisinya berada di atas rakyat dan
tidak tunduk pada kontrol mereka. Dengan kata lain, dalam
sistem ini, tidak ada ruang untuk mekanisme check and balance
dari rakyat terhadap pemimpin. Otoritas agama menjadi
sangat dominan, bahkan melampaui kekuasaan politik negara
itu sendiri. Agama, sebagai manifestasi dari kehendak Tuhan,
menduduki posisi yang sangat tinggi dan memiliki kekuatan
mutlak dalam mengatur kehidupan masyarakat. Model relasi
semacam ini pernah diterapkan dalam sejarah, meskipun
sebagian besar tidak bertahan lama dalam sistem kenegaraan
modern yang menuntut partisipasi publik dan akuntabilitas
kekuasaan.”

Model hubungan integratif antara agama dan negara
pernah diupayakan untuk diterapkan secara konstitusional
oleh para tokoh politik Muslim Indonesia. Hal ini tampak
dalam perdebatan ideologis yang berlangsung dalam sidang-
sidang Badan Penyelidik Usaha-usaha Persiapan Kemerdekaan
Indonesia (BPUPKI) menjelang proklamasi kemerdekaan,
dan kembali mencuat dalam sidang Majelis Konstituante
pada periode 1956 hingga 1959. Dalam forum-forum tersebut,
kelompok politik Islam secara konsisten mengajukan usulan
agar Islam dijadikan sebagai dasar negara Indonesia. Para
elite Muslim meyakini bahwa penerapan prinsip-prinsip Islam

¥Marzuki Wahid and Rumadi, Figh Mazhab Negara: Kritik Atas Politik
Hukum Islam Di Indonesia (Yogyakarta: LKIS, 2001), 25-26.

32



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

dalam sistem kenegaraan merupakan jalan terbaik untuk
membentuk tatanan sosial yang adil dan bermoral. Namun,
usulan tersebut tidak memperoleh dukungan mayoritas,
sehingga secara politik mengalami kekalahan. Akhirnya, para
tokoh Muslim memilih untuk menerima bentuk kompromi
ideologis dan politis yang dituangkan dalam kesepakatan
bersama: menjadikan Pancasila sebagai dasar negara
Republik Indonesia. Keputusan ini mencerminkan semangat
kebersamaan dan toleransi demi menjaga keutuhan bangsa
dalam keragaman keyakinan dan pandangan politik.*®
Beberapa negara yang menerapkan paradigma integratif
dalam sistem kenegaraannya adalah Arab Saudi, Pakistan,
dan Iran. Di negara-negara tersebut, hukum Islam secara
resmi dijadikan sebagai landasan utama perundang-undangan
nasional. Baik dalam ranah hukum perdata maupun pidana,
syariat Islam diberlakukan secara menyeluruh dan eksplisit
dalam berbagai regulasi negara. Dalam wurusan perdata,
misalnya, aturan yang mengatur tentang perkawinan,
perceraian, dan warisan seluruhnya mengacu pada ketentuan-
ketentuan dalam hukum Islam. Begitu juga dalam bidang
hukum pidana, sistem hukum yang digunakan adalah hukum
pidana Islam yang dikenal memiliki sanksi tegas berdasarkan
ketentuan hudiid dan gisas. Sebagai contoh, seseorang yang
terbukti mencuri di negara-negara tersebut dapat dijatuhi
hukuman potong tangan sebagai bentuk pelaksanaan
hukuman hadd. Bila seseorang melakukan perzinaan, maka
sanksinya tergantung pada status perkawinannya: bila
belum menikah, akan dikenakan hukuman cambuk sebanyak
seratus kali, namun jika sudah menikah, pelaku akan dijatuhi

BFaisal Ismail, Pijar-Pijar Islam: Perqumulan Kultur Dan Struktur
(Yogyakarta: LESFI, 2002), 74.

33



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

hukuman rajam hingga mati. Dalam kasus pembunuhan,
pelaku bisa dikenai hukuman mati berdasarkan prinsip gisds,
kecuali jika keluarga korban memberikan maaf, maka pelaku
dapat membayar diyah atau uang kompensasi sebagai ganti
hukuman. Model penerapan hukum seperti ini mencerminkan
kuatnya posisi agama dalam mengatur struktur hukum dan
tatanan sosial negara, sesuai dengan karakter paradigma
integratif yang menyatukan agama dan negara dalam satu
sistem kekuasaan yang berbasis syariat.”

Paradigma integratif selaras dengan gagasan yang
dikembangkan oleh Abu al-A’la al-Mawdudi (1903-1979),
seorang pemikirpolitikIslamasal India-Pakistan. lamenegaskan
bahwa dalam Islam tidak ada dikotomi antara agama dan
politik, atau antara agama dan negara. Menurutnya, syariat
Islam merupakan sistem yang utuh dan lengkap, mencakup
seluruh aspek kehidupan manusia tanpa menyisakan ruang
kosong yang perlu diisi oleh aturan buatan manusia. Oleh
karena itu, negara ideal dalam pandangan al-Mawdudt harus
dibangun di atas empat fondasi utama: pengakuan terhadap
kedaulatan Tuhan sebagai sumberhukum tertinggi, penerimaan
atas otoritas Nabi Muhammad sebagai penyampai wahyu dan
teladan kepemimpinan, pengakuan bahwa penguasa hanyalah
wakil Tuhan di bumi, serta penerapan prinsip musyawarah
dalam proses pengambilan keputusan. Gagasan serupa juga
dianut oleh dua tokoh Ikhwanul Muslimin asal Mesir, yaitu
Hasan al-Banna (1906-1949) dan Sayyid Qutb (1906-1966).
Keduanya memiliki komitmen kuat terhadap pembentukan
negara Islam yang menjadikan syariat sebagai dasar hukum dan
tatanan sosial. Dalam pandangan mereka, Islam tidak hanya

»Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 20-21.

34



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

sebuah agama dalam pengertian spiritual atau ibadah ritual,
melainkan juga sistem politik dan negara yang menyeluruh.
Mereka menolak tegas pemisahan antara agama dan negara,
karenabagi mereka, Islam adalah satu kesatuan yang mencakup
urusan ibadah, hukum, sosial, dan politik secara menyatu. Oleh
sebab itu, perjuangan mereka bertujuan menegakkan sistem
pemerintahan yang tidak sekadar mengakomodasi nilai-nilai
Islam, tetapi sepenuhnya dibangun di atas fondasi syariat.
Karenaaktivitasnyayangdianggapradikaldanmengancam
stabilitas negara, Hasan al-Banna akhirnya tewas dibunuh.
Kematian tersebut terjadi dalam konteks meningkatnya
ketegangan antara Ikhwanul Muslimin dan aparat keamanan
Mesir, yang saat itu saling terlibat dalam aksi-aksi kekerasan,
termasuk teror dan kontra-teror. Nasib yang dialami Sayyid
Qutb tidak jauh berbeda. Ia dijatuhi hukuman gantung oleh
pemerintah Mesir setelah dinilai melakukan gerakan politik
dan menyebarkan gagasan yang dianggap bertentangan
dengan arah kebijakan rezim yang sedang berkuasa. Pandangan
dan aktivitas politik Qutb dipandang sebagai ancaman serius
terhadap legitimasi dan otoritas negara. Sementara itu, Abu
al-A’la al-Mawdudi juga sempat menghadapi hukuman
mati dari pemerintah Pakistan karena keterlibatannya dalam
aktivitas politik yang dianggap menentang kekuasaan yang
sah. Namun, vonis tersebut tidak sampai dilaksanakan. Berkat
desakan dan permohonan dari banyak pemimpin Muslim
terkemuka dari berbagai penjuru dunia Islam, pemerintah
Pakistan akhirnya membatalkan eksekusi dan membebaskan al-
Mawdudi. Peristiwa ini mencerminkan bagaimana pemikiran
dan perjuangan para tokoh Islamis sering kali bersinggungan
secara tajam dengan otoritas negara, terutama ketika mereka
mengusung gagasan negara Islam yang berlawanan dengan

35



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

sistem pemerintahan yang sedang berjalan.*

Dalam konteks keindonesiaan, paradigma integratif
dipandang kurang cocok untuk diterapkan secara menyeluruh.
Negara Indonesia tidak menganut sistem yang sepenuhnya
menggabungkan agama dengan negara, sehingga tidak
semua kebijakan atau produk hukum harus bersumber dari
ajaran agama. Meskipun nilai-nilai agama tetap diakui dan
dihormati dalam kehidupan berbangsa dan bernegara, negara
tidak mewajibkan seluruh peraturan perundang-undangan
didasarkan langsung pada doktrin keagamaan tertentu. Hal ini
sejalandengan prinsip Pancasila yang menempatkan Ketuhanan
Yang Maha Esa sebagai dasar, namun tetap memberikan ruang
bagi keberagaman agama dan keyakinan dalam masyarakat.

C. Relasi Agama dan Negara dalam Paradigma Simbiotik

Paradigma simbiotik, atau symbiotic paradigm, memandang
hubungan antara agama dan negara sebagai suatu hubungan
yang saling menguntungkan dan saling membutuhkan. Dalam
kerangka ini, agama dan negara tidak diposisikan secara
terpisah atau saling bertentangan, melainkan berinteraksi
secara timbal balik. Agama membutuhkan negara sebagai
sarana untuk berkembang, menyebarkan nilai-nilai kebaikan,
serta menjaga tatanan sosial. Sebaliknya, negara juga
membutuhkan agama sebagai sumber nilai-nilai moral dan
etika yang dapat membimbing arah kebijakan serta perilaku
para penyelenggara negara. Paradigma ini seringkali disebut
sebagai bentuk hubungan yang tidak bersifat formal atau tidak
tertulis secara eksplisit dalam konstitusi negara. Artinya, dalam
sistem pemerintahan yang menganut pola ini, agama tidak
dijadikan dasar negara secara resmi, namun pengaruhnya

¥Ismail, Pijar-Pijar Islam: Pergumulan Kultur Dan Struktur, 72-74.

36



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

tetap hadir dan terasa dalam praktik kehidupan berbangsa dan
bernegara. Negara dan agama bekerja berdampingan, tanpa
harus dilebur dalam satu kesatuan institusional, tetapi tetap
saling memberi kontribusi demi terciptanya masyarakat yang
adil dan bermartabat secara spiritual.’

Pemeliharaan ajaran agama dan pengelolaan urusan
duniawi sejatinya merupakan dua jenis aktivitas yang
berbeda secara fungsi, namun dalam paradigma simbiotik
keduanya memiliki hubungan yang saling berkaitan dan
saling menguatkan. Agama dan negara dipandang sebagai
dua sisi dari misi kenabian yang tidak bisa dipisahkan: agama
memberikan arah spiritual, sementara negara menyediakan
wadah institusional untuk menerapkan nilai-nilai tersebut
dalam kehidupan sosial. Dalam pandangan ini, pendirian dan
pengelolaan negara dipandang sebagai bagian dari tanggung
jawab keagamaan yang luhur, karena melalui negara manusia
dapatlebih dekatkepada Tuhanmelaluisistem yang menjunjung
keadilan dan moralitas. Dalam kerangka simbiotik ini, syariat
Islam diposisikan sebagai sumber legitimasi penting dalam
dinamika politik. Negara pun dilihat sebagai instrumen yang
berperan strategis dalam membantu menegakkan syariat sesuai
dengan kapasitas dan porsinya. Paradigma ini juga membuka
ruang bagi munculnya kehendak politik dari kelompok
mayoritas beragama untuk memperjuangkan penerapan nilai-
nilai syariat Islam dalam lingkup hukum nasional, meskipun
tidak secara eksplisit menjadikan agama sebagai dasar negara.
Karena sifat hubungan yang tidak kaku, model simbiotik ini
memungkinkan nilai-nilai syariat tetap memengaruhi dan

*ISyamsuddin, ‘Usaha Pencarian Konsep Negara Dalam Sejarah
Pemikiran Politik Islam’, 6; Ismail, Pijar-Pijar Islam: Pergumulan Kultur Dan
Struktur, 74.

37



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

memberi warna pada pembentukan hukum-hukum negara.
Bahkan dalam isu-isu tertentu, bukan hal yang mustahil
jika hukum agama diakomodasi menjadi bagian dari sistem
hukum nasional, selama sesuai dengan prinsip keadilan dan
tidak bertentangan dengan kerangka konstitusional negara.®
Indonesia merupakan contoh nyata dari negara yang
menerapkan paradigma simbiotik dalam hubungan antara
agama dan negara. Negara ini tidak menjadikan satu agama
tertentu sebagai dasar resmi negara, namun juga tidak
mengadopsi sistem sekuler yang secara tegas memisahkan
agama dari urusan kenegaraan. Sebaliknya, Indonesia memilih
jalan tengah melalui dasar negara Pancasila, yang secara
eksplisit menempatkan prinsip Ketuhanan Yang Maha Esa
sebagai sila pertama. Penempatan ini menunjukkan bahwa
konstitusi Indonesia memberikan ruang yang terbuka dan
proporsional bagi hadirnya nilai-nilai keagamaan dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara. Peran aktif negara dalam
urusan agama juga tampak secara kelembagaan. Kehadiran
Kementerian Agama dan jabatan Menteri Agama, beserta tugas
dan kewenangannya, menjadi bukti bahwa negara tidak lepas
tangan dalam hal pengelolaan kehidupan beragama. Selain itu,
keberadaan lembaga peradilan agama dari tingkat pusat hingga
daerah, yang pelaksanaannya diatur melalui Undang-Undang
Peradilan Agama (UUPA), semakin menegaskan bahwa agama,
khususnya Islam, mendapat tempat dalam sistem hukum
nasional. Lebih jauh lagi, pengelolaan ibadah haji oleh negara
melalui regulasi khusus, seperti Undang-Undang Haji dan
berbagai peraturan turunannya, mencerminkan keterlibatan
negara dalam aspek syariat Islam yang menyangkut kewajiban

*Wahid and Rumadi, Figh Mazhab Negara: Kritik Atas Politik Hukum
Islam Di Indonesia, 27.

38



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

keagamaan umat Muslim. Hal serupa juga terlihat dari lahirnya
Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan,
serta regulasi lainnya yang mengatur tentang waris, zakat,
wakaf, dan ekonomi syariah. Semua ini menunjukkan bahwa
meskipun Indonesia bukan negara agama, prinsip-prinsip
hukum Islam tetap mendapatkan tempat dalam sistem hukum
nasional, selama tidak bertentangan dengan konstitusi dan
prinsip keadilan universal.

Walaupun Indonesia tidak menetapkan agama tertentu
sebagai dasar negara, peran negara dalam urusan keagamaan
tetap sangat signifikan. Negara bertindak secara fungsional
sebagai pelindung dan pendukung kehidupan beragama, serta
aktif menjalankan peran sebagai fasilitator sekaligus penggerak
dinamika umat beragama. Dalam konteks administratif,
negara menjalankan fungsi pengelolaan untuk mewadahi
aspirasi dan kebutuhan keagamaan masyarakat, khususnya
dalam hal implementasi nilai-nilai dan hukum Islam. Dengan
demikian, hubungan antara agama dan negara di Indonesia
terbentuk dalam pola simbiotik yang interaktif dan saling
menguntungkan.

Kedudukan agama dalam sistem kenegaraan Indonesia
memiliki pijakan hukum yang kuat dalam konstitusi, tepatnya
dalam Undang-Undang Dasar 1945 Bab XI Pasal 29. Ayat (1)
menyatakan bahwa “Negara berdasar atas Ketuhanan Yang Maha
Esa”, sedangkan ayat (2) menegaskan bahwa “Negara menjamin
kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-
masing dan untuk beribadat menurut agama dan kepercayaannya itu”.
Ayat pertama menunjukkan adanya ikatan erat antara negara
dan nilai-nilai keagamaan, meskipun agama tidak dijadikan
fondasi tunggal dalam struktur formal negara. Artinya, agama
tetap menjadi dasar moral dan sosial yang mewarnai perilaku

39



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

masyarakat Indonesia. Sementara itu, ayat kedua mengandung
makna bahwa negara memberikan jaminan penuh terhadap
kebebasan beragama. Setiap warga negara bebas memeluk
agama sesuai keyakinannya dan menjalankan ibadah tanpa
tekanan atau intimidasi dari negara. Tidak ada pembatasan
terhadap ruang gerak agama di ranah publik. Kebebasan ini
penting untuk menjaga harmoni sosial dalam masyarakat yang
majemuk secara budaya dan keyakinan. Secara substansial,
ketentuan dalam Pasal 29 ini sangat vital bagi kehidupan
umat beragama di Indonesia. Jika di masa depan diperlukan
perubahan konstitusional (amandemen), maka muatan normatif
pasalnya dapat diperbarui, namun esensi dari pasal tersebut
perlu tetap dijaga. Pasal ini mencerminkan identitas bangsa
Indonesia yang multikultural, sekaligus menunjukkan bahwa
agama merupakan pilar utama dalam kehidupan berbangsa.
Fondasi spiritual berbasis nilai-nilai agama menjadi kekuatan
penting dalam menopang stabilitas dan ketahanan negara.”
Paradigma simbiotik memiliki kesesuaian dengan
pemikiran Husayn Haykal (1888-1956), seorang intelektual
terkemuka asal Mesir. Dalam pandangannya, fase hijrah Nabi
Muhammad dari Mekah ke Madinah menandai dimulainya
babak baru dalam kehidupan kenabian yang bersifat politis.
Hijrah bukan sekadar perpindahan geografis, tetapi menjadi
titik awal pembentukan sistem sosial-politik yang dipimpin
langsung oleh Nabi. Haykal menilai bahwa sejak hijrah, Nabi
Muhammad tidak hanya menjalankan fungsi kenabian sebagai
penyampai wahyu, tetapi juga menunjukkan kapasitas luar
biasa sebagai pemimpin politik. Peran ini, menurut Haykal,
belum pernah dijalankan oleh para nabi atau rasul sebelumnya

#Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 23-25.

40



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

secara formal dan terstruktur. Salah satu bukti nyata dari
kepemimpinan politik Nabi adalah lahirnya Piagam Madinah,
sebuah dokumen penting yang oleh Haykal dianggap sebagai
tonggak sejarah dalam tata kelola masyarakat majemuk.
Ia memandang Piagam Madinah sebagai perjanjian politik
tertulis yang luar biasa, karena berhasil menyatukan berbagai
kelompok sosial dan agama di Madinah dalam satu kesepakatan
bersama. Piagam ini, menurut Haykal, bukan hanya dokumen
simbolik, tetapi merupakan dasar konstitusional bagi
terbentuknya sistem pemerintahan di kota tersebut. Dengan
keberadaan Piagam Madinah, Nabi Muhammad memperoleh
legitimasi sebagai pemimpin politik yang sah di mata berbagai
komunitas, sekaligus menjalankan peran sebagai kepala
negara. Haykal menilai bahwa peristiwa ini merupakan bukti
bahwa Islam tidak memisahkan antara agama dan negara,
melainkan memandang keduanya sebagai entitas yang bisa
berjalan beriringan. Oleh karena itu, Piagam Madinah dapat
dipahami sebagai proses awal dari terbentuknya negara di
Madinah yang berbasis pada prinsip-prinsip kebersamaan,
keadilan, dan pengakuan terhadap pluralitas masyarakat.*

D. Relasi Agama dan Negara dalam Paradigma Sekularistik

Paradigma sekularistik, atau secularistic —paradigm,
merupakan pendekatan yang secara tegas menolak dua model
sebelumnya, yakni paradigma integratif dan paradigma
simbiotik. Paradigma ini mengusung prinsip pemisahan
total antara agama dan negara, baik dalam hal otoritas,
peran, maupun wilayah kerja. Dalam kerangka ini, negara
tidak didasarkan pada ajaran agama, dan sebaliknya, agama

¥Muhammad Husayn Haykal, Hayat Muhammad (Kairo: Dar al-
Ma’arif, n.d.), 172-75.

41



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

tidak memiliki peran dalam membentuk struktur atau arah
kebijakan negara. Hubungan antara dimensi duniawi (al-dunya)
dan wukhrawi (al-akhirah), antara urusan agama (al-din) dan
urusan pemerintahan (al-dawlah), dikotomis secara ekstrem
dan dianggap tidak bisa dicampuradukkan. Dalam konteks
pemikiran Islam, paradigma ini menolak gagasan bahwa
negara harus dibentuk berdasarkan ajaran Islam. Bahkan,
paradigma ini menentang klaim bahwa Islam menentukan
bentuk ideal suatu negara tertentu. Penganut pendekatan ini
berpendapat bahwa penerapan syariat Islam sebagai hukum
negara tidak dapat dilakukan secara otomatis hanya karena
mayoritas penduduk beragama Islam. Syariat hanya dapat
diadopsi sebagai bagian dari hukum nasional jika melalui
proses legal formal yang melibatkan mekanisme demokratis,
seperti persetujuan legislatif dan penerimaan publik secara luas.
Dengan demikian, menurut paradigma sekularistik, syariat
Islam tidak dapat langsung diberlakukan dalam sistem hukum
positif suatu negara tanpa proses konstitusional yang sah.
Pemisahan ini dimaksudkan untuk menjaga netralitas negara
terhadap semua agama serta memastikan bahwa kebijakan
publik tidak didasarkan pada doktrin keagamaan tertentu,
melainkan pada prinsip-prinsip rasionalitas, kesetaraan warga,
dan hukum sipil.*

egara sekular yang dimaksud dalam konteks ini adalah
negara yang memisahkan secara tegas antara urusan agama
dan urusan kenegaraan. Dalam model ini, negara tidak
menggunakan agama sebagai alat atau instrumen politik,
dan tidak menjadikan ajaran agama tertentu sebagai dasar
penyusunan kebijakan publik. Oleh karena itu, peraturan atau

¥Syamsuddin, ‘Usaha Pencarian Konsep Negara Dalam Sejarah
Pemikiran Politik Islam’, 7.

42



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

ketentuan keagamaan tidak dijadikan bagian dari legislasi
negara. Agama sepenuhnya menjadi urusan pribadi dan
komunitas pemeluknyamasing-masing, tanpaintervensinegara
dalam pelaksanaannya. Jika suatu ajaran agama mengandung
tuntutan yang berkaitan dengan kehidupan sosial atau publik,
paradigma sekular tidak mengharuskan negara untuk campur
tangan dalam penerapannya. Sebaliknya, pemeluk agama yang
bersangkutan diberi kebebasan untuk mengaturnya sendiri
dalam lingkup komunitas mereka, selama tidak bertentangan
dengan hukum umum yang berlaku.?\

Paradigma sekular merupakan bentuk hubungan antara
agama dan negara yang ditandai oleh pemutusan total
antara keduanya. Dalam model ini, agama dan negara berdiri
di atas dua jalur yang benar-benar terpisah tanpa jalinan
konstitusional, struktural, maupun fungsional. Pola ini secara
nyata dapat diamati dalam sistem pemerintahan yang secara
eksplisit mengadopsi prinsip sekularisme. Dalam sistem
semacam itu, agama tidak diberi ruang untuk ikut campur
dalam urusan politik maupun pemerintahan. Peran agama
dibatasi hanya pada wilayah privat dan individual, sehingga
tidak diperkenankan mempengaruhi kebijakan publik atau
sistem kenegaraan secara langsung. Dengan kata lain, tidak
terdapat jalur formal apa pun yang menghubungkan institusi
keagamaan dengan struktur kekuasaan negara. Negara
menjaga jarak dari agama, dan sebaliknya, agama tidak diberi
kewenangan atau ruang untuk memengaruhi sistem politik.
Pola ini mencerminkan pemisahan yang ketat antara ranah
spiritual dan ranah administratif-politik. Salah satu contoh
negara yang menerapkan paradigma ini secara konsisten

*Wahid and Rumadi, Figh Mazhab Negara: Kritik Atas Politik Hukum
Islam Di Indonesia, 31.

43



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

adalah Amerika Serikat. Di sana, sekolah-sekolah negeri
melarang pelaksanaan doa bersama di ruang kelas sebagai
bentuk penerapan prinsip pemisahan agama dari negara.
Agama dianggap sebagai urusan pribadi yang tidak boleh
masuk ke dalam ranah publik yang dikelola oleh negara.

Contoh lain dapat ditemukan di kota Montreal, Quebec,
Kanada. Pada tahun 1990-an, sebuah gereja yang mengalami
kebakaran dan kerusakan parah tidak mendapat bantuan
dari pemerintah untuk perbaikan. Pemerintah menolak
menggunakan dana publik karena menganggap gereja sebagai
entitas privat, dan sesuai dengan prinsip sekularisme Kanada,
negara tidak terlibat dalam urusan institusi keagamaan.

Dalam konteks dunia Islam, Turki pada masa pemerintahan
Mustafa Kemal Atatiirk menjadi contoh utama negara Muslim
yang mengadopsi paradigma sekular secara total. Pada tahun
1924, Turki secara resmi diproklamasikan sebagai negara sekular,
meninggalkan prinsip-prinsip Islam sebagai dasar negara.
Reformasi besar-besaran pun dilakukan untuk mengubah
struktur negara dari sistem kesultanan berbasis Islam menjadi
negara republik modern dengan corak barat. Jabatan syaykh
al-Islam yang dulunya memiliki otoritas keagamaan tertinggi
dihapuskan, danberbagaiinstitusikeagamaanditutup.Panggilan
azan yang sebelumnya dalam bahasa Arab diubah menjadi
bahasa Turki, pengadilan agama diganti dengan sistem hukum
sipil yang diambil dari model Swiss, aliran tarekat dibubarkan,
dan simbol-simbol tradisional Islam seperti pemakaian tarbus
diganti dengan topi bergaya Barat. Sekolah-sekolah agama
pun banyak yang ditutup dalam upaya membentuk identitas
nasional yang sekular dan modern.”

Gagasan sekularisme dalam hubungan agama dan negara

¥Ismail, Pijar-Pijar Islam: Pergumulan Kultur Dan Struktur, 64—66.

44



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

juga sejalan dengan pandangan ‘Ali ‘Abd al-Raziq (1888-1966),
seorang intelektual Muslim asal Mesir yang dikenal sebagai
tokoh yang membawa pendekatan sekular dalam pemikiran
politik Islam. Ia menjadi salah satu figur kontroversial di
dunia Islam karena gagasannya yang dianggap menantang
pandangan dominan tentang keterkaitan antara agama dan
kekuasaan. Pemikirannya secara komprehensif dituangkan
dalam karya pentingnya yang berjudul al-Islam wa Usil
al-Hukm: Bahth fi al-Khilafah wa al-Hukiimah fi al-Islam, yang
diterbitkan di Kairo pada tahun 1925. Dalam buku tersebut,
al-Raziq mengemukakan pandangannya bahwa kekuasaan
politik para khalifah—yang selama ini dipahami sebagai
pemimpin keagamaan umat Islam —sejatinya tidak memiliki
dasar yang kuat dalam ajaran Islam. Ia berargumen bahwa
para khalifah lebih tepat dipandang sebagai penguasa
duniawi yang menjalankan pemerintahan sipil, bukan sebagai
representasi dari kepemimpinan spiritual yang ditetapkan
secara teologis. Dengan kata lain, institusi khilafah tidak
bersumber dari prinsip-prinsip agama, melainkan merupakan
produk sejarah dan kebutuhan politik umat Islam pada masa
tertentu. Pandangan al-Raziq ini mencerminkan pendekatan
sekular yang memisahkan secarajelas antara urusan agama dan
pemerintahan. Ia menolak gagasan bahwa Islam mewajibkan
bentuk negara tertentu, dan dengan itu membuka ruang
bagi umat Islam untuk mengembangkan sistem politik yang
rasional, modern, dan kontekstual, tanpa harus terikat pada
model khilafah atau pemerintahan berbasis agama.*

Dalam konteks keindonesiaan, paradigma sekular
dianggap tidak selaras dengan jati diri dan dasar ideologi

¥Muhammad Imarah, Al-Islam Wa Ushul al-Hukm Li ‘Ali ‘Abd al-Razig
(Beirut: al-Mu’assasah al-‘Arabiyah li al-Dirasah wa al-Nasyr, 1988), 184.

45



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

bangsa. Indonesia yang berlandaskan Pancasila menolak
model pemisahan total antara agama dan negara sebagaimana
dianut dalam sistem sekularistik. Sila pertama Pancasila, yaitu
“Ketuhanan Yang Maha Esa,” menunjukkan bahwa bangsa
Indonesia mengakui dan menjunjung tinggi keberadaan
nilai-nilai agama dalam kehidupan berbangsa dan bernegara.
Secara substansial, sila tersebut mencerminkan komitmen
negara untuk tidak melepaskan diri dari dimensi religius, serta
memberi ruang yang sah bagi peran agama dalam membentuk
karakter moral dan spiritual bangsa. Hal ini memperlihatkan
bahwa negara dan agama memiliki ikatan yang erat dan saling
mengisi. Negara membutuhkan agama sebagai sumber nilai
dan etika, sementara agama mendapat dukungan institusional
agar dapat tumbuh dan berkembang secara sehat di tengah
masyarakat yang plural. Oleh karena itu, model sekular yang
menempatkan agama sepenuhnya di ranah privat tidak sesuai
dengan kerangka ideologis dan konstitusional Indonesia.

46



BAB IV
TEORI BERLAKUNYA HUKUM ISLAM
DI INDONESIA

A. Pendahuluan

Meskipun mayoritas penduduk Indonesia beragama
Islam, pemberlakuan hukum Islam dalam sistem hukum
nasional tidak bersifat otomatis. Proses ini selalu berada dalam
medan tarik-menarik antara faktor politik, ideologi negara, dan
dinamika sosial masyarakat yang plural. Untuk memahami
posisi hukum Islam dalam sistem hukum Indonesia, berbagai
teori telah dikembangkan, baik pada masa kolonial maupun
pascakemerdekaan. Teori-teori ini berupaya menjawab
pertanyaan mendasar mengenai sejauh mana hukum Islam
berlaku bagi umat Islam di Indonesia dan dalam bentuk apa
pemberlakuannya di dalam kerangka hukum positif. Beberapa
teori utama yang relevan dalam diskursus ini antara lain:

Teori Receptie in Complexu, dikembangkan pada masa
kolonial Belanda, teori ini menyatakan bahwa hukum Islam
berlaku bagi umat Islam selama masih menjadi bagian dari
hukum adat mereka. Dengan demikian, hukum Islam tidak
berdiri sendiri, melainkan bergantung pada penerimaan
masyarakat adat. Teori ini menempatkan hukum Islam dalam
posisi subordinat terhadap hukum adat.

Teori Receptie, merupakan kelanjutan dari pendekatan
sebelumnya, namun lebih menekankan pada supremasi hukum

47



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

adat. Dalam teori ini, hukum yang berlaku bagi masyarakat
Indonesia adalah hukum adat, dan bukan hukum Islam,
kecuali jika hukum Islam telah diterima sebagai bagian dari
adat. Teori ini menjadi landasan utama dalam sistem hukum
kolonial untuk membatasi ruang gerak hukum Islam.

Teori Exit, merupakan upaya untuk keluar dari dominasi
kerangka berpikir kolonial dan membuka peluang bagi
pemberlakuan hukum Islam dalam sistem hukum nasional.
Teori ini menekankan pentingnya membangun sistem hukum
yang sesuai dengan aspirasi mayoritas penduduk dan nilai-
nilai keagamaan yang hidup dalam masyarakat.

Teori Receptie in Contrario, diajukan sebagai bentuk kritik
terhadap Teori Receptie, teori ini menegaskan bahwa umat
Islam seharusnya secara langsung tunduk pada hukum Islam,
bukan hukum adat. Teori ini berangkat dari pandangan bahwa
hukum Islam memiliki kekuatan normatif yang mandiri dan
seharusnya tidak perlu menunggu penerimaan melalui adat.

Teori Eksistensi, menyatakan bahwa hukum Islam memiliki
posisi yang sah dan berdiri sendiri dalam sistem hukum
nasional Indonesia. Teori ini tidak lagi terikat pada pendekatan
resepsi, baik dalam bentuk kompleksu maupun contrario, dan
memandang bahwa eksistensi hukum Islam dapat dijustifikasi
secara yuridis maupun sosiologis.

Bab ini membahas masing-masing teori secara mendalam,
dengan menelusuri latar historis kemunculannya, gagasan
pokok yang diusung, serta implikasi teoritis dan praktisnya
terhadap perkembangan hukum Islam di Indonesia. Kajian
ini bertujuan untuk memberikan kerangka konseptual yang
memadai dalam memahami dinamika dan posisi hukum Islam
dalam konstruksi hukum nasional.

48



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

B. Teori Receptie in Complexu

Keberadaan syariat Islam di wilayah Nusantara telah lama
memiliki posisi penting dan diakui sebagai bagian fundamental
dalam sistem sosial dan hukum masyarakat. Bahkan pada masa
kolonial, pemerintah Belanda tidak menafikan keberadaan
hukum Islam. Hal ini tercermin dalam karya Van den Berg
(1845-1927) yang berjudul Mohammedaansch Recht, di mana
ia menyatakan bahwa asas-asas hukum Islam yang berlaku
di kalangan Muslim Indonesia pada masa itu mengacu pada
mazhab Hanafi dan Syafil. Dalam bukunya, Van den Berg
secara eksplisit menyebutkan bahwa “bagi orang Islam berlaku
penuh hukum Islam, sebab ia telah memeluk agama Islam.”

Dalam kenyataannya, upaya pemerintah kolonial Belanda
untuk membentuk sistem peradilan baru yang sepenuhnya
dikendalikan oleh mereka mengalami berbagai kendala. Oleh
karena itu, Pemerintah Hindia Belanda, termasuk pada masa
VOC, membiarkan lembaga-lembaga tradisional dan lokal
yang sudah ada tetap beroperasi. Mereka juga mengakui
keberlakuan hukum Islam yang memang telah dipraktikkan
secara luas oleh masyarakat dalam kehidupan sehari-hari.
Gagasan ini melahirkan sebuah teori yang dikenal sebagai
receptie in complexu, yang dikemukakan oleh Lodewijk
Willem Christian Van den Berg. Teori ini menyatakan bahwa
hukum Islam berlaku secara penuh bagi pemeluknya karena
keterikatan mereka pada agama tersebut. Pemikiran ini
memperoleh legitimasi hukum melalui pasal 75, 78, dan 109
dalam Regeringsreglement (RR) Hindia Belanda tahun 1855,
yang tercantum dalam Staatsblad Nomor 2 tahun yang sama.
Van den Berg juga berusaha agar hukum waris dan hukum
perkawinan Islam dapat dijalankan oleh hakim-hakim Belanda
dengan melibatkan para penghulu Islam sebagai penasihat dan

49



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

pelaksana teknis. Bahkan sebelum kedatangan Belanda dengan
misi dagang VOC-nya, kerajaan-kerajaan Islam di Indonesia
telah lebih dahulu menerapkan syariat Islam dalam sistem
hukum mereka. Pada umumnya, kerajaan-kerajaan tersebut
menganut mazhab Syafi‘i sebagai dasar dalam pelaksanaan
hukum. Norma-norma hukum Islam telah menjadi bagian dari
sistem kehidupan masyarakat dan diterapkan secara nyata
dalam berbagai aspek sosial, termasuk hukum keluarga, waris,
dan perdata.*

Sebelum Van den Berg merumuskan teori receptie in
complexu, sebenarnya telah banyak penulis dan akademisi
Belanda yang memberikan perhatian terhadap keberlakuan
hukum Islam di Indonesia. Namun, pandangan mereka belum
dikembangkan secara sistematis dalam bentuk teori hukum
yang jelas seperti yang dilakukan oleh Van den Berg. Gagasan-
gagasanmerekalebih bersifat deskriptif dan belum sampaipada
tahap formulasi teoritis yang utuh. Beberapa tokoh penting
dalam periode sebelum Berg antara lain adalah Carel Frederik
Winter (1799-1859), seorang Guru Besar di bidang Kebudayaan
Jawa, dan Salamon Keijzer (1823-1868), yang dikenal sebagai
Guru Besar Ilmu Bahasa dan Kebudayaan Hindia Belanda.
Keduanya memberikan kontribusi signifikan dalam studi
tentang Islam, khususnya di wilayah Jawa. Mereka tidak hanya
menulis tentang keberadaan Islam di Nusantara, tetapi juga
berupaya menerjemahkan al-Qur’an ke dalam bahasa Belanda,
sebuah langkah yang menunjukkan minat dan pengaruh studi
keislaman di kalangan intelektual kolonial. Meskipun tulisan-

¥Mahmud Al-Anshari, Penegakan Syariat Islam: Dilema Keumatan Di
Indonesia (Jakarta: Inisiasi Press, 2005), 24; A. Rahmat Rosyidi and M. Rais
Ahmad, Formalisasi Syariat Islam Dalam Perspektif Tata Hukum Indonesia
(Bogor: Ghalia Indonesia, 2006), 73-74.

50



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

tulisan mereka belum sampai pada bentuk teori hukum yang
mapan, karya-karya mereka memberikan landasan awal bagi
pemahaman tentang eksistensi dan peran hukum Islam dalam
masyarakat Indonesia, yang kemudian dikembangkan lebih
lanjut oleh Van den Berg dalam bentuk teori yang memiliki
kekuatan hukum dan pengaruh kebijakan kolonial.*
Berdasarkan pijakan teori receptie in complexu, Van den
Berg berpendapat bahwa keberadaan pengadilan agama
merupakan sesuatu yang semestinya diakui dan dilembagakan
secara resmi, termasuk di Batavia yang saat itu menjadi pusat
pemerintahan kolonial Belanda. Menurutnya, pembentukan
lembaga peradilan agama sejalan dengan praktik hukum
adat yang telah berlaku sejak lama dan bahkan mendapat
ruang dalam sistem perundang-undangan yang disusun oleh
penguasa kolonial Eropa. Dengan kata lain, hukum kolonial
membuka peluang legal bagi eksistensi peradilan agama
sebagai bagian dari sistem hukum yang berlaku di wilayah
Hindia Belanda. Secara umum, kewenangan pengadilan agama
padamasaitu terbatas pada urusan-urusan yang terkait dengan
hukum keluarga Islam, khususnya dalam perkara perkawinan
dan kewarisan. Lingkup ini mencerminkan karakter pengadilan
agama sebagai lembaga yang menangani aspek-aspek personal
dan privat umat Islam sesuai syariat. Penetapan kewenangan
tersebut bukanlah hal baru, melainkan merupakan kelanjutan
dari sistem peradilan yang telah berkembang di kalangan
masyarakat pribumi Muslim jauh sebelum kolonialisme
Belanda menguasai Nusantara. Sejak masa kekuasaan VOC
dan keberadaan kerajaan-kerajaan Islam di Indonesia,
peradilan berbasis hukum Islam telah menjadi bagian dari

WAbdul Manan, Aneka Masalah Hukum Perdata Islam Di Indonesia
(Jakarta: Kencana, 2006), 294-95.

51



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

mekanisme penyelesaian sengketa di tengah masyarakat. Oleh
karena itu, pengakuan formal terhadap pengadilan agama oleh
pemerintah kolonial merupakan bentuk pelestarian terhadap
tatanan hukum yang sudah berakar kuat dalam tradisi lokal
umat Islam.

Pada masa penjajahan Belanda, terdapat sejumlah instruksi
resmi dari Gubernur Jenderal yang ditujukan kepada para
bupati, khususnya di wilayah pantai utara Jawa. Instruksi-
instruksi tersebut meminta agar para bupati memberikan ruang
kepadaulama untuk menyelesaikan sengketa-sengketa perdata
yang terjadi di tengah masyarakat dengan menggunakan
ajaran Islam sebagai dasar penyelesaiannya. Pengakuan formal
terhadap peradilan agama semakin menguat dengan terbitnya
Keputusan Raja Belanda (Koninklijk Besluit) Nomor 19
tanggal 24 Januari 1882, yang kemudian diumumkan melalui
Staatsblad Tahun 1882 Nomor 152. Keputusan ini menetapkan
pembentukan Priesterraad, atau yang dikenal sebagai
Pengadilan Agama. Dari satu sudut pandang, keputusan
tersebut dilandasi oleh teori yang dirumuskan oleh Van den
Berg, yakni receptie in complexu. Teori ini menyatakan bahwa
hukum yang berlaku bagi masyarakat pribumi adalah hukum
agama yang mereka anut. Pandangan ini tampaknya tidak
lepas dari kenyataan bahwa umat Islam di Indonesia dikenal
sangat taat menjalankan syariat agamanya, termasuk dalam
hal hukum keluarga dan perdata. Ketaatan ini sejalan dengan
perintah dalam al-Qur’an, khususnya Surah al-Baqarah [2]:208,
yang menyerukan agar umat Islam masuk ke dalam Islam
secara menyeluruh dan total.

Dengan merumuskan teori receptie in complexu, Van den
Berg telah memberi kontribusi penting bagi eksistensi hukum
Islam di tengah masyarakat pribumi Muslim. Teori ini pada

52



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

dasarnya menyatakan bahwa hukum yang diterapkan dalam
suatu perkara harus mengacu pada ajaran agama yang dianut
oleh penduduk di wilayah tersebut. Pemikiran ini tidak lahir
dariruangkosong, tetapi merupakan hasil pengamatan Van den
Berg terhadap praktik hukum nyata di masyarakat lokal. Selain
merumuskan teori tersebut, Van den Berg juga berperan besar
dalam penerbitan Staatsblad 1882 Nomor 152, yang mengakui
kewenangan lembaga-lembaga peradilan agama, meskipun
dengan penamaan yang berbeda-beda di tiap wilayah. Ia
turut memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang
hukum Islam kepada aparat pemerintah kolonial Hindia
Belanda, termasuk para hakim, sehingga memperkuat dasar
legal formal keberlakuan hukum Islam dalam sistem kolonial
saat itu.*!

C. Teori Receptie

Seiring dengan berubahnya arah kebijakan politik
kolonial, pemerintah Belanda mulai mempersempit ruang
bagi tumbuhnya hukum Islam di Indonesia. Pergeseran ini
merupakan respons terhadap kekhawatiran bahwa eksistensi
dan perkembangan hukum Islam justru dapat mengancam
stabilitas dan kepentingan kekuasaan kolonial. Upaya
penyempitan ini secara tidak langsung dapat dilihat sebagai
langkah sistematis untuk membatasi proses legislasi dan
legalisasi hukum Islam. Ironisnya, meskipun dimaksudkan
untuk mengendalikan pengaruh hukum Islam, pembatasan
tersebut justru menegaskan bahwa hukum Islam telah memiliki
posisi yang cukup kuat dan mengakar di tengah masyarakat,
sampai-sampai dianggap sebagai ancaman oleh pemerintah

4Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 37-39.

53



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

kolonial itu sendiri. Perubahan orientasi ini menempatkan
hukum Islam dalam posisi krisis. Pemerintah Belanda mulai
memandang keberadaan hukum Islam sebagai sesuatu yang
tidak lagi selaras dengan strategi kekuasaan mereka, terutama
karena dapat menghambat agenda ekspansi kolonial dan
penyebaran agama mereka. Dalam konteks inilah muncul
konsep Het Indische Adatrecht yang dipopulerkan oleh
tokoh orientalis dan intelektual kolonial C. Snouck Hurgronje
(1857-1936). Gagasan tersebut melahirkan teori receptie, yang
menggeser posisi hukum Islam dalam sistem hukum kolonial.
Menurut teori receptie, hukum yang berlaku bagi
masyarakat Muslim bukanlah hukum Islam secara otomatis,
melainkan hukum adat mereka masing-masing. Hukum Islam
hanya dapat diberlakukan apabila telah diterima atau diserap
(diresepsi) oleh hukum adat setempat. Dengan logika ini,
keberadaan hukum Islam menjadi bergantung sepenuhnya
pada validasi hukum adat. Artinya, Islam tidak menjadi
sumber hukum utama, melainkan harus melewati saringan
lokal terlebih dahulu untuk dapat diakui secara sah. Teori
ini menjadi dasar bagi kebijakan kolonial dalam menekan
pengaruh hukum Islam secara legal dan struktural.*
Munculnya teori receptie memberikan dasar yang cukup
kuat bagi pemerintah kolonial Belanda untuk mengambil
langkah-langkah kebijakan yang lebih tegas dalam membatasi
kewenangan lembaga-lembaga  keislaman, khususnya
Pengadilan Agama. Salah satu langkah penting yang diambil
adalah pembentukan sebuah komisi khusus yang ditugaskan
untuk meninjau kembali wewenang Pengadilan Agama,
terutama di wilayah Jawa dan Madura. Komisi ini bekerja

“Mahsun Fuad, Hukum Islam Indonesia: Dari Nalar Partisipatoris Hingga
Emansipatoris (Yogyakarta: LKIS, 2006), 52.

54



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

dengan mandat untuk mengevaluasi posisi dan fungsi lembaga
peradilan agama dalam sistem hukum kolonial. Berdasarkan
hasil rekomendasi dari komisi tersebut, pemerintah kolonial
kemudian menerbitkan Staatsblad Tahun 1937 Nomor 116.
Regulasi ini secara resmi mencabut kewenangan Pengadilan
Agama dalam menangani perkara warisan dan beberapa jenis
perkara lainnya yang sebelumnya termasuk yurisdiksi mereka.
Sebagai konsekuensinya, penanganan kasus-kasus tersebut
dialihkan ke Landraad atau Pengadilan Negeri, yang merupakan
institusi peradilan kolonial berbasis hukum sipil Eropa.
Langkah ini secara jelas mencerminkan arah kebijakan Belanda
yang semakin mempersempit ruang gerak hukum Islam dan
memperkuat dominasi sistem hukum kolonial. Penerapan
teori receptie tidak hanya berdampak secara konseptual, tetapi
juga mewujud dalam regulasi konkret yang menggeser posisi
hukum Islam dari ruang publik ke ranah yang lebih terbatas.*

Sebelum Snouck Hurgronje secara resmi diangkat sebagai
penasihat urusan pribumi dan keislaman bagi pemerintah
kolonial, sebenarnya intervensi Belanda terhadap urusan
keagamaan telah dimulai lebih awal. Sejak tahun 1859,
pemerintah kolonial mulai melakukan campur tangan secara
langsung dalam berbagai aspek kehidupan keagamaan
masyarakat pribumi. Gubernur Jenderal, dalam kapasitasnya,
diberi kewenangan untuk mengawasi bahkan ikut campur
dalam urusan agama, termasuk mengontrol aktivitas para
ulama jika dianggap dapat mengganggu ketertiban umum atau
merugikan kepentingan kolonial. Dalam kerangka kebijakan
ini, Snouck Hurgronje tampil sebagai perumus strategi kolonial
yang lebih sistematis. Ia menyarankan agar pemerintah

®A. Qadri Azizi, Eklitisisme Hukum Nasional: Kompetisi Antara Hukum
Islam Dan Hukum Umum (Yogyakarta: Gama Media, 2002), 155.

55



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Belanda menerapkan inlandsch politiek, yaitu kebijakan yang
secara khusus ditujukan untuk memahami dan mengendalikan
masyarakat pribumi. Strategi ini bertujuan menjauhkan umat
Islam dari pengaruh hukum Islam, dengan cara mendorong
mereka agar lebih mendekat kepada budaya Eropa serta loyal
terhadap otoritas pemerintah Hindia Belanda.*

Hurgronje membagi Islam di Indonesia ke dalam dua aspek
utama: Islam sebagai agama yang bersifat spiritual, dan Islam
sebagai kekuatan politik. Terhadap dimensi keagamaan, ia
menyarankan sikap toleransi dan netralitas negara, sepanjang
tidak mengganggu kepentingan politik kolonial. Namun
terhadap Islam yang menampilkan ciri-ciri politik atau gerakan
sosial, Hurgronje menyarankan tindakan tegas, termasuk
pendekatan represif jika diperlukan. Ia juga mengusulkan
pembatasan pengaruh eksternal terhadap Islam di Indonesia,
terutama yang berasal dari luar negeri. Salah satu langkah
konkret yang diambil adalah membatasi jumlah jemaah haji
asal Indonesia, karena ibadah haji dipandang tidak hanya
sebagai ritual spiritual, tetapi juga sebagai momen pertemuan
dan konsolidasi politik umat Islam dari berbagai belahan dunia
yang potensial menumbuhkan semangat perlawanan terhadap
kolonialisme. Menurut Deliar Noer, untuk memperkuat
pengawasan terhadap jemaah haji Indonesia, pemerintah
kolonial mendirikan konsulat Belanda di Jeddah pada tahun
1872. Sebagai bagian dari upaya tersebut, Snouck Hurgronje
dikirim ke Hijaz untuk mengamati langsung kehidupan
masyarakat Mekkah dan aktivitas para peziarah dari berbagai
negara, termasuk dari Nusantara. Tujuan utamanya adalah
memahamijaringansosial-politikumatIslaminternasional yang
berpusat di Mekkah, guna menyusun strategi pengendalian

*Aqib Suminto, Politik Islam Hindia Belanda (Jakarta: LP3ES, 1986), 10.

56



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

lebih lanjut terhadap umat Islam di wilayah koloni.*

Menurut penjabaran yang disampaikan oleh Abu Bakar
Aceh dan dikutip oleh Rosyidi serta Ahmad, strategi kolonial
yang dirumuskan oleh Snouck Hurgronje terhadap hukum
Islam dan masyarakat Muslim dapat diklasifikasikan ke dalam
tiga aspek utama. Pertama, dalam aspek keagamaan, Hurgronje
menyarankan agar Pemerintah Hindia Belanda memberikan
kebebasan penuh dan tanpa syarat kepada umat Islam dalam
menjalankan ajaran agamanya. Kebebasan tersebut harus
bersifat tulus dan tidak bersifat manipulatif, selama aktivitas
keagamaan tidak mengganggu stabilitas politik kolonial.
Kedua, dalam aspek sosial kemasyarakatan, pemerintah
kolonial diharapkan menghormati adat istiadat yang berlaku
di tengah masyarakat serta menjaga kebebasan rakyat dalam
menjalankan norma-norma budaya mereka. Hurgronje
menyarankan agar pemerintah membuka ruang bagi rakyat
untuk meningkatkan taraf hidupnya secara damai, dengan
mengarahkan mereka agar perlahan-lahan bersikap loyal
dan mendekat pada sistem pemerintahan kolonial. Bantuan
dan dukungan diberikan kepada kelompok-kelompok yang
mau mengikuti jalur ini, sebagai bagian dari strategi integrasi
sosial. Ketiga, dalam bidang politik atau ketatanegaraan,
Hurgronje menekankan pentingnya upaya pencegahan
terhadap munculnya ideologi Pan-Islamisme. Gerakan ini
dinilai berbahaya karena membawa potensi perlawanan politik
terhadap dominasi kolonial dan dapat memicu solidaritas
lintas negara di antara umat Islam. Pemerintah Hindia Belanda,
menurutnya, harus bersikap waspada terhadap segala bentuk
organisasi atau gerakan yang mencoba mencari dukungan

“Deliar Noer, Gerakan Modern Di Indonesia 1900-1942 (Jakarta: LP3ES,
1996), 32-33.

57



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

kekuatan luar dalam rangka menentang otoritas kolonial di
Indonesia.*

Dalam wupaya menghadang pengaruh politik Islam,
Snouck Hurgronje menyarankan agar pemerintah kolonial
Belanda memiliki pemahaman yang mendalam terhadap
dinamika yang terjadi di Mekkah. Ia menekankan pentingnya
mengetahui unsur apa saja yang “diekspor” dari tanah suci
setiap tahunnya dan bagaimana strategi yang bisa digunakan
untuk menghindarkan umat Islam di Indonesia dari potensi
ancaman ideologi politik Islam yang berakar dari sana. Tujuan
utama dari strategi ini adalah mencegah masuknya gagasan
Pan-Islamisme ke Indonesia, khususnya yang berkaitan dengan
kekhalifahan Utsmaniyah di Istanbul.

Padamasaitu, sebagianbesar masyarakatMuslimIndonesia
masih memandang khalifah Utsmaniyah sebagai pemimpin
tertinggi seluruh umat Islam. Bahkan, beberapa kelompok
masih meyakini bahwa para sultan lokal yang belum memeluk
Islam pun wajib menghormati dan tunduk kepada khalifah
tersebut. Jika individu dari kalangan ini berhaji ke Mekkah,
mereka dianggap seolah menjadi representasi Indonesia di
Istanbul. Pemerintah kolonial Belanda mencurigai aktivitas
konsulat Turki di Jakarta, terutama karena adanya upaya
pengiriman pemuda Indonesia ke Turki untuk menempuh
pendidikan, yang dicurigai berpotensi memperkuat solidaritas
politik Islam global.

Walau Hurgronje menyatakan bahwa yang menjadi
ancaman bagi kolonialisme bukanlah Islam sebagai agama,
melainkan sebagai ideologi politik, ia tetap menolak pemberian
keleluasaan kepada umat Islam untuk menerapkan hukum

*Rosyidi and Ahmad, Formalisasi Syariat Islam Dalam Perspektif Tata
Hukum Indonesia, 79.

58



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Islam. Ia justru menciptakan dikotomi antara hukum Islam dan
hukum adat, dan mendorong agar hukum adat diberi posisi
yang lebih dominan dalam tata hukum kolonial. Dalam konteks
ini, ia menyusun laporan hasil penelitian yang dituangkan
dalam dua karya penting: De Atjehers (untuk wilayah Aceh)
dan De Gajoland (untuk wilayah Gayo). Dalam karya-karya
tersebut, Hurgronje mengajukan tesis bahwa hukum yang
sebenarnya berlaku di kedua daerah itu adalah hukum adat,
bukan hukum Islam. Ia mengakui adanya pengaruh Islam
dalam praktik adat, tetapi menegaskan bahwa pengaruh
tersebut hanya sah secara hukum apabila telah sepenuhnya
diterima oleh masyarakat melalui hukum adat. Gagasan ini
menjadi dasar dari teori receptie.

Inti dari teori receptie adalah strategi divide et impera (politik
pecah belah), yang bertujuan melemahkan perkembangan
hukum Islam dan menggantikannya dengan sistem hukum
alternatif yang lebih mudah dikendalikan oleh kolonial. Di
Aceh, Hurgronje berhasil menciptakan konflik antara kalangan
ulama dan uleebalang, sebagai bagian dari taktik kolonial
untuk melemahkan kekuatan sosial-politik Islam. Melalui
pendekatan yang konsisten, Hurgronje berhasil menggeser
dominasiteorireceptiein complexu yang mengakuikeberlakuan
hukum Islam bagi umat Islam menjadi teori receptie, yang
menempatkan hukum adat sebagai hukum utama. Dalam
kerangka ini, hukum Islam tidak dianggap memiliki kekuatan
mengikat kecuali jika telah diresepsi oleh hukum adat. Teori
ini kemudian dilembagakan secara resmi dalam Pasal 134 ayat
(2) Indische Staatsregeling (IS) tahun 1925, yang menyatakan
bahwa sengketa perdata antar sesama Muslim hanya dapat
diselesaikan oleh pengadilan agama Islam jika ketentuan
tersebut telah diterima oleh hukum adat dan selama tidak

59



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

bertentangan dengan ordonansi lain. Pada tahun 1929, pasal
ini direvisi melalui Staatsblad Nomor 221 menjadi: “Dalam hal
terjadi perkara perdata antara sesama orang Islam, akan diselesaikan
oleh hakim agama Islam apabila hukum adat mereka menghendakinya,
dan sejauh tidak ditentukan lain oleh sesuatu ordonansi.” Artinya,
keberlakuan hukum Islam secara hukum formal sepenuhnya
bergantung pada penerimaan hukum adat.

Teori receptie kemudian dijadikan landasan kebijakan
pemerintah Hindia Belanda dalam memperlakukan hukum
Islam dan lembaga peradilan agama. Ketentuan ini didukung
oleh sejumlah tokoh hukum seperti Cornelis van Vollenhoven
dan B. Ter Haar, serta para sarjana hukum lulusan pendidikan
Belanda, baik dari Batavia maupun dari negeri Belanda
sendiri. Jika pada periode sebelumnya pemerintah kolonial
lebih condong bersikap anti terhadap hukum adat, maka
sejak berkembangnya teori receptie, arah kebijakan hukum
kolonial justru bergeser, hukum adat dipromosikan sebagai
instrumen untuk menopang kepentingan kolonial, sekaligus
menjadi penyeimbang bagi pengaruh hukum Islam. Arah
kebijakan ini semakin ditegaskan dalam Staatsblad Tahun
1937 Nomor 116, yang menyatakan bahwa Pengadilan Agama
di wilayah Jawa dan Madura hanya memiliki kewenangan
untuk mengurus perkara-perkara perkawinan. Sementara itu,
kewenangan menangani perkara waris, yang selama berabad-
abad merupakan bagian dari yurisdiksi peradilan agama Islam
dialihkan ke Pengadilan Negeri. Regulasi ini menempatkan
hukum Islam dalam posisi subordinat terhadap hukum adat
dan hukum negara kolonial. Langkah ini menjadi bagian dari
strategi jangka panjang pemerintah kolonial untuk secara
perlahan mencabut keberadaan hukum Islam dari sistem
hukum resmi Hindia Belanda. Hukum Islam hanya akan

60



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

diakui jika telah menjadi bagian dari hukum adat, sehingga
masyarakat pribumi diarahkan untuk menerima bahwa hukum
Islam bukanlah bagian dari hukum negara, melainkan hanya
sah sejauh diserap oleh tradisi lokal.”

D. Teori Exit

Teorireceptie yang diperkenalkan oleh pemerintah kolonial
Belanda dan berakar pada pemikiran Snouck Hurgronje
mendapat tanggapan kritis dari Hazairin. Menanggapi
dominasi teori tersebut, pada tahun 1950 di Salatiga, Hazairin
memperkenalkan teori baru yang disebut receptie exit. Dalam
forum Rapat Kerja Departemen Kehakiman pada tahun yang
sama, ia mengemukakan pendapat bahwa hukum Islam
seharusnya kembali diberlakukan bagi masyarakat Indonesia
sebagai bagian dari sistem hukum nasional. Kemudian,
pada tahun 1963, Hazairin memperkuat gagasannya
dengan menerbitkan sebuah buku yang membahas Hukum
Kekeluargaan Nasional. Dalam buku tersebut, ia menegaskan
bahwa penerapan hukum Islam bagi warga negara Indonesia
didasarkan pada sistem peraturan perundang-undangan yang
berlaku. Ia bahkan secara tegas mengecam teori receptie dari
Snouck Hurgronje, menyebutnya sebagai “teori iblis” karena
dianggap menghalangi berlakunya hukum Islam secara adil.*®
Sebagai konsekuensi dari pandangan tersebut, Hazairin
menyatakan bahwa Pasal 134 ayat (2) Indische Staatsregeling (IS)
tidak memiliki kekuatan hukum. Ia mendasarkan argumennya
pada Aturan Peralihan dalam Undang-Undang Dasar 1945,
yang menyatakan bahwa semua ketentuan lama tetap berlaku

¥Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 43-45.
*Hazairin, Hendak Kemana Hukum Islam (Jakarta: Tintamas, 1976), 7-8.

61



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

sepanjang belum secara nyata diganti atau diubah.

Hazairin menganjurkan agar umat Islam menjadikan
hukum Islam sebagai landasan utama dalam mengatur
kehidupan sehari-hari mereka. Ia meyakini bahwa penerapan
hukum Islam tidak hanya mungkin dilakukan, tetapi juga
idealnya dijalankan secara konsisten oleh umat Muslim
sebagai bagian dari identitas dan prinsip hidup. Lebih lanjut,
Hazairin berpendapat bahwa sistem peradilan Islam dapat
diintegrasikan secara formal ke dalam struktur peradilan
nasional. Dalam kerangka tersebut, lembaga peradilan Islam
bisa berada di bawah pembinaan dan pengawasan Mahkamah
Agung, sehingga tetap berada dalam jalur hukum negara tanpa
kehilangan kekhasannya. Ia juga mengingatkan agar umat
Islam tidak larut dalam perdebatan berkepanjangan mengenai
kedudukan hukum Islam. Menurutnya, keraguan terhadap
hukum Islam banyak dipicu oleh pengaruh propaganda
dari teori receptie, yang sejak awal memang bertujuan
untuk melemahkan peran hukum Islam dalam kehidupan
masyarakat.*

Kemunculan teori receptie exit yang dikemukakan oleh
Hazairin merupakan bentuk tanggapan terhadap pandangan
sebagian ahli hukum yang berlandaskan pemikiran kolonial
Belanda. Teori receptie saat itu memiliki pengaruh yang cukup
besar dalam sistem hukum Indonesia, dan dampaknya terlihat
nyata dalam Undang-Undang Nomor 19 Tahun 1948 tentang
Kekuasaan Badan Kehakiman dan Kejaksaan. Undang-undang
ini menjadi salah satu produk hukum yang memperlemah
eksistensi Pengadilan Agama di Indonesia, bahkan sampai
pada titik penghapusannya sebagai lembaga peradilan yang

“Fuad, Hukum Islam Indonesia: Dari Nalar Partisipatoris Hingga
Emansipatoris, 77.

62



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

berdiri sendiri. Dalam ketentuan undang-undang tersebut,
secara eksplisit dinyatakan bahwa Pengadilan Agama tidak
lagi berdiri sebagai sistem peradilan yang terpisah, melainkan
digabungkan ke dalam struktur Pengadilan Umum dengan
status khusus. Pengaturan ini tercantum dalam Pasal 35 ayat
(2), Pasal 75, dan Pasal 133. Perubahan ini merupakan cerminan
dari kuatnya pengaruh teori receptie, yang menempatkan
hukum Islam dalam posisi subordinat terhadap hukum negara
buatan kolonial. Undang-Undang Nomor 19 Tahun 1948
sendiri menjadi salah satu peraturan penting yang mengatur
sistem peradilan selama masa Pemerintahan Republik
Indonesia di Yogyakarta. Tujuannya tidak hanya untuk menata
ulang lembaga-lembaga peradilan, tetapi juga untuk merevisi,
mencabut, dan menyempurnakan ketentuan yang sebelumnya
diatur dalam Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1947 tentang
Susunan dan Kekuasaan Kehakiman dan Kejaksaan, yang
mulai berlaku sejak 3 Maret 1947.

Dalam Undang-Undang Nomor 19 Tahun 1948, ditetapkan
adanya tiga jenis lingkungan peradilan yang menjadi bagian
dari sistem peradilan nasional pada saat itu. Ketiganya adalah:
1) Peradilan Umum, 2) Peradilan Tata Usaha Negara, dan 3)
Peradilan Ketentaraan. Namun yang menarik, dalam struktur
tersebut, keberadaan Peradilan Agama tidak secara eksplisit
disebutkan, sehingga posisinya menjadi tidak jelas dan seolah-
olah dihapus dari sistem peradilan formal. Meskipun demikian,
Undang-Undang ini tetap mengatur perkara-perkara perdata
tertentu yang melibatkan umat Islam. Pada Pasal 35 ayat (2),
disebutkan bahwa perkara perdata antar sesama Muslim
yang menurut hukum yang berlaku dalam masyarakat, yakni
hukum Islam seharusnya diselesaikan berdasarkan ketentuan
agama mereka. Namun, penyelesaiannya tidak melalui

63



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Pengadilan Agama yang berdiri sendiri, melainkan melalui
Pengadilan Negeri. Untuk mengakomodasi aspek keagamaan
dalam perkara tersebut, sidang di Pengadilan Negeri wajib
dipimpin oleh seorang hakim yang beragama Islam. Selain
itu, dalam proses pemeriksaan dan pengambilan keputusan,
hakim tersebut didampingi oleh dua orang hakim anggota
yang merupakan ahli dalam hukum Islam. Kedua hakim
agama ini diangkat oleh Presiden atas usulan dari Menteri
Agama, yang terlebih dahulu harus mendapatkan persetujuan
dari Menteri Kehakiman. Ketentuan ini menunjukkan adanya
upaya kompromi antara kebutuhan menjalankan hukum Islam
dan sistem peradilan negara yang saat itu belum memberikan
tempat khusus bagi Pengadilan Agama.”

ndang-Undang Nomor 19 Tahun 1948 pada kenyataannya
tidak pernah benar-benar diterapkan dalam sistem hukum
Indonesia. Penolakan terhadap undang-undang ini datang
dari berbagai kalangan, terutama dari para ulama di wilayah
Sumatera seperti Aceh, Sumatera Barat, dan Sumatera
Selatan. Mereka menyuarakan keberatan yang tegas terhadap
penghapusan Pengadilan Agama dan secara aktif mengusulkan
agar Mahkamah Syar‘iyah yang telah berfungsi sebelumnya
di daerah mereka dapat terus diberlakukan tanpa gangguan
dari regulasi baru tersebut. Penolakan tersebut menunjukkan
adanya keteguhan dari masyarakat Islam daerah dalam
mempertahankan institusi peradilan agama yang selama ini
dianggap relevan dan dibutuhkan oleh umat. Dengan tidak
berlakunya undang-undang itu, maka keberadaan Pengadilan
Agama tetap memiliki dasar hukum yang kuat dan sah. Secara
yuridis, eksistensi Pengadilan Agama tetap merujuk pada

Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 49-50.

64



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

ketentuan peradilan dalam Pasal 2 Undang-Undang Dasar 1945.
Selain itu, dasar hukum lain yang menopang keberlanjutannya
adalah Staatsblad Tahun 1882 Nomor 152 yang kemudian
diperkuat dengan Staatsblad Tahun 1937 Nomor 116 dan
Nomor 610 untuk wilayah Jawa dan Madura, serta Staatsblad
Tahun 1937 Nomor 638 dan Nomor 639 yang berlaku untuk
Kalimantan Selatan dan Kalimantan Timur. Ketentuan-
ketentuan inilah yang menjadi fondasi hukum formal atas
keberadaan dan fungsi Pengadilan Agama di Indonesia pada
masa itu.”!

Teori receptie exit yang dirumuskan oleh Hazairin
memberikan tiga prinsip penting yang dapat dijadikanlandasan
pemikiran dalam kerangka hukum nasional Indonesia.
Pertama, menurut Hazairin, teori receptie sudah tidak lagi
berlaku sejak diberlakukannya Undang-Undang Dasar 1945.
Hal ini semakin ditegaskan dengan keluarnya Dekrit Presiden
pada 5 Juli 1959 yang secara resmi mengembalikan Indonesia
kepada UUD 1945 sebagai dasar negara. Dengan demikian,
teori receptie, yang sebelumnya berpengaruh kuat dalam
sistem hukum kolonial, dianggap gugur secara konstitusional.
Kedua, Pasal 29 ayat (1) UUD 1945 menyatakan bahwa negara
berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa. Bagi Hazairin, ini
berarti negara memiliki kewajiban moral dan hukum untuk
membentuk hukum nasional yang bersumber dari nilai-nilai
agama. Hukum nasional tidak boleh netral terhadap agama,
melainkan harus menyerap nilai-nilai hukum agama dalam
berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam perdata dan
pidana. Ketiga, Hazairin menekankan bahwa hukum agama
yang dimaksud bukan hanya hukum Islam semata. Negara
harus menjamin bahwa seluruh pemeluk agama, baik Islam

SIManan, Aneka Masalah Hukum Perdata Islam Di Indonesia, 303.

65



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

maupun non-Islam, dapat mengamalkan ajaran dan hukum
agamanya masing-masing. Penyatuan berbagai hukum agama
ke dalam sistem hukum nasional harus dilakukan atas dasar
Pancasila, sebagai ideologi negara yang menjunjung tinggi
keadilan dan keberagaman.

Dalam pandangannya, tidak seharusnya terjadi
pertentangan antara hukum adat, hukum positif (produk
perundang-undangan), dan hukum agama. Semua sistem
tersebut dapat saling melengkapi dalam satu kerangka
hukum nasional. Hazairin juga menegaskan bahwa aturan
hukum baru yang bertentangan dengan norma dan nilai
dalam hukum Islam tidak boleh diberlakukan. Hal yang sama
berlaku untuk agama-agama lain. Negara harus menjadi
pelindung aktif bagi kebebasan setiap warga negara untuk
menjalankan keyakinan agamanya secara penuh. Dalam aspek
hukum Islam yang memerlukan dukungan administratif
negara, khususnya dalam bidang muamalah, negara juga
berkewajiban hadir untuk memfasilitasi dan mengontrol
pelaksanaannya. Hazairin memandang bahwa Pasal 29 ayat
(1) memiliki peran strategis dalam struktur hukum Indonesia.
Ia menyatakan bahwa hukum negara tidak boleh bertentangan
dengan ajaran Tuhan Yang Maha Esa. Menurutnya, teori
receptie bertentangan secara mendasar dengan Al-Qur’an,
Sunnah, dan UUD 1945 itu sendiri. Baginya, nilai-nilai agama
dan hukum agama adalah bagian dari hak asasi manusia dan
fondasi utama dalam kehidupan bernegara. Melanjutkan
atau mempertahankan teori receptie, kata Hazairin, justru
berlawanan dengan cita-cita pembentukan Republik Indonesia.
Dalam kerangka pemikirannya, setelah Indonesia merdeka,
umat Islam memiliki kewajiban untuk mematuhi hukum Islam
karena itu merupakan bagian dari ketentuan Allah dan Rasul-

66



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Nya. Negara merdeka tidak lagi berada dalam bayang-bayang
hukum kolonial, melainkan harus tunduk pada nilai-nilai
ilahiah yang hidup dalam masyarakat. Pemikiran Hazairin
ini mendapat dukungan dari sejumlah tokoh, salah satunya
Ismail Sunny. Ia memperkuat gagasan receptie exit dengan
menegaskan bahwa kedaulatan Tuhan dalam konteks Republik
Indonesia dijalankan oleh rakyat. Rakyat bertindak sebagai
pelaksana kehendak Tuhan dalam kehidupan bernegara dan
bermasyarakat, melalui musyawarah yang dijalankan oleh
wakil-wakil rakyat. Dengan begitu, sistem ketatanegaraan
Indonesia yang berlandaskan UUD 1945 mengintegrasikan
prinsip kedaulatan Tuhan, kedaulatan rakyat, dan kedaulatan
hukum dalam satu kesatuan yang utuh. Selain Ismail Sunny,
gagasan receptie exit juga dikembangkan lebih lanjut oleh
para ahli hukum Islam seperti Muhammad Daud Ali, Sujuti
Thalib, dan Bustanul Arifin. Tokoh-tokoh lain seperti Hasbi
Ash-Shiddieqy, Rasyidi, dan Mukti Ali juga turut memperkuat
posisi pemikiran ini sebagai bagian dari diskursus hukum
Islam dalam negara Indonesia modern.>

E. Teori Recptie in Contrario

eori receptie a contrario dikembangkan oleh Suyuti
Thalib, seorang akademisi terkemuka yang dikenal sebagai
pengajar luar biasa di Fakultas Hukum Universitas Indonesia.
Gagasannya ini dituangkan secara sistematis dalam bukunya
yang berjudul Receptio a Contrario: Hubungan Hukum Adat
dengan Hukum Islam. Dalam buku tersebut, Suyuti Thalib
mengulas dinamika perkembangan hukum Islam dari sudut
pandang politik hukum, khususnya bagaimana kebijakan

*Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 51-52.

67



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

hukum kolonial Belanda selama masa penjajahan memengaruhi
penerapan hukum Islam di Indonesia. Ia menelusuri
bagaimana politik hukum kolonial melahirkan teori receptio
in complexo, lalu menguraikan bagaimana hukum Islam
mengalami perubahan serta perkembangan dalam praktik
sosial dan hukum masyarakat Indonesia. Di antara kontribusi
penting dalam buku itu adalah rumusan teorinya sendiri, yaitu
receptie a contrario. Teori ini lahir dari hasil penelitiannya atas
sistem hukum yang berlaku, khususnya dalam hal hukum
perkawinan dan kewarisan di kalangan masyarakat Muslim.
Dalam kerangka teorinya, Suyuti Thalib merumuskan tiga
gagasan utama. Pertama, bahwa hukum Islam secara otomatis
berlaku bagi pemeluk agama Islam; artinya, umat Islam terikat
pada hukum agamanya dalam urusan-urusan tertentu seperti
pernikahan dan waris. Kedua, penerapan hukum Islam tidak
semata-mata karena identitas formal sebagai Muslim, tetapi
karena hukum tersebut sesuai dengan keyakinan spiritual,
nilai moral, dan cita-cita hukum internal umat Islam itu
sendiri. Ketiga, hukum adat masih dapat diterapkan kepada
umat Islam, namun dengan syarat bahwa isi dan ketentuannya
tidak boleh bertentangan dengan ajaran atau prinsip hukum
Islam. Melalui pendekatan ini, Suyuti Thalib menegaskan
posisi hukum Islam sebagai hukum yang aktif dan utama bagi
umat Islam, bukan sebagai hukum yang tunduk pada hukum
adat seperti yang dipaksakan oleh teori receptie kolonial.
Sebaliknya, hukum adat hanya bisa berlaku sejauh ia tidak
menyalahi norma-norma Islam, yang dalam teori receptie
a contrario justru menempatkan hukum Islam sebagai titik
tolaknya.”

Sujuti Thalib, Receptio a Contrario: Hubungan Hukum Adat Dan Hukum
Islam (PT. Bina Aksara, 1980), 45-49.

68



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Teori receptie a contrario merupakan kelanjutan sekaligus
pengembangan dari teori receptie exit yang sebelumnya
digagas oleh Hazairin. Berbeda dengan teori receptie kolonial
yang menempatkan hukum Islam sebagai subordinat dari
hukum adat, receptie a contrario justru mengambil posisi
sebaliknya, menolak dominasi hukum adat atas hukum Islam.
Secara prinsip, teori ini membalikkan kerangka berpikir
receptie, dan inilah yang menjadi inti namanya: “a contrario,”
atau sebaliknya.

Perbedaan utama antara teori receptie exit dan receptie
a contrario terletak pada titik pijak argumentasi hukumnya.
Receptie exit, seperti yang disampaikan Hazairin, berangkat
dari fakta historis dan konstitusional bahwa sejak proklamasi
kemerdekaan Indonesia, negara telah berdiri di atas dasar
Pancasila dan UUD 1945, termasuk pemaknaan yang mendalam
terhadap Pasal 2 Aturan Peralihan. Menurut Hazairin, aturan-
aturan tersebut tidak boleh dibaca secara kaku atau formalistik,
melainkan harus dimaknai dalam semangat kemerdekaan dan
kedaulatan bangsa yang menolak dominasi warisan kolonial.
Sementara itu, receptie a contrario dibangun atas kesadaran
bahwa dalam negara merdeka seperti Indonesia, yang berdasar
pada Pancasila dan UUD 1945, rakyat memiliki kebebasan
untuk menjalankan ajaran agamanya secara penuh. Dalam hal
ini, penerapan hukum agama, khususnya hukum Islam, harus
dihormati dan diakomodasi sebagai bagian dari cita-cita moral,
kesadaran hukum, dan nilai-nilai batin bangsa Indonesia.
Oleh karena itu, dalam kerangka teori ini, umat Islam wajib
mematuhi hukum agamanya sebagai bentuk ekspresi iman
dan hak konstitusional.

Lebih lanjut, teori ini juga menjelaskan bahwa hukum adat
masih memiliki ruang untuk berlaku, tetapi dengan satu syarat

69



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

penting: hukum adat tidak boleh bertentangan dengan hukum
Islam. Dalam praktiknya, hal ini telah terbukti di sejumlah
daerah seperti Sumatera Barat, Aceh, dan wilayah-wilayah lain
di Indonesia, di mana pengaruh hukum Islam sangat kuat. Di
daerah-daerah tersebut, hukum adat telah berkembang sejalan
dengan prinsip-prinsip Islam, dan masyarakat setempat
menerima bahwa adat hanya dapat dijalankan secara aman
dan sah apabila dilindungi oleh agama, khususnya Islam.
Pandangan masyarakat Minangkabau, misalnya, menunjukkan
adanya harmoni antara adat dan agama. Mereka memegang
prinsip bahwa “adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah,”
yang berarti bahwa adat bersandar pada syariat, dan syariat
bersandar pada Al-Qur’an. Ini memperkuat gagasan bahwa
adat hanya sah jika tidak bertentangan dengan hukum agama,
dan agama dalam konteks mayoritas umat Islam menjadi
penopang utama legitimasi adat di masyarakat.*

F. Teori Eksistensi

Tokoh yang menggagas teori eksistensi adalah Ichtijanto,
seorang akademisi yang pernah menjabat sebagai peneliti
bidang agama di Badan Litbang Departemen Agama Republik
Indonesia, sekaligus dosen mata kuliah Hukum Adat di IAIN
Syarif Hidayatullah Jakarta. Melalui pemikiran ini, Ichtijanto
menawarkan pendekatan baru dalam memahami kedudukan
hukum Islam dalam sistem hukum nasional Indonesia. Teori
eksistensi, sebagaimana ia kemukakan, bertujuan untuk
menjelaskan bahwa hukum Islam tidak berada di luar atau
terpisah dari hukum nasional, melainkan justru menjadi
salah satu sumber utamanya. Menurutnya, keberadaan

»Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 54.

70



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

hukum Islam dalam sistem hukum Indonesia bersifat nyata,
aktif, dan kontributif terhadap pembentukan norma-norma
hukum nasional. Dalam menjabarkan teorinya, Ichtijanto
mengemukakan empat argumen pokok. Pertama, hukum
Islam adalah bagian yang tidak terpisahkan dari keseluruhan
struktur hukum nasional. Keberadaannya diakui secara resmi
oleh negara, dan statusnya sebagai bagian dari hukum nasional
memberikan legitimasi terhadap kemandirian, kekuatan, dan
wibawa hukum Islam di tengah masyarakat. Kedua, norma-
norma hukum Islam berperan penting sebagai filter dalam
proses pembentukan hukum nasional. Artinya, sebelum sebuah
norma hukum dimasukkan ke dalam sistem hukum nasional,
ia perlu melalui proses penyaringan berdasarkan nilai-nilai
hukum Islam, terutama ketika menyangkut umat Muslim
sebagai subjek hukumnya. Ketiga, Ichtijanto menegaskan
bahwa hukum Islam tidak hanya menjadi pelengkap, tetapi
merupakanbahan pokok atauunsurutamadalam pembentukan
hukum nasional Indonesia. Hukum Islam menyediakan
struktur normatif dan etis yang dapat diadopsi negara dalam
merumuskan peraturan perundang-undangan yang relevan,
terutama di bidang kehidupan sosial dan keagamaan.”

Dalam kerangka teori eksistensi, pembangunan hukum
nasional Indonesia tidak boleh dilepaskan dari nilai-nilai
batiniah yang terkandung dalam ajaran agama. Islam, sebagai
agama mayoritas di Indonesia, memiliki sistem hukum
tersendiri yang perlu diakomodasi secara serius dalam
pembentukan hukum nasional. Negara, dalam hal ini, memikul
tanggung jawab untuk merumuskan dan mengadopsi norma-
norma baru yang bersumber dari prinsip-prinsip hukum

*Ichtijanto, Hukum Islam Di Indonesia: Pengembangan Dan
Pembentukannya (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 1991), 137.

71



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Islam ke dalam sistem hukum nasional. Dalam konteks ini,
teori receptie dianggap tidak lagi relevan. Teori tersebut tidak
dapat dijadikan dasar dalam penyusunan hukum nasional
karena bertentangan secara mendasar dengan ajaran agama,
khususnya Islam. Sebaliknya, teori receptie exit dan receptie
a contrario dianggap lebih selaras dengan semangat dan
kebutuhan hukum Indonesia pascakemerdekaan. Kedua teori
tersebut terus dikembangkan karena lebih mencerminkan
semangat konstitusional Indonesia.*

*Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 58-59.

72



BAB V
QANUN ACEH DAN PERDA SYARIAH

A. Pendahuluan

Penerapan hukum Islam di Indonesia menunjukkan variasi
yang signifikan, dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan
politik di berbagai daerah. Dalam kerangka otonomi daerah,
dua bentuk instrumen legislasi lokal yang menonjol adalah
ganun di Provinsi Aceh dan peraturan daerah (perda) syariah
di sejumlah wilayah lain di Indonesia. Kedua bentuk regulasi
ini merepresentasikan artikulasi hukum Islam dalam level
lokal dan menjadi refleksi dari hubungan antara agama dan
negara dalam bidang legislasi.

Provinsi Aceh memiliki kekhususan dalam sistem
ketatanegaraan Indonesia, yang diatur melalui Undang-
Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh.
Undang-undang ini memberikan kewenangan kepada
Pemerintah Aceh untuk menyelenggarakan pemerintahan
berdasarkan prinsip-prinsip syariat Islam. Dalam kerangka
ini, ganun berfungsi sebagai peraturan perundang-undangan
daerah yang memiliki kedudukan khusus, tidak hanya
mengatur urusan pemerintahan umum, tetapi juga mencakup
aspek-aspek keagamaan seperti ibadah, muamalah, hingga
hukum pidana Islam. Qanun menjadi manifestasi dari otonomi
substantif yang diberikan oleh negara kepada Aceh dalam
penyelenggaraan hukum berbasis Islam.

73



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Di luar Aceh, beberapa daerah juga menerbitkan perda
syariah sebagai bentuk respons terhadap aspirasi masyarakat
Muslim lokal. Perda-perda ini biasanya mencakup norma-
norma yang berkaitan dengan moralitas publik, pakaian,
larangan maksiat, serta pembinaan akhlak. Berbeda dengan
qanun Aceh, perda syariah tidak memiliki dasar hukum
khusus dalam undang-undang nasional yang mengatur
kewenangan legislatif keagamaan secara eksplisit. Oleh karena
itu, perda syariah lebih bersifat politis dan kontekstual, lahir
dari dinamika lokal dalam bingkai otonomi daerah pasca-
reformasi.

Bab ini membahas secara khusus posisi hukum, landasan
yuridis, dan substansi dari qanun Aceh dan perda syariah.
Selain itu, kajian ini menyoroti isu-isu kritis yang muncul
dari implementasi kedua instrumen tersebut, termasuk
interaksinya dengan sistem hukum nasional, potensi friksi
dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia, serta implikasinya
terhadap keberagaman dan prinsip negara hukum di Indonesia.
Analisis ini penting untuk menilai batas-batas penerapan
hukum Islam dalam ruang legislasi lokal, serta menimbang
keseimbangan antara otonomi daerah dan komitmen terhadap
konstitusionalisme.

B. Qanun Aceh

Dalam catatansejarah, Aceh dikenal sebagaisalah satupusat
perdagangan penting di kawasan Asia Tenggara. Letaknya yang
strategis menjadikannya sebagai titik persinggahan utama bagi
para pedagang dari Timur Tengah yang melakukan perjalanan
dagang menuju Cina. Berdasarkan berbagai sumber literatur,
sejak abad ke-6 Masehi, bertepatan dengan lahirnya Islam di
Jazirah Arab, Aceh telah menjadi wilayah pertama di kepulauan

74



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Nusantara yang menerima ajaran Islam. Proses penerimaan
tersebut berlangsung secara bertahap dan mendalam, hingga
akhirnya pada abad ke-13 Masehi, Aceh berkembang menjadi
sebuah kerajaan Islam. Perkembangan ini terus berlanjut dan
mencapai puncaknya pada abad ke-14, di mana Kerajaan Aceh
tumbuh menjadi salah satu kerajaan Islam yang kuat dan maju
di kawasan. Dari Aceh, pengaruh Islam kemudian menyebar ke
berbagai wilayah lain di Asia Tenggara. Bahkan ketika bangsa-
bangsa Eropa mulai memasuki dan menjajah wilayah Timur
pada abad ke-15, sebagian besar daerah Nusantara jatuh ke
tangan kolonial, tetapi Aceh tetap mampu mempertahankan
kedaulatannya sebagai kerajaan merdeka. Status ini menjadikan
Aceh memiliki peran penting, baik dalam sejarah penyebaran
Islam maupun dalam perlawanan terhadap dominasi asing di
wilayah Nusantara.”

Dalam dinamika politik internasional pada masa lalu,
hubungan antara Kerajaan Aceh Darussalam dan Pemerintah
Belanda awalnya berlangsung relatif baik. Namun memasuki
abad ke-19, hubungan tersebut memburuk secara drastis
hingga mencapai titik krisis. Meski demikian, dalam Traktat
London yang ditandatangani pada 17 Maret 1824, Belanda
secara resmi menyatakan komitmennya kepada Inggris
untuk tetap menghormati kedaulatan Kerajaan Aceh sebagai
negara merdeka. Namun janji tersebut tidak berlangsung
lama. Empat puluh tujuh tahun kemudian, tepatnya pada 1
November 1871, Belanda berhasil membujuk Inggris melalui
Traktat Sumatera agar tidak menghalangi niat mereka untuk
menguasai Aceh. Traktat tersebut menjadi pembuka jalan
bagi invasi militer Belanda ke wilayah Aceh. Pada tahun 1873,

“Mohammad Said, Aceh Sepanjang Abad Jilid I (Medan: Waspada
Medan Press, 1981).

75



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

hanya dua tahun setelah perjanjian itu, Belanda melancarkan
serangan militer terhadap Aceh. Perang yang kemudian
terjadi berlangsung sangat lama dan brutal, memakan waktu
puluhan tahun, dan menimbulkan korban jiwa serta kerugian
materi yang luar biasa di kedua belah pihak. Selama konflik
tersebut, Belanda kehilangan enam orang jenderal dan ribuan
prajurit, termasuk perwira-perwira tingginya. Sementara itu,
Aceh tidak hanya kehilangan harta benda dan banyak nyawa,
tetapi juga kehilangan hal yang paling berharga: kedaulatan
sebagai kerajaan merdeka. Rangkaian peristiwa sejarah
ini meninggalkan bekas yang dalam pada memori kolektif
masyarakat Aceh. Perjuangan panjang melawan penjajahan,
serta pengalaman pahit kehilangan kemerdekaan, membentuk
kesadaran bahwa Islam adalah fondasi utama dalam
mempertahankan jati diri dan kehormatan bangsa. Maka tidak
mengherankan jika sejak saat itu, Islam menjadi pedoman
hidup yang tak tergantikan bagi masyarakat Aceh.

Setelah Indonesia memproklamasikan kemerdekaannya
pada tanggal 17 Agustus 1945, masyarakat Aceh menunjukkan
dukungan yang nyata terhadap perjuangan bangsa. Sebagai
sesama korban penjajahan Belanda, rakyat Aceh merasa
memiliki tanggung jawab moral dan nasional untuk turut serta
dalam menegakkan kemerdekaan. Komitmen ini diwujudkan
melalui berbagai bentuk dukungan, termasuk pengorbanan
materi yang tidak kecil. Salah satu bentuk kontribusi paling
mencolok adalah ketika masyarakat Aceh menyumbangkan
dua unit pesawat terbang bagi perjuangan Republik Indonesia.

*Ridwan Nurdin and Muhammad Ridwansyah, ‘Aceh, Qanun and
National Law: Study on Legal Development Orientation’, SAMARAH:
Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 4, no. 1 (30 June 2020): 109-10,
https://doi.org/10.22373/sjhk.v4il.6416.

76



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Tindakan ini bukan hanya simbol solidaritas, tetapi juga
bukti konkret dari kesetiaan masyarakat Aceh kepada negara
yang baru merdeka. Pada masa Revolusi Fisik, Aceh bahkan
memainkan peran strategis sebagai “daerah modal” bagi
perjuangan nasional. Wilayah ini menjadi salah satu basis
kekuatan logistik dan perlawanan dalam mempertahankan
kemerdekaan dari upaya penjajahan kembali oleh Belanda.

Pasca kemerdekaan, Aceh sempat diberikan kedudukan
khusus.Melalui Peraturan Perdana Menteri Pengganti Peraturan
Pemerintah Nomor 8/Des/WKPM/49 tanggal 17 Desember
1949, Aceh diakui sebagai sebuah provinsi yang berdiri sendiri,
terpisah dari Provinsi Sumatera Utara. Namun, otonomi
ini tidak bertahan lama. Pada tahun 1950, melalui Peraturan
Pemerintah Pengganti Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1950,
Aceh dilebur kembali menjadi bagian dari Provinsi Sumatera
Utara. Kebijakan ini memicu kekecewaan besar di kalangan
masyarakat Aceh. Banyak yang merasa bahwa Pemerintah
Pusat telah mengingkari kepercayaan dan pengorbanan yang
telah diberikan Aceh selama masa perjuangan. Kekecewaan
ini kemudian berkembang menjadi gejolak sosial-politik, yang
mencapai puncaknya pada tahun 1953. Saat itu, hampir seluruh
wilayah Aceh melakukan perlawanan terhadap kebijakan
pusat, dengan salah satu tuntutan utama mereka adalah
diberikannya hak untuk mengatur urusan internal mereka
sendiri secara lebih mandiri.”

Pada tahun 1956, Pemerintah Pusat akhirnya mulai
merespons aspirasi masyarakat Aceh dengan memberikan
status otonomi kepada provinsi tersebut. Kebijakan ini
diformalkan melalui Undang-Undang Nomor 24 Tahun
1956 tentang Pembentukan Daerah Otonom Provinsi Aceh

*Nurdin and Ridwansyah, 110.

77



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

sekaligus mengubah ketentuan sebelumnya mengenai
Provinsi Sumatera Utara. Meski secara hukum ini merupakan
langkah positif, kenyataannya undang-undang tersebut belum
mampu meredakan ketegangan yang terus berlangsung di
Aceh. Konflik antara pusat dan daerah tetap berjalan tanpa
penyelesaian yang tuntas.

Sebagai upaya lanjutan, pada tahun 1959, pemerintah
mengirimkan misi khusus yang dipimpin oleh Wakil Perdana
Menteri, dalam hal ini dikenal sebagai Misi Hardi. Misi tersebut
menetapkan status Daerah Istimewa bagi Provinsi Aceh, dengan
cakupan khusus pada tiga aspek penting: agama, adat istiadat,
dan pendidikan. Penetapan ini dimaksudkan untuk memberi
ruang lebih besar kepada Aceh dalam mengelola aspek-aspek
khas kultural dan religiusnya. Namun, dalam praktiknya, status
keistimewaan ini tidak berjalan sebagaimana yang diharapkan.
Ketentuan dalam Keputusan Misi Hardi sering kali berbenturan
dengan Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1974 tentang Pokok-
Pokok Pemerintahan di Daerah, yang menganut sistem
pemerintahan sangat sentralistis. Akibatnya, keistimewaan yang
telah dijanjikan, khususnya dalam bidang agama, adat, dan
pendidikan, tidak dapat dijalankan secara optimal karena ruang
geraknya sangat dibatasi oleh regulasi pusat.

Kekecewaan terhadap kebijakan pusat yang dianggap
ingkar terhadap janji-janji otonomi kembali memunculkan
perlawanan. Pada 4 Desember 1976, Hasan Tiro, murid
sekaligus penerus perjuangan Daud Bereueh, mendeklarasikan
berdirinya Gerakan Aceh Merdeka (GAM), yang menuntut
pemisahan Aceh dari Negara Kesatuan Republik Indonesia.
Ini menjadi awal dari babak panjang konflik bersenjata yang
berlangsung selama puluhan tahun. Baru setelah terjadi
ketegangan berkepanjangan dan berbagai upaya penyelesaian

78



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

konflik, Pemerintah Pusat kembali menawarkan pendekatan
baru. Langkah ini diwujudkan melalui pengesahan Undang-
Undang Nomor 44 Tahun 1999 tentang Penyelenggaraan
Keistimewaan Provinsi Daerah Istimewa Aceh. Undang-
undang ini mencantumkan terminologi “syariat Islam” secara
eksplisit. Dalam Pasal 1 angka 9 disebutkan bahwa syariat Islam
adalah “tuntutan ajaran Islam dalam semua aspek kehidupan.”
Kendati demikian, implementasisyariatIslam dalam regulasiini
masih terkesan kaku dan terbatas. Meskipun istilahnya sudah
disebutkan dalam ketentuan umum, penjabaran lebih lanjut
dalam pasal-pasal berikutnya belum memberikan arahan atau
instrumen hukum yang konkret mengenai bagaimana syariat
Islam seharusnya diterapkan sesuai aspirasi masyarakat Aceh.
Akibatnya, harapan besar masyarakat terhadap pemberlakuan
syariat Islam belum sepenuhnya terwujud dalam bentuk
hukum yang operasional dan efektif.*

Pada tahun 2001, Pemerintah Pusat kembali memberikan
tawaran politik kepada masyarakat Aceh, termasuk kepada
kelompok sipil dan Gerakan Aceh Merdeka (GAM), namun
kali ini dalam kerangka hukum yang berbeda dari sebelumnya.
Tawaran tersebut dituangkan dalam bentuk Undang-
Undang Nomor 18 Tahun 2001 tentang Otonomi Khusus bagi
Provinsi Daerah Istimewa Aceh sebagai Provinsi Nanggroe
Aceh Darussalam. Undang-undang ini membawa sejumlah
pembaruan dalam struktur kelembagaan dan istilah hukum
dibandingkan dengan regulasi sebelumnya, yaitu Undang-
Undang Nomor 44 Tahun 1999.

Salah satu perbedaan mencolok dalam Undang-Undang
Nomor 18 Tahun 2001 adalah kemunculan terminologi dan
lembaga-lembaga baru yang bersifat khas Aceh. Beberapa

%Nurdin and Ridwansyah, 111.

79



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

di antaranya mencakup pendirian lembaga Wali Nanggroe
dan Tuha Nanggroe, pembentukan Mahkamah Syar’iyah,
pengesahan Qanun sebagai bentuk legislasi provinsi, serta
pengaturan Lambang Daerah. Keberadaan unsur-unsur
ini mencerminkan upaya penguatan identitas lokal Aceh
dalam sistem hukum nasional, sekaligus menjadi bagian dari
pendekatan politik untuk meredam ketegangan dengan GAM.
Fokus utama dalam kajian ini adalah mengamati eksistensi
Qanun Aceh pada fase awal pembentukannya. Jika dicermati
secara seksama, baik Undang-Undang Nomor 44 Tahun 1999
maupun Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001 belum secara
eksplisit mengatur atau merumuskan ketentuan mengenai
penerapan syariat Islam dalam bentuk pasal-pasal normatif
yang konkret. Meskipun istilah “syariat Islam” disebut dalam
ketentuan umum, pengaturannya belum dituangkan dalam
teks hukum yang tegas dan bersifat operasional dalam kedua
undang-undang tersebut.

Ketentuan mengenai qanun dan ruang lingkupnya
baru dijelaskan secara lebih teknis dalam bagian penjelasan
Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001. Dalam penjelasan
tersebut, dinyatakan bahwa Qanun Provinsi Nanggroe Aceh
Darussalam adalah bentuk peraturan daerah yang memiliki
kekuatan khusus untuk dapat mengesampingkan peraturan
perundang-undangan lain sepanjang mengikuti prinsip lex
specialis derogat lex generalis yang berarti hukum yang bersifat
khusus mengesampingkan hukum yang bersifat umum. Meski
demikian, kewenangan pengujian materiil terhadap qanun
tetap berada di tangan Mahkamah Agung, yang berfungsi
sebagai lembaga peradilan tertinggi dalam sistem hukum
nasional.”!

#Nurdin and Ridwansyah, 112.

80



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001 ternyata tidak
diterima oleh pihak Gerakan Aceh Merdeka (GAM). Mereka
menolak undang-undang tersebut secara tegas karena menilai
bahwa substansi dan norma-norma yang terkandung di
dalamnya belum menjawab akar persoalan konflik yang telah
berlangsung lama di Aceh. Dalam pandangan GAM, kebijakan
tersebut lebih merupakan kompromi politik dari pusat
yang belum menyentuh kebutuhan dan aspirasi mendalam
masyarakat Aceh. Penolakan ini menunjukkan bahwa hukum
yang disusun oleh Pemerintah Pusat saat itu masih belum
mampu mengakhiri konflik berkepanjangan yang telah
menelan banyak korban dan meninggalkan luka sosial yang
mendalam. Baru pada tahun 2005, tercetus momentum penting
melalui dimulainya perundingan antara Pemerintah Indonesia
dan pihak GAM. Dalam perundingan ini, kedua belah pihak
menunjukkan sikap yang lebih terbuka. Pemerintah mulai
menerima dan menyerap berbagai tuntutan serta aspirasi
GAM, sementara di sisi lain, GAM mulai menunjukkan
kesediaan untuk meninggalkan cita-cita politik kemerdekaan
dan keterpisahan dari Negara Kesatuan Republik Indonesia.
Hasil dari proses dialog tersebut kemudian diformalkan dalam
sebuah nota kesepahaman atau Memorandum of Understanding
(MoU) between the Government of the Republic of Indonesia and
the Free Aceh Movement, yang ditandatangani di Helsinki.
MoU ini menjadi tonggak penting dalam rekonsiliasi politik
antara Aceh dan Pemerintah Pusat. Salah satu produk hukum
paling signifikan yang lahir dari kesepakatan tersebut adalah
Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan
Aceh. Undang-undang ini menjadi dasar legal baru yang
memberikan otonomi luas bagi Aceh, termasuk dalam aspek
legislasi berbasis syariat Islam, sistem pemerintahan lokal,

81



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

pengelolaan sumber daya alam, dan struktur kelembagaan khas
daerah seperti Wali Nanggroe. Inilah titik balik yang menandai
babak baru dalam hubungan antara Aceh dan Jakarta, serta
menjadi dasar hukum yang lebih diterima oleh semua pihak
yang selama ini berseteru.®

Setelah penandatanganan nota kesepahaman damai
(MoU) antara Pemerintah Republik Indonesia dan Gerakan
Aceh Merdeka (GAM) pada 15 Agustus 2005 di Helsinki,
Finlandia, pemerintah segera mengambil langkah konkret
dengan menerbitkan Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006
tentang Pemerintahan Aceh. Undang-undang ini merupakan
bentuk nyata dari komitmen politik Pemerintah Indonesia
untuk menindaklanjuti isi perjanjian damai tersebut, sekaligus
menjadi landasan hukum baru bagi penyelenggaraan otonomi
khusus Aceh. Salah satu aspek utama dari otonomi yang
diberikan kepada Aceh dalam undang-undang ini adalah
kewenangan untuk menyelenggarakan penerapan syariat Islam
secara menyeluruh (kaffah). Kewenangan ini tidak terbatas
pada aspek ibadah personal semata, tetapi juga mencakup
bidang pendidikan, muamalah (interaksi sosial-ekonomi),
dakwah, syiar Islam, hukum keluarga (ahwal al-syakhshiyah),
hukum perdata, dan bahkan hukum pidana.

Ketentuan mengenai pelaksanaan syariat Islam ini secara
eksplisit tercantum dalam Pasal 125 Undang-Undang Nomor
11 Tahun 2006. Pasal 125 ayat 1 menyatakan “Syari‘at Islam yang
dilaksanakan di Aceh meliputi aqidah, syariyah dan akhlak”. Ayat (2)
“Syari‘at Islam sebagaimana dimaksud pada ayat (1) meliputi ibadah,
ahwal al-syakhshiyah (hukum keluarga), muamalah (hukum perdata),
jinayah (hukum pidana), qadha’ (peradilan), tarbiyah (pendidikan),

2Chairul Fahmi, ‘Revitalisasi Penerapan Hukum Syariat Di Aceh’,
Jurnal Tsaqafh 8, no. 2 (2012): 297.

82



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

dakwah, syiar, dan pembelaan Islam”. Ayat (3) “Ketentuan lebih
lanjut mengenai pelaksanaan syari‘at Islam sebagaimana dimaksud
pada ayat (1) diatur dengan Qanun Aceh”.

Dengan merujuk pada Pasal 125 ayat (3) Undang-Undang
Nomor 11 Tahun 2006, dapat disimpulkan bahwa pelaksanaan
syariat Islam di Aceh harus dituangkan secara konkret dalam
bentuk Qanun. Ayat tersebut memberikan perintah normatif
bahwa pengaturan teknis mengenai penerapan syariat Islam
dilakukan melalui produk legislasi daerah, yakni Qanun
Aceh. Artinya, qanun menjadi instrumen hukum utama
untuk mewujudkan implementasi syariat Islam dalam
berbagai aspek kehidupan masyarakat Aceh. Definisi resmi
mengenai istilah Qanun dijelaskan dalam Pasal 1 angka 21
undang-undang yang sama, yaitu bahwa “Qanun Aceh adalah
peraturan perundang-undangan sejenis peraturan daerah provinsi
yang mengatur penyelenggaraan pemerintahan dan kehidupan
masyarakat Aceh.” Dengan demikian, qanun berfungsi seperti
peraturan daerah provinsi, namun memiliki kedudukan dan
kekhususan tersendiri dalam konteks Aceh, terutama karena
menyangkut pelaksanaan syariat Islam yang tidak berlaku
di provinsi lain di Indonesia. Dalam hal penerapan hukum
Islam, terutama hukum pidana (jinayah), kedudukan qanun
lebih istimewa lagi. Hal ini ditegaskan dalam Pasal 241 ayat
(4) Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006, yang menyatakan
bahwa “Qanun mengenai jinayah (hukum pidana) dikecualikan dari
ketentuan ayat (1), ayat (2), dan ayat (3).” Dengan pengecualian
ini, Qanun Jinayah memiliki ruang legislasi yang lebih luas
dan tidak tunduk sepenuhnya pada prosedur legislasi daerah
umum sebagaimana berlaku dalam peraturan daerah lainnya.
Dengan kata lain, dalam konteks syariat Islam, Qanun Aceh
bukan sekadar bentuk lain dari peraturan daerah, melainkan

83



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

memiliki karakteristik hukum yang lebih khusus dan otonom.
Hal ini mencerminkan pengakuan hukum nasional terhadap
kekhususan Aceh dalam menjalankan sistem hukum Islam
melalui jalur legislasi daerah yang diatur secara tersendiri.®®

Secara prinsipil, setiap Qanun Jinayah yang disusun
dan diberlakukan di Aceh wajib merujuk pada prinsip-
prinsip dasar penyelenggaraan pemerintahan sebagaimana
diatur dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006. Hal
ini ditegaskan dalam Pasal 20, yang menyatakan bahwa
pelaksanaan pemerintahan di Aceh, baik di tingkat provinsi
maupun kabupaten/kota, harus berpedoman pada asas-asas
umum pemerintahan. Asas-asas tersebut meliputi: a. asas
ke-Islaman, b. asas kepastian hukum, c. asas kepentingan
umum, d. asas tertib penyelenggaraan pemerintahan, e. asas
keterbukaan, f. asas proporsionalitas, g. asas profesionalitas, h.
asas akuntabilitas, i. asas efisiensi, j. asas efektivitas, dan k. asas
kesetaraan.

Dari keseluruhan asas tersebut, asas ke-Islaman menempati
posisi yang sangat penting dan menjadi ciri khas utama dari
Qanun Aceh, khususnya dalam ranah hukum pidana (jinayah).
Asas ini mengharuskan agar semua ketentuan dalam Qanun
Jinayah merujuk dan berakar pada nilai-nilai serta norma
hukum Islam, baik yang bersifat ijtihadiyah (hasil interpretasi
ulama) maupun yang non-ijtihadiyah (bersumber langsung
dari teks suci seperti Al-Qur'an dan Hadis). Dengan demikian,
asas ke-Islaman menjadi pondasi normatif utama dalam
proses legislasi Qanun Jinayah di Aceh. Sebagai pembanding
dan penguat argumen, Alyasa Abubakar dan Syamsul Anwar

%Al Yasa’ Abubakar, ‘Syariat Islam Di Provinsi Nanggroe Aceh
Darussalam: Otonomi Khusus Di Bidang Hukum’ (Sharia International
Conference, Aceh, 2007), 13.

84



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

pernah menyusun hierarki norma hukum Islam yang relevan
untuk dijadikan kerangka dalam penyusunan qanun. Menurut
pemetaan tersebut, struktur norma hukum Islam terdiri atas
tiga tingkatan. Pertama, prinsip-prinsip dasar atau nilai-nilai
fundamental hukum Islam (al-magqashid al-asasiyyah / al-qiyam al-
asasiyyah). Kedua, asas-asas umum atau kaidah-kaidah fikih (al-
usul al-kulliyah/ al-gawa’id al-fighiyyah / an-nazariyyah al-fighiyyah).
Ketiga, ketentuan hukum yang bersifat teknis dan rinci (al-
ahkam al-far’iyyah / al-furu’). Dengan memahami struktur ini,
kehadiran Qanun Jinayah di Aceh dapat dilihat sebagai bentuk
konkret penerapan hukum Islam yang tidak hanya sah secara
konstitusional, tetapi juga memiliki legitimasi kuat secara syar’i.
Asas ke-Islaman bukan hanya sekadar formalitas, melainkan
peluang nyata untuk membangun sistem hukum pidana lokal
yang berlandaskan nilai-nilai Islam secara menyeluruh dan
konsisten. Namun demikian, agar Qanun Jinayah memiliki
posisi yang kokoh dalam sistem hukum nasional, penting bagi
penyusunannya untuk memperhatikan hierarki peraturan
perundang-undangan yang berlaku di Indonesia. Dengan
menyelaraskan prinsip-prinsip hukum Islam dengan kerangka
hukum nasional, qanun akan memiliki legitimasi ganda, baik
secara syariat maupun secara konstitusional.*

C. Perda Syariah

Pertengahan tahun 1998 menjadi salah satu titik balik
paling penting dalam sejarah modern Indonesia, sebuah
periode yang membekas kuat dalam ingatan kolektif bangsa.
Tanggal 21 Mei 1998 bukan sekadar pergantian pemimpin;
hari itu menjadi simbol dimulainya perjalanan menuju
harapan baru, yaitu tercapainya kehidupan yang lebih adil

#Nurdin and Ridwansyah, ‘Aceh, Qanun and National Law’, 124-25.

85



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

dan sejahtera sebagaimana diimpikan oleh masyarakat luas.
Mundurnya Presiden Soeharto dari tampuk kekuasaan
menandai berakhirnya era Orde Baru dan membuka jalan bagi
dimulainya Era Reformasi. Kejatuhan rezim yang selama lebih
dari tiga dekade membatasi kebebasan sipil memberikan angin
segar bagi tumbuhnya iklim demokrasi di tanah air. Momen
itu menjadi awal dari perubahan menyeluruh dalam berbagai
aspek kehidupan baik ekonomi, politik, sosial, maupun
budaya. Meski demikian, peralihan dari Orde Baru ke masa
reformasi tidak serta-merta menciptakan sistem demokratis
yang matang. Proses transisi ini justru diwarnai ketidakpastian
dan tarik-menarik kekuatan politik. Seperti dijelaskan oleh
Guilermo O’Donnell dan Philippe C. Schmitter, transisi dari
pemerintahan otoriter tidak menjamin secara otomatis lahirnya
sebuah negara demokratis. Situasi ini umumnya ditandai
oleh benturan antara dua kutub kekuatan: satu pihak adalah
elemen dari rezim lama yang terpecah namun masih berupaya
mempertahankan atau merebut kembali kekuasaan, dan pihak
lainnya adalah kelompok-kelompok baru yang membawa
gagasan reformasi. Dalam masa transisi seperti ini, berbagai
aktor politik saling berebut pengaruh untuk menetapkan siapa
yang berhak menentukan aturan main serta siapa yang layak
menjadi pemain utama dalam tatanan politik yang sedang
dibentuk.®

Fase transisi pasca Orde Baru juga membuka ruang bagi
munculnya liberalisasi dalam ranah politik keagamaan. Dalam
konteks ini, prediksi William Liddle terbukti relevan, Liddle

%Guillermo O’Donnel and Philippe C. Schmitter, Transisi Menuju
Demokrasi: Rangkaian Kemungkinan Dan Ketidakpastian (Jakarta: LP3ES,
1993), 6-7; Muntoha, Otonomi Daerah Dan Perkembangan “Peraturan Daerah
Bernuansa Syariah” (Yogyakarta: Safiria Insani Press, 2010), 112.

86



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

pernah menyatakan bahwa dalam suasana politik yang lebih
terbuka dan demokratis, akan muncul ekspresi keberagamaan
Islam yang cenderung lebih skriptural atau formalistik.
Fenomena ini, menurutnya, tidak terjadi secara kebetulan,
melainkan didorongoleh setidaknya tiga faktor utama. Pertama,
ajaran-ajaran yang dibawa oleh kelompok Islam skripturalis
lebih mudah diterima oleh mayoritas umat Islam di Indonesia,
terutama karena pendekatan mereka yang langsung merujuk
pada teks-teks keagamaan. Kedua, munculnya peluang aliansi
strategis antara kelompok-kelompok skripturalis dengan
elemen-elemen sosial lain yang tengah berkembang, seperti
organisasi kemasyarakatan atau gerakan keagamaan baru,
menciptakan sinergi yang memperkuat posisi mereka di
panggung politik. Ketiga, adanya dorongan kuat dari para
politisi ambisius yang melihat potensi besar dalam menjadikan
kelompok-kelompok tersebut sebagai basis massa politik,
mendorong mereka untuk merangkul dan memanfaatkan
kekuatan politik berbasis identitas keagamaan demi meraih
dukungan dan kekuasaan.®

Arskal Salim dan Azyumardi Azra mengidentifikasi
setidaknya empat gejala utama yang menunjukkan menguatnya
ekspresi Islam yang bersifat formalistik dalam konteks politik
dan sosial Indonesia saat ini. Pertama, munculnya sejumlah
partai politik berbasis Islam yang secara terbuka menjadikan
Islam sebagai dasar ideologis mereka, menggantikan Pancasila
sebagai asas partai. Contohnya, Partai Persatuan Pembangunan
(PPP) dan Partai Bulan Bintang (PBB) secara konsisten

%William Liddle, ‘Skripturalisme Media Dakwah: Suatu Bentuk
Pemikiran Dan Aksi Politik Islam Di Indonesia Masa Orde Baru’, Dalam
Mark R. Woodwar (Ed), Jalan Baru Islam, Memetakan Paradigma Mutakhir Islam
Indonesia, Mizan, Bandung, 1999.

87



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

mendorong amandemen terhadap Pasal 29 UUD 1945 agar
dimasukkan kembali “tujuh kata” yang sempat dicoret, yaitu
frasa “dengan kewajiban melaksanakan Syariat Islam bagi
pemeluknya.” Usulan ini bertujuan menjadikan syariat Islam
sebagai landasan konstitusional dalam sistem hukum nasional,
sehingga dapat diberlakukan secara formal bagi umat Islam di
Indonesia. Kedua, berkembangnya aspirasi dari sejumlah daerah
tertentu yang mendorong formalisasi syariat Islam, terutama
sebagai implikasi dari kebijakan otonomi khusus, seperti yang
diberikan kepada Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam. Aspirasi
ini mendorong lahirnya regulasi-regulasi lokal yang bernuansa
syariah dalam berbagai sektor kehidupan masyarakat. Ketiga,
kemunculan organisasi-organisasi Islam yang dicap berhaluan
keras, seperti Laskar Jihad, Front Pembela Islam (FPI), Hizbut
Tahrir Indonesia, dan Majelis Mujahidin Indonesia (MMI).
Kelompok-kelompok ini aktif menyuarakan dan mendesakkan
penerapan syariat Islam dalam kerangka demokrasi yang
sedang berkembang, meskipun metode yang mereka gunakan
sering kali kontroversial dan menimbulkan ketegangan sosial.
Keempat, meningkatnya konsumsi serta pengaruh media dan
publikasi berorientasi Islam, seperti majalah Sabili, yang secara
eksplisit mendukung agenda formalisasi syariat Islam. Media
semacam ini memainkan peran penting dalam menyebarkan
narasi keislaman yang mendukung penerapan hukum Islam
secara institusional di tengah masyarakat yang semakin terpapar
pada dinamika politik identitas.”

Fenomena kedua yang telah disebut sebelumnya tidak
bisa dilepaskan dari konteks pelaksanaan kebijakan Otonomi

%Arskal Salim and Azyumardi Azra, ‘Negara Dan Syariat Dalam
Perspektif Politik Hukum Indonesia’, Dalam Burhanuddin (Ed.), Syariat Islam
Pandangan Muslim Liberal, Jakarta, 2003.

88



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Daerah yang muncul sebagai respons terhadap ketimpangan
hubungan antara pusat dan daerah selama masa Orde Baru.
Kala itu, banyak daerah merasa dipinggirkan oleh pemerintah
pusat, baik dalam hal perhatian politik maupun pembagian
sumber daya ekonomi. Pendapatan yang dihasilkan daerah
sering kali tidak kembali dalam bentuk pembangunan lokal
yang proporsional, karena sebagian besar dana justru terserap
oleh pusat di Jakarta. Reformasi membawa angin segar bagi
daerah-daerah dalam kerangka Negara Kesatuan Republik
Indonesia. Harapan akan perubahan nasib dan peningkatan
kesejahteraan mendorong tuntutan agar daerah diberi porsi
kekuasaan yang lebih besar dalam mengatur urusannya
sendiri. Dalam kerangka inilah Otonomi Daerah diterapkan
sebagai kebijakan strategis pemerintah untuk mendistribusikan
kewenangan antara pusat dan daerah. Melalui kebijakan ini,
pemerintah daerah memperoleh hak untuk mengelola dan
mengurus berbagai urusan domestik, kecuali yang menyangkut
urusan strategis nasional seperti politik luar negeri, pertahanan
dan keamanan, sistem hukum nasional, keuangan negara
(moneter dan fiskal), serta urusan agama. Penerapan otonomi
daerah secara formal dimulai dengan berlakunya Undang-
Undang No. 22 Tahun 1999 tentang Pemerintahan Daerah sejak
1 Januari 2001. Undang-undang ini kemudian disempurnakan
melalui Undang-Undang No. 32 Tahun 2004. Sejak saat itu,
daerah-daerah baik di tingkat provinsi maupun kabupaten/
kota diberi keleluasaan yang sangat luas untuk mengelola
wilayah mereka masing-masing sesuai kebutuhan dan prioritas
lokal. Kesempatan besar ini ditafsirkan secara beragam oleh
masing-masing daerah, salah satunya melalui pembuatan
Peraturan Daerah (Perda) yang mencerminkan nilai-nilai dan
karakteristik budaya lokal. Di sejumlah wilayah, termasuk

89



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Kalimantan Selatan, muncul kecenderungan untuk merancang
Perda yang berfokus pada aspek keagamaan masyarakat. Perda
semacam ini sering kali disebut sebagai Perda Syariat Islam
atau Perda Berbasis Syariah. Contohnya, ada regulasi yang
mewajibkan anak usia sekolah dasar (SD/MI) untuk khatam
Al-Qur’an, Perda yang mengatur pelaksanaan ibadah di
bulan Ramadhan, hingga Perda tentang pelaksanaan kegiatan
khusus di hari Jumat. Peraturan-peraturan ini dimaksudkan
untuk melestarikan nilai-nilai religius yang dianggap khas
dan melekat pada identitas lokal, sekaligus menjadi bagian
dari strategi pelestarian budaya daerah di era otonomi yang
kompetitif.®®

Secara umum, istilah Perda syariah atau Perda berbasis
syariah merujuk pada peraturan daerah yang merujuk atau
bersumber pada prinsip-prinsip hukum Islam, baik dalam
bentuk ketentuan tekstual maupun substansi nilai ajarannya.
Peraturan semacam ini biasanya lahir dari aspirasi masyarakat
lokal yang menginginkan nilai-nilai Islam diterapkan dalam
tatanan hukum daerah. Perda berbasis syariah dipandang
sebagai bentuk ekspresi otonomi daerah dalam merespons
kebutuhan hukum masyarakatnya. Karena setiap daerah
memiliki karakteristik sosial dan budaya yang berbeda, maka
mereka pun memiliki kewenangan untuk merumuskan regulasi
yang sesuai dengan nilai dan kebutuhan lokal, selama tidak
bertentangan dengan hukum nasional. Selain itu, munculnya
perda berbasis syariah juga tidak lepas dari kritik terhadap
sistem hukum nasional yang dianggap belum sepenuhnya
mampu menjamin keadilan substantif di masyarakat. Dalam

%Hayatun Na’imah and Bahjatul Mardhiah, ‘Perda Berbasis Syari’ah
Dan Hubungan Negara-Agama Dalam Perspektif Pancasila’, Mazahib 15,
no. 2 (31 January 2017): 161-62, https://doi.org/10.21093/mj.v15i2.623.

90



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

konteks ini, hukum Islam diposisikan sebagai alternatif yang
diyakini dapat menawarkan solusi atas berbagai kekurangan
yang selama ini melekat pada kebijakan hukum formal. Oleh
karena itu, penerapan hukum Islam melalui perda syariah
dianggap sah-sah saja sepanjang dilakukan dalam koridor
hukum dan konstitusi yang berlaku.*

Peraturan daerah (Perda) yang berlandaskan nilai-nilai
syariah umumnya dapat dibagi ke dalam tiga kategori utama.
Pertama, aturan yang bertujuan menjaga ketertiban sosial,
misalnyalarangan terhadap praktik prostitusi serta pembatasan
peredaran dan konsumsi minuman beralkohol. Kedua,
regulasi yang berkaitan dengan kewajiban serta pembinaan
keterampilan keagamaan, seperti kewajiban membayar zakat
dan kemampuan membaca serta menulis Al-Qur'an. Ketiga,
peraturan yang menekankan pada aspek simbolik keagamaan,
contohnya imbauan atau kewajiban mengenakan pakaian yang
sesuai dengan busana Muslim.”

Beberapa contoh Perda Syariah yang saat ini ada di
Indonesia seperti Perda Kota Malang No 8 Tahun 2005 Tentang
Larangan Pelacuran, Perda Kabupaten Pasaman Barat No. 27
Tahun 2007 Tentang Berpakaian Muslim dan Musliamah bagi
Pelajar, Mahasiswa dan Karyawan, Perda Provinsi Sumatera
Barat No. 3 Tahun 2007 Tentang Pendidikan Al-Qur’an, Perda
Kabupaten Kepulauan Meranti No. 5 Tahun 2015 Tentang
Zakat, dan lain-lain.”

®Na’imah and Mardhiah, 154.

Arskal Salim, ‘Perda Berbasis Agama Dan Perlindungan
Konstitusional Penegakan HAM’, Jurnal Perempuan 60 (2008): 111.

"'Cholida Hanum, ‘Analisis Yuridis Terhadap Asas-Asas Pembentukan
Dan Asas-Asas Materi Muatan Peraturan Daerah: Kajian Perda Syariah Di
Indonesia’, IN RIGHT: Jurnal Agama Dan Hak Azazi Manusia 7, no. 1 (2017).

91



BAB VI
KHI DAN KHES DI INDONESIA

A. Pendahuluan

Sistem hukum di Indonesia bersifat plural dan mengenal
berbagai sumber, termasuk norma-norma yang berasal dari
nilai-nilai agama. Dalam konteks hukum keluarga dan ekonomi
syariah, dua dokumen normatif yang memiliki peran signifikan
adalah Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan Kompilasi Hukum
Ekonomi Syariah (KHES). Keduanya disusun sebagai respons
terhadap kebutuhan masyarakat Muslim akan kepastian
hukum, sekaligus sebagai upaya untuk mengintegrasikan
prinsip-prinsip keislaman ke dalam sistem hukum nasional
tanpa harus melalui proses legislasi formal.

Kompilasi Hukum Islam (KHI) diberlakukan melalui
Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991. KHI berfungsi sebagai
pedoman utama dalam lingkungan Peradilan Agama untuk
menangani perkara-perkara yang berkaitan dengan hukum
keluarga, seperti perkawinan, kewarisan, dan wakaf. KHI
menyusun ulang prinsip-prinsip fikih dalam bentuk sistematis
dannormatif yang dapat dioperasikan dalam praktik peradilan,
sekaligus menjawab kebutuhan kodifikasi hukum Islam di
Indonesia.

Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) disusun dan
diimplementasikan pada tahun 2008 sebagai instrumen hukum
tambahan yang memperluas cakupan peradilan agama ke

92



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

bidang ekonomi. KHES mengatur berbagai aspek ekonomi dan
keuangan syariah, termasuk perbankan, pembiayaan, akad,
dan transaksi komersial lainnya yang berlandaskan prinsip
Islam. Kehadiran KHES mencerminkan perkembangan sektor
ekonomi syariah yang pesat di Indonesia dan kebutuhan akan
norma hukum yang relevan untuk mengaturnya secara sah.

Meskipun baik KHI maupun KHES tidak memiliki
kedudukan sebagai undang-undang dalam struktur hierarki
peraturan perundang-undangan nasional, keduanya memiliki
kekuatan mengikat dalam praktik peradilan agama. Hal ini
terjadi karena keduanya diterima sebagai rujukan resmi oleh
lembaga peradilan dan diakui secara fungsional dalam proses
penegakan hukum.

Bab ini akan mengulas secara komprehensif latar belakang
historis penyusunan KHI dan KHES, kedudukan yuridisnya
dalam sistem hukum Indonesia, struktur isi masing-masing
dokumen, serta implementasinya dalam praktik peradilan.
Kajian ini juga menyoroti sejumlah kritik dan diskursus
mengenai status normatif serta fleksibilitas hukum dalam
menghadapi dinamika masyarakat Muslim modern di
Indonesia.

B. Kompilasi Hukum Islam

Sejak awal berdirinya Peradilan Agama di Indonesia,
para hakim menghadapi kendala serius berupa ketiadaan
buku pedoman standar yang dapat dijadikan acuan bersama.
Akibatnya, dalam praktik peradilan, perkara dengan pokok
masalah yang serupa bisa menghasilkan putusan yang
berbeda tergantung pada hakim yang menanganinya. Situasi
ini menimbulkan persoalan serius dalam hal kepastian hukum,
karena tidak ada keseragaman dalam penerapan prinsip-

93



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

prinsip hukum Islam di lingkungan peradilan. Menyadari
urgensi tersebut, pada tahun 1985 pemerintah mengambil
langkah strategis dengan menggagas proyek penyusunan
Kompilasi Hukum Islam (KHI). Inisiatif ini dikukuhkan
melalui penerbitan Surat Keputusan Bersama (SKB) antara
Ketua Mahkamah Agung dan Menteri Agama, yang
dilaksanakan di Yogyakarta. Tujuan utama dari proyek ini
adalah untuk menyusun rancangan buku hukum Islam yang
dapat dijadikan pedoman dalam perkara-perkara yang lazim
ditangani oleh Peradilan Agama, khususnya dalam bidang
hukum perkawinan, pembagian warisan, serta pengelolaan
wakaf, sedekah, dan infak.”?

Penyusunan Kompilasi Hukum Islam (KHI) merupakan
inisiatif dari otoritas negara, khususnya Ketua Mahkamah
Agung dan Menteri Agama, yang ditindaklanjuti melalui
penerbitan Surat Keputusan Bersama. Proses ini tidak hanya
bersifat administratif, tetapi juga melibatkan para ulama dari
berbagai latar belakang sebagai bentuk legitimasi keagamaan.
KHI disusun melalui serangkaian lokakarya nasional yang
mempertemukan tokoh-tokoh ulama dari berbagai organisasi
dan mazhab Islam di Indonesia. Dari proses tersebut, lahirlah
sebuah konsensus atau ijma’ nasional yang mencerminkan
kesepakatan kolektif para ulama terhadap substansi hukum
yang dirumuskan. Konsensus ini kemudian mendapatkan
pengesahan formal dari pemerintah, sehingga menjadikan KHI
sebagai dokumen hukum yang diakui secara sah dalam sistem
hukum nasional, khususnya sebagai pedoman dalam praktik
hukum Islam di lingkungan Peradilan Agama.”

2AM Mulfti, ‘Pembaharuan Hukum Dalam Kompilasi Hukum Islam
Di Indonesia’, Jurnal Ilmiah Al-Syirah 7, no. 1 (2016): 73.
7Cik Hasan Bisri, Kompilasi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional

94



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Penyusunan Kompilasi Hukum Islam (KHI) dapat dilihat
sebagai langkah penting dalam proses transformasi hukum
Islam dari bentuk tradisional yang tidak tertulis menjadi
dokumen hukum resmi dalam format peraturan perundang-
undangan. Proses ini berlangsung melalui dua tahap utama.
Tahap pertama adalah pengumpulan bahan-bahan dasar
yang menjadi fondasi penyusunan. Bahan ini dihimpun dari
beragam sumber, baik yang bersifat tertulis seperti kitab-kitab
figh dan dokumen hukum, maupun yang tidak tertulis seperti
praktik dan kebiasaan hukum dalam masyarakat Islam.Tahap
kedua adalah perumusan naskah, yang dilakukan dengan
berpedoman pada dua hal utama: peraturan perundang-
undangan yang berlaku di Indonesia, serta sumber-sumber
utama hukum Islam, yakni Al-Qur'an dan Sunnah. Dalam hal
ini, perhatian khusus diberikan pada ayat-ayat atau hadis-
hadis yang memiliki relevansi langsung dengan materi yang
dibahas dalam KHI. Secara substansial, KHI disusun dengan
merujuk pada nilai-nilai hukum Islam yang terkandung
dalam Al-Quran dan Sunnah. Namun dalam tataran formal,
penyusunannya juga mempertimbangkan hierarki hukum
nasional, sehingga tetap selaras dengan sistem hukum yang
berlaku di Indonesia.

Kompilasi Hukum Islam (KHI) memiliki dasar hukum
yang kuat dalam sistem perundang-undangan Indonesia, yakni
melalui Instruksi Presiden (Inpres) Nomor 1 Tahun 1991 yang
ditetapkan pada tanggal 10 Juni 1991. Menurut pandangan
ahli hukum Ismail Suny, keberadaan Inpres ini sah dan dapat
dibenarkan secara konstitusional, terutama karena dalam
persoalan hukum keluarga seperti perkawinan, warisan, dan
wakaf, hukum Islam memang telah diakui sebagai hukum yang

(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), 8.

95



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

berlaku bagi umat Islam di Indonesia. Lebih lanjut, Ismail Suny

berpendapat bahwa karena hukum materiil di bidang-bidang

tersebut adalah hukum Islam, maka keberadaannya dapat
ditegaskan melalui Keputusan Presiden atau Instruksi Presiden.

Pendapat ini tidak berdiri sendiri, melainkan didasarkan pada

landasan akademik, salah satunya melalui disertasi A. Hamid

S. Attamimi yang membahas tentang peran dan kewenangan

Presiden dalam pembentukan norma hukum di Indonesia.

Ismail Suny juga menegaskan bahwa baik Keputusan

Presiden maupun Instruksi Presiden secara yuridis memiliki

kedudukan hukum yang setara, karena keduanya bersumber

dari kewenangan konstitusional Presiden sebagaimana diatur
dalam Pasal 4 Ayat (1) Undang-Undang Dasar 1945, yaitu
bahwa Presiden memegang kekuasaan pemerintahan negara.

Oleh sebab itu, ketika membicarakan legalitas dan posisi KHI

dalam sistem hukum nasional, tidak bisa dilepaskan dari

keberadaan dan dasar hukum yang diberikan oleh Instruksi

Presiden tersebut.”

Instruksi Presiden ini ditujukan kepada Menteri Agama
untuk menyebarluaskan Kompilasi Hukum Islam yang sudah
disepakati tersebut. Kemudian lebih lanjut yang menjadi dasar
dan landasan dari Kompilasi ini adalah Keputusan Menteri
Agama Republik Indonesia tanggal 22 Juli 1991 No. 154 Tahun
1991 tentang pelaksana Instruksi Presiden Republik Indonesia
No. 1 Tahun 1991. konsideran keputusan ini menyebutkan:

a. Bahwa Instruksi Presiden Indonesia No. 1 Tahun 1991
tanggal 10 Juni 1991 memerintahkan kepada Menteri
Agama untuk menyebarluaskan Kompilasi Hukum Islam
untuk digunakan oleh Instansi Pemerintah dan masyarakat

"“Abdurrahman, Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta: CV.
Akademika Pressindo, 2001), 53.

96



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

yang memerlukannya;

b. Bahwa penyebarluasan Kompilasi Hukum Islam tersebut
perlu dilaksanakan dengan sebaik-baiknya dan dengan
penuh tanggung jawab;

c. Bahwa oleh karena itu, perlu dikeluarkan Keputusan
Menteri Agama Republik Indonesia tentang pelaksanaan
Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 1 Tahun
1991 tanggal 10 Juni 1991.7
Kompilasi Hukum Islam (KHI) terbagi menjadi tiga buku

utama yang masing-masing mengatur bidang hukum tertentu.

Buku I membahas tentang hukum perkawinan (munakahat),

Buku II mengatur mengenai kewarisan (faraidh), dan Buku

III membahas perwakafan. Pembagian ini bertujuan untuk

mengelompokkan materi hukum berdasarkan Kkategori

tematiknya, bukan untuk menunjukkan perbedaan tingkat
kepentingan antara satu bidang dengan bidang lainnya.
Secara struktural, setiap buku dalam KHI disusun secara
sistematis ke dalam bab-bab dan bagian-bagian tertentu, yang
selanjutnya dijabarkan ke dalam pasal-pasal hukum. Secara
keseluruhan, KHI terdiri atas 229 pasal, yang jumlahnya
tersebar tidak merata pada masing-masing buku. Buku yang
paling banyak memuat pasal adalah Buku I tentang hukum

perkawinan, yang mencakup Pasal 1 hingga Pasal 170.

Selanjutnya, hukum kewarisan diatur dari Pasal 171 hingga

Pasal 193, kemudian dilanjutkan dengan ketentuan tentang

wasiat (Pasal 194-209), dan hibah (Pasal 210-214). Sementara

itu, hukum perwakafan diatur dalam bagian yang paling
singkat, yaitu dari Pasal 215 hingga Pasal 227. Selain itu, KHI
juga mencantumkan satu pasal tentang ketentuan peralihan
dan satu pasal tentang ketentuan penutup. Perbedaan jumlah

5Abdurrahman, 55-56.

97



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

pasal dalam masing-masing bagian ini bukan disebabkan
oleh luas atau sempitnya cakupan materi, melainkan lebih
kepada tingkat perincian pengaturannya. Hukum perkawinan,
misalnya, mendapat porsi lebih besar karena sudah digarap
secara rinci hingga ke aspek teknis, sebagian besar mengacu
pada struktur yang sudah ada dalam peraturan perundang-
undangan tentang perkawinan. Sebaliknya, bagian kewarisan
tidak dikembangkan secara detail dan hanya diuraikan
secara umum, karena sebelumnya belum pernah dikelola
atau dirumuskan dalam bentuk hukum positif secara
komprehensif.”

C. Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah

Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) lahir sebagai
respons terhadap perubahan penting dalam sistem peradilan
agama di Indonesia, yang ditandai dengan diterbitkannya
Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006. Undang-undang ini
merupakan revisi dari Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989
tentang Peradilan Agama, yang membawa perluasan signifikan
terhadap kewenangan lembaga tersebut. Perubahan ini
mencerminkan upaya adaptasi terhadap dinamika masyarakat
dan kebutuhan umat Islam yang semakin kompleks, khususnya
dalam aspek hukum. Dengan adanya perluasan tersebut,
Peradilan Agama tidak lagi terbatas pada penyelesaian perkara-
perkara tradisional seperti perkawinan, warisan, wasiat, hibah,
wakaf, dan sedekah. Kini, cakupan kewenangannya meluas
hingga mencakup permohonan adopsi anak, sengketa yang
berkaitan dengan zakat dan infaq, serta perselisihan mengenai
hak milik dan perkara perdata lainnya antara sesama pemeluk

"Edi Gunawan, ‘Eksistensi Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia’,
Jurnal Ilmiah Al-Syir'ah 8, no. 1 (2016): 11-12.

98



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Islam. Yang paling menonjol dari perubahan ini adalah
dimasukkannya aspek ekonomi syariah sebagai ranah baru
yang berada dalam yurisdiksi Peradilan Agama. Inilah yang
kemudian menjadi dasar dan alasan kuat bagi penyusunan
serta diberlakukannya KHES sebagai pedoman hukum di
bidang ekonomi syariah di Indonesia.”

Dalam Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006 Tentang
Perubahan atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 Tentang
Peradilan Agama dijelaskan bahwa yang dimaksud dengan
ekonomi syariah adalah perbuatan atau kegiatan usaha yang
dilaksanakan menurut prinsip syariah, antara lain meliputi:
Bank syariah; Lembaga keuangan mikro syariah; Asuransi
syariah; Reasuransi syariah; Reksadana syariah; Obligasi dan
surat berharga berjangka menengah syariah; Sekuritas syariah;
Pembiayaan syariah; Pegadaian syariah; Dana pensiun lembaga
keuangan syariah; dan Bisnis syariah.”

Setelah diberlakukannya Undang-Undang Nomor 3
Tahun 2006, kebutuhan akan sumber hukum yang dapat
dijadikan acuan dalam praktik peradilan di bidang ekonomi
syariah menjadi sangat mendesak. Perluasan kewenangan
Peradilan Agama ke ranah ekonomi syariah memunculkan
tantangan baru berupa ketiadaan regulasi teknis yang secara
khusus mengatur persoalan ekonomi Islam. Dalam konteks
ini, kehadiran KHES menjadi jawaban atas kekosongan hukum
yang sebelumnya dirasakan oleh para hakim di lingkungan
Peradilan Agama. Dengan tersusunnya KHES, maka tidak ada

7’Nashihul Ibad Elhas, ‘Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES)
Dalam Tinjauan Umum Hukum Islam’, Al-Tsaman: Jurnal Ekonomi Dan
Keuangan Islam 2, no. 1 (2020): 64-65.

"Pemerintah Republik Indonesia, ‘Undang-Undang Nomor 3 Tahun
2006 Tentang Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989
Tentang Peradilan Agama’, 2006.

99



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

lagi alasan yang dapat dibenarkan bagi hakim untuk menolak
atau menghindari penanganan perkara ekonomi syariah,
hanya karena belum tersedia peraturan yang mengaturnya
secara eksplisit. KHES memberikan landasan hukum praktis
sekaligus legitimasi normatif bagi hakim dalam memutus
perkara yang terkait dengan transaksi dan sengketa ekonomi
berdasarkan prinsip-prinsip syariah Islam.

Setelah proses penyusunan Kompilasi Hukum Ekonomi
Syariah (KHES) rampung, dokumen final tersebut kemudian
disampaikan secara resmi kepada Ketua Mahkamah Agung
Republik Indonesia. Langkah ini menjadi penting sebagai
dasar formal untuk mendorong penerapannya di lingkungan
Peradilan Agama. Agar KHES memiliki kekuatan sebagai
pedoman hukum yang sah dalam menangani perkara ekonomi
syariah, Ketua Mahkamah Agung menetapkan Peraturan
Mahkamah Agung (PERMA) Nomor 02 Tahun 2008 tentang
Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah. PERMA ini memberikan
legitimasi hukum bagi para hakim peradilan agama dalam
memeriksa, mengadili, dan menyelesaikan sengketa yang
terkait dengan ekonomi berbasis syariah. Peluncuran perdana
PERMA Nomor 02 Tahun 2008 dilakukan secara resmi pada
agenda Rapat Kerja Nasional (RAKERNAS) Mahkamah Agung
bersama para Ketua dan Panitera/Sekretaris Pengadilan Tingkat
Banding maupun Tingkat Pertama dari seluruh lingkungan
peradilan di Indonesia. Acara penting ini berlangsung di Jakarta
pada bulan Agustus 2008 dan menjadi tonggak penting dalam
integrasi ekonomi syariah ke dalam sistem peradilan nasional.”

Secara umum, Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah
(KHES) merupakan acuan hukum praktis yang digunakan

"Elhas, ‘Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) Dalam Tinjauan
Umum Hukum Islam’, 65-66.

100



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

oleh Peradilan Agama dalam menangani berbagai perkara
yang berkaitan dengan ekonomi syariah. Dokumen ini disusun
secara sistematis dan terdiri dari empat bagian utama. Buku I
membahas tentang subyek hukum serta harta (amwal); Buku
II mengulas berbagai bentuk akad atau perjanjian dalam
transaksi ekonomi; Buku III mencakup ketentuan mengenai
zakat dan hibah; sementara Buku IV membahas prinsip-prinsip
akuntansi berbasis syariah.

Dalamhalsumberhukum, KHESberlandaskanpadarujukan
klasik dalam hukum Islam. Secara umum, sumber hukum Islam
terbagi menjadi dua kategori besar. Pertama, sumber-sumber
hukum yang telah disepakati oleh para ulama (masidir al-ahkdm
al-muttafaq ‘alaiha), yang dikenal sebagai sumber utama, yaitu
al-Qur’an, Sunnah (hadis), Ijma” (kesepakatan ulama), dan
Qiyas (analogi hukum). Kedua, sumber-sumber hukum yang
masih menjadi perdebatan di kalangan ahli fikih (masadir al-
ahkam al-mukhtalaf fiha). Kelompok ini mencakup metode-
metode seperti Istihsin (preferensi yurisprudensial), Istisldh
atau al-Maslahah al-Mursalah (pertimbangan kemaslahatan),
‘Urf (kebiasaan masyarakat), Istishdb (presumsi kelangsungan
hukum), pendapat Sahabat Nabi, hukum umat terdahulu
(Syar’u man qablana), dan lain sebagainya.®

Menurut A. Djazuli, KHES disusun sebagai sebuah
kompilasi hukum yang menggabungkan berbagai sumber
hukum, baik yang berasal dari ajaran syariah, pemikiran figh
klasik, maupun peraturan perundang-undangan (qanun)
yang relevan. Salah satu referensi penting dalam penyusunan
KHES adalah Majallatu al-Ahkam al-Adliyah, yakni kitab
hukum perdata yang disusun pada masa pemerintahan Turki
Usmani. Kitab tersebut kemudian diadaptasi agar sesuai

%Elhas, 63.

101



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

dengan perkembangan zaman, semangat modernitas, dan
konteks sosial hukum di Indonesia. Langkah kontekstualisasi
ini dipandang penting dan wajar dalam hukum Islam. Figh,
sebagai hasil ijtthad manusia terhadap sumber-sumber
syariah, memiliki karakter yang dinamis dan dapat mengalami
perubahan sesuai dengan perkembangan waktu, perubahan
tempat, kondisi sosial, niat pelaku, serta adat atau kebiasaan
masyarakat. Oleh karena itu, penyusunan KHES tidak sekadar
mengadopsi sumber klasik, tetapi juga mengintegrasikannya
ke dalam kerangka hukum yang sesuai dengan kebutuhan
masyarakat Muslim Indonesia.”

81 A Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih (Jakarta: Prenada Media, 2019).

102



BAB VII
FATWA DI INDONESIA

A. Pendahuluan

Fatwa memiliki kedudukan penting dalam tradisi hukum
Islam sebagai respons terhadap persoalan-persoalan baru yang
tidak secara eksplisit diatur dalam teks-teks syariat. Sebagai
hasil ijtihad, fatwa berfungsi memberikan panduan hukum
yang bersifat normatif bagi umat Islam dalam berbagai aspek
kehidupan, baik yang bersifat ibadah maupun muamalah.
Meskipun fatwa tidak bersifat mengikat secara yuridis seperti
undang-undang, ia tetap memiliki pengaruh yang signifikan
dalam kehidupan sosial dan kelembagaan umat Muslim.

Di Indonesia, peran fatwa mengalami perkembangan yang
menonjol, tidak hanya sebagai rujukan moral dan keagamaan,
tetapi juga sebagai dasar dalam praktik kelembagaan,
khususnya dalam sektor ekonomi syariah. Perkembangan ini
semakin menguat dengan kehadiran Majelis Ulama Indonesia
(MUI), terutama melalui Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI),
yang secara khusus bertugas mengeluarkan fatwa-fatwa terkait
kegiatan ekonomi dan keuangan syariah. .

Bab ini mengkaji dua aspek utama: (1) pengertian dan
fungsi fatwa dalam perspektif fikih klasik dan kontemporer;
dan (2) posisi fatwa dalam struktur hukum Indonesia, termasuk
status yuridisnya dalam kaitannya dengan hukum ekonomi
syariah di Indonesia.

103



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

B. Definisi Fatwa

Secara etimologis, istilah fatwa berasal dari bahasa Arab,
tepatnya dari akar kata fata yang secara harfiah berarti “masa
muda.” Dalam pengertian lughawi (bahasa), al-fatwa adalah
bentuk isim masdar dari kata kerja afta, dengan bentuk jamak
fatawa. Dalam pengucapannya, kata ini bisa dibaca fatawa
(dengan harakat fathah pada huruf waw) atau fatawi (dengan
harakat kasrah pada waw), tergantung kaidah penggunaan.
Kata ini berasal dari rangkaian verba fata—yaftu—fatawa, yang
dalam konteks makna dasarnya juga merujuk pada sifat
dermawan atau pemurah, mencerminkan seseorang yang
memberikan sesuatu, dalam hal ini adalah “pemberian
jawaban” atas persoalan hukum atau agama.®

Yusuf al-Qardhawi mendefinisikan fatwa sebagai
penjelasan atau ketetapan hukum syariat terhadap suatu
persoalan, yang disampaikan sebagai jawaban atas pertanyaan
yang diajukan, baik oleh individu yang jelas identitasnya
maupun oleh pihak yang tidak diketahui secara spesifik.
Pertanyaan tersebut bisa datang dari orang perorangan
maupun kelompok, dan fatwa tetap berlaku sebagai respons
terhadap kebutuhan hukum tersebut.® Sementara itu, menurut
Zamakhsari dalam karyanya al-Kasyaf, fatwa dipahami sebagai
bentuk penjabaran hukum syariat atas suatu isu, yang juga
merupakan tanggapan atas pertanyaan yang mungkin diajukan
oleh individu tertentu ataupun oleh masyarakat secara umum.
Artinya, fatwa dapat berfungsi untuk menjawab kepentingan

%Lois Mal'uf, Al-Munjid Fi al-Lughah (Beirut: Dar al-Masyriq, 1986),
569.

8Yusuf al-Qardhawi, Al-Fatwa Baina al-Indibad Aw al-Tasayyub (Mesir:
Makatabah Wahbah, 1997), 5.

104



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

hukum personal sekaligus kebutuhan kolektif masyarakat.®
Dari perspektif akademisi Barat, seperti Joseph Schacht, fatwa
diartikan sebagai “formal legal opinion” atau opini hukum
formal, yang menggambarkan fungsi fatwa sebagai pandangan
hukum resmi dalam kerangka hukum Islam, meskipun tidak
bersifat mengikat secara yuridis.*

Berdasarkan uraian sebelumnya, dapat disimpulkan
bahwa fatwa merupakan bentuk penjelasan hukum yang
diberikan oleh seorang mufti sebagai respons atas pertanyaan
mengenai hukum syariah. Pertanyaan ini bisa berasal dari
individu maupun kelompok, dan tujuannya bisa bersifat
personal maupun untuk kepentingan masyarakat umum.
Fatwa bisa disampaikan secara lisan atau tertulis, namun secara
hukum tidak bersifat mengikat seperti putusan pengadilan.
Meskipun demikian, terdapat tiga karakteristik utama yang
melekat dalam konsep fatwa. Pertama, fatwa adalah usaha
sistematis untuk memberikan jawaban atas persoalan hukum
yang diajukan. Kedua, isi fatwa didasarkan pada proses
ijtihad, yaitu penalaran hukum yang bersumber dari teks-teks
syariat. Ketiga, fatwa hanya dapat dikeluarkan oleh orang atau
lembaga yang memiliki otoritas dan kompetensi dalam bidang
hukum Islam yang menjadi pokok pertanyaan.

C. Kedudukan Fatwa DSN-MUI dalam Hukum di Indonesia

Secara historis, awalnya aktivitas ekonomi berbasis syariah
di Indonesia masih terbatas pada sektor perbankan. Namun,
seiring waktu, cakupannya semakin meluas mencakup bidang

8al-Zamakhsyari, Tafsir Al-Kasysaf, An Hagqaiq al-Tanzil Wa Uyun al-
Aqawil Fi Wujuh al-Tanwil (Mesir: Musytofa al-Babi al-Halabi, n.d.), 367.

®Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (London: Oxford
University Press, 1965), 74.

105



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

lain seperti asuransi, pasar modal, dan lembaga pembiayaan.
Perkembangan pesat ini mencerminkan meningkatnya
kebutuhan masyarakat terhadap sistem ekonomi yang selaras
dengan prinsip-prinsip syariah. Fenomena ini menjadi latar
belakang lahirnya berbagai fatwa yang dikeluarkan oleh
Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI).
Fatwa-fatwa tersebut hadir sebagai respons atas dinamika dan
kompleksitaskegiatan ekonomisyariah yang terusberkembang.
Lebih dari sekadar pedoman keagamaan, fatwa DSN-MUI telah
memberi pengaruh nyata terhadap arah perkembangan sistem
ekonomi nasional, bahkan turut memengaruhi konstruksi
sistem hukum di Indonesia, khususnya dalam ranah ekonomi
dan keuangan.®

Momentum penting dalam aktualisasi ekonomi syariah
di Indonesia ditandai dengan berdirinya Bank Muamalat
Indonesia pada tahun 1992 sebagai perbankan syariah pertama
di tanah air. Kemudian, pada tahun 1997, sistem pasar modal
syariah mulai diperkenalkan dan dikembangkan. Kedua
peristiwa ini menjadi tonggak awal berkembangnya institusi-
institusi keuangan yang berbasis prinsip syariah. Seiring
dengan pertumbuhan tersebut, para pelaku ekonomi syariah
mulai merasakan kebutuhan akan adanyalembaga khusus yang
dapat mengeluarkan fatwa sebagai rujukan dalam menjawab
berbagai persoalan yang muncul dalam praktik ekonomi
syariah. Lembaga fatwa ini dibutuhkan untuk menyediakan
dasar hukum yang jelas dan sah bagi operasional lembaga-
lembaga keuangan syariah. Dalam perkembangannya,
lembaga ini diharapkan memiliki kewenangan resmi untuk
merumuskan fatwa-fatwa yang menjadi acuan normatif dalam

8M. Atho Mudzhar, Islam and Islamic Law in Indonesia: A Social Historical
Aproach (Jakarta: Departemen Agama Rapublik Indonesia, 2003), 93.

106



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

menjalankan aktivitas ekonomi yang sesuai syariah.”

Latar belakang perlunya pembentukan lembaga fatwa
di bidang ekonomi syariah mulai mendapatkan perhatian
serius dalam Lokakarya Ulama tentang Reksa Dana Syariah
yang diselenggarakan pada 29-30 Juli 1997. Dalam forum
tersebut, dibahas pandangan syariah terhadap instrumen reksa
dana, sekaligus mencuat kebutuhan praktis akan lembaga
otoritatif yang dapat memberikan kepastian hukum syariah
dalam praktik ekonomi modern. Salah satu hasil utama dari
lokakarya tersebut adalah rekomendasi untuk mendirikan
lembaga khusus sebagai wadah yang dapat menjawab
kebutuhan para pelaku ekonomi syariah. Menindaklanjuti
rekomendasi tersebut, Majelis Ulama Indonesia (MUI) secara
resmi membentuk Dewan Syariah Nasional (DSN) pada 10
Februari 1999 melalui Surat Keputusan Nomor Kep-754/MUI/
I1/1999. DSN didirikan sebagai bagian integral dari MUI,
dengan tujuan untuk merespons perkembangan ekonomi dan
keuangan syariah di Indonesia, mendorong penerapan nilai-
nilai Islam dalam aktivitas ekonomi, serta menangani berbagai
persoalan yang berkaitan dengan operasional Lembaga
Keuangan Syariah (LKS). Keanggotaan DSN terdiri dari para
ulama, praktisi ekonomi, dan pakar di bidang muamalah syariah
yang memiliki keahlian dan integritas, yang pengangkatannya
dilakukan langsung oleh MUI Kehadiran DSN menjadi titik
penting dalam struktur kelembagaan ekonomi syariah di
Indonesia karena otoritas fatwa yang dihasilkannya menjadi
pedoman resmi dalam pelaksanaan kegiatan keuangan syariah.®

¥ Adrian Sutedi, Perbankan Syariah Tinjauan Dan Beberapa Segi Hukum
(Bogor: Ghalia Indonesia, 2009), 8.

®M Zaidi Abdad, ‘Signifikansi Fatwa DSN MUI Terhadap
Perkembangan Ekonomi Syariah Di Indonesia’, Istinbath 18, no. 2 (2019):
431.

107



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Dewan Syariah Nasional (DSN) adalah lembaga yang
dibentuk oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan berperan
sebagai otoritas fatwa di bidang ekonomi syariah. DSN
memiliki tugas dan wewenang untuk menetapkan fatwa
terkait produk, layanan, serta aktivitas perbankan dan lembaga
keuangan lain yang beroperasi berdasarkan prinsip-prinsip
syariah. Sebagai bagian dari struktur organisasi MUI, DSN
juga berfungsi mendukung berbagai lembaga negara seperti
Departemen Keuangan, Bank Indonesia, dan institusi lainnya
dalam merumuskan peraturan atau kebijakan yang berkaitan
dengan lembaga keuangan syariah. Peran ini menjadikan DSN
sebagai penghubung penting antara nilai-nilai syariah dan
sistem regulasi nasional.

Kehadiran fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh Dewan
Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI)
memainkan peran penting sebagai bagian dari konstruksi
hukum organik dalam sistem ekonomi syariah Indonesia.
Lebih dari itu, fatwa-fatwa ini juga berfungsi sebagai indikator
kemajuan implementasi prinsip-prinsip syariah dalam praktik
ekonomi. Secara teknis, fatwa ekonomi syariah menghadirkan
model pengembangan dan bahkan pembaruan terhadap
konsep figh mu’amalah maliyah (hukum transaksi keuangan
dalam Islam).

Dari sisi fungsi, fatwa DSN-MUI memiliki dua peran utama:
tabyin dan tawjih. Tabyin berarti menjelaskan ketentuan hukum
sebagai pedoman praktis bagi lembaga keuangan syariah,
umumnya atas permintaan dari praktisi yang membutuhkan
kejelasan hukum. Sementara itu, tawjih berarti memberi arahan,
nasihat, dan edukasi kepada masyarakat tentang bagaimana
prinsip ekonomi syariah seharusnya dijalankan. Dalam studi
ushul figh, fatwa secara tradisional dianggap hanya mengikat

108



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

antara pihak yang meminta fatwa (mustafti) dan pihak yang
memberi fatwa (mufti). Namun, dalam konteks fatwa DSN-
MUI saat ini, pandangan tersebut sudah tidak lagi relevan.
Sifat dan karakter fatwa telah mengalami perkembangan
yang signifikan. Fatwa ekonomi syariah modern tidak hanya
berfungsi sebagai nasihat hukum personal, melainkan menjadi
bagian dari sistem hukum yang memengaruhi masyarakat
luas dan operasional lembaga keuangan. Oleh karena itu, teori
klasik mengenai fatwa perlu direformulasi dan disesuaikan
dengan realitas kontemporer.

Fatwa DSN-MUI kini tidak hanya mengikat lembaga
keuangan syariah (LKS), tetapi juga masyarakat yang
berinteraksi dengannya. Ini semakin diperkuat dengan
masuknya fatwa-fatwa tersebut ke dalam regulasi resmi, seperti
Peraturan Bank Indonesia (PBI). Bahkan, Dewan Perwakilan
Rakyat (DPR) telah merevisi Undang-Undang No. 7 Tahun
1989 tentang Peradilan Agama, yang kini memasukkan perkara
ekonomi syariah ke dalam yurisdiksi peradilan agama.

Sebagai otoritas resmi, fatwa ekonomi syariah berada di
bawah kewenangan DSN-MUI, yang keanggotaan plenonya
terdiri dari para ulama dan pakar ekonomi syariah yang
memiliki kompetensi di bidang muamalah. Dalam proses
penyusunan fatwa, DSN juga bekerja sama dengan berbagai
mitra, seperti Dewan Standar Akuntansi Keuangan, Ikatan
Akuntan Indonesia, dan Biro Syariah Bank Indonesia.

Perkembangan ini menunjukkan bahwa fatwa, yang
dahulu bersifat individual dan fleksibel, kini telah menjadi
instrumen hukum kolektif yang dilembagakan di Indonesia.
Baik fatwa-fatwa keagamaan umum yang dikeluarkan Komisi
Fatwa MUI maupun fatwa ekonomi syariah dari DSN-MUI
kini memiliki posisi strategis dalam kehidupan masyarakat

109



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Muslim Indonesia. Fatwa DSN-MUI menjadi rujukan utama
yang mengikat LKS dan masyarakat, dan diakui secara hukum
melalui Undang-Undang No. 21 Tahun 2008 tentang Perbankan
Syariah. Undang-undang tersebut tidak hanya menetapkan
prinsip-prinsip dasar perbankansyariah, tetapijugamewajibkan
semua pemangku kepentingan untuk menjalankan aktivitas
ekonomi sesuai fatwa yang dikeluarkan DSN-MUI. Ketentuan
tentang syariah compliance dalam UU ini menegaskan bahwa
kepatuhan terhadap prinsip syariah menjadi kewenangan
MUI, yang direpresentasikan oleh Dewan Pengawas Syariah
(DPS) di setiap Bank Syariah atau Unit Usaha Syariah. Untuk
menjamin implementasi fatwa dalam kebijakan moneter,
Bank Indonesia membentuk Komite Perbankan Syariah yang
beranggotakan perwakilan dari Bl, Kementerian Agama, serta
unsur masyarakat dengan komposisi seimbang. Dengan peran
yang sedemikian kuat, fatwa DSN-MUI kini menjadi pilar
penting dalam struktur sosial dan hukum Indonesia. Fatwa
ini tidak hanya menjadi rujukan keagamaan, tetapi juga dasar
normatif dalam aktivitas ekonomi nasional.*

Hingga saat ini, DSN-MUI telah mengeluarkan ratusan
fatwa di bidang ekonomi syariah, beberapa yang terbaru
contohnya seperti:

1. Fatwa Nomor 156/DSN-MUI/V/2023 Tentang Penerapan
Prinsip Syariah dalam Kegiatan Penyediaan Infrastruktur
melalui Skema Kerjasama Pemerintah dan Badan Usaha
(KPBU) Berdasarkan Ketersediaan Layanan (Availability
Payment)

2. Fatwa Nomor 157/DSN-MUI/VII/2024 Tentang Penerapan
Prinsip Syariah dalam Pelindungan Aset Investor Pasar
Modal

% Abdad, 433-35.

110



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

3. Fatwa Nomor 158/DSN-MUI/VII/2024 Tentang Akad I'arah

4. Fatwa Nomor 159/DSN-MUI/VII/2024 Tentang Jual Beli
Al-Mal al-Musytarak dan Al-Mal Al-Musya’

5. Fatwa Nomor 160/DSN-MUI/VII/2024 Tentang Ijarah Al-
Mal al-Musytarak dan Al-Mal Al-Musya’.”

“Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia, ‘Fatwa DSN-
MUT’, n.d., https://dsnmui.or.id/kategori/fatway/.

111



BAB VIII
LEGISLASI HUKUM ISLAM
DI INDONESIA

A. Pendahuluan

Perkembangan hukum Islam di Indonesia berlangsung
dalam kerangka negara hukum yang plural dan demokratis.
Meskipun Indonesia tidak berstatus sebagai negara Islam,
prinsip-prinsip syariah memperoleh ruang dalam sistem
hukum nasional, khususnya dalam bidang-bidang yang
berkaitan langsung dengan kebutuhan dan kehidupan umat
Islam. Negara mengakomodasi sebagian norma Islam melalui
legislasi formal yang tertuang dalam berbagai bentuk peraturan
perundang-undangan, mulai dari undang-undang hingga
regulasi teknis sektoral. Tiga bidang yang paling menonjol
dalam proses legislasi hukum Islam adalah ekonomi syariah,
hukum perkawinan, dan jaminan produk halal. Ketiganya
menunjukkan bentuk konkret integrasi nilai-nilai Islam ke
dalam sistem hukum nasional yang sekuler-konstitusional.

Bidang Ekonomi Syariah; Pengakuan terhadap sistem
ekonomi syariah diwujudkan dalam legislasi seperti Undang-
Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah,
serta keberadaan institusi keuangan syariah seperti bank,
koperasi, dan pasar modal berbasis syariah. Prinsip utama
yang diadopsi dalam sistem ini mencakup larangan riba,
keadilan transaksi, dan prinsip bagi hasil (mudharabah dan

112



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

musyarakah). Legislasi ini sekaligus menunjukkan pengakuan
negara terhadap praktik ekonomi berbasis agama sebagai
bagian dari sistem hukum positif.

Hukum Perkawinan; Undang-Undang Nomor 1 Tahun
1974 tentang Perkawinan dan peraturan turunannya, serta
Kompilasi Hukum Islam (KHI), menjadi perangkat hukum
utama dalam menyelesaikan perkara perkawinan di kalangan
umat Islam. Banyak ketentuan dalam perundang-undangan ini
yang mengadopsi norma-norma fikih, seperti syarat dan rukun
pernikahan, hak dan kewajiban suami istri, serta mekanisme
cerai dan rujuk. Pengadilan Agama berwenang dalam
menyelesaikan perkara-perkara tersebut, menjadikan hukum
Islam sebagai hukum positif dalam ranah tertentu.

Jaminan Produk Halal; Lahirnya Undang-Undang Nomor
33 Tahun 2014 tentang Jaminan Produk Halal menandai
penguatan komitmen negara terhadap perlindungan konsu-
men Muslim. Regulasi ini mewajibkan sertifikasi halal
bagi produk yang masuk, beredar, dan diperdagangkan
di Indonesia. Penerapannya berada di bawah kewenangan
Badan Penyelenggara Jaminan Produk Halal (BPJPH), bekerja
sama dengan Majelis Ulama Indonesia (MUI) sebagai otoritas
fatwa. Regulasi ini menggabungkan prinsip keagamaan dan
mekanisme hukum administratif negara.

Bab ini mengulas ketiga bidang tersebut untuk
menunjukkan bagaimana prinsip-prinsip hukum Islam tidak
hanya hidup dalam praktik keagamaan masyarakat, tetapi
juga telah dilembagakan secara resmi dalam sistem hukum
nasional. Analisis ini memberikan gambaran konkret mengenai
bagaimana negara demokratis dan plural seperti Indonesia
dapat mengakomodasi hukum berbasis agama dalam koridor
konstitusional dan fungsional.

113



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

B. Legislasi Hukum Islam di Bidang Ekonomi

Dalam rangka memberikan ruang bagi penerapan sistem
ekonomi Islam di Indonesia, pemerintah membuka peluang
berdirinya bank-bank syariah melalui landasan hukum yang
jelas. Hal ini diatur dalam beberapa peraturan perundang-
undangan, antara lain Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992
yang kemudian diperbarui dengan Undang-Undang Nomor 10
Tahun 1998, serta Undang-Undang Nomor 23 Tahun 1999 yang
mengatur tentang Sistem Perbankan Nasional. Kehadiran Bank
Muamalat Indonesia (BMI) sebagai bank syariah pertama di
tanah air, disusul dengan lahirnya sejumlah Bank Perkreditan
Rakyat (BPR) berbasis Islam, menjadi tonggak penting bagi
umat Islam. Kehadiran lembaga-lembaga keuangan ini
membuka jalan bagi masyarakat untuk menjalankan aktivitas
keuangan sesuai prinsip syariah. Bank Muamalat Indonesia
secara resmi didirikan pada 1 November 1991 berdasarkan
Akta Notaris Yudo Paripurno, S.H., dan memperoleh izin
dari Menteri Kehakiman dengan nomor C.2.2413.HT.01.01.
Selain itu, BMI juga mendapatkan izin prinsip melalui Surat
Menteri Keuangan RI Nomor 1223/MK.013/1991 tanggal 15
November 1991, serta izin usaha dari Menteri Keuangan RI
pada 1 Mei 1991. Pada saat akta pendirian ditandatangani,
telah terkumpul komitmen modal dari para pemegang saham
senilai Rp 84 miliar. Sejak saat itu, Bank Muamalat mulai
menjalankan operasionalnya dengan menawarkan berbagai
layanan perbankan syariah yang ditujukan untuk memenuhi
kebutuhan masyarakat luas.

Salah satu latar belakang utama berdirinya Bank Muamalat
Indonesia (BMI) adalah keyakinan bahwa meningkatnya
pembangunan di bidang keagamaan akan mendorong
tumbuhnya kesadaran umat Islam untuk mengamalkan ajaran

114



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

agama secara lebih utuh dalam berbagai aspek kehidupan,
termasuk dalam urusan ekonomi. Kesadaran ini melahirkan
kebutuhan nyata akan lembaga keuangan yang menjalankan
operasionalnya sesuai prinsip-prinsip syariah. Dengan
hadirnya bank syariah seperti BMI, diharapkan dilema yang
selama ini dirasakan sebagian umat Islam dalam bertransaksi
dengan sistem perbankan konvensional dapat teratasi.
Masyarakat Muslim pun bisa berinteraksi dengan dunia
perbankan tanpa merasa bertentangan dengan keyakinan
agamanya. Dukungan terhadap pendirian BMI tidak hanya
datang dari aspek regulasi atau legalitas, tetapi juga dari sisi
finansial, yang biasanya menjadi hambatan utama dalam
mendirikan sebuah lembaga keuangan baru. Dukungan dana
awal bagi BMI datang dari Yayasan Amal Bhakti Muslimin
Pancasila (YABMP) yang dipimpin oleh Presiden Soeharto saat
itu. Inisiatif ini kemudian memicu partisipasi lebih luas dari
kalangan birokrat Muslim dan para pengusaha Muslim yang
turut memberikan kontribusi dana. Berkat dukungan tersebut,
BMI tidak mengalami kesulitan berarti dalam hal permodalan
pada masa awal operasionalnya. Bahkan, lahir pula institusi-
institusi pendukung lainnya seperti Badan Arbitrase Muamalat
Indonesia (BAMUI) dan perusahaan asuransi syariah Takaful,
yang memperkuat ekosistem keuangan syariah di Indonesia.”

Perkembangan ekonomi Islam di Indonesia juga
merambah sektor asuransi, yang ditandai dengan lahirnya
PT Asuransi Takaful Indonesia pada tahun 1994 sebagai
pelopor asuransi syariah di tanah air. Sejak saat itu, layanan
asuransi yang dijalankan berdasarkan prinsip-prinsip syariah
mulai berkembang pesat. Tidak hanya perusahaan yang sejak

“ISahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 123-24.

115



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

awal murni berbasis syariah, tetapi juga banyak perusahaan
asuransi konvensional yang kemudian membuka divisi syariah
sebagai respon terhadap meningkatnya permintaan pasar.
Pertumbuhan asuransi syariah ini tidak lepas dari dorongan
untuk membangun kesadaran masyarakat akan pentingnya
perencanaan keuangan jangka panjang melalui sistem proteksi.
Mekanisme asuransi dipandang sebagai salah satu cara
efektif untuk mengantisipasi risiko masa depan. Namun bagi
sebagian besar umat Islam, aspek kehalalan dan kepatuhan
terhadap nilai-nilai syariah menjadi hal yang sangat penting.
Oleh karena itu, asuransi syariah hadir sebagai alternatif
yang dianggap lebih sesuai, karena dijalankan dengan sistem
pengelolaan keuangan yang menghindari unsur-unsur yang
dilarang dalam Islam seperti riba (bunga), maysir (spekulasi),
dan gharar (ketidakjelasan).”

Pada 3 November 1991, dalam sebuah acara silaturahmi
yang diadakan di Istana Bogor bersama Presiden, terkumpul
komitmen modal awal sebesar Rp 106.382.000,00 untuk
mendukung pendirian Bank Muamalat Indonesia (BMI).
Dengan dukungan dana tersebut, hanya dalam waktu kurang
dari satu tahun, tepatnya pada 1 Mei 1992, BMI berhasil
mengembangkan jaringan layanan perbankannya hingga
memiliki lebih dari 45 outlet yang tersebar di berbagai
kota besar seperti Jakarta, Bandung, Semarang, Surabaya,
Balikpapan, dan Makassar. Namun, di masa awal berdirinya,
keberadaan BMI sebagai bank syariah belum sepenuhnya
mendapat pengakuan atau dukungan yang kuat dalam
sistem industri perbankan nasional. Saat itu, kerangka hukum

“Lukman, ‘Sejarah Ekonomi Islam: Perkembangan Panjang Realitas
Ekonomi Islam’, in Menjawab Keraguan Berekonomi Syari‘ah (Yogyakarta:
Safiria Insani Press, 2008), 21.

116



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

yang mengatur bank berbasis syariah masih sangat terbatas.
Operasional bank seperti BMI hanya diklasifikasikan sebagai
bank yang menggunakan “sistem bagi hasil,” tanpa penjelasan
lebih lanjut mengenai prinsip-prinsip syariah yang menjadi
dasar operasinya, serta belum ada kejelasan mengenai jenis-
jenis kegiatan usaha yang diperbolehkan. Kondisi ini tampak
jelas dalam Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992, di mana
pembahasan mengenai sistem perbankan bagi hasil hanya
disebutkan secara singkat dan bersifat tambahan, bukan
sebagai bagian inti dari regulasi perbankan nasional.”
Sebelum dilakukan perubahan terhadap Undang-Undang
Nomor 7 Tahun 1992, keberadaan bank yang beroperasi
berdasarkan prinsip syariah di Indonesia masih belum
memiliki dasar hukum yang kuat dan jelas. Ketentuan yang ada
hanya menyebutkan secara umum tentang kegiatan pemberian
pinjaman berdasarkan kesepakatan antara bank dan peminjam,
yang bisa berbentuk bunga, pembagian keuntungan, atau
bentuk imbalan lainnya. Hal ini tercantum dalam Pasal 1 ayat
(2), namun tidak secara eksplisit mengakui keberadaan bank
syariah sebagai entitas tersendiri. Akibatnya, bank syariah
hanya dikategorikan sebagai bank dengan sistem bagi hasil,
tanpa ada uraian mendalam tentang prinsip syariah yang
menjadi pijakan serta cakupan usaha yang dapat dijalankan.
Ketidakjelasan tersebut sempat dijembatani melalui
terbitnya Peraturan Pemerintah Nomor 75 Tahun 1992
tentang Bank Berdasarkan Prinsip Bagi Hasil. Meski begitu,
perkembangan perbankan syariah yang mulai menggeliat
belum didukung oleh kesiapan sumber daya manusia.
Minimnya lembaga pendidikan yang fokus pada perbankan

“Muhammad Syafi'i Antonio, Bank Syariah: Dari Teori Ke Praktik
(Jakarta: Gema Insani, 2001), 25-26.

117



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

syariahmembuatbanyakbank syariah saatituhanyamengalami
“Islamisasi nama”, bukan “Islamisasi sistem dan pelaku”.
Dalam praktiknya, banyak transaksi di bank syariah tidak jauh
berbeda dari transaksi di bank konvensional. Perbedaan utama
hanya terletak pada istilah dan metode penghitungan bagi
hasil yang sering kali serupa dengan bunga. Bahkan, sejumlah
pejabat bank syariah tidak menyesuaikan nisbah bagi hasil
dengan kondisi keuntungan atau kerugian nasabah, melainkan
menetapkannya secara sepihak demi keuntungan bank. Di sisi
lain, sebagian nasabah menyetorkan dana ke bank syariah
dengan syarat agar bagi hasil yang diterima tidak lebih rendah
dari bunga bank konvensional milik pemerintah.

Situasi ini mulai berubah secara signifikan setelah
diberlakukannya Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998
yang merupakan perubahan dari Undang-Undang Nomor 7
Tahun 1992. Dalam undang-undang baru ini, operasional bank
syariah mendapat pengakuan resmi. Beberapa pasal seperti
Pasal 1 ayat (12), Pasal 6 huruf (u), Pasal 7 huruf (c), Pasal 8
ayat (1) dan (2), Pasal 11 ayat (1) dan (4a), serta Pasal 13 ayat
(1) huruf (c) menyatakan secara eksplisit bahwa bank syariah
dapat beroperasi secara legal di Indonesia. Undang-undang
ini tidak hanya mengatur dasar hukum bank syariah, tetapi
juga merinci jenis usaha yang bisa dijalankan serta membuka
kemungkinan bagi bank konvensional untuk membentuk unit
usaha syariah atau bahkan bertransformasi penuh menjadi
bank syariah.

Era baru ini diperkuat lagi dengan terbitnya Surat
Keputusan Direksi Bank Indonesia Nomor 32/34/Kep/Dir.
tanggal 12 Mei 1999 tentang Bank Perkreditan Rakyat (BPR)
yang beroperasi berdasarkan prinsip syariah. Respons dari
dunia perbankan cukup antusias. Beberapa institusi mulai

118



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

mengadakan pelatihan bagi pegawainya di bidang perbankan
syariah, ada yang membuka unit atau cabang syariah, dan
bahkan ada pula yang berencana mengubah statusnya
menjadi bank syariah secara keseluruhan. Bank Indonesia
juga mengambil langkah proaktif dengan menyelenggarakan
pelatihan internal bagi para pejabat di berbagai direktorat
seperti Penelitian dan Pengaturan Perbankan (DPNP), Kredit,
Pengawasan, Akuntansi, Riset, dan Moneter.”

Perjalanan panjanglegislasi perbankan syariah di Indonesia
akhirnya mencapai tonggak penting pada tahun 2008, ketika
pemerintah secara resmi mengesahkan Undang-Undang
Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah. Pengesahan
undang-undang ini menjadi penanda penting dalam sejarah
hukum ekonomi Islam di Indonesia karena untuk pertama
kalinya sistem perbankan syariah memiliki payung hukum
tersendiri yang komprehensif. Tidak lagi hanya sebagai bagian
kecil dari regulasi perbankan konvensional, perbankan syariah
kini diakui sebagai sistem yang berdiri sendiri, lengkap dengan
prinsip, mekanisme, dan model usaha yang sesuai dengan
ajaran Islam. Undang-undang ini tidak hanya mempertegas
legalitas operasional bank syariah, tetapi juga memberikan
kejelasan struktur kelembagaan, produk, tata kelola, hingga
pengawasan syariahnya. Dengan demikian, UU No. 21 Tahun
2008 menandai fase kematangan legislasi perbankan syariah
di Indonesia, sekaligus membuka peluang besar bagi tumbuh
dan berkembangnya industri keuangan syariah secara lebih
sehat, transparan, dan akuntabel di bawah pengawasan negara
dan otoritas moneter nasional.

Ada beberapa peraturan yang mendukung perkembangan

#Sahid, Legzslasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 125-28.

119



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

hukum ekonomi syariah di Indonesia, di antaranya:

1. Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992 tentang Perbankan,

2. Peraturan Pemerintah Nomor 72 Tahun 1922 tentang Bank
Berdasarkan Bagi Hasil,

3. Peraturan Pemerintah Nomor 73 Tahun 1992 tentang Bank
Pengkreditan Rakyat Berdasarkan Bagi hasil,

4. Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998 tentang Perubahan
atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992 tentang
Perbankan,

5. Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan,

6. Undang-Undang Nomor 19 Tahun 2008 tantang Surat
Berharga Syariah Negara,

7. Peraturan Mahkamah Agung (PERMA) Nomor 2 Tahun
2008 tentang Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah.

8. Fatwa-Fatwa Dewan Syarian Nasional-Majelis Ulama
Indonesia,”

9. Peraturan Pemerintah Pengganti Undang-Undang
Republik Indonesia Nomor 2 Tahun 2022 Tentang Cipta
Kerja,

10. Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 6 Tahun
2023 Tentang Penetapan Peraturan Pemerintah Pengganti
Undang-Undang Nomor 2 Tahun 2022 Tentang Cipta Kerja
Menjadi Undang-Undang,

11. Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 4 Tahun
2023 Tentang Pengembangan Dan Penguatan Sektor
Keuangan.”

®Mardani, Hukum Bisnis Syariah (Jakarta: Prenadamedia Group, 2014),
70.

*Tiga regulasi terakhir merupakan perubahan terbaru terhadap
berbagai aturan yang ada di Indonesia, termasuk diantarannya terkait
perbankan syariah dan sektor ekonomi lainnya.

120



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

C. Legislasi Hukum Islam di Bidang Perkawinan

Sejak Indonesia memproklamasikan kemerdekaannya
pada 17 Agustus 1945, negara ini mewarisi sistem hukum
kolonial peninggalan Belanda yang sebelumnya berlaku di
Hindia Belanda. Warisan hukum ini mendorong munculnya
semangat untuk melakukan reformasi hukum agar sesuai
dengan cita-cita kemerdekaan dan realitas sosial bangsa
Indonesia. Salah satu bidang yang menjadi sorotan adalah
hukum perkawinan, yang dianggap perlu diperbarui agar
lebih mencerminkan nilai-nilai keadilan, agama, dan budaya
bangsa. Namun, upaya pembaruan hukum perkawinan yang
berlangsung sejak 1945 hingga awal 1970-an justru banyak
menemui hambatan. Perdebatan antar kelompok kepentingan
dan perbedaan pandangan ideologis membuat pembahasan
sulit mencapai konsensus yang bulat.

Dalam konteks lembaga peradilan agama, langkah konkret
dilakukan pada tahun 1946. Atas usulan Menteri Agama yang
mendapat persetujuan dari Menteri Kehakiman, pemerintah
menerbitkan Peraturan Pemerintah Nomor 5/SD/1946 yang
secara resmi memindahkan kewenangan Mahkamah Islam
Tinggi dari Kementerian Kehakiman ke Kementerian Agama.
Kebijakan ini menegaskan bahwa pengelolaan Peradilan
Agama berada di bawah otoritas Kementerian Agama, sebagai
bagian dari upaya memberikan ruang khusus bagi penyelesaian
perkara-perkara umat Islam, khususnya di bidang perkawinan,
warisan, dan perwalian. Namun, pada tahun 1948, muncul
usaha untuk membalik kebijakan tersebut melalui Undang-
Undang Nomor 19 Tahun 1948 yang bertujuan menarik kembali
Peradilan Agama ke dalam struktur Peradilan Umum. Gagasan
ini tidak mendapat dukungan luas karena bertentangan
dengan kesadaran hukum masyarakat Muslim yang telah

121



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

menerima dan mengakui eksistensi Peradilan Agama sebagai
lembaga yang sah dan sesuai dengan aspirasi umat. Akibatnya,
undang-undang tersebut tidak pernah dijalankan secara efektif
dan tidak dinyatakan berlaku dalam praktik hukum nasional.”

Dengan diberlakukannya Undang-Undang Darurat Nomor
1Tahun 1951, keberadaan Peradilan Agama tetap dipertahankan
sebagaimana sebelumnya. Lembaga ini terus berfungsi untuk
menangani perkara-perkara keagamaan umat Islam, meskipun
sistem peradilan nasional mulai mengalami penyederhanaan.
Baru pada tahun 1957, melalui Peraturan Pemerintah Nomor 45
Tahun 1957, pemerintah mengambil langkah penting dengan
membentuk lembaga Peradilan Agama di wilayah-wilayah di
luar Jawa, Madura, dan Kalimantan Selatan. Pembentukan ini
merupakan upaya untuk memperluas jangkauan pelayanan
hukum agama Islam ke daerah-daerahlain yang belum memiliki
institusi sejenis. Peraturan tersebut juga menetapkan ruang
lingkup kewenangan absolut Peradilan Agama, yang meliputi
berbagai aspek hukum keluarga dan keperdataan Islam. Di
antaranya adalah urusan pernikahan, perceraian (termasuk
talak dan rujuk), pembatalan pernikahan (fasakh), pemberian
nafkah, mahar, penentuan tempat tinggal, pemberian mut‘ah,
pengasuhan anak, serta perkara waris, wakaf, hibah, sedekah,
dan pengelolaan bayt al-mal. Cakupan ini menunjukkan peran
Peradilan Agama tidak hanya terbatas pada urusan rumah
tangga, tetapi juga pada distribusi kekayaan dan lembaga
keagamaan.

Hingga tahun 1957, sistem hukum Indonesia masih
menjalankan tiga perangkat hukum berbeda yang mengatur
satu jenis lembaga, yaitu Peradilan Agama, tergantung pada

“Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 87-88.

122



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

wilayah yurisdiksinya. Pertama, Staatsblad 1882 Nomor 152
yang kemudian diperbarui dengan Staatsblad 1937 Nomor 116
dan 610, berlaku untuk wilayah Jawa dan Madura. Kedua,
Staatsblad 1937 Nomor 638 dan 639 mengatur Peradilan Agama
di Kalimantan Selatan. Ketiga, Peraturan Pemerintah Nomor 45
Tahun 1957 menjadi dasar hukum operasional bagi Peradilan
Agama di luar dua wilayah tersebut. Meskipun namanya
berbeda dan sumber hukumnya bervariasi, ketiganya tetap
mengatur lembaga yang sama, yaitu Peradilan Agama sebagai
institusi hukum Islam yang memiliki legitimasi formal di
bawah struktur negara.”®

Sejak tahun 1958, pembentukan lembaga Pengadilan
Agama terus berkembang secara merata di seluruh wilayah
Indonesia. Hingga kini, Pengadilan Agama telah hadir hampir
di setiap kabupaten dan kotamadya, serta didukung oleh
keberadaan Pengadilan Tinggi Agama di tingkat provinsi.
Ekspansi kelembagaan ini mencerminkan pengakuan negara
terhadap pentingnya Peradilan Agama sebagai bagian
integral dari sistem hukum nasional, khususnya dalam
menyelesaikan perkara-perkara yang berkaitan dengan hukum
Islam. Landasan hukum yang semakin memperkuat posisi
Peradilan Agama datang melalui Undang-Undang Nomor 14
Tahun 1970 tentang Ketentuan-ketentuan Pokok Kekuasaan
Kehakiman. Dalam Pasal 10 undang-undang ini dinyatakan
bahwa pelaksanaan kekuasaan kehakiman di Indonesia
diselenggarakan oleh badan peradilan yang berada dalam
empat lingkungan peradilan, yaitu: (a) Peradilan Umum, (b)
Peradilan Agama, (c) Peradilan Militer, dan (d) Peradilan Tata
Usaha Negara. Dengan pengaturan ini, Peradilan Agama secara
resmi diakui sebagai salah satu pilar utama dalam struktur

%Rofiq, Pembaharuan Hukum Islam Di Indonesia, 80-81.

123



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

peradilan nasional, berdampingan dengan peradilan lain yang
memiliki yurisdiksi masing-masing.

Undang-Undang yang mengatur hukum perkawinan
secara nasional baru resmi diberlakukan pada tahun 1974,
yaitu melalui Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan. Undang-undang ini merupakan hasil kodifikasi
dan unifikasi hukum perkawinan yang berlaku bagi seluruh
warga negara Indonesia, tanpa membedakan agama maupun
latar belakang budaya. Meskipun disusun untuk menyatukan
aturan, dalam praktiknya tetap mengakomodasi keragaman
hukum yang berkembang di masyarakat, termasuk hukum
Islam. Sejak diberlakukannya undang-undang ini, hukum
perkawinan Islam memperoleh legitimasi yuridis secara formal
untuk diterapkan kepada umat Islam.

Namun, meskipun secara yuridis dianggap sebagai
kemajuan, UU No. 1 Tahun 1974 tidak lepas dari kontroversi,
khususnya terkait kewenangan lembaga peradilan. Salah
satu pasal yang menuai kritik adalah Pasal 63 ayat (2), yang
menyatakan bahwa setiap keputusan yang dikeluarkan oleh
Pengadilan AgamaharusmendapatpengesahandariPengadilan
Umum. Secara teori, pengesahan ini bersifat administratif dan
bertujuan untuk pelaksanaan eksekusi. Namun dalam praktik,
kerap terjadi pelampauan kewenangan oleh Pengadilan Negeri
yang justru menghambat pelaksanaan putusan Pengadilan
Agama, sehingga nilai hukum dari putusan tersebut menjadi
lemah dan tidak dapat langsung dieksekusi.

Undang-undang ini juga mengatur beberapa aspek
penting lainnya. Usia minimum untuk melangsungkan
pernikahan ditetapkan 19 tahun bagi pria dan 16 tahun bagi
wanita. Pencatatan pernikahan diatur berdasarkan agama:
bagi umat Islam, pencatatan dilakukan oleh Departemen

124



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Agama, sementara untuk non-Muslim, pencatatan dilakukan
oleh Kantor Catatan Sipil. Prinsip dasar yang dianut adalah
monogami, namun poligami diperbolehkan dengan syarat
ketat, yaitu adanya persetujuan dari istri atau persetujuan
pengadilan serta bukti bahwa suami mampu berlaku adil
dan memiliki kapasitas ekonomi yang memadai untuk
menafkahi keluarganya. @ Mengenai perceraian, undang-
undang menyatakan bahwa gugatan cerai dapat diajukan
baik oleh suami maupun istri dengan alasan-alasan tertentu,
seperti perselingkuhan, penelantaran selama dua tahun atau
lebih, kekerasan dalam rumah tangga, dan sebagainya. Proses
perceraian hanya dapat dilakukan melalui pengadilan sebagai
bentuk perlindungan hukum terhadap kedua belah pihak.

Pasal2ayat (1) dariundang-undanginimenyebutkanbahwa
“Perkawinan adalah sah apabila dilakukan menurut hukum
masing-masing agama dan kepercayaannya.” Penggunaan
istilah “kepercayaan” dalam pasal ini memunculkan perbedaan
tafsir, terutama berkaitan dengan pengakuan hukum terhadap
perkawinan penganut aliran kepercayaan di luar agama resmi
negara.

Sementara itu, Pasal 57 mengatur tentang perkawinan
campuran, yang didefinisikan sebagai perkawinan antara dua
orang yang tunduk pada hukum berbeda akibat perbedaan
kewarganegaraan, salah satunya merupakan warga negara
Indonesia. Namun, dalam pelaksanaannya, istilah perkawinan
campuran seringkali ditafsirkan secara berbeda-beda, terutama
bila dikaitkan dengan perkawinan antaragama. Terlepas
dari perbedaan penafsiran tersebut, semangat dari undang-
undang ini tetap menekankan bahwa setiap perkawinan harus
berlandaskan dan dilangsungkan menurut hukum agama

125



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

masing-masing pihak yang bersangkutan.”

Pada akhir dekade 1980-an, terdapat dua peristiwa
penting yang menjadi titik balik dalam perkembangan
hukum dan peradilan Islam di Indonesia. Peristiwa pertama
adalah lahirnya Kompilasi Hukum Islam (KHI). Dorongan
untuk menyusun kompilasi ini muncul dari kebutuhan akan
pedoman hukum yang seragam dan operasional bagi para
hakim di lingkungan Peradilan Agama. Langkah awal dimulai
melalui Keputusan Bersama Ketua Mahkamah Agung dan
Menteri Agama Nomor 07/KMA/1985 dan Nomor 25/1985
tanggal 21 Maret 1985 tentang Penunjukan Pelaksanaan
Proyek Pembangunan Hukum Islam melalui Yurisprudensi.
KHI disusun dengan tujuan menjadi acuan resmi dalam
menyelesaikan perkara hukum Islam bagi umat Muslim
Indonesia. Pada lokakarya nasional tanggal 25 Februari 1988 di
Jakarta, para ulama menyetujui tiga rancangan utama dalam
KHI: buku pertama mengenai hukum perkawinan, buku
kedua tentang hukum kewarisan, dan buku ketiga mengenai
hukum perwakafan. Setelah melalui proses harmonisasi antara
nalar hukum dan pertimbangan keagamaan, Presiden RI
mengeluarkan Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 yang
memerintahkan Menteri Agama untuk mendistribusikan
KHI ke seluruh instansi terkait. Menindaklanjuti instruksi
tersebut, Menteri Agama menerbitkan Keputusan Nomor 154
Tahun 1991, yang mewajibkan seluruh jajaran Departemen
Agama, termasuk Peradilan Agama, serta instansi lain yang
bersinggungan dengan hukum Islam, untuk menerapkan KHI
dalam praktik penyelesaian perkara. Menurut Syarifuddin,
KHI dapat dipandang sebagai bentuk ijma’ atau konsensus

%Sahid, Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi Syariat
Islam, 89-92.

126



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

ulama Indonesia. Karena itu, KHI memiliki kekuatan moral
dan sosial yang diharapkan dapat menjadi pedoman sah dalam
menyelesaikan persoalan hukum umat Islam.

Peristiwa penting kedua adalah disahkannya Undang-
Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan Agama. Setelah
melalui proses pembahasan yang panjang dan penuh dinamika
antara pemerintah dan DPR, Presiden RI akhirnya mengajukan
Rancangan Undang-Undang (RUU) Peradilan Agama kepada
DPR pada 8 Desember 1989. RUU ini dimaksudkan untuk
menggantikan berbagai peraturan lama yang tidak lagi sesuai
dengan UUD 1945 maupun Undang-Undang tentang Pokok-
Pokok Kekuasaan Kehakiman. RUU tersebut disetujui oleh
DPR pada 14 Desember 1989 dan secara resmi disahkan oleh
Presiden pada 29 Desember 1989, menjadi Undang-Undang
Nomor 7 Tahun 1989 yang dicatat dalam Lembaran Negara
Tahun 1989 Nomor 49 dan Tambahan Lembaran Negara
Nomor 3400. Disahkannya undang-undang ini merupakan
pengakuan formal terhadap Peradilan Agama sebagai salah
satu pilar kekuasaan kehakiman yang bersifat mandiri. UU No.
7 Tahun 1989 memperkuat kedudukan Peradilan Agama dalam
menangani perkara-perkara yang berkaitan dengan hukum
Islam, seperti perkawinan, warisan, wasiat, hibah, wakaf, dan
sedekah. Undang-undang ini juga menjadi bukti nyata bahwa
negara memberikan ruang bagi umat Islam untuk menjalankan
hukum agamanya secara sah dan terstruktur, selaras dengan
semangat Pasal 29 ayat (2) UUD 1945 dan nilai-nilai Ketuhanan
yang terkandung dalam sila pertama Pancasila.

Dalam perkembangan selanjutnya, Undang-Undang
Nomor 3 Tahun 2006 merupakan perubahan penting
terhadap Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang
Peradilan Agama. Dengan diberlakukannya undang-undang

127



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

ini, beberapa ketentuan dalam regulasi sebelumnya tetap
dinyatakan berlaku selama tidak bertentangan dengan isi
undang-undang yang baru. Hal ini ditegaskan dalam Pasal
106A yang menyatakan bahwa seluruh peraturan pelaksana
Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 masih berlaku sepanjang
tidak bertentangan dan belum digantikan oleh ketentuan
baru berdasarkan UU No. 3 Tahun 2006. Pasal 2 undang-
undang ini menegaskan bahwa Peradilan Agama adalah salah
satu pelaku kekuasaan kehakiman di Indonesia yang secara
khusus menangani perkara-perkara tertentu yang melibatkan
pencari keadilan beragama Islam. Frasa “pencari keadilan
yang beragama Islam” dalam konteks ini tidak dimaksudkan
untuk bersifat diskriminatif, melainkan sebagai pengkhususan
yurisdiksi berdasarkan kebutuhan hukum umat Islam. Sistem
peradilan di Indonesia memang telah mengakomodasi
keragaman hukum dengan membagi yurisdiksi ke dalam
beberapa lingkungan pengadilan, termasuk Peradilan Agama
dan Peradilan Umum. Sesuai dengan ketentuan Pasal 63 ayat
(1) Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan,
masyarakat memiliki dua jalur peradilan tergantung pada
agama yang dianut: Pengadilan Agama untuk mereka yang
beragama Islam, dan Pengadilan Umum untuk pemeluk agama
lainnya. Namun dalam praktiknya, batas tersebut tidak selalu
bersifat kaku. Ada kalanya hukum Islam tetap digunakan
dalam kasus tertentu meskipun salah satu pihak telah keluar
dari Islam. Misalnya, dalam kasus perceraian di mana salah
satu pasangan (biasanya suami) telah pindah agama dari Islam,
namun perkaranya tetap diperiksa dan diputus oleh Pengadilan
Agama karena menyangkut sisa status hukum dalam
pernikahan yang awalnya dilangsungkan secara Islam. Dengan
demikian, Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006 memperkuat

128



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

kedudukan Peradilan Agama sebagai bagian integral dari

sistem peradilan nasional yang melayani kebutuhan hukum

umat Islam, tanpa menutup ruang fleksibilitas dalam konteks
sosial yang kompleks dan multikultural.'®

Ada beberapa peraturan yang mendukung perkembangan
hukum perkawinan di Indonesia, di antaranya:

1. Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan,

2. Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang Perubahan
atas Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan,

3. Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan
Agama,

4. Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006 tentang Perubahan
atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang
Peradilan Agama,

5. Undang-Undang Nomor 50 Tahun 2009 tentang Perubahan
Kedua atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang
Peradilan Agama,

6. Instruksi Presiden (Inpres) Nomor 1 Tahun 1991 tentang
Penyebarluasan Kompilasi Hukum Islam.

D. Legislasi Hukum Islam di Bidang Jaminan Produk Halal

Setiap undang-undang tidak lahir begitu saja, melainkan
merupakan respons atas situasi dan kebutuhan yang
berkembang dalam masyarakat. Dalam konteks Indonesia
sebagainegara dengan mayoritas penduduk Muslim, kesadaran
untuk mengonsumsi dan menggunakan produk yang halal
telah menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan sehari-
hari umat Islam. Selama bertahun-tahun, umat Islam merasa
aman dengan anggapan bahwa produk yang beredar di pasaran

10Sahid, 92-98.

129



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

sudah sesuai dengan standar kehalalan. Namun, keyakinan ini
mulai goyah pada tahun 1988 ketika muncul laporan dari Dr.
Tri Susanto yang mengungkapkan bahwa sejumlah produk
makanan ternyata mengandung lemak babi. Penelitian tersebut
disertai dengan daftar produk yang ditemukan bermasalah,
dan langsung menimbulkan keresahan di tengah masyarakat
Muslim. Kekhawatiran semakin memuncak ketika kasus lain
muncul, penemuan penggunaan enzim pankreas babi dalam
produksi Ajinomoto, sebuah produk penyedap rasa yang
sudah memperoleh sertifikasi halal dari MUI pada 1988. Akibat
temuan ini, MUI mencabut sertifikasi halal tersebut, meskipun
pada akhirnya pihak produsen dapat memperoleh kembali
sertifikat halal setelah mengikuti seluruh rekomendasi dari MUL

Kasus-kasus seperti ini membuka mata masyarakat
tentang pentingnya sistem jaminan halal yang lebih kuat dan
dapat dipercaya. Sebagai respons terhadap kebutuhan ini,
Majelis Ulama Indonesia membentuk Lembaga Pengkajian
Pangan, Obat-obatan, dan Kosmetika (LPPOM MUI) pada 6
Januari 1989 melalui Surat Keputusan MUI Nomor Kep./18/
MUI/I/1989. Lembaga ini diberi mandat untuk: a) menyusun
dan mengembangkan standar sistem pemeriksaan halal; b)
melaksanakan sertifikasi halal terhadap produk yang beredar;
c) meningkatkan kesadaran masyarakat tentang pentingnya
mengonsumsi produk halal; dan d) menyediakan informasi
yang akurat dan menyeluruh terkait kehalalan produk dari
berbagai aspek.

Meski MUI telah memelopori sertifikasi halal, tanggung
jawab negara terhadap jaminan produk halal belum tampak
secara formal dalam sistem perundang-undangan. Regulasi
yang ada dinilai masih bersifat sektoral, tidak terintegrasi,
dan belum memuat sistem yang menyeluruh. Karena itu,

130



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

pemerintah melalui Kementerian Agama mulai menggagas
pembentukan Rancangan Undang-Undang (RUU) Jaminan
Produk Halal yang masuk dalam Program Legislasi Nasional
(Prolegnas) tahun 2008. RUU ini mulai dibahas oleh Komisi
VIII DPR periode 2004-2009, tetapi hingga masa jabatan
berakhir, pembahasan belum rampung. Penyebab utamanya
adalah perdebatan yang cukup tajam mengenai beberapa isu
krusial, terutama terkait penentuan lembaga pelaksana Jaminan
Produk Halal, apakah akan dipegang oleh lembaga negara,
swasta, atau tetap oleh MUI. Perdebatan juga mencakup posisi
MUI dalam proses sertifikasi serta mekanisme pelaksanaan
lainnya. Pembahasan RUU kemudian dilanjutkan oleh DPR
periode berikutnya. Sebelum masuk ke tahap legislasi lanjutan,
DPR menugaskan dua lembaga internalnya, Biro Perancang
Undang-Undang (BPU) dan Pusat Pengkajian dan Pengolahan
Data Informasi (P3DI), untuk menyusun kembali pokok-pokok
persoalan yang belum disepakati serta mencari alternatif solusi.
DPR juga melakukan studi lapangan ke sejumlah daerah
seperti Kepulauan Riau, Jawa Timur, dan Kalimantan Timur
guna menyerap masukan dari para pemangku kepentingan
daerah. Meskipun proses legislasi berjalan panjang dan sempat
mengalami tarik-menarik antar fraksi dan lembaga, akhirnya
seluruh fraksi dalam Panitia Kerja RUU Jaminan Produk Halal
menyetujui rancangan undang-undang tersebut. Pada 25-26
September 2014, RUU ini disahkan menjadi Undang-Undang
Jaminan Produk Halal, yang menandai langkah besar negara
dalam menjamin hak umat Islam untuk mendapatkan produk
halal secara hukum, sistematis, dan terintegrasi.'”!

Ada beberapa peraturan yang mendukung perkembangan

"Widyawati Widyawati, ‘Konfigurasi Politik Legislasi Jaminan
Produk Halal Perspektif Figh Siyasah’, Asy-Syariah 24, no. 1 (2022): 121-40.

131



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

jaminan produk halal di Indonesia, di antaranya:

1.

10.

Undang-Undang Nomor 8 Tahun 1999 tentang
Perlindungan konsumen,

Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2009 tentang Peternakan
dan Kesehatan Hewan,

Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2012 tentang Pangan,
Peraturan Pemerintah Nomor 69 tentang Label dan Iklan
Pangan,

Keputusan Menteri Agama Nomor 518 Tahun 2001 tentang
Pedoman dan Tata Cara Pemeriksaan dan Penetapan
Panganan Halal,

Keputusan Menteri Agama Nomor 519 Tahun 2001 tentang
Lembaga Pelaksana Pemeriksaan Pangan Halal,

Undang Undang Nomor 33 Tahun 2014 Tentang Jaminan
Produk Halal,

Peraturan Pemerintah (PP) Nomor 31 Tahun 2019 Tentang
Peraturan Pelaksanaan Undang Undang Nomor 33 Tahun
2014 Tentang Jaminan Produk Halal, peraturan ini dicabut
dengan,'®

Peraturan Pemerintah (PP) Nomor 39 Tahun 2021 tentang
Penyelenggaraan Bidang Jaminan Produk Halal, peraturan
ini dicabut dengan,

Peraturan Pemerintah (PP) Nomor 42 Tahun 2024 tentang
Penyelenggaraan Bidang Jaminan Produk Halal.

”Moh Kusnadi, ‘Problematika Penerapan Undang-Undang Jaminan

Produk Halal Di Indonesia’, Islamika 1, no. 2 (2019): 116-32.

132



DAFTAR PUSTAKA

Abdad, M Zaidi. ‘Signifikansi Fatwa DSN MUI Terhadap
Perkembangan Ekonomi Syariah Di Indonesia’.
Istinbath 18, no. 2 (2019).

Abduh, Muhamad Rahmani, and Rahmat Sholihin. ‘Negara
Syariah Indonesia (Tinjauan Pemikiran Arskal Salim
Tentang Konsep Negara Syariah)’. Journal of Islamic and
Law Studies 6, no. 2 (2022). https://dx.doi.org/10.18592/
jils.v5i3.4534.

Abdurrahman. Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia. Jakarta: CV.
Akademika Pressindo, 2001.

Abubakar, Al Yasa’. ‘Syariat Islam Di Provinsi Nanggroe Aceh
Darussalam: Otonomi Khusus Di Bidang Hukum’.
Aceh, 2007.

Al-Anshari, Mahmud. Penegakan Syariat Islam: Dilema Keumatan
Di Indonesia. Jakarta: Inisiasi Press, 2005.

Ali, Mohammad Daud. Hukum Islam Dan Peradilan Agama.
Jakarta: PT. Raja Grafindo, 1984.

al-Zamakhsyari. Tafsir Al-Kasysaf, An Haqaiq al-Tanzil Wa Uyun
al-Agawil Fi Wujuh al-Tanwil. Mesir: Musytofa al-Babi
al-Halabi, n.d.

Antonio, Muhammad Syafi’i. Bank Syariah: Dari Teori Ke Praktik.
Jakarta: Gema Insani, 2001.

Azizi, A. Qadri. Eklitisisme Hukum Nasional: Kompetisi Antara
Hukum Islam Dan Hukum Umum. Yogyakarta: Gama
Media, 2002.

133



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Bayadi, Kamaluddin Ahmad al-. Isyarat Al-Maram Min ‘Ibarat
al-Imam. Kairo, 1949.

Bisri, Cik Hasan. Kompilasi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum
Nasional. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999.

Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia. ‘Fatwa
DSN-MUT’, n.d. https://dsnmui.or.id/kategori/fatwa/.

Djazuli, A. Kaidah-Kaidah Fikih. Jakarta: Prenada Media, 2019.

Elhas, Nashihul Ibad. ‘Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah
(KHES) Dalam Tinjauan Umum Hukum Islam’. Al-
Tsaman: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 2, no. 1
(2020): 62-71.

Fadhli, Ashabul, Amri Amir, Syamsuriul, Muhammad Elvi
Syam, Indra Legiono, Isra Mardi, and Al Ikhlas. Hukum
Islam Di Indonesia. Malang: Madza Media, 2022.

Fahmi, Chairul. ‘Revitalisasi Penerapan Hukum Syariat Di
Acel'. Jurnal Tsagafh 8, no. 2 (2012).

Fuad, Mahsun. Hukum Islam Indonesia: Dari Nalar Partisipatoris
Hingga Emansipatoris. Yogyakarta: LKIS, 2006.

Ghani, Roeslan Abdul. Sejarah Perkembangan Hukum Islam Di
Indonesia. Jakarta: Antar Kota, 1983.

Gunawan, Edi. ‘Eksistensi Kompilasi Hukum Islam Di
Indonesia’. Jurnal Ilmiah Al-Syir‘ah 8, no. 1 (2016).

Hanum, Cholida. ‘Analisis Yuridis Terhadap Asas-Asas
Pembentukan Dan Asas-Asas Materi Muatan Peraturan
Daerah: Kajian Perda Syariah Di Indonesia’. IN RIGHT:
Jurnal Agama Dan Hak Azazi Manusia 7, no. 1 (2017).

Haykal, Muhammad Husayn. Hayat Muhammad. Kairo: Dar al-
Ma’arif, n.d.

Hazairin. Hendak Kemana Hukum Islam. Jakarta: Tintamas, 1976.

— — —. Tujuh Serangkai Tentang Hukum. Jakarta: Tintamas, 1982.

Huda, Noor. Sejarah Sosial Intelektual Di Indonesia. Jakarta: PT.

134



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Raja Grafindo Persada, 2015.

Ichtijanto. Hukum Islam Di Indonesia: Pengembangan Dan
Pembentukannya. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya,
1991.

Imarah, Muhammad. Al-Islam Wa Ushul al-Hukm Li ‘Ali ‘Abd al-
Razig. Beirut: al-Mu’assasah al-’Arabiyah li al-Dirasah
wa al-Nasyr, 1988.

Ismail, Faisal. Pijar-Pijar Islam: Pergumulan Kultur Dan Struktur.
Yogyakarta: LESFI, 2002.

Jurjani, Abu Hasan al-. Al-Tarifat. Mesir: Mustafa al-Babi al-
Halabi, 1938.

Kusnadi, Moh. ‘Problematika Penerapan Undang-Undang
Jaminan Produk Halal Di Indonesia’. Islamika 1, no. 2
(2019): 116-32.

Liddle, William. ‘Skripturalisme Media Dakwah: Suatu Bentuk
Pemikiran Dan Aksi Politik Islam Di Indonesia Masa
Orde Baru’. Dalam Mark R. Woodwar (Ed), Jalan Baru
Islam, Memetakan Paradigma Mutakhir Islam Indonesia,
Mizan, Bandung, 1999.

Lukman. ‘Sejarah Ekonomi Islam: Perkembangan Panjang
Realitas Ekonomi Islam’. In Menjawab Keraguan
Berekonomi Syari‘ah. Yogyakarta: Safiria Insani Press,
2008.

Mal'uf, Lois. Al-Munjid Fi al-Lughah. Beirut: Dar al-Masyriq,
1986.

Manan, Abdul. Aneka Masalah Hukum Perdata Islam Di Indonesia.
Jakarta: Kencana, 2006.

Mardani. Hukum Bisnis Syariah. Jakarta: Prenadamedia Group,
2014.

Mudzhar, M. Atho. Islam and Islamic Law in Indonesia: A Social
Historical ~Aproach. Jakarta: Departemen Agama

135



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Rapublik Indonesia, 2003.

Mulfti, AM. ‘Pembaharuan Hukum Dalam Kompilasi Hukum
Islam Di Indonesia’. Jurnal Ilmiah Al-Syirah 7, no. 1
(2016).

Muntoha. Otonomi Daerah Dan Perkembangan “Peraturan Daerah
Bernuansa Syariah”. Yogyakarta: Safiria Insani Press,
2010.

Muslehuddin, Muhammad. Hukum Islam Dan Pemikiran
Orientalis. Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogya, 1997.

Na’imah, Hayatun, and Bahjatul Mardhiah. ‘Perda Berbasis
Syariah Dan Hubungan Negara-Agama Dalam
Perspektif Pancasila’. Mazahib 15, no. 2 (31 January
2017). https://doi.org/10.21093/mj.v15i2.623.

Noer, Deliar. Gerakan Modern Di Indonesia 1900-1942. Jakarta:
LP3ES, 1996.

Nurdin, Ridwan, and Muhammad Ridwansyah. ‘Aceh, Qanun
and National Law: Study on Legal Development
Orientation’. SAMARAH: Jurnal Hukum Keluarga Dan
Hukum Islam 4, no. 1 (30 June 2020): 107. https://doi.
org/10.22373/sjhk.v4i1.6416.

O’Donnel, Guillermo, and Philippe C. Schmitter. Transisi Menuju
Demokrasi: Rangkaian Kemungkinan Dan Ketidakpastian.
Jakarta: LP3ES, 1993.

Pemerintah Republik Indonesia. “‘Undang-Undang Nomor 3
Tahun 2006 Tentang Perubahan Atas Undang-Undang
Nomor 7 Tahun 1989 Tentang Peradilan Agama’, 2006.

Qardhawi, Yusuf al-. Al-Fatwa Baina al-Indibad Aw al-Tasayyub.
Mesir: Makatabah Wahbah, 1997.

Qurafi, Syihab al-Din Abu al-’Abbas Ahmad bin Idris al-. Syarh
Tankih Al-Fusul Fi Ikhtisar al-Mahsul Fi al-Usul. Beirut:
Dar al-Flkr, 1973.

136



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Rofiq, Ahmad. Pembaharuan Hukum Islam Di Indonesia.
Yogyakarta: Penerbit Gama Media, 2001.

Rosyidi, A. Rahmat, and M. Rais Ahmad. Formalisasi Syariat
Islam Dalam Perspektif Tata Hukum Indonesia. Bogor:
Ghalia Indonesia, 2006.

Sahid. Legislasi Hukum Islam Di Indonesia: Studi Formalisasi
Syariat Islam. Surabaya: Pustaka Idea, 2016.

Said, Mohammad. Aceh Sepanjang Abad [ilid I. Medan: Waspada
Medan Press, 1981.

Salim, Arskal. ‘Perda Berbasis Agama Dan Perlindungan
Konstitusional Penegakan HAM'. Jurnal Perempuan 60
(2008).

Salim, Arskal, and Azyumardi Azra. ‘Negara Dan Syariat
Dalam Perspektif Politik Hukum Indonesia’. Dalam
Burhanuddin (Ed.), Syariat Islam Pandangan Muslim
Liberal, Jakarta, 2003.

Schacht, Joseph. An Introduction to Islamic Law. London: Oxford
University Press, 1965.

Setiawan, Ahmad Hapsak, and Roby Sagara. ‘Sejarah Masuknya
Islam Di Indonesia’. Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al
Quran Dan Hadis 4, no. 3 (2024): 398-408.

Sirry, Mun’im. Sejarah Figih Islam: Suatu Pengantar. Surabaya:
Risalah Gusti, 1995.

Suminto, Aqib. Politik Islam Hindia Belanda. Jakarta: LP3ES,
1986.

Sutedi, Adrian. Perbankan Syariah Tinjauan Dan Beberapa Segi
Hukum. Bogor: Ghalia Indonesia, 2009.

Syaltut, Mahmud. Al-Islam Agidah Wa Syari'ah. Kairo: Dar al-
Qalam, 1966.

Syamsuddin, M. Dien. “Usaha Pencarian Konsep Negara Dalam
Sejarah Pemikiran Politik Islam’. Ulumul Al-Quran:

137



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Jurnal Ilmu Dan Kebudayaan 4, no. 2 (1993).

Thalib, Sujuti. Receptio a Contrario: Hubungan Hukum Adat Dan
Hukum Islam. PT. Bina Aksara, 1980.

Wahid, Marzuki, and Rumadi. Figh Mazhab Negara: Kritik Atas
Politik Hukum Islam Di Indonesia. Yogyakarta: LKIS,
2001.

Widyawati, Widyawati. ‘Konfigurasi Politik Legislasi Jaminan
Produk Halal Perspektif Figh Siyasah’. Asy-Syari‘ah 24,
no. 1 (2022): 121-40.

138



TENTANG PENULIS

Dr. Mahmud Yusuf, M.S.I. adalah dosen
tetap pada Magister Hukum Ekonomi
Syariah Pascasarjana Universitas Islam
Negeri (UIN) Antasari Banjarmasin, dengan
jabatan fungsional Lektor Kepala (IV/a)-
Pembina. Beliau dikenal sebagai akademisi
dan peneliti yang aktif di bidang hukum
ekonomi syariah, perbankan syariah, dan kebijakan keuangan

Islam kontemporer. Kiprah ilmiahnya ditandai dengan
kontribusi yang konsisten melalui penulisan buku dan artikel
ilmiah. Di antara karya buku yang telah diterbitkan antara lain:
Kepemimpinan Islam Terhadap Motivasi Kerja Karyawan (2022), Bank
Digital Syariah: Analisis Cyber Security Menurut Hukum Positif
di Indonesia dan Hukum Ekonomi Syariah (2022), Legalitas Saham
Syariah (2024), serta Badan Usaha Milik Desa Bersama: Tinjauan
Hukum Ekonomi Syariah (2024).Selain itu, beliau juga aktif menulis
artikel di berbagai jurnal nasional terakreditasi dan jurnal
internasional bereputasi, di antaranya:Green Economy Financing
According to Figh Al-Biah as Part of Magashid Sharia (Pena Justisia);
Reconceptualization of Ideal Islamic Bankers in The Sharia Framework
(Atkaruna); Islamic Bank Spin-Off: A Systematic Literature Review
(Journal of Accounting and Investment); Sharia Law Analysis
of Binary Option (Syariah: Jurnal Hukum dan Pemikiran),serta
berbagai artikel lain yang menyoroti perkembangan industri
keuangan syariah, kepemimpinan Islam, dan literatur hukum
Islam kontemporer

139



Dr. Mahmud Yusuf, M.S.1., Fajrul lImi, M.Sy. & Muhamad Rahmani Abduh, M.H.

Fajrul Ilmi, A.Md., S.Pd.I., M.Sy. adalah
dosen tetap pada Program Studi Hukum
Ekonomi Syariah. Ia diangkat sebagai
Pegawai Pemerintah dengan Perjanjian
Kerja (PPPK) pada tahun 2023, dan saat ini
menjabat sebagai Asisten Ahli (golongan
[II/b) dengan fokus pengajaran di bidang
Hukum Perbankan Syariah. Dalam peran
akademiknya, Fajrul aktif mengampu mata
kuliah seperti Hukum Perbankan Syariah, Hukum Dagang,
Hukum Bisnis Syariah, Figh Muamalah Kontemporer, Ushul
Figh Keuangan Syariah, serta Dasar-dasar Ekonomi Islam.
Kepakarannya terletak pada persimpangan antara hukum
Islam dan praktik ekonomi kontemporer. Selain mengajar,

Fajrul juga produktif menulis dan menerbitkan karya ilmiah di
berbagai jurnal nasional terakreditasi sebagai kontribusi nyata
terhadap pengembangan kajian hukum ekonomi. Beberapa di
antaranya meliputi: Implementasi Asas Kesetaraan dalam Akad
Pembiayaan Murabahah pada KPR-BTN iB di BTN Syariah Cabang
Banjarmasin (Shar-E: Jurnal Kajian Ekonomi Hukum Syariah);
Aksi Boikot Produk Pro-Israel: Tepat atau Salah Sasaran? (Refleksi
Fatwa MUI Nomor 83 Tahun 2023 tentang Hukum Dukungan
terhadap Perjuangan Palestina) (Indonesian Journal of Islamic
Jurisprudence, Economic and Legal Theory); The Practice of
Borrowing Houses That are Leased as Boarding Rooms (Case Study
in Hakurung Village, North Daha District, Hulu Sungai Selatan
Regency) (Journal of Islamic and Law Studies).

140



HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Muhamad Rahmani Abduh, S.E., M.H.
adalah dosen muda di Fakultas Syariah
Universitas Islam Negeri (UIN) Antasari
Banjarmasin. Ia resmi bergabung sebagai
dosen aparatur sipil negara (ASN) setelah
lulus seleksi CPNS pada tahun 2024. Meski
baru memulai karier akademik secara
formal, ia telah menunjukkan komitmen kuat
terhadap pengembangan ilmu hukum Islam melalui sejumlah

karya ilmiah yang relevan dengan isu-isu kontemporer.

Fokus kajian dan penelitiannya meliputi hukum Islam,
pemikiran hukum Islam kontemporer, serta integrasi antara
nilai-nilai keislaman dan hukum nasional. Karya ilmiahnya
antara lain: Penyelesaian Sengketa dalam Kasus Sanda pada
Masyarakat  Banjar (Al-Banjari: Jurnal Ilmiah IImu-Ilmu
Keislaman); Negara Syariah Indonesia: Tinjauan Pemikiran Arskal
Salim tentang Konsep Negara Syariah (Journal of Islamic and Law
Studies); Sharia Law Analysis of Binary Option (Jurnal Syariah);
Islamic Bank Spin-Off: A Systematic Literature Review (Journal of
Accounting and Investment).)

141



