
TESIS 

DINAMIKA AJARAN TASAWUF DI PONDOK PESANTREN KOTA 

BANJARMASIN 

OLEH 

M. SAMAN SUBHANI 

230211010002 

 

 

 

 

 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ANTARASI 

PASCASARJANA 

PROGRAM STUDI ILMU TASAWUF 

BANJARMASIN 

 TAHUN 2025 

 



II 

 

DINAMIKA AJARAN TASAWUF DI PONDOK PESANTREN 

KOTA BANJARMASIN 

 

 

Tesis 

Diajukan kepada Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin  

sebagian salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister  

Ilmu Tasawuf 

 

Oleh : 

M. Saman Subhani 

230211010002 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ANTASARI 

PASCASARJANA 

PROGRAM MAGISTER ILMU TASAWUF 

BANJARMASIN 

2026 M/1447 H 

 

 

 



III 

 

PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN 

  



IV 

 

SERTIFIKAT BEBAS PLAGIASI  



V 

 

LEMBAR PERSETUJUAN TESIS 



VI 

 

LEMBAR PENGESAHAN TESIS 

  



VII 

 

ABSTRAK 

M. Saman Subhani : 230211010002, Dinamika Ajaran Tasawuf di Pondok 

Pesantren Kota Banjarmasin. Pembimbing I : Dr. Ahmad, M. Fil. I dan 

Pembimbing II: Dr. Ali Muammar Zainal Abidin, S.S.I., MA. Program Studi 

Ilmu Tasawuf, Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin 2025 

Kata kunci: Tasawuf, Pesantren, Fenomenologi, Akhlak, Banjarmasin. 

Penelitian ini mengkaji dinamika dan manifestasi tasawuf di pondok 

pesantren Kota Banjarmasin dengan menggunakan pendekatan kualitatif 

fenomenologis. Fokus utama penelitian ini adalah mengungkap bagaimana tasawuf 

dihadirkan, dipahami, dan diamalkan dalam kehidupan pesantren, khususnya pada 

pesantren dengan tipologi salaf, khalaf (modern), dan gabungan, meskipun dalam 

praktiknya tasawuf tidak diajarkan secara formal sebagai mata pelajaran atau 

melalui kitab-kitab tasawuf klasik. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa sebagian besar pondok pesantren yang 

diteliti secara eksplisit menyatakan tidak mengajarkan tasawuf, dengan alasan 

bahwa tasawuf dianggap sebagai ilmu yang tinggi dan belum sesuai dengan tingkat 

pemahaman santri. Namun demikian, penelitian ini menemukan bahwa nilai-nilai 

dan praktik tasawuf tetap hadir secara implisit dalam kehidupan pesantren melalui 

pembinaan akhlak, adab terhadap guru, pembiasaan ibadah, kedisiplinan, 

keteladanan pengasuh, serta kultur religius yang membentuk kesadaran spiritual 

santri. Tasawuf dalam konteks ini tidak tampil sebagai disiplin keilmuan formal, 

melainkan sebagai praksis hidup yang terinternalisasi dalam sistem pendidikan dan 

keseharian pesantren. 

Melalui analisis fenomenologis, penelitian ini menyimpulkan bahwa 

pesantren di Kota Banjarmasin mengembangkan suatu bentuk "tasawuf implisit" 

yaitu tasawuf yang tidak disebutkan secara terminologis, tetapi dijalankan melalui 

nilai, sikap, dan pola kehidupan religius. Temuan ini menunjukkan bahwa tasawuf 

di pesantren tidak selalu bergantung pada pengajaran kitab tasawuf atau praktik 

tarekat secara formal, melainkan dapat hidup dan berfungsi sebagai ruh pendidikan 

dalam pembentukan karakter dan spiritualitas santri. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan 

studi tasawuf kontemporer, khususnya dalam konteks pendidikan pesantren, serta 

memperkaya wacana tentang hubungan antara tasawuf, akhlak, dan praktik 

pendidikan Islam di Indonesia.  



VIII 

 

ABSTRACT 

M. Saman Subhani: 230211010002, The Dynamics of Sufi Teachings in Islamic 

Boarding Schools in the City of Banjarmasin. Supervisor I: Dr. Ahmad, M. 

Fil. I, and Supervisor II: Dr. Ali Muammar ZA, M.A. Sufism Studies 

Program, Graduate School of UIN Antasari Banjarmasin, 2025. 

Keywords: Sufism, Pesantren, Phenomenology, Morality, Banjarmasin 

This study examines the dynamics and manifestations of Sufism in Islamic 

boarding schools (pesantren) in the city of Banjarmasin using a qualitative 

phenomenological approach. The main focus of this research is to reveal how 

Sufism is presented, understood, and practiced within pesantren life, particularly in 

pesantren with salaf (traditional), khalaf (modern), and combined typologies, 

although in practice Sufism is not formally taught as a subject nor delivered through 

classical Sufi texts. 

The findings show that most pesantren involved in this study explicitly state 

that they do not formally teach Sufism, arguing that Sufism is considered an 

advanced discipline not yet suitable for the students’ level of understanding. 

Nevertheless, this research finds that Sufi values and practices remain implicitly 

present in pesantren life through moral education, respect toward teachers, 

habituation of worship practices, discipline, the exemplary conduct of caretakers, 

and a religious culture that shapes students’ spiritual awareness. In this context, 

Sufism does not appear as a formal academic discipline, but rather as a lived 

practice internalized within the educational system and daily life of the pesantren. 

Through phenomenological analysis, this study concludes that pesantren in 

Banjarmasin develop a form of “implicit Sufism” namely Sufism that is not 

explicitly expressed terminologically, yet practiced through values, attitudes, and 

religious life patterns. These findings indicate that Sufism in pesantren does not 

always depend on formal instruction of Sufi texts or organized Sufi orders, but can 

function as the spiritual foundation of education in shaping students’ character and 

spirituality. 

This research is expected to contribute to the development of contemporary 

Sufi studies, particularly in the context of pesantren education, as well as enrich 

discourse on the relationship between Sufism, morality, and Islamic educational 

practices in Indonesia. 

. 

 

  



IX 

 

KATA PENGANTAR 

Bismillahirahmannirrahim, Puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah 

SWT yang benar-benar berkat limpahan rahmat, karunia, serta petunjuk-Nya lah, sehingga 

penulis dapat menyelesaikan tesis yang berjudul “Dinamika Ajaran Tasawuf Di Pondok 

Pesantren Kota Banjarmasin” dengan baik. Shalawat dan salam tentunya senantiasa 

tercurah kepada Nabi Muhammad saw. yang telah membimbing umat manusia menuju 

jalan kebenaran dan kebajikan di dunia dan akhirat, serta kepada keluarga, para sahabat, 

dan seluruh pengikut beliau hingga akhir zaman. 

Penyusunan tesis ini dimaksudkan untuk memenuhi salah satu 

persyaratan dalam menyelesaikan Program Magister pada Program Studi Ilmu 

Tasawuf Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin. Penulis menyadari bahwa dalam 

proses penulisan tesis ini masih terdapat keterbatasan dan kekurangan, yang tidak 

terlepas dari keterbatasan kemampuan dan pengetahuan penulis. Meskipun 

demikian, penulis telah berupaya secara optimal untuk menyusun tesis ini dengan 

sebaik-baiknya. Oleh karena itu, dengan segala kerendahan hati, penulis terbuka 

menerima saran dan kritik yang bersifat konstruktif demi penyempurnaan karya 

ilmiah ini. 

Keberhasilan penyusunan tesis ini tidak terlepas dari bantuan, dukungan, 

serta motivasi dari berbagai pihak, baik dalam bentuk bimbingan akademik maupun 

dukungan moril. Oleh karena itu, sebagai ungkapan rasa hormat dan syukur, penulis 

menyampaikan ucapan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada: 

1.  Ibu Prof. Dr. Hj. Nida Mufidah, M.Pd., selaku Rektor UIN Antasari 

Banjarmasin. 



X 

 

2. Bapak Prof. Dr. H. Mujiburrahman, M.A., selaku Direktur Pascasarjana UIN 

Antasari Banjarmasin. 

3. Bapak Dr. Muhammad Iqbal, MSI.selaku Ketua Prodi dan Sekretaris Prodi 

Magister Ilmu Tasawuf Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin, yang telah 

memberikan arahan, informasi, motivasi dan support untuk penulis selama 

menempuh studi. 

4. Bapak Dr. Ahmad, M. Fil. I. dan Bapak Dr. Ali Muammar Zainal Abidin, S.S.I., MA 

selaku Dosen Pembimbing I dan II, yang selalu tulus dan ikhlas meluangkan 

waktunya untuk memberikan arahan, bimbingan, koreksi, dukungan, motivasi 

dan doa kepada penulis hingga selesainya tesis ini. 

5. Seluruh Dosen dan Staf Administrasi Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin 

yang telah banyak memberikan layanan yang baik kepada penulis. 

6. Seluruh pihak yang memberikan doa dan motivasi baik secara langsung 

maupun tidak langsung kepada penulis dalam menyelesaikan tesis ini, terutama 

kepada kedua orang tua yang mana tidak mungkin tesis ini selesai tanpa 

mereka, lalu kepada kanda Restu Aulad yang banyak memberikan inspirasinya, 

dan kepada teman-teman yang tidak bisa disebutkan satu persatu, namun 

bantuan mereka sangat begitu besar dan tidak akan pernah penulis lupakan. 

Semoga Allah Swt. membalas segala kebaikan pihak-pihak yang 

terkait. Akhirkata penulis mengharapkan ampunan dan ridha Allah SWT dan 

semoga karya tulis ini dapat memberikan manfaat bagi semua pihak dan menambah 

khazanah pengetahuan, Aamiin. 



XI 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB – INDONESIA 

Transliterasi yang dipakai dalam pedoman penulisan tesis ini adalah 

pedoman Transliterasi Arab-Indonesia berdasarkan Surat Keputusan bersama 

Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia 

tanggal 22 Januari 1988, sebagai berikut: 

A. Konsonan Tunggal 
 

Huruf Arab Nama Huruf Transliterasi Keterangan 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan ا

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Tsa Ts es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ha H ha (dengan titik di bawah) ح

 Kha Kh Ka dan ha خ

 Dal D De د

 Dzal Dz Zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan ye ش

 Shad Sh Es (dengan titik di bawah) ص

 Dhad Dh De (dengan titik di bawah) ض

 Tha Th Te (dengan titik di bawah) ط

 Zha Zh Zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain ‘ Koma terbalik di atas‘ ع

 Ghain Gh Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Qi ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L ‘el ل

 Mim M ‘em م

 

 Nun N ‘en ن

 Waw W We و



XII 

 

 Ha H Ha ه

 Hamzah ’ Apostrop ء

 Ya Y ye ي

B. Konsonan Rangkap karena Tasydid ditulis Rangkap 

 ditulis muta’aqqidîn متعقدين 

 ditulis ‘iddah عدة 

C. Ta’ marbutah di Akhir Kata 

1.  Bila dimatikan ditulis h 

ةهب  ditulis hibah 

 ditulis jizyah جزية 

(ketentuan ini tidak berlaku terhadap kata-kata Arab yang sudah terserap ke 

dalam bahasa Indonesia, seperti salat, zakat dan sebagainya, kecuali bila 

dikehendaki lafal aslinya) 

2. Bila dihidupkan karena berangkai dengan kata lain, di tulis t 

 ditulis zakât al-mâl زكاة المال

D. Vokal Pendek 

1. Fathah ditulis a, contoh  شرح ditulis syaraha 

2. Kasrah ditulisi, contoh  فهم ditulis fahima 

3. Dhammah ditulis u, contoh  شعر ditulis Sya’ura 

E. Vokal Panjang 

1. Fathah + alif, ditulis â contohnya  مقارنة ditulis muqâranah 

2. Kasrah + yâ’ mati, ditulis î contohnya  صحيح ditulis shahîh 

3. Dhammah + wâw mati, ditulis û contohnya ورود ditulis wurûd 

G. Kata Sandang Alif + Lam 

Pada dasarnya setiap kata, baik fi’il, ism, maupun harf ditulis saling 

terpisah. Hanya kata-kata atau istilah tertentu yang penulisannya dengan huruf 

Arab. 

1. Bila diikuti oleh huruf qamariyah ditulis al-, contohnya القمرditulis al- qamar. 

2. Bila diikuti huruf syamsiyah huruf lam diganti dengan huruf yang 

mengikutinya, contohnya الشمس ditulis asy-syams. 



XIII 

 

DAFTAR ISI 
DINAMIKA AJARAN TASAWUF DI PONDOK PESANTREN KOTA 

BANJARMASIN .............................................................................................................. II 

PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN ......................................................................... III 

SERTIFIKAT BEBAS PLAGIASI .................................................................................. IV 

LEMBAR PERSETUJUAN TESIS .................................................................................. V 

LEMBAR PENGESAHAN TESIS ................................................................................. VI 

ABSTRAK ..................................................................................................................... VII 

KATA PENGANTAR ...................................................................................................... IX 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB – INDONESIA ................................................ XI 

B. Konsonan Rangkap karena Tasydid ditulis Rangkap ......................................... XII 

D. Vokal Pendek ..................................................................................................... XII 

E. Vokal Panjang .................................................................................................... XII 

BAB I ................................................................................................................................. 1 

A. Latar Belakang Masalah ............................................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah ................................................................................................... 12 

C. Tujuan Penelitian ..................................................................................................... 13 

D. Definisi Operasional ................................................................................................ 13 

1. Dinamika Tasawuf ................................................................................................ 13 

2. Pondok Pesantren: ................................................................................................ 16 

E. Penelitian terdahulu ................................................................................................. 17 

F. Sistematika Penulisan ............................................................................................... 20 

BAB II ............................................................................................................................. 21 

A. Tasawuf ................................................................................................................... 21 

1. Dinamika Tasawuf ................................................................................................ 21 

2. Dinamika Tasawuf Kalimantan Selatan. ............................................................... 33 

B. Pondok Pesantren .................................................................................................... 38 

1. Sejarah pondok pesantren ..................................................................................... 39 

2. Pondok Pesantren dan lembaga Pendidikan Islam ................................................ 42 

3. Tipologi Pondok Pesantren ................................................................................... 50 

BAB III ............................................................................................................................ 54 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian .......................................................................... 54 

B. Lokasi dan Waktu Penelitian ............................................................................... 55 

C. Data dan Sumber Data......................................................................................... 57 

D. Teknik Pengumpulan Data .................................................................................. 61 



XIV 

 

1. Wawancara ...................................................................................................... 61 

2. Observasi ........................................................................................................ 62 

3. Dokumentasi ................................................................................................... 62 

E. Analisis Data ....................................................................................................... 63 

1. Reduksi Data (Data Reduction) ............................................................................ 64 

2. Penyajian Data (Data Display) ............................................................................. 64 

3. Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi ................................................................... 65 

F. Pengecekan Keabsahan Data ............................................................................... 65 

1. Triangulasi............................................................................................................ 65 

BAB IV ............................................................................................................................ 67 

A. Gambaran Umum Pesantren .................................................................................... 67 

1. Khulqul Hasan (Qulsan) ....................................................................................... 67 

2. Pondok Pesantren al-Istiqomah ............................................................................ 72 

3. Pondok Pesantren Nurul Jannah ........................................................................... 76 

4. Pondok Pesantren Al-Hikmah .............................................................................. 80 

5. Pondok Pesantren Yanabi ..................................................................................... 85 

6. Pondok pesantren al-Anshori ............................................................................... 92 

7. Pondok Pesantren Shiratut Thalibin ..................................................................... 95 

8. Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiyah................................................................ 98 

9. Pondok Pesantren Abnaul Amin ......................................................................... 105 

10. Pondok Pesantren al-Aminiah .......................................................................... 110 

B. Ketiadaan Pengajaran Tasawuf Secara Formal di Pesantren .................................. 114 

1. Pemahaman Pihak Pesantren tentang “Tasawuf” ................................................ 114 

2. Alasan Tidak Diajarkannya Tasawuf sebagai Mata Pelajaran ............................. 115 

3. Orientasi Pendidikan Pesantren yang Menjadikan Tasawuf Tersingkir .............. 117 

C. Praktik Tasawuf Implisit dalam Kehidupan Pesantren ........................................... 119 

1. Tasawuf sebagai Akhlak: Transformasi “Ahlak” menjadi “Tazkiyatun Nafs” .... 119 

2. Adab terhadap Guru dan Sesama sebagai Manifestasi Maqâmât ........................ 120 

3. Praktik Zikir dan Amalan Rutin yang Bernuansa Sufistik .................................. 121 

4. Keteladanan Pengasuh dan Guru sebagai Proses Pendidikan Kesufian .............. 121 

5. Kultur Pesantren sebagai Pembentuk Kesadaran Sufistik................................... 122 

D. Pandangan Guru dan Pengasuh tentang Hakikat Tasawuf ..................................... 123 

1. Tasawuf sebagai Penghayatan Tauhid (Tauhid al-Af‘âl) ..................................... 123 

2. Tasawuf sebagai Penyucian Diri dan Peningkatan Akhlak ................................. 124 



XV 

 

3. Tasawuf sebagai Spiritualitas Internal, Bukan Kurikulum Formal ..................... 124 

4. Pemahaman Tarekat: Antara Pengamalan Pribadi dan Ketiadaan Transfer kepada 

Santri ...................................................................................................................... 125 

5. Perspektif Guru tentang Kesiapan Santri Mempelajari Tasawuf......................... 125 

E.  Faktor-faktor yang Membentuk Tasawuf Implisit di Pesantren ............................. 126 

F. Analisis Fenomenologis: Makna “Tasawuf Tanpa Menyebut Tasawuf ................... 129 

G. Sintesis: Relevansi Temuan dengan Tujuan Pendidikan Pesantren ........................ 132 

1. Peran Tasawuf Implisit dalam Pembentukan Karakter Santri ............................. 132 

2. Relevansi dengan Visi Pesantren: Akhlak, Tahfiz, dan Keilmuan ....................... 133 

3. Keterbatasan dan Peluang Pengembangan Pengajaran Tasawuf ......................... 133 

4. Kontribusi Penelitian terhadap Pengembangan Studi Tasawuf Kontemporer ..... 134 

BAB V ........................................................................................................................... 138 

A. Kesimpulan ........................................................................................................... 138 

B. Implikasi ................................................................................................................ 140 

DAFTAR PUSTAKA ..................................................................................................... 144 

 


