ABSTRAK

M. Saman Subhani : 230211010002, Dinamika Ajaran Tasawuf di Pondok
Pesantren Kota Banjarmasin. Pembimbing I : Dr. Ahmad, M. Fil. I dan
Pembimbing II: Dr. Ali Muammar Zainal Abidin, S.S.I., MA. Program Studi
[lmu Tasawuf, Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin 2025

Kata kunci: Tasawuf, Pesantren, Fenomenologi, Akhlak, Banjarmasin.

Penelitian ini mengkaji dinamika dan manifestasi tasawuf di pondok
pesantren Kota Banjarmasin dengan menggunakan pendekatan kualitatif
fenomenologis. Fokus utama penelitian ini adalah mengungkap bagaimana tasawuf
dihadirkan, dipahami, dan diamalkan dalam kehidupan pesantren, khususnya pada
pesantren dengan tipologi salaf, khalaf (modern), dan gabungan, meskipun dalam
praktiknya tasawuf tidak diajarkan secara formal sebagai mata pelajaran atau
melalui kitab-kitab tasawuf klasik.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa sebagian besar pondok pesantren yang
diteliti secara eksplisit menyatakan tidak mengajarkan tasawuf, dengan alasan
bahwa tasawuf dianggap sebagai ilmu yang tinggi dan belum sesuai dengan tingkat
pemahaman santri. Namun demikian, penelitian ini menemukan bahwa nilai-nilai
dan praktik tasawuf tetap hadir secara implisit dalam kehidupan pesantren melalui
pembinaan akhlak, adab terhadap guru, pembiasaan ibadah, kedisiplinan,
keteladanan pengasuh, serta kultur religius yang membentuk kesadaran spiritual
santri. Tasawuf dalam konteks ini tidak tampil sebagai disiplin keilmuan formal,
melainkan sebagai praksis hidup yang terinternalisasi dalam sistem pendidikan dan
keseharian pesantren.

Melalui analisis fenomenologis, penelitian ini menyimpulkan bahwa
pesantren di Kota Banjarmasin mengembangkan suatu bentuk "tasawuf implisit"
yaitu tasawuf yang tidak disebutkan secara terminologis, tetapi dijalankan melalui
nilai, sikap, dan pola kehidupan religius. Temuan ini menunjukkan bahwa tasawuf
di pesantren tidak selalu bergantung pada pengajaran kitab tasawuf atau praktik
tarekat secara formal, melainkan dapat hidup dan berfungsi sebagai ruh pendidikan
dalam pembentukan karakter dan spiritualitas santri.

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan
studi tasawuf kontemporer, khususnya dalam konteks pendidikan pesantren, serta
memperkaya wacana tentang hubungan antara tasawuf, akhlak, dan praktik
pendidikan Islam di Indonesia.

VII



ABSTRACT
M. Saman Subhani: 230211010002, The Dynamics of Sufi Teachings in Islamic

Boarding Schools in the City of Banjarmasin. Supervisor I: Dr. Ahmad, M.

Fil. I, and Supervisor II: Dr. Ali Muammar ZA, M.A. Sufism Studies

Program, Graduate School of UIN Antasari Banjarmasin, 2025.
Keywords: Sufism, Pesantren, Phenomenology, Morality, Banjarmasin

This study examines the dynamics and manifestations of Sufism in Islamic
boarding schools (pesantren) in the city of Banjarmasin using a qualitative
phenomenological approach. The main focus of this research is to reveal how
Sufism is presented, understood, and practiced within pesantren life, particularly in
pesantren with salaf (traditional), khalaf (modern), and combined typologies,
although in practice Sufism is not formally taught as a subject nor delivered through
classical Sufi texts.

The findings show that most pesantren involved in this study explicitly state
that they do not formally teach Sufism, arguing that Sufism is considered an
advanced discipline not yet suitable for the students’ level of understanding.
Nevertheless, this research finds that Sufi values and practices remain implicitly
present in pesantren life through moral education, respect toward teachers,
habituation of worship practices, discipline, the exemplary conduct of caretakers,
and a religious culture that shapes students’ spiritual awareness. In this context,
Sufism does not appear as a formal academic discipline, but rather as a lived
practice internalized within the educational system and daily life of the pesantren.

Through phenomenological analysis, this study concludes that pesantren in
Banjarmasin develop a form of “implicit Sufism” namely Sufism that is not
explicitly expressed terminologically, yet practiced through values, attitudes, and
religious life patterns. These findings indicate that Sufism in pesantren does not
always depend on formal instruction of Sufi texts or organized Sufi orders, but can
function as the spiritual foundation of education in shaping students’ character and
spirituality.

This research is expected to contribute to the development of contemporary
Sufi studies, particularly in the context of pesantren education, as well as enrich
discourse on the relationship between Sufism, morality, and Islamic educational
practices in Indonesia.

VIII



