
VII 

 

ABSTRAK 

M. Saman Subhani : 230211010002, Dinamika Ajaran Tasawuf di Pondok 

Pesantren Kota Banjarmasin. Pembimbing I : Dr. Ahmad, M. Fil. I dan 

Pembimbing II: Dr. Ali Muammar Zainal Abidin, S.S.I., MA. Program Studi 

Ilmu Tasawuf, Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin 2025 

Kata kunci: Tasawuf, Pesantren, Fenomenologi, Akhlak, Banjarmasin. 

Penelitian ini mengkaji dinamika dan manifestasi tasawuf di pondok 

pesantren Kota Banjarmasin dengan menggunakan pendekatan kualitatif 

fenomenologis. Fokus utama penelitian ini adalah mengungkap bagaimana tasawuf 

dihadirkan, dipahami, dan diamalkan dalam kehidupan pesantren, khususnya pada 

pesantren dengan tipologi salaf, khalaf (modern), dan gabungan, meskipun dalam 

praktiknya tasawuf tidak diajarkan secara formal sebagai mata pelajaran atau 

melalui kitab-kitab tasawuf klasik. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa sebagian besar pondok pesantren yang 

diteliti secara eksplisit menyatakan tidak mengajarkan tasawuf, dengan alasan 

bahwa tasawuf dianggap sebagai ilmu yang tinggi dan belum sesuai dengan tingkat 

pemahaman santri. Namun demikian, penelitian ini menemukan bahwa nilai-nilai 

dan praktik tasawuf tetap hadir secara implisit dalam kehidupan pesantren melalui 

pembinaan akhlak, adab terhadap guru, pembiasaan ibadah, kedisiplinan, 

keteladanan pengasuh, serta kultur religius yang membentuk kesadaran spiritual 

santri. Tasawuf dalam konteks ini tidak tampil sebagai disiplin keilmuan formal, 

melainkan sebagai praksis hidup yang terinternalisasi dalam sistem pendidikan dan 

keseharian pesantren. 

Melalui analisis fenomenologis, penelitian ini menyimpulkan bahwa 

pesantren di Kota Banjarmasin mengembangkan suatu bentuk "tasawuf implisit" 

yaitu tasawuf yang tidak disebutkan secara terminologis, tetapi dijalankan melalui 

nilai, sikap, dan pola kehidupan religius. Temuan ini menunjukkan bahwa tasawuf 

di pesantren tidak selalu bergantung pada pengajaran kitab tasawuf atau praktik 

tarekat secara formal, melainkan dapat hidup dan berfungsi sebagai ruh pendidikan 

dalam pembentukan karakter dan spiritualitas santri. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan 

studi tasawuf kontemporer, khususnya dalam konteks pendidikan pesantren, serta 

memperkaya wacana tentang hubungan antara tasawuf, akhlak, dan praktik 

pendidikan Islam di Indonesia.  



VIII 

 

ABSTRACT 

M. Saman Subhani: 230211010002, The Dynamics of Sufi Teachings in Islamic 

Boarding Schools in the City of Banjarmasin. Supervisor I: Dr. Ahmad, M. 

Fil. I, and Supervisor II: Dr. Ali Muammar ZA, M.A. Sufism Studies 

Program, Graduate School of UIN Antasari Banjarmasin, 2025. 

Keywords: Sufism, Pesantren, Phenomenology, Morality, Banjarmasin 

This study examines the dynamics and manifestations of Sufism in Islamic 

boarding schools (pesantren) in the city of Banjarmasin using a qualitative 

phenomenological approach. The main focus of this research is to reveal how 

Sufism is presented, understood, and practiced within pesantren life, particularly in 

pesantren with salaf (traditional), khalaf (modern), and combined typologies, 

although in practice Sufism is not formally taught as a subject nor delivered through 

classical Sufi texts. 

The findings show that most pesantren involved in this study explicitly state 

that they do not formally teach Sufism, arguing that Sufism is considered an 

advanced discipline not yet suitable for the students’ level of understanding. 

Nevertheless, this research finds that Sufi values and practices remain implicitly 

present in pesantren life through moral education, respect toward teachers, 

habituation of worship practices, discipline, the exemplary conduct of caretakers, 

and a religious culture that shapes students’ spiritual awareness. In this context, 

Sufism does not appear as a formal academic discipline, but rather as a lived 

practice internalized within the educational system and daily life of the pesantren. 

Through phenomenological analysis, this study concludes that pesantren in 

Banjarmasin develop a form of “implicit Sufism” namely Sufism that is not 

explicitly expressed terminologically, yet practiced through values, attitudes, and 

religious life patterns. These findings indicate that Sufism in pesantren does not 

always depend on formal instruction of Sufi texts or organized Sufi orders, but can 

function as the spiritual foundation of education in shaping students’ character and 

spirituality. 

This research is expected to contribute to the development of contemporary 

Sufi studies, particularly in the context of pesantren education, as well as enrich 

discourse on the relationship between Sufism, morality, and Islamic educational 

practices in Indonesia. 

. 

 

  


